
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Histoire ancienne de l'Orient jusqu'aux guerres médiques (1/6)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Histoire ancienne de l'Orient jusqu'aux guerres médiques (1/6)


Author: François Lenormant



Release date: April 23, 2008 [eBook #25149]


Language: French


Credits: Produced by Mireille Harmelin, Rénald Lévesque and the

        Online Distributed Proofreaders Europe at

        http://dp.rastko.net. This file was produced from images

        generously made available by the Bibliothèque nationale

        de France (BnF/Gallica)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HISTOIRE ANCIENNE DE L'ORIENT JUSQU'AUX GUERRES MÉDIQUES (1/6) ***























HISTOIRE ANCIENNE


DE L'ORIENT


JUSQU'AUX GUERRES MÉDIQUES


PAR


FRANÇOIS LENORMANT


PROFESSEUR D'ARCHÉOLOGIE PRÈS LA BIBLIOTHÈQUE NATIONALE


Ouvrage couronné par l'Académie Française




NEUVIÈME ÉDITION


Revue, corrigée, considérablement augmentée et illustrée de
nombreuses figures d'après les
monuments antiques.




TOME PREMIER


LES ORIGINES.--LES RACES ET LES LANGUES




PARIS


A. LÉVY, LIBRAIRE-ÉDITEUR, 13, RUE LAFAYETTE


(PRÈS L'OPÉRA)




1881



















PRÉFACE


DE LA PREMIÈRE ÉDITION


(1868)









Le fait dominant des cinquante dernières années, dans l'ordre
scientifique, a été certainement la rénovation des études de l'histoire
et surtout la conquête du vieux passé de l'Orient par la critique
moderne, armée du flambeau qui fait pénétrer la lumière jusque
dans les plus obscurs replis de ces annales pendant si longtemps
ensevelies dans l'oubli.


Il y a seulement un demi-siècle, on ne connaissait guère de
l'ancien monde que les Romains et les Grecs. Habitués à voir dans
ces deux grands peuples les représentants de la civilisation antique,
on consentait sans peine à ignorer ce qui s'était passé en dehors
de la Grèce et de l'Italie. Il était à peu près convenu qu'on n'entrait
dans le domaine de l'histoire positive que quand on avait mis le
pied sur le sol de l'Europe.


On savait cependant que, dans cette immense contrée qui
s'étend entre le Nil et l'Indus, il y avait eu de grands centres de
civilisation, des monarchies embrassant de vastes territoires et

d'innombrables tribus, des capitales plus étendues que nos capitales
modernes de l'Occident, des palais aussi somptueux que ceux
de nos rois; et de vagues traditions disaient que leurs orgueilleux
fondateurs y avaient retracé la pompeuse histoire de leurs actions.
On savait également que ces vieux peuples de l'Asie avaient laissé
des traces puissantes de leur passage sur la terre. Des débris
amoncelés dans le désert et sur le rivage des fleuves, des temples,
des pyramides, des monuments de toute sorte recouverts d'inscriptions
présentant des caractères étranges, inconnus; tout ce que
racontaient les voyageurs qui avaient visité ces contrées attestait
un grand développement de culture sociale. Mais cette grandeur
apparaissait à travers des ruines ou dans les récits incomplets des
historiens grecs, et dans quelques passages de la Bible. Et comme,
dans ce monde primitif de l'Orient, tout revêt des proportions
colossales, on était naturellement disposé à croire que la fiction
occupait une grande place dans les récits de la Bible et dans les
pages d'Hérodote.


Aujourd'hui les choses ont bien changé. Dans toutes ses branches
la science des antiquités a pris un essor qu'elle n'avait pas connu
jusqu'alors, et ses conquêtes ont renouvelé la face de l'histoire.
Après les grandes oeuvres des érudits de la Renaissance, on croyait
connaître à fond la civilisation de la Grèce et de Rome, et pourtant
sur cette civilisation même l'archéologie est venue jeter des lueurs
inattendues. L'étude et l'intelligence véritable des monuments
figurés, l'histoire de l'art, ne datent pour ainsi dire que d'hier.
Winckelmann clôt le xviiie siècle, et c'est celui-ci qu'inaugure Visconti.
Les innombrables vases peints et les monuments de toute nature
qu'ont fourni, que fournissent encore chaque jour les nécropoles
de l'Étrurie, de l'Italie méridionale, de la Sicile, de la Grèce, de la
Cyrénaïque et de la Crimée, constituent un champ immense,
inconnu il y a cinquante ans, et qui a prodigieusement élargi l'horizon
de la science.


Mais ces conquêtes dans le domaine du monde classique ne sont
rien à côté des mondes nouveaux qui se sont tout à coup révélés
à nos yeux; à côté de l'Égypte, ouverte pour la première fois par
les Français, et dont les débris ont rempli les musées de l'Europe,

nous initiant jusqu'aux moindres détails de la civilisation la plus
antique du monde; à côté de l'Assyrie, dont les monuments, découverts
aussi par un Français, sortent du sol où ils sont demeurés
enfouis depuis plus de deux mille ans, et nous font connaître un
art, une culture, dont les témoignages littéraires ne faisaient qu'indiquer
l'existence. Et ce n'est pas tout: voici la Phénicie, dont
l'art, l'histoire et la civilisation, intermédiaires entre l'Égypte et
l'Assyrie, se révèlent, et dont les catacombes commencent à rendre
leurs trésors. Voici la Syrie araméenne qui livre ses vieilles inscriptions
et ses souvenirs. Voici que de hardis explorateurs nous font
connaître les vestiges de tous les peuples divers qui se pressaient
en foule sur l'étroit territoire de l'Asie Mineure: Cypre, avec son
écriture étrange, qui cache un dialecte grec, et les sculptures de
ses temples; la Lycie, avec sa langue particulière, ses inscriptions,
ses monnaies, ses grottes sépulcrales; la Phrygie, avec ses grands
bas-reliefs sculptés sur les rochers et les tombeaux des rois de la
famille de Midas. L'Arabie rend à la science les vieux monuments
de ses âges antérieurs à l'islamisme, les textes gravés du Sinaï et
les nombreuses inscriptions qui remplissent le Yémen. Et comment
oublier dans cette énumération la Perse, avec les souvenirs de ses
rois Achéménides et Sassanides, ou l'Inde, dont l'étude des Vêdas
a renouvelé la connaissance?


Mais ce n'est pas seulement le champ à parcourir qui s'est
élargi. Les progrès de la science ont été aussi grands que son
domaine est maintenant étendu. Partout, sur ces routes nouvelles,
de vaillants et heureux pionniers ont planté leurs jalons et fait
pénétrer la lumière au sein des ténèbres. L'Europe achève en notre
siècle de prendre possession définitive du globe. Ce qui se passe
dans l'ordre des événements se passe aussi dans le domaine de
l'étude. La science reprend possession du monde ancien et des
âges disparus.


C'est par l'Égypte qu'a commencé cette renaissance des premières
époques des annales de la civilisation. La main de Champollion a
déchiré le voile qui cachait aux yeux la mystérieuse Égypte, illustrant
le nom français par la plus grande découverte de ce siècle.
Grâce à lui, nous savons enfin ce que cachaient jusqu'ici les énigmes

des hiéroglyphes, et nous pouvons désormais nous avancer d'un
pas ferme sur un terrain solide et définitivement conquis, au lieu du
sol trompeur et mal assuré où s'égaraient ceux qui l'ont précédé.


La découverte de Champollion a été le point de départ des
recherches savantes, ingénieuses, auxquelles nous devons la restauration
de l'histoire égyptienne. Dans toute l'étendue de la vallée
du Nil, les monuments ont été interrogés, et ils nous ont raconté les
actions des rois qui gouvernèrent l'Égypte depuis les temps les
plus reculés. La science a pénétré dans ces sombres nécropoles où
dormaient les Pharaons, et elle y a retrouvé ces nombreuses dynasties
dont il ne restait de traces que dans les écrits mutilés du vieux
Manéthon. On connaissait à peine, au commencement de ce siècle,
les noms de quelques souverains séparés les uns des autres par
de bien longs intervalles, et ces noms ne rappelaient qu'un petit
nombre d'événements altérés par la crédulité des voyageurs grecs
ou amplifiés par la vanité nationale. Maintenant nous connaissons à
bien peu de chose près toute la série des monarques qui régnèrent
sur l'Égypte pendant plus de 4,000 ans.


L'art pharaonique a été apprécié dans ses formes diverses,
architecture, sculpture, peinture, et la loi qui réglait les inspirations
du génie égyptien a été reconnue. La religion a été étudiée dans
son double élément sacerdotal et populaire, et il a été prouvé que,
sous ce symbolisme étrange et désordonné qui consacrait l'adoration
des animaux, il y avait une théologie savante qui embrassait l'univers
entier dans ses conceptions, et au fond de laquelle se retrouvait
la grande idée de l'unité de Dieu. Nous savons aussi à quoi nous
en tenir sur l'état des sciences chez cette nation fameuse. On a fait
passer dans les langues de l'Europe les morceaux les plus importants
de sa littérature, dont le style et l'action rappellent étroitement
ceux de la Bible. En un mot, l'Égypte a complètement
reconquis sa place dans l'histoire positive, et nous pouvons maintenant
raconter ses annales d'après les documents originaux
et contemporains, comme nous raconterions celle d'une nation
moderne.


La résurrection de l'Assyrie a été, s'il est possible, plus extraordinaire
encore. Ninive et Babylone n'ont pas laissé, comme Thèbes,

des ruines gigantesques à la surface du sol. D'informes amas de
décombres amoncelés en collines, voilà tout ce que les voyageurs
y avaient vu. On pouvait donc croire que les derniers vestiges de
la grande civilisation de la Mésopotamie avaient péri pour toujours,
quand la pioche des ouvriers de M. Botta, puis de ceux de M. Layard
et de M. Loftus, de George Smith et de M. Rassam, rendit à la
lumière les majestueuses sculptures que l'on peut admirer au
Louvre et au Musée Britannique, et les inappréciables débris des
tablettes de terre cuite de la Bibliothèque Palatine de Ninive, gages
certains de découvertes plus brillantes et plus étendues encore
quand les recherches pourront être poussées dans toutes les parties
de l'Assyrie et de la Chaldée.


Et maintenant ils revivent sous nos yeux dans les bas-reliefs de
leurs palais, ces rois superbes qui emmenaient des nations entières
en captivité. Voilà ces figures qui nous apparaissent si terribles
dans les récits enflammés des prophètes hébreux. On les a retrouvées,
ces portes où, suivant l'expression de l'un d'eux, les peuples
passaient comme des fleuves. Voilà ces idoles d'un si merveilleux
travail, que leur vue seule corrompait le peuple d'Israël et lui
faisait oublier Yahveh. Voilà, reproduite en mille tableaux divers,
la vie des Assyriens: leurs cérémonies religieuses, leurs usages
domestiques, leurs meubles si précieux, leurs vases si riches;
voilà leurs batailles, les sièges des villes, les machines ébranlant
les remparts.


D'innombrables inscriptions couvrent les murailles des édifices
de l'Assyrie et ont été exhumées dans les fouilles. Elles sont tracées
avec ces bizarres caractères cunéiformes dont la complication est
si grande qu'elle paraissait à jamais défier la sagacité des interprètes.
Mais il n'est pas de mystère philologique qui puisse résister
aux méthodes de la science moderne. L'écriture sacrée de Ninive
et de Babylone a été forcée de livrer ses secrets après celle de
l'Égypte. Les travaux de génie de sir Henry Rawlinson, du docteur
Hincks et de M. Oppert ont donné la clef du système graphique
des bords de l'Euphrate et du Tigre. On lit maintenant, d'après
des principes certains, les annales des rois d'Assyrie et de ceux de
Babylone, gravées sur le marbre ou tracées sur l'argile pour

l'instruction de la postérité. On lit le récit qu'ils ont eux-mêmes
donné de leurs campagnes, de leurs conquêtes, de leurs cruautés.
On y déchiffre la version officielle assyrienne des événements dont
la Bible, dans le Livre des Rois et dans les Prophètes, nous fournit
la version juive, et cette comparaison fait ressortir d'une manière
éclatante l'incomparable véracité du livre saint.


La révélation de l'antiquité assyrienne est venue aussi jeter les
lumières les plus précieuses et les moins attendues sur les origines
et la marche de la civilisation. Il était impossible qu'une culture
aussi brillante restât enfermée dans les limites de l'Assyrie, et en
effet, l'influence des arts et de la civilisation assyrienne se propagea
au loin avec les armes des conquérants ninivites.


A l'orient et au nord, elle s'étendit sur la Médie et sur la Perse,
où, en se combinant avec le génie si fin et si délicat des Iraniens
sous les Achéménides, elle enfanta les merveilleuses créations de
Persépolis.


L'art de la Grèce, dont on avait cherché vainement la source
en Égypte, retrouve ses origines à Ninive. L'influence assyrienne
pénétra dans la Syrie, dans l'Asie Mineure, dans les îles de la
Méditerranée; par les villes grecques du littoral, il s'introduisit
au sein des tribus helléniques. C'est ainsi que les premiers sculpteurs
de la Grèce reçurent les inspirations et les enseignements
de l'école des sculpteurs assyriens, qui parvinrent jusqu'à eux en
gagnant de proche en proche, et prirent pour modèles les oeuvres
asiatiques. De l'Asie Mineure, de la Phénicie et de Carthage, cette
tradition passa, peut-être avec les colons lydiens et plus sûrement
par l'influence du commerce maritime, en Italie, où elle servit de
base au développement de la civilisation étrusque, qui fournit à
celle de Rome les éléments de sa primitive grandeur. Et c'est
ainsi que s'expliquent ces monuments, ce luxe, ces richesses des
villes de l'Étrurie, qui excitèrent si longtemps les âpres convoitises
des grossiers enfants de Romulus.


Ainsi l'histoire des plus vieux empires du monde, de ceux chez
lesquels la civilisation prit naissance, se trouve désormais accessible
à l'Europe dans les conditions aujourd'hui reconnues comme

les seules garanties d'études historiques sérieuses, c'est-à-dire avec
l'aide et la connaissance des documents originaux. On peut maintenant
apprécier à leur juste valeur les notions confuses et informes
que les écrivains les plus accrédités de l'antiquité classique nous
ont transmises sur ces peuples, dont ils ignoraient les idiomes et
dont la tradition historique était déjà probablement bien altérée
quand ils en recueillaient à l'aveugle quelques rares débris. On
peut, on doit aujourd'hui encore, parler avec respect de l'exactitude
avec laquelle Hérodote a raconté ce que lui ont dit les Égyptiens
et les Perses, avec sympathie du zèle que Diodore de Sicile
a montré pour les recherches de l'érudition. On peut et on doit
faire entrer dans l'enseignement les traits de moeurs qu'ils ont
recueillis.


Mais reproduire l'ensemble des faits qu'ils racontent et le donner
comme l'enchaînement des événements principaux dans l'histoire
d'Égypte ou d'Assyrie, ce n'est pas donner de cette histoire une
idée sommaire telle qu'elle conviendrait assurément à de jeunes
esprits, c'est en donner une idée absolument fausse. Les récits
d'Hérodote et de Diodore sur l'Égypte et l'Assyrie ne sont pas plus
une histoire réelle que ne le serait, pour notre pays, celle qui
supprimerait l'invasion des barbares, la féodalité, la Renaissance;
qui ferait de Philippe-Auguste le prédécesseur de Charlemagne, de
Napoléon le fils de Louis XIV, et qui expliquerait les embarras
financiers de Philippe le Bel par le contre-coup de la bataille de
Pavie.


«Et pourtant, comme le disait récemment un savant estimable,
M. Robiou, c'est là qu'en sont encore, avec quelques corrections
empruntées à Josèphe, la majorité des livres classiques. Sans doute
il en est qui tiennent compte dans une certaine mesure des progrès
de la science, qui ont éliminé de grossières erreurs. Mais au point
où en sont arrivées les connaissances, quand l'histoire des peuples
orientaux peut être racontée d'une manière suivie et précise, et
fournit des lumières qu'il n'est plus permis d'ignorer sur les
origines de nos arts et de notre civilisation, il ne suffit pas de supprimer
quelques énormités. Il n'y a plus de raison pour laisser de
vastes lacunes, pour oublier des faits du plus haut intérêt, pour

conserver, à côté de rectifications importantes, des erreurs qui faussent
l'ensemble de cet enseignement.»


Une réforme complète est donc indispensable à introduire chez
nous dans l'enseignement de l'histoire et dans les livres classiques,
en ce qui touche à la première période de l'histoire ancienne, aux
annales des vieux empires de l'Orient, aux origines de la civilisation.
Les immenses conquêtes de la science doivent passer dans
le domaine de tous, leurs résultats principaux doivent entrer dans
cette somme de connaissances indispensables qu'il n'est permis à
personne d'ignorer, et qui font la base de toute éducation sérieuse.
On ne saurait plus aujourd'hui, sans une ignorance impardonnable,
s'en tenir à l'histoire telle que l'ont écrite le bon Rollin et le peuple
de ses imitateurs. Que dirait-on d'un professeur ou d'un homme
du monde qui parlerait encore des quatre éléments ou des trois parties
de l'univers habité; qui ferait, avec Ptolémée, tourner le soleil
autour de la terre? C'est là qu'en sont aujourd'hui même, au
sujet de l'Égypte et de l'Assyrie, la grande majorité de nos livres
d'histoire.


La nécessité absolue de la réforme dont nous parlons frappe, du
reste, tous les esprits. Il n'y a pas un des maîtres de la science qui
ne l'ait hautement proclamé et le sentiment commence à en devenir
général. Mais ce qui manque jusqu'à présent pour les sciences
historiques et archéologiques, c'est ce que l'on a produit en foule
depuis quelques années pour les sciences naturelles et ce qui en a
fait pénétrer les notions dans tous les rangs de la société, des livres
de vulgarisation, des manuels. Les résultats du prodigieux mouvement
des études d'antiquités et de philologie orientale depuis cinquante
ans n'ont pas été mis suffisamment à la portée du grand
public. Il faut aller les chercher dans des ouvrages spéciaux, volumineux,
coûteux, et que l'appareil d'érudition qui s'y développe
ne rend accessibles qu'à un bien petit nombre. Combien de fois
n'avons-nous pas entendu dans le monde et dans le corps enseignant
les hommes les plus instruits, les meilleurs esprits dire: Oui, nous
savons que l'histoire primitive de l'Orient, cette histoire qui est le
point de départ de toute autre, a été complètement renouvelée
depuis un demi-siècle, qu'elle a changé de face; mais où trouver

réuni, clairement exposé, l'ensemble des faits que la science est
parvenue à reconstituer.


C'est cette lacune que nous avons essayé de combler dans le
livre que nous publions aujourd'hui.


Sans doute nous ne sommes pas tout à fait le premier à hasarder
cette tentative. Outre M. Henry de Riancey qui, dans son Histoire
du Monde, a donné place à une partie des résultats des recherches
modernes, deux membres distingués de l'Université, M. Guillemin,
recteur de l'Académie de Nancy, et M. Robiou, professeur d'histoire,
ont essayé d'introduire dans l'enseignement public l'histoire véritable
des antiques empires de l'Orient. Ils ont l'un et l'autre publié
dans cette intention des résumés dignes d'estime, qui n'ont pas eu
le retentissement qu'ils méritaient. Ces livres nous ont frayé la voie
et en plus d'un point nous avons suivi leurs traces. Mais, malgré
tout leur mérite, ils ne nous ont point paru répondre complètement
aux besoins. Ils offrent encore de graves lacunes, et, suffisants et
utiles pour les élèves des collèges, ils ne le sont pas pour les gens
du monde et pour les professeurs, auxquels ils ne fournissent pas
tous les moyens de renouveler leur enseignement. On y sent un
peu trop que les auteurs n'ont abordé qu'en partie l'étude directe
des sciences dont ils exposent les résultats, qu'ils n'en connaissent
certaines branches que de seconde main, et pas toujours d'après
les meilleures sources. D'ailleurs, ces livres ont déjà plusieurs années
de date. La science a marché depuis qu'ils ont paru, et maintenant
ils se trouvent en arrière.


Nous croyons pouvoir affirmer que le lecteur trouvera dans notre
livre le résumé complet de l'état des connaissances à l'heure présente,
sauf bien entendu le degré d'imperfection que nul homme--et
nous moins qu'aucun autre--ne saurait se vanter d'éviter. La
science dont j'y expose les résultats est celle à laquelle un père
illustre, et dont j'essaie de continuer les travaux, m'a formé, qui est
le but et l'occupation de ma vie. Il n'est pas une de ses branches
comprises dans la présente publication à laquelle je n'aie consacré
une étude directe et approfondie.


Dans l'histoire de chaque peuple, j'ai pris pour guides les

autorités les plus imposantes, celles dont les jugements font loi dans le
monde savant.


Pour ce qui est des Israélites pendant la période des Juges et
celles des Rois, dans tous les cas où le déchiffrement des inscriptions
égyptiennes et assyriennes n'est pas venu apporter des lumières nouvelles
et inattendues, mes guides ont été M. Munk, enlevé beaucoup
trop tôt à ces études bibliques où il était le maître par excellence
dans notre pays, et M. Ewald, dans les écrits duquel tant
d'éclairs de génie et un si profond sentiment de la poésie de l'histoire
brillent au milieu d'idées souvent bizarres et téméraires.


Pour l'Égypte je me suis appuyé sur les admirables travaux des continuateurs
de Champollion, de MM. de Rougé et Mariette en France,
Lepsius et Brugsch en Allemagne, Birch en Angleterre. Mais je me
suis surtout servi de la grande Histoire d'Égypte de M. Brugsch, et
encore plus de l'excellent Abrégé composé par M. Mariette pour
les écoles de l'Égypte, véritable chef-d'oeuvre de sens historique,
de clarté dans l'exposition, de méthode prudente et de concision
substantielle. J'ai emprunté à ce dernier livre des pages entières,
surtout en ce qui touche les dynasties de l'Ancien et du Moyen
Empire, car je n'avais rien à ajouter à ce que disait le savant
directeur des fouilles du gouvernement égyptien, et je n'aurais pu
mieux dire.


Les écrits de MM. Rawlinson, Hincks et par-dessus tout de
M. Oppert m'ont fourni les éléments nécessaires à la reconstitution
des annales de l'Assyrie et de Babylone, dont M. Oppert avait
commencé un tableau d'ensemble, qui demeure malheureusement
inachevé.


Notre immortel Eugène Burnouf, M. Spiegel, le commentateur
allemand du Zend-Avesta, Westergaard, M. Oppert, et Mgr de
Harlez, ont été les autorités auxquelles j'ai recouru pour la connaissance
des antiquités, des doctrines et des institutions de la Perse.


Enfin, quant à ce qui est de la Phénicie, les belles études de
Movers ont été naturellement mon point de départ, mais j'en ai
complété ou modifié les résultats à l'aide des écrits de M. le duc de
Luynes, de M. Munk, de M. de Saulcy, de M. le docteur A. Lévy,
de Breslau, de M. Renan et de M. le comte de Vogüé.




Le résumé des oeuvres des maîtres de la science, des conquêtes
de l'érudition européenne depuis cinquante ans dans le champ des
antiquités orientales, fait donc le fond de mon livre et en constituera
la véritable valeur. Mais dans ces études, qui sont les miennes
propres, il m'a été impossible, quelque effort que j'aie fait sur moi-même,
de me borner au simple rôle de rapporteur. On trouvera
donc dans ces volumes une part considérable de recherches personnelles,
et même quelques assertions dont je dois assumer entièrement
la responsabilité. Mais j'ai du moins toujours pris soin d'indiquer
ce qui était de mes hypothèses et de mes opinions personnelles.




Un mot encore sur les principes et les idées qu'on verra se refléter
à chaque page de ce livre.


Je suis chrétien, et je le proclame hautement. Mais ma foi ne
s'effraie d'aucune des découvertes de la critique, quand elles sont
vraies. Fils soumis de l'Église dans toutes les choses nécessaires, je
n'en revendique qu'avec plus d'ardeur les droits de la liberté scientifique.
Et par cela même que je suis chrétien, je me regarde
comme étant plus complètement dans le sens et dans l'esprit de la
science que ceux qui ont le malheur de ne pas posséder la foi.


En histoire, je suis de l'école de Bossuet. Je vois dans les annales
de l'humanité le développement d'un plan providentiel qui se
suit à travers tous les siècles et toutes les vicissitudes des sociétés.
J'y reconnais les desseins de Dieu, respectant la liberté des hommes,
et faisant invinciblement son oeuvre par leurs mains libres, presque
toujours à leur insu, et souvent malgré eux. Pour moi, comme pour
tous les chrétiens, l'histoire ancienne tout entière est la préparation,
l'histoire moderne la conséquence du sacrifice divin du Golgotha.


C'est pour cela que, fidèle aux traditions de mon père, j'ai la
passion de la liberté et de la dignité de l'homme. C'est pour cela
que j'ai l'horreur du despotisme et de l'oppression, et que je
n'éprouve aucune admiration devant ces grands fléaux de l'humanité
qu'on appelle les conquérants, devant ces hommes que l'histoire
matérialiste élève aux honneurs de l'apothéose, qu'ils s'appellent
Sésostris, Sennachérib, Nabuchodonosor, César, Louis XIV
ou Napoléon.



C'est pour cela surtout que mon âme est invinciblement attachée
à la doctrine du progrès constant et indéfini de l'humanité, doctrine
que le paganisme ignorait, que la foi chrétienne a fait naître,
et dont toute la loi se trouve dans ce mot de l'Évangile: «Soyez
parfaits, estote perfecti.»








PRÉFACE


DE LA TROISIÈME ÉDITION


(1869)




Ce livre a trouvé auprès du public un accueil que je n'eusse pas
osé espérer. Deux éditions épuisées en quelques mois, une contre-façon
allemande, une traduction anglaise, m'ont prouvé qu'il répondait
effectivement à un besoin, qu'il comblait une lacune assez
généralement sentie. Mais ce qui m'a surtout rendu à la fois fier
et reconnaissant, c'est le bienveillant suffrage que mon travail a
obtenu de la part des hommes dont la parole a la plus haute autorité
dans les études historiques, ce sont les encouragements que
MM. Guizot, Mignet, Vitet, Guigniaut ont bien voulu donner à
cette tentative de répandre dans le public et de faire pénétrer dans
l'éducation les résultats des grands travaux par lesquels l'archéologie
orientale a, depuis cinquante ans, renouvelé la connaissance
des périodes les plus anciennes de l'histoire.


De tels encouragements m'imposaient le devoir de faire de nouveaux
et considérables efforts pour rendre mon livre un peu moins
indigne de la bienveillance de ces maîtres, de le revoir soigneusement,
de le corriger et de le compléter autant que possible. C'est
ce que j'ai tenté dans la présente édition.


Revisée d'un bout à l'autre, étendue, rédigée à nouveau dans un

certain nombre de parties, elle présente avec les éditions qui l'ont
précédée des différences considérables, dont je crois devoir signaler
ici les plus essentielles.




Avant tout, j'ai voulu déférer à une critique qui m'a été adressée
par des personnes dont l'opinion a un grand poids à mes yeux.
Elles voyaient avec raison un sérieux défaut dans l'absence de
toute indication de sources, qui permissent au lecteur de recourir
aux documents originaux ou aux travaux des fondateurs de la
science, et qui fournissent en même temps la justification des faits
énoncés dans le récit. Cependant il ne m'était pas possible--autrement
que pour un petit nombre de cas exceptionnels--de donner
dans des notes perpétuelles la suite des renvois qu'eût réclamés
l'apparatus d'érudition complet d'un semblable livre. Il eût fallu pour
cela donner à l'ouvrage une étendue à laquelle l'éditeur se refusait
d'une manière absolue. Mais dans cette situation j'espère avoir
satisfait jusqu'à un certain point à ce qu'on réclamait si légitimement,
en plaçant à la tête de chaque chapitre une longue bibliographie,
où toutes les sources mises en usage sont énumérées dans
un ordre méthodique.


Je crois aussi avoir adopté une division plus claire et plus
régulière en multipliant le nombre des chapitres et en les groupant
en livres, qui correspondent à chacun des peuples dont j'expose
successivement les annales.


Mais le défaut principal du Manuel d'histoire ancienne de l'Orient
sous sa première forme, était de n'avoir pas une destination suffisamment
définie, et par suite un caractère bien uniforme. Ce n'était
complètement ni le livre des élèves, ni celui des professeurs.
Certaines parties, et en particulier le premier chapitre, étaient
beaucoup trop élémentaires--je dirai même trop enfantines--pour
répondre à ce que demande le grand public. La plupart des
chapitres, au contraire, étaient infiniment trop détaillés et trop
scientifiques pour être compris par les enfants. Je me suis efforcé
de faire disparaître ce défaut. Tel que je le réimprime aujourd'hui,
le présent ouvrage s'adresse exclusivement aux professeurs et aux
gens du monde qui voudront se mettre au courant des progrès

récents de l'histoire orientale. Pour les écoliers--dont il était
nécessaire de s'occuper dans cette entreprise pour déraciner de
l'enseignement des erreurs surannées--j'ai rédigé un Abrégé
succinct, que l'on peut se procurer à la même librairie que l'Histoire
plus développée dont nous donnons une nouvelle édition
1.


Note 1:
(retour)  Cet abrégé scolaire en est actuellement à sa deuxième édition.



La première partie est complètement nouvelle. C'est comme une
préface aux autres, où j'ai essayé de résumer le petit nombre de
données que l'on possède sur les temps primitifs de l'humanité.
Ainsi que le commandaient à la fois les principes d'une saine critique
et les convictions les plus profondément enracinées dans mon
âme, j'y ai donné la première place au récit biblique, que j'ai
fait suivre de l'exposé des traditions parallèles conservées chez
d'autres peuples de l'antiquité. Vient ensuite un rapide aperçu des
découvertes de l'archéologie préhistorique, qui nous renseignent
sur un tout autre ordre de faits que les récits de la Bible et nous
font pénétrer dans la vie matérielle et quotidienne des premiers
hommes. Enfin cette partie se termine par quelques notions générales
sur les races humaines et sur les familles de langues, qui m'ont
paru devoir former une introduction presque nécessaire au récit
historique.


Quelques passages des chapitres qui forment le livre consacré
aux annales des Israélites ont étonné certaines personnes, que je
serais d'autant plus désolé de scandaliser que je partage entièrement
leur foi, et m'ont paru leur donner le change sur ma pensée.
Je crois donc nécessaire de placer ici deux mots d'explication sur
le point de vue où je me suis mis en racontant l'histoire du peuple
de Dieu.


Il y a deux choses constamment unies dans cette histoire: l'action
de Dieu, permanente, directe, surnaturelle, telle qu'elle ne se
présente dans les annales d'aucune autre nation, en faveur du
peuple qu'il a investi de la sublime mission de conserver le dépôt
de la vérité religieuse et du sein duquel sortira le Rédempteur, puis
les événements humains qui se déroulent sous cette action divine.




Celui qui écrit une Histoire sainte doit naturellement, d'après le
point de vue même où il s'est placé, considérer avant tout le côté
divin des annales d'Israël. Au contraire, ayant entrepris un tableau
des civilisations de l'Asie antique et faisant figurer dans ce tableau
l'histoire des Israélites, je devais la considérer principalement sous
son aspect humain, sans qu'il en résulte pour cela que j'aie voulu
méconnaître un seul instant le caractère tout exceptionnel de cette
histoire. Aussi dans mon récit n'ai-je donné que peu de place aux
miracles dont elle est remplie, quoiqu'il fût bien loin de ma pensée
de contester les miracles reconnus par l'Église et surtout de nier
en principe le surnaturel et le miracle.


J'ai cru qu'il m'était permis d'examiner si, dans certains récits
de la Bible, le langage allégorique ne tenait pas plus de place que
ne l'ont pensé beaucoup d'interprètes, et si quelques faits déterminés
ne pouvaient pas s'expliquer dans l'ordre naturel. Je l'ai fait
un peu hardiment peut-être, mais avec un profond respect pour le
livre inspiré. Il est possible que je me sois trompé dans mes conjectures,
et je les soumets au jugement de ceux qui ont autorité
pour prononcer en ces matières. Mais je tiens à bien établir que je
n'ai parlé que de faits spéciaux et qu'à aucun prix je ne voudrais
que l'on pût me confondre avec ceux qui prétendent effacer le
caractère miraculeux de l'histoire biblique.


Aussi bien le miracle, l'intervention surnaturelle, spéciale et
directe de la puissance divine dans un événement, n'impliquent pas
d'une façon nécessaire la dérogation aux lois de la nature. L'action
miraculeuse de la Providence se manifeste aussi par la production
d'un fait naturel dans une circonstance donnée, conduisant à un
résultat déterminé. Dieu n'a pas toujours besoin de suspendre pour
l'accomplissement de ses desseins les lois qu'il a données au monde
physique; il sait se servir aussi dans un but direct de l'effet de ces
lois. Aussi l'historien chrétien peut-il chercher dans certains cas à
expliquer le comment d'un fait exceptionnel voulu par la Providence,
sans nier en même temps son essence surnaturelle et miraculeuse.
Mais, je le répète, si j'ai cru pouvoir agir ainsi par rapport
à quelques-uns des faits de la Bible, ce n'est aucunement avec
l'intention de me jeter dans la voie dangereuse du naturalisme et

de m'écarter des enseignements de l'Église dans la question des
miracles.


L'absence de l'histoire de l'Inde dans mon ouvrage a été généralement
considérée comme une lacune regrettable, qu'il importait
de combler. Sans doute l'Inde n'a pas eu d'action politique sur
l'Asie occidentale; mais elle n'est cependant pas restée absolument
isolée des nations voisines de la Méditerranée. Elle est mêlée à
l'histoire de la Perse à partir du règne de Darius, à celle de la
Grèce au temps d'Alexandre et de ses successeurs. Puis, surtout,
l'Inde aryenne tient une place trop considérable dans le mouvement
de l'esprit humain aux siècles de la haute antiquité, pour être exclue
d'un tableau général des grandes civilisations de l'Asie. Le reproche
qu'on m'adressait pour l'avoir laissée de côté était juste et j'ai
tenu à ne plus le mériter. J'ai donc consacré un livre--un peu
plus développé peut-être que les autres à cause de l'importance
capitale du sujet--à l'histoire de l'Inde antique, telle que notre
siècle l'a vue se révéler par les travaux successifs des William
Jones, des Colebrooke, des Schlegel, des Wilson, des Eugène Burnouf,
des Lassen, des Max Müller et des Weber.


Mais j'ai cru devoir m'arrêter à l'Inde. Quelques personnes
avaient exprimé le désir de voir également ajouter un chapitre sur
les époques les plus anciennes des annales de la Chine. Je dois
d'abord l'avouer, je me suis senti trop absolument incompétent
pour traiter ce sujet. De plus il m'a paru que l'histoire de la Chine
a toujours été si complètement isolée de celle du reste du monde,
qu'elle n'avait pas une place naturelle dans le cadre de mon livre,
et qu'elle ne rentrait point dans l'étude des civilisations qui ont eu
dans la formation de la nôtre une influence plus ou moins directe.








PRÉFACE


DE LA NEUVIÈME ÉDITION


(1881)





Il y a treize ans, en publiant ce livre pour la première fois, je
tentais une innovation qui pouvait paraître hardie. Il s'agissait de
faire pénétrer dans le public les résultats des grandes découvertes
de la science sur les périodes antiques de l'histoire de l'Orient et
de leur obtenir enfin dans l'enseignement la place qu'ils devaient
légitimement réclamer. A ce point de vue j'ai eu gain de cause au
delà même de mes espérances. La réforme que je poursuivais
et dont je prenais l'initiative est désormais un fait accompli. Il n'est
plus personne, si ce n'est parmi les illettrés, qui n'ait au moins une
teinture des travaux que je m'efforçais de vulgariser, une connaissance
sommaire des conquêtes de l'égyptologie et de l'assyriologie;
il n'est plus un établissement d'instruction publique, libre ou de
l'État, où l'on continue à donner les premiers enseignements de
l'histoire ancienne en s'en tenant au cadre des récits des écrivains
grecs et latins. Sur ce terrain, la vieille routine est vaincue, et je

ne puis me défendre d'un certain orgueil en constatant ce progrès,
auquel j'ai été le premier à ouvrir la voie.


Comme il devait nécessairement arriver du moment que l'idée
fondamentale en était acceptée du public comme répondant à un
véritable besoin, l'exemple donné dans mon livre a eu de nombreux
imitateurs. Il n'était plus possible de conserver les anciens livres
scolaires résumant cette partie de l'histoire. On s'est donc activement
occupé de les remettre, d'une façon plus ou moins satisfaisante,
au courant de l'état actuel des connaissances, et en même
temps les manuels nouveaux sur le même sujet ont pullulé en France
et dans les pays voisins. La plupart de ces publications n'ont
aucune valeur originale, ne s'élèvent pas au-dessus du niveau des
plus médiocres compilations et ne répondent même point d'une
manière suffisante à leur objet. Mais le mouvement des esprits
qu'ils traduisaient par un signe matériel a du moins donné naissance
à un ouvrage du premier mérite, auquel je me plais à rendre
hautement hommage. Je veux parler de l'Histoire ancienne des
peuples de l'Orient de mon savant ami M. G. Maspero, professeur
d'archéologie égyptienne au Collège de France. Ailleurs nous avions
affaire à des livres de troisième ou de quatrième main, dont les
auteurs n'avaient même pas su, le plus souvent, se rendre un
compte exact de la valeur des sources où ils allaient puiser sans
discernement. Ici c'est un homme qui, malgré sa jeunesse, s'est
déjà placé au rang des maîtres et qui, avec une rare habileté, plie
sa science si sûre et si vaste à un rôle de vulgarisation, produisant
une oeuvre aussi originale que solide et agréable à lire. En particulier,
dans tout ce qui touche à l'Égypte, le livre de M. Maspero
est de beaucoup supérieur à ce qui avait été fait avant lui; rempli de
faits nouveaux et inspiré par le sentiment le plus pénétrant de l'histoire,
il tient et au delà ce que l'on pouvait attendre du digne successeur
de l'enseignement de Champollion et d'Emmanuel de Rougé.


M. Maspero procède par grandes époques, pour chacune desquelles
il s'étudie à tracer le tableau d'ensemble de l'histoire de
l'Orient antique. Je prends successivement les annales et la civilisation
de chacun des peuples qui ont joué un rôle de premier
ordre dans cette histoire, et je suis l'existence de ce peuple au

travers de ses vicissitudes depuis l'époque la plus haute à laquelle
on puisse remonter d'une manière positive jusqu'à la date adoptée
comme terme commun de mes récits. Il y a donc entre mon livre
et celui de l'éminent professeur une différence complète de plan,
une différence telle qu'il m'a semblé qu'ils ne faisaient pas double
emploi l'un avec l'autre et que, malgré le haut mérite de l'ouvrage
de M. Maspero, le mien gardait encore sa raison d'être à côté de
lui. C'est là ce qui m'a décidé à en entreprendre une nouvelle
édition, d'autant plus que la façon dont la vente s'en maintenait
constamment la même me montrait que, sous certains rapports, il
répondait bien à ce que le public recherche dans un livre de ce
genre.


Mais en donnant cette nouvelle édition, j'ai voulu l'améliorer
sérieusement et la mettre à la hauteur des derniers progrès des
études. Voilà douze ans qu'absorbé par des travaux scientifiques
d'une nature plus spéciale, et qui s'adressaient aux seuls érudits, je
n'avais pu remettre la main à ce livre. Les éditions successives, qui
s'en réimprimaient presque chaque année, n'étaient en réalité que
des tirages faits sur clichés, et la dernière reproduit sans changement
celle de 1869. Pendant ce temps, la science poursuivait ses
conquêtes, toujours plus nombreuses et mieux assurées; moi-même,
contribuant à ce progrès dans la mesure de mes forces, je voyais
mes opinions se modifier sur bien des points historiques, mes connaissances
s'étendre, se compléter et devenir plus solides. Après
avoir assez exactement, quand il parut, répondu à l'objet que je
m'étais proposé, mon livre finissait par être d'une manière fâcheuse
en arrière de l'état général des connaissances parmi les savants,
et même de mes propres travaux. Le moment était venu ou bien
de renoncer à le réimprimer désormais, ou bien de lui faire subir
une profonde revision, qui le corrigeât, le complétât et le mît au
courant. C'est à ce dernier parti que je me suis arrêté; et une fois
ayant entrepris un semblable travail, j'ai été bientôt conduit à récrire
mon livre d'un bout à l'autre.


C'est donc en réalité un ouvrage nouveau que j'offre au public.
Je me devais à moi-même et à ma réputation scientifique de pousser
jusque-là la revision; je le devais aussi à la bienveillance du

public qui a épuisé jusqu'à huit éditions d'un livre trop imparfait.
Et c'était d'ailleurs une obligation que m'imposait la haute récompense
dont l'Académie française avait couronné l'ouvrage dans
son premier état. Il fallait le rendre plus digne du prix qu'elle lui
avait décerné.


Mais tout en récrivant mon livre, j'en ai conservé exactement le
plan, que j'ai seulement développé un peu davantage dans quelques
parties. Je continue à croire que ce plan était bon, et les
critiques que certains y ont adressées ne m'ont point convaincu.
Elles portaient principalement sur la part que j'y ai faite au récit
biblique sur les origines. Je lui ai maintenu cette part et je l'ai
même agrandie, en développant bien plus largement que je ne
l'avais fait antérieurement l'exposé des récits parallèles des autres
nations de l'antiquité. Et, en agissant ainsi, j'ai la conviction que je
suis dans le véritable esprit de la science historique, et qu'il y
aurait le plus grave inconvénient à cesser, en écoutant les clameurs
de ceux qui voudraient y substituer les fantaisies de leur imagination,
à cesser de donner pour préface et pour introduction aux
annales positives de l'humanité cette grande tradition symbolique,
si pleine de vérités profondes, qui n'est pas spéciale à la Bible,
mais qui constitue un patrimoine commun à tous les anciens
peuples dans lesquels se résume l'humanité supérieure. Le parti
que j'ai adopté ici, et auquel je suis resté fidèle, est pour moi affaire
de méthode scientifique bien plus que de conviction religieuse.
J'ai donc élargi encore, au lieu de le supprimer et de le restreindre,
tout ce qui touche à ce sujet des origines traditionnelles, en faisant
à côté une place non moins large aux faits de l'ordre matériel
constatés par la science nouvelle de l'archéologie préhistorique,
faits qui, dégagés de certaines exagérations systématiques et compromettantes,
méritent dès à présent d'entrer dans les cadres de l'histoire.
J'ai aussi fortement développé les notions préliminaires sur
les races humaines, sur les familles des langues et leurs caractères
distinctifs, enfin sur les premières étapes de la formation de l'écriture
jusqu'à la grande invention de l'alphabet, notions indispensables
au seuil d'une histoire qui passe en revue tant de races et de
langues diverses, et qui a ses sources d'information dans les

systèmes graphiques les plus différents. De ces développements est
résulté un volume entier de prolégomènes, qui ouvre désormais mon
histoire de l'Orient.


Avec la large part ainsi donnée à ces notions préliminaires, qui
ne seront pas, je crois, dépourvues d'intérêt pour le lecteur, la
principale, je dirai même la seule modification apportée à mon
plan primitif consiste dans le déplacement de la partie consacrée
aux annales des Israélites. Dans les éditions précédentes cette histoire
venait la première, précédant même celle de l'Égypte. Je l'ai
reportée, au contraire, tout à fait à la fin de l'ouvrage, qu'elle
termine désormais. Mais si je me suis arrêté à ce parti, ce n'a pas
été pour me conformer au nouveau plan de l'enseignement classique
de l'histoire, à des décisions que je blâme énergiquement et
qui ont été inspirées par un fâcheux esprit sectaire, sous l'influence
des passions irréligieuses du moment. Chez un peuple
chrétien, et qui restera foncièrement tel en dépit des efforts
entrepris pour le déchristianiser, c'est une entreprise mauvaise,
contre laquelle on doit protester et qui n'aura qu'un règne bien
passager, que celle de bannir l'histoire sainte de l'enseignement
public. Elle y a sa place nécessaire, même pour l'instruction
des fils des incroyants, et elle doit y précéder tout autre
cours d'histoire, quand ce ne serait que pour la manière dont elle
parle mieux que toute autre à l'esprit des enfants. Mais, je l'ai
déjà dit un peu plus haut et je le répète, ce n'est pas une histoire
sainte que j'ai voulu faire. J'ai cherché, au contraire, à replacer
les annales d'Israël au sein du cadre naturel et humain dans lequel
elles se sont déroulées avec leur caractère providentiel, qui en
fait une exception si singulière au milieu des autres histoires. Ceci
donné, la place que je leur assigne à présent est la plus logique et
la plus convenable. Ces annales d'Israël ne peuvent réellement se
bien comprendre, au point de vue proprement historique, que si
l'on connaît déjà celle des grands empires entre lesquels les Benê
Yisraël ont vécu, dont les rivalités et la puissance irrésistible ont
exercé une action si décisive sur leurs destinées. Il me semble
même que la véritable manière de présenter au point de vue chrétien
l'histoire spéciale d'Israël dans le cadre général de l'histoire

de l'antiquité, et d'en faire mieux ressortir le caractère réellement
surnaturel, est de la présenter pour ce qu'elle est en fait, le corollaire
et la résultante de l'histoire des autres nations. C'est surtout
ainsi que l'on admire, comme on le doit, cette merveilleuse action
de la Providence qui dirige les entreprises et les fortunes des monarchies
les plus colossales de manière à les transformer en facteurs
inconscients des destinées d'un peuple microscopique qui n'était
rien comme force matérielle, que chacune d'elles courbait ou
broyait sans peine au cours de ses conquêtes, et qui pourtant tient
une bien autre place dans l'histoire morale de l'humanité, car c'est
ce petit peuple que Dieu avait choisi pour lui faire conserver le
dépôt de la vérité religieuse qui devait un jour renouveler la face
du monde.


Dans les additions, les corrections et les modifications de toute
nature que j'ai introduites, je me suis appuyé en partie sur mes
études personnelles, et l'on trouvera encore ici bien des faits dont
la constatation m'appartient, bien des opinions dont je dois revendiquer
l'entière responsabilité. En même temps je me suis efforcé
d'y résumer aussi complètement que possible les résultats des
travaux des autres, en puisant mes données aux sources les meilleures
et les plus sûres, de manière à représenter exactement dans
mon livre l'état présent de la science. J'espère y avoir réussi, et je
n'ai rien épargné pour arriver à cette fin, que je m'étais proposée.
J'ai donc puisé mes informations dans une infinité d'ouvrages et de
dissertations, publiées dans tous les pays de l'Europe, dont on
trouvera l'indication dans les listes bibliographiques qui accompagnent
les principaux chapitres de l'ouvrage. Je me suis aussi,
surtout en ce qui touche à l'Égypte, largement servi de l'excellent
livre de M. Maspero. Dans toute cette partie, qui forme mon second
volume, je lui ai emprunté de longues citations, comme, du reste,
pour d'autres parties il en avait puisé dans mon livre.


Ce que la présente édition présentera peut-être de plus neuf et
de plus original, c'est la partie consacrée aux grands empires qui
ont flori dans le bassin de l'Euphrate et du Tigre, avec alternativement
Babylone et Ninive pour capitales, à leur histoire et à leur
civilisation. C'est sur ce terrain que mon livre, sous la forme

actuelle, sera le plus en avance sur tout ce qui a été publié jusqu'à
ce jour. Là, en effet, je me sens plus complètement chez moi que
partout ailleurs; il s'agit d'un ordre d'études auxquelles je me suis
adonné spécialement, à la marche desquelles je crois avoir, depuis
une dizaine d'années, contribué pro parte virili, et où je suis loin
d'avoir encore donné au public tous les résultats de mes recherches.
Aussi des traductions nombreuses de documents cunéiformes, publiés
ou inédits, que l'on trouvera dans cette partie de mon livre,
il n'en est pas une seule qui n'ait un caractère personnel.


Je dois, au contraire, confesser franchement mon insuffisance et
l'impossibilité où j'ai été de recourir à autre chose qu'à des traductions
des documents originaux pour la partie relative à l'Inde. Je ne
suis pas, en effet, sanscritiste, et je tiens à ne pas paraître prétendre
savoir ce que j'ignore en réalité. Dans cette partie donc, mon travail
n'est que de seconde main. Mais j'ai eu du moins le soin de m'attacher
à puiser aux meilleures sources et je me suis guidé sur les conseils
des hommes vraiment compétents, des maîtres en qui l'on pouvait
avoir le plus de confiance. L'histoire de l'Inde antique, surtout
dans ses époques les plus anciennes, a d'ailleurs un caractère à
part de flottement et de vague chronologique, tenant à l'absence de
monuments épigraphiques d'une date élevée, contemporains des
événements, avant le règne de Piyadasi Açoka. Il y a encore, et
il restera peut-être toujours, une hésitation de plusieurs siècles pour
la date des événements les plus considérables, de ceux qui marquent
des périodes décisives, comme la vie de Çâkya-Mouni. Ce flottement
ne cesse qu'au moment du contact avec les Grecs d'Alexandre,
qui constitue pour l'Inde une époque climatérique, comme pour
l'Asie antérieure l'ouverture des Guerres Médiques. J'ai été amené
ainsi à prendre cette date pour point d'arrêt de mes récits relatifs
à l'Inde, les prolongeant de deux cents ans de plus que ceux
relatifs aux autres pays, de manière à pouvoir y comprendre, dans
les limites de l'incertitude chronologique qu'il comporte, le grand
fait de la formation du Bouddhisme, sans lequel ces récits n'eussent
pas été suffisamment complets.



Il me reste à dire quelques mots de l'illustration qui accompagne

cette édition et qui y fournit un commentaire graphique perpétuel.
C'est l'exemple si heureusement donné par M. Duruy, dans la
monumentale édition qu'il donne en ce moment de son Histoire
des Romains, qui a inspiré à l'habile et intelligent éditeur, entre les
mains de qui est mon livre depuis sa première apparition, d'y joindre
de nombreuses figures empruntées aux monuments antiques.
Dès qu'il m'a proposé de le faire, j'ai profité avidement de sa
bonne volonté, et je crois que l'ouvrage y gagnera beaucoup, qu'il
devient par là plus intéressant et plus instructif. Nulle part, en effet,
une riche illustration archéologique n'était plus naturellement appelée
que dans une histoire puisée toute entière aux sources monumentales.
Je n'avais vraiment que l'embarras du choix au milieu
de la masse des oeuvres que nous avons aujourd'hui des arts des
vieilles civilisations de l'Orient. La difficulté même était de se limiter
aux figures qui pouvaient le mieux éclaircir les événements,
les moeurs et les religions sans excéder une proportion raisonnable.
Ce choix, je l'ai fait moi-même avec tout le soin dont j'étais capable,
et j'espère y avoir réussi. Aucune part n'a été laissée à la fantaisie
dans l'illustration du livre, et je crois pouvoir dire qu'on n'y
trouvera rien d'oiseux ni d'une valeur suspecte. Toutes les gravures
ont été empruntées à des monuments d'une authenticité incontestable
et autant que possible contemporains des événements auxquels
ils se rapportent. Les vues des lieux célèbres dans l'histoire ont été
empruntées aux meilleures sources, et dans une bonne moitié des
cas, mon expérience personnelle de voyageur ayant visité ces lieux
me donnait le moyen de choisir en connaissance de cause les plus
exactes. Quant aux cartes insérées dans le texte ou tirées séparément,
elles ont toutes été dressées d'après les documents les plus
récents et les plus sûrs par M. J. Hansen, dont le nom seul est une
garantie.


En un mot, ici comme en ce qui touche la rédaction même de
l'ouvrage, j'ai fait de mon mieux et j'ose espérer que le lecteur
voudra bien m'en tenir compte.













LIVRE PREMIER


LES ORIGINES










CHAPITRE PREMIER


LE RÉCIT DE LA BIBLE


§ 1.--L'ESPÈCE HUMAINE JUSQU'AU DÉLUGE.


Il n'existe sur l'histoire des premiers hommes et les origines de
notre espèce, de récit précis et suivi que celui de l'Écriture Sainte
2.
Ce récit sacré, lors même qu'il n'emprunterait pas une autorité auguste
au caractère d'inspiration du livre dans lequel il se trouve, devrait
encore, en saine critique, être l'introduction de toute histoire générale;
car, considéré à un point de vue purement humain, il contient
la plus antique tradition sur les premiers jours de la race des hommes,
la seule qui n'ait pas été défigurée par l'introduction de mythes
fantastiques, dans lesquels une imagination déréglée s'est donné libre

carrière. Les principaux traits de cette tradition, qui fut originairement
commune aux races supérieures de l'humanité et qu'un soin
particulier de la Providence fit se conserver plus intacte qu'ailleurs
chez le peuple choisi, se reconnaissent, mais altérés, dans les souvenirs
des contrées les plus éloignées les unes des autres, et dont les
habitants n'ont pas eu de communications historiquement appréciables.
Et l'unique fil conducteur qui permette de se guider au milieu du
dédale de ces fragments de traditions privés d'enchaînement, est le
récit de la Bible. C'est donc lui que l'histoire doit enregistrer tout
d'abord, en lui reconnaissant un caractère à part; et de plus il a
pour le chrétien une valeur dogmatique, qui permet de l'interpréter
conformément aux éclaircissements qu'il reçoit des progrès de la
science, mais qui en fait le pivot invariable autour duquel doivent se
grouper les résultats des investigations humaines.


Note 2:
(retour)  Nous prenons ici le récit biblique tel qu'il nous est parvenu, sous sa forme définitive et
complète, sans entrer dans les obscures et délicates questions de la date de cette rédaction
définitive et des éléments antérieurs qui ont pu servir à sa formation. C'est au livre de notre histoire qui
traitera des Hébreux, que nous nous réservons d'aborder ce problème, qu'il sérait
impossible de laisser entièrement de côté dans l'état actuel de la science. Le système auquel
s'arrête aujourd'hui l'école critique rationaliste (le dernier état de ses travaux peut être
considéré comme résumé sous la forme la plus complète et la plus scientifique dans E. Schrader,
Studien zur Kritik und Erhlärung der Biblischen Urgeschichte, Zurich, 1863, et
A. Kayser, Das vorexilische Buch der Urgeschichte Israels und seine Erweiterungen,
Strasbourg, 1874) admet dans le style actuel de la Genèse la fusion de deux livrés antérieurs,
qualifiés d'élohiste et de jéhoviste, d'après la différence du nom qui sert à désigner Dieu
dans l'un et dans l'autre, et, par dessus ces deux documents reproduits textuellement, le
travail d'un dernier rédacteur qui les a combinés. Bornons-nous à remarquer que ce système
lui-même, aussi bien que celui qui a été inauguré par Richard Simon, et qui voit dans la
Genèse une collection de fragments traditionnels coordonnés par Moïse ou par tout autre,
n'a rien en soi de contradictoire avec le dogme orthodoxe de l'inspiration divine du livre.
L'Église a toujours admis que son auteur avait pu mettre en oeuvre, tout en étant guidé par
une lumière surnaturelle, des documents antérieurs à lui. Mais dans l'exposé que nous avons
à faire des données de la Bible sur les premiers âges, et dans les recherches comparatives
auxquelles elles nous donneront lieu, cette distinction des anciennes rédactions importe peu.
Qu'elle ait été rédigée en une fois ou à l'aide de la combinaison de récits parallèles qui se
complétaient les uns les autres, la tradition biblique est une dans son ensemble et dans son
esprit, et la comparaison que l'on peut en faire aujourd'hui avec l'enchaînement que révèlent
les lambeaux de la tradition génésiaque de la Chaldée, prouve surabondamment que la construction
du dernier rédacteur n'a rien d'artificiel et de forcé. Il est conforme au véritable
esprit de la science, aussi bien qu'à l'orthodoxie religieuse, de l'envisager dans sa suite.




L'interprétation historique de ce récit offre, du reste, encore de
graves difficultés. On a beaucoup discuté, même parmi les théologiens
les plus autorisés et les plus orthodoxes, sur le degré de latitude qu'il
ouvre à l'exégèse. En bien des points on ne saura sans doute jamais
d'une manière absolument précise déterminer dans quelle mesure il
faut y admettre l'emploi de la figure et du langage allégorique, qui
tient toujours une si grande place dans la Bible. Remarquons-le, du

reste, le récit biblique laisse à côté de lui le champ le plus large ouvert
à la liberté des spéculations scientifiques; par les lacunes qu'il présente.
Il faut se garder, par respect même pour l'autorité des Livres
Saints, d'y chercher ce qu'ils ne contiennent pas et ce qui n'a jamais
été dans la pensée de ceux qui les écrivaient sous l'inspiration divine.
L'auteur de la Genèse n'a point prétendu faire une histoire complète
de l'humanité primitive, surtout au point de vue de la naissance et
des progrès de la civilisation matérielle. Il s'est borné à retracer quelques-uns
des traits essentiels et principaux de cette histoire; présentés
de manière à être à la portée du peuple auquel il s'adressait.
Il s'est attaché à mettre en lumière l'enchaînement des patriarches
élus de Dieu qui conservèrent au travers des siècles le dépôt de la
révélation primitive, et surtout à faire éclater, en opposition avec les
monstrueuses cosmogonies des nations dont les Hébreux étaient entourés,
les grandes vérités que l'idolâtrie avait obscurcies, la création
du monde, tiré du néant par un acte de la volonté et de la toute-puissance
divine, l'unité de l'espèce humaine sortie d'un seul couple,
la déchéance de notre race et l'origine du mal sur la terre, la promesse
d'un rédempteur, enfin l'intervention constante de la Providence
dans les affaires de ce monde.


Le récit de la création elle-même, ses rapports avec les découvertes
des sciences naturelles, sont choses qui ne sauraient entrer dans le
cadre de notre ouvrage. C'est seulement au moment où Dieu, après
avoir créé le monde et tous les êtres qui l'habitent, mit le sceau à
son oeuvre en faisant l'homme, que nous devons prendre le récit du
premier livre de la Bible, la Genèse, ainsi nommée en Europe d'un
mot grec qui signifie génération, parce que le livre débute par raconter
la formation de l'univers
3.


Note 3:
(retour)  En hébreu il est appelé Bereschith, d'après les premiers mots qui en ouvrent le récit,
«au commencement.»



«Dieu dit: «Faisons l'homme à notre image et à notre ressemblance;
qu'il domine sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel,
sur les animaux, sur toute la terre et sur tout reptile qui se meut
à la surface de la terre.»--Dieu créa l'homme à son image; il
le créa à l'image de Dieu et il le fit mâle et femelle
4.--Yahveh
5

Dieu forma l'homme du limon de la terre et lui souffla dans les narines
le souffle de la vie, et l'homme fut fait âme vivante
6.»


Note 4:
(retour)  Genes., I, 26 et 27.



Note 5:
(retour)  La prononciation vulgaire Jehovah au lieu de Yahveh, est le résultat de l'application au
nom ineffable de Dieu des voyelles du mot Adonai, «le Seigneur,» que les Juifs prononcent
au lieu de ce nom quand ils lisent la Bible. Nous discuterons plus tard, quand nous traiterons des Hébreux, la question de savoir si la vraie prononciation antique était Yahoh ou
Yahveh; en attendant nous suivons cette dernière forme, généralement admise dans la science.



Note 6:
(retour)  Genes., II, 7.



Après le récit de la formation du premier couple humain, vient
celui de la déchéance. Le père de tous les hommes, Adam (dont le
nom dans les langues sémitiques signifie l'homme par excellence),
créé par Dieu dans un état d'innocence absolue et de bonheur, désobéit
au Seigneur par orgueil dans les délicieux jardins de 'Eden, où il
avait été d'abord placé, et cette désobéissance le condamna, lui et sa
race, à la peine, à la douleur et à la mort. Dieu l'avait créé pour le
travail, dit formellement le livre inspiré, mais ce fut en expiation de
sa chute que ce travail devint pénible et difficile; «tu mangeras ton
pain à la sueur de ton front,» lui dit le Seigneur, et cette condamnation
pèse encore sur tous les hommes.


Voici comment la Genèse
7 raconte la séduction et la faute dont
le poids s'est étendu à toute la descendance de nos premiers pères.
«Le serpent était le plus rusé de tous les animaux de la terre que
Yahveh Dieu avait faits. Il dit à la femme: «Pourquoi Dieu vous
a-t-il ordonné de ne pas manger de tous les arbres du Paradis?»--La
femme lui répondit: «Nous pouvons manger du fruit des
arbres qui sont dans le Paradis,--mais quant au fruit de l'arbre
qui est au milieu du Paradis (l'arbre de la science du bien et du
mal), Dieu nous a ordonné que nous n'en mangions pas, de peur
que nous en mourions.»--Et le serpent dit à la femme: «Point
du tout, vous ne mourrez pas de mort,--mais Dieu sait qu'au
jour où vous en aurez mangé, vos yeux s'ouvriront et vous serez
comme des dieux, connaissant le bien et le mal.»--La femme
donc vit que cet arbre était bon pour se nourrir et qu'il était beau
aux yeux et délectable au regard; et elle prit du fruit, et elle en
mangea, et elle en donna à son mari, qui en mangea.--Et les yeux
de tous deux s'ouvrirent; et ayant vu qu'ils étaient nus, ils tressèrent
des feuilles de figuier et s'en firent des ceintures
8.»


Note 7:
(retour)  III, 1-7.



Note 8:
(retour)  La gravure placée en tête de ce chapitre, représente la scène de la tentation des premiers
humains au jardin de 'Eden, d'après une peinture chrétienne des catacombes de Rome,
empruntée au grand ouvrage de Perret.



«Prodigieuse et accablante vérité, dit Chateaubriand: L'homme

mourant pour s'être empoisonné avec le fruit de vie! L'homme perdu
pour avoir goûté à l'arbre de la science, pour avoir su trop connaître
le bien et le mal! Qu'on suppose toute autre défense de Dieu relative
à un penchant quelconque de l'âme, que deviennent la sagesse et la
profondeur de l'ordre du Très-Haut? Ce n'est plus qu'un caprice indigne
de la Divinité, et aucune moralité ne résulte de la désobéissance
d'Adam. Toute l'histoire du monde, au contraire, découle de la loi
imposée à notre père... Le secret de l'existence morale et politique des
peuples, les mystères les plus profonds du coeur humain sont renfermés
dans la tradition de cet arbre admirable et funeste.»


La Bible n'assigne pas une date précise à la naissance du genre
humain, elle ne donne aucun chiffre positif à ce sujet. Elle n'a pas en
réalité de chronologie pour les époques initiales de l'existence de
l'homme, ni pour celle qui s'étend de la Création au Déluge, ni pour
celle qui va du Déluge à la Vocation d'Abraham. Les dates que les
commentateurs ont prétendu en tirer sont purement arbitraires et
n'ont aucune autorité dogmatique. Elles rentrent dans le domaine de
l'hypothèse historique et l'on pourrait énumérer plus de cent manières
d'après lesquelles on a essayé de les calculer. Ce que les Livres Saints
affirment seulement, et ce que la science démontre d'accord avec eux,
c'est que l'apparition de l'homme sur la terre (quelque haute qu'en
puisse être la date) est récente par rapport à l'immense durée des
périodes géologiques de la création, et que l'antiquité de plusieurs
myriades d'années que certains peuples, comme les Égyptiens, les
Chaldéens, les Indiens et les Chinois, se sont complaisamment
attribuée dans leurs traditions mythologiques, est entièrement fabuleuse.


Aussi superflue et aussi dénuée de fondement solide que les calculs
sur la date de la création de l'homme, serait la tentative de celui qui
chercherait à déterminer d'après la Bible le lieu précis où fut le berceau
de notre espèce, ainsi que la situation du jardin de 'Eden. La tradition
sacrée ne fournit aucune indication précise à cet égard. Les commentateurs
les plus savants et les plus orthodoxes des Livres Saints
ont laissé la question indécise. Tout nous commande d'imiter leur
réserve, et de nous en tenir à l'opinion commune, qui place en Asie
l'origine de la première famille humaine et le berceau de toute civilisation.


Adam et 'Havah (d'où nous avons fait Ève), le premier couple

humain sorti des mains de Dieu, eurent deux fils, Qaïn et Habel
9. Ils
menaient l'un la vie agricole et l'autre la vie pastorale, dont la Bible
place ainsi l'origine au début même de l'humanité. Qaïn tua son frère
Habel, par jalousie pour les bénédictions dont le Seigneur récompensait
sa piété
10; puis il s'expatria, dans le désespoir de ses remords, et
il se retira avec les siens à l'orient de 'Eden, dans la terre de Nod ou de
l'éxil, où il fonda la première ville, qu'il appela 'Hanoch, du nom de
son premier-né
11. Dieu avait créé l'homme avec les dons de l'esprit
et du corps qui devaient le mettre en état de remplir le but de son
existence, et par conséquent de former des sociétés régulières et civilisées.
C'est à la famille de Qaïn que le livre de la Genèse attribue la
première invention des arts industriels. De 'Hanoch, fils de Qaïn, y
est-il dit, naquit à la quatrième génération, Lemech, qui eut à son tour
plusieurs enfants: Yabal, «le père de ceux qui demeurent sous les
tentes et des pasteurs»; Youbal, l'inventeur de la musique; Thoubal-qaïn,
l'auteur de l'art de fondre et de travailler les métaux; enfin une
fille, Nâ'amah
12. Pour celle-ci, le texte biblique ne fait qu'enregistrer son
nom; mais la tradition rabbinique, voulant achever le groupement de
toutes les inventions en les rapportant aux enfants de Lemech, raconte
que Nâ'amah fut la mère des chanteurs, ou bien que la première elle
fila la laine des troupeaux et en tissa des étoffes.


Note 9:
(retour)  Ces noms sont significatifs et tirés des langues sémitiques, comme tous ceux que le récit
biblique attribue aux premiers ancêtres de notre race; ce sont en réalité de véritables épithètes
qualificatives, qui expriment le rôle et la situation de chaque personnage dans la famille
originaire. Adam, nous l'avons déjà dit, veut dire homme, 'Havah vie, «parce qu'elle a été
la mère de tous les vivants», dit le texte sacré; Qaïn signifie la créature, le rejeton; Habel
est le mot qui, dans les plus anciens idiomes sémitiques, exprimait l'idée de fils, et s'est
conservé en assyrien; enfin Scheth, comme la Bible le dit formellement, est le substitué, celui
que Dieu accorde à ses parents pour compenser la perte de leur fils bien-aimé.



Note 10:
(retour)  Genes., IV, 1-16.



Note 11:
(retour)  Genes., IV, 17 et 18.



Note 12:
(retour)  Genes., IV, 19-22.



La Bible rapporte à Lemech l'origine des sanguinaires habitudes de
vengeance qui jouèrent un si grand rôle dans la vie des peuples antiques.
«Lemech dit à ses femmes 'Adah et Çillah: «Écoutez ma voix,
femmes de Lemech, soyez attentives à mes paroles; j'ai tué un
homme parce qu'il m'avait blessé, un jeune homme parce qu'il
m'avait fait une plaie.--Qaïn sera vengé soixante-dix fois, et
Lemech septante fois sept fois
13.»


Note 13:
(retour)  Genes, IV, 23 et 24.







Adam eut un troisième fils, nommé Scheth (Seth dans notre Vulgate),
et Dieu lui accorda encore un grand nombre d'enfants. Scheth
vécut neuf cent douze ans, et eut une nombreuse famille
14, qui, tandis
que les autres hommes s'abandonnaient à l'idolâtrie et à tous les vices,
conserva précieusement les traditions religieuses de la révélation primitive
jusqu'au temps du Déluge, après lequel elle passa dans la race
de Schem. Les descendants de Scheth furent Enosch, au temps de qui
«l'on commença à invoquer par le nom de Yahveh», Qaïnan, Mahalalel,
Yared, 'Hanoch, «qui marcha pendant trois cent soixante-cinq
ans dans les voies de Dieu» et fut ravi au ciel, Methouschela'h
15, qui
de tous vécut la plus longue vie, neuf cent soixante-neuf ans, Lemech,
enfin Noa'h
16, qui fut père de Schem, 'Ham et Yapheth, ou, comme
nous avons pris l'habitude de dire, d'après la Vulgate latine, Sem,
Cham et Japhet
17. Chacun d'eux fut la tige d'une postérité nombreuse.


Note 14:
(retour)  Sur cette généalogie des descendants de Scheth, voy. le chapitre V de la Genèse.



Note 15:
(retour)  Le Mathusalem de la Vulgate.



Note 16:
(retour)  Noé.



Note 17:
(retour)  Il est impossible de ne pas consacrer quelques observations aux généalogies que la Bible
fournit pour la période antédiluvienne. Le nom de Enosch, donné comme le fils de Scheth,
est en hébreu le synonyme exact de celui d'Adam, il signifie également «l'homme» par
excellence. Or, si l'on prend cet Enosch comme point de départ, on trouve pendant six
générations les mêmes noms qui se succèdent avec de très légères variantes de forme et une
interversion dans la place de deux d'entre eux, d'une part dans la descendance d'Adam par
Qaïn, de l'autre, dans celle de Scheth par Enosch. Le parallélisme est singulièrement frappant
et tel que l'on serait volontiers porté à croire qu'on a là deux versions d'une même liste
originaire. On trouve, en effet:


     D'un côté                |            De l'autre

                              |

       Adam.                  |               Enosch.

        |                     |                 |

       Qaïn.                  |               Qaïnan.

        |                     |                 |

      Hanoch.                 |               Mahalalel.

        |                     |                 |

      Yirad.                  |              Yared.

        |                     |                 |

    Metouschaël.              |              'Hanoch.

        |                     |                 |

     Lemech.                  |            Methouschela'h.

        |                     |                 |

----------------------------- |              Lemech.

Yabal.  Youbal.  Thoubalqaïn. |                 |

                                              Noa'h.

                                                |

                                     -----------------------

                                     Schem.  'Ham.  Yapheth.




La généalogie des Qaïnites se termine par trois chefs de races, fils de Lemech, celle des
Enoschides par trois chefs de races, petits-fils de Lemech. Il y a seulement de ce dernier
côté insertion d'une génération de plus, celle de Noa'h, entre Lemech et la division de la famille
en trois branches.








§ 2.--LE DÉLUGE.


«Quand les hommes eurent commencé à se multiplier sur la terre
et eurent engendré des filles,--les enfants de Dieu (benê Elohim),
voyant que les filles des hommes étaient belles, prirent pour épouses
celles qu'ils choisirent au milieu des autres.--Et Yahveh dit: «Mon
esprit ne demeurera pas toujours avec l'homme, car il n'est que chair:
et ses jours ne seront plus que de cent vingt ans.»--Et en ce temps
il y avait sur la terre des Géants (Nephilim), comme aussi quand les
enfants de Dieu se furent unis aux filles des hommes et leur donnèrent
pour enfants les Héros (Giborim), qui sont fameux dans l'antiquité.--Yahveh
voyant que la méchanceté des hommes était grande sur la terre,
et que toutes les pensées de leur coeur étaient tournées vers le mal en
tout temps,--se repentit d'avoir fait l'homme sur la terre; et il fut
touché de douleur au fond de son coeur.--Et Yahveh dit: «J'exterminerai
de dessus la terre l'homme que j'ai créé
18.»


Note 18:
(retour)  Genes., VI, 1-7.



Seul, le juste Noa'h, descendant de Scheth, trouva grâce devant Dieu.
L'Éternel lui fit bâtir une arche dans laquelle il s'enferma avec les siens
et sept couples de tous les animaux, purs et impurs, puis le déluge
commença.


«Dans la six-centième année de la vie de Noa'h, au second mois, le
dix-septième jour du mois, toutes les sources du grand abîme jaillirent et
les cataractes du ciel furent ouvertes;--et la pluie tomba sur la terre
quarante jours et quarante nuits.--Ce même jour, Noa'h entra dans l'arche;
et Schem, 'Ham et Yapheth, ses fils, sa femme et les trois femmes
de ses fils avec lui,--eux et tout animal suivant son espèce, tout bétail
et tout ce qui se meut sur la terre, toutes sortes de volatiles, tout oiseau
ailé, chacun selon son espèce,--entrèrent auprès de Noa'h dans
l'arche, un couple de toute chair ayant souffle de vie.--Les arrivants
étaient mâle et femelle de chaque créature, comme Dieu l'avait ordonné;
et ensuite Yahveh ferma (l'arche) sur Noa'h.


Le déluge était depuis quarante jours sur la terre, quand les eaux
s'accrurent et soulevèrent l'arche, de sorte qu'elle fut enlevée de dessus
la terre.--Les eaux se renforçaient et s'augmentaient beaucoup sur la
terre, et l'arche était portée sur les eaux.--Les eaux se renforcèrent

énormément sur la terre, et toutes les montagnes sous les cieux furent
couvertes.--Les eaux s'élevèrent de quinze coudées au-dessus des
montages qu'elles couvraient;--et toute chair qui se meut sur la terre,
oiseaux, bétail, animaux et reptiles rampant sur la terre, périt, ainsi que
toute la race des hommes.--Tout ce qui avait dans ses narines le
souffle de la vie, tout ce qui se trouvait sur le sol, mourut.--Ainsi
fut détruite toute créature qui se trouvait sur la terre; depuis l'homme
jusqu'aux animaux, aux reptiles et aux oiseaux du ciel, tout fut anéanti
sur la terre. Il né resta que Noa'h et ce qui était avec lui dans l'arche.--Et
les eaux occupèrent la terre pendant cent cinquante jours
19.»


Note 19:
(retour)  Genes., VII, 11-24.



Il y a quelques remarques d'une importance capitale à faire sur ce
récit. La distinction des animaux purs et impurs prouve que les espèces
enfermées dans l'arche ne comprenaient que les animaux utiles à
l'homme et susceptibles de jouer le rôle de ses serviteurs domestiques,
car c'est seulement à ceux-là que s'appliquent chez les Hébreux la division
dans ces deux classes. Le mode suivant lequel s'opéra le déluge,
qu'il faut absolument distinguer du fait lui-même, est présenté suivant
les notions grossières de la physique des contemporains du rédacteur
de la Genèse, et c'est ici le cas d'appliquer les sages paroles d'un des
théologiens catholiques les plus éminents de l'Allemagne, le docteur
Reusch
20: «Dieu a donné aux écrivains bibliques une lumière surnaturelle;
mais cette lumière surnaturelle n'avait pour but, comme la
révélation en général, que la manifestation des vérités religieuses, et non
la communication d'une science profane; et nous pouvons, sans violer
les droits que les écrivains sacrés ont à notre vénération, sans affaiblir
le dogme de l'inspiration, accorder franchement que dans les sciences
profanes, et conséquemment aussi dans les sciences physiques, ils ne
se sont point élevés au-dessus de leurs contemporains, que même ils
ont partagé les erreurs de leur époque et de leur nation..... Par la
révélation Moïse ne fut point élevé, pour ce qui regarde la science,
au-dessus du niveau intellectuel de son temps; de plus, rien ne nous
prouve qu'il ait pu s'y élever par l'étude et par ses réflexions personnelles.»
                                                                           
Note 20:
(retour)  La Bible et la Nature, trad. française, p. 27.



Enfin les termes dont s'est servi le rédacteur du texte sacré doivent
être scrupuleusement notés, car ils peuvent avoir une large influence
sur la manière dont on interprétera ce texte. Il y a deux mots en hébreu

pour désigner la terre: ereç, dont le sens est susceptible à la fois de
l'acception la plus large et de l'acception la plus restreinte de l'idée, et
que la Bible emploie toujours lorsqu'il s'agit de l'ensemble du globe
terrestre; adamah, qui n'a jamais qu'une acception restreinte et signifie
la terre cultivée, habitée, une région, un pays. C'est le second qui est
employé lorsqu'il est dit que les eaux du déluge couvrirent toute la surface
de la terre. Aussi depuis longtemps déjà les interprètes autorisés
ont-ils admis que rien dans le récit biblique n'obligeait à entendre l'universalité
du cataclysme comme s'étendant à autre chose qu'à la région
terrestre, alors habitée par les hommes. Encore examinerons-nous plus
loin s'il n'y à pas possibilité de la restreindre davantage.







«Dieu se souvint de Noa'h, de tous les animaux et de tout le bétail
qui étaient avec lui dans l'arche; il fit passer un vent sur la terre, et les
eaux diminuèrent.--Les sources de l'abîme et les cataractes du ciel se
refermèrent, et la pluie ne tomba plus du ciel.--Les eaux se retirèrent
de dessus la terre, allant et venant, et les eaux commencèrent à diminuer
après cent cinquante jours.--Et l'arche reposa sur les montagnes

d'Ararat, le septième mois, au dix-septième jour.--Les eaux allaient
en baissant jusqu'au dixième mois; le premier jour du dixième mois,
les sommets des montagnes furent visibles.--Au bout de quarante
jours. Noa'h ouvrit la fenêtre
qu'il avait faite à l'arche,--et
il envoya dehors le corbeau,
qui sortit, allant et rentrant
jusqu'à ce que le sol fût entièrement
desséché.--Noa'h envoya
ensuite la colombe, afin
de voir si les eaux avaient baissé
sur la terre;--mais elle ne
trouva pas où poser son pied
et elle revint à l'arche, car il
y avait encore de l'eau sur toute
la terre. Noa'h étendit la main,
la prit et la rentra dans l'arche.--Il
attendit encore sept autres
jours, et il lâcha de nouveau
la colombe.--Elle revint
auprès de lui vers le soir, et
voilà qu'une feuille arrachée
d'un olivier était dans son bec;
alors Noa'h comprit que les
eaux s'étaient retirées de la
terre.--Il attendit encore
sept autres jours, et il lâcha une
dernière fois la colombe, qui
alors ne revint plus auprès de
lui.





 1Sarcophage des premiers siècles chrétiens, à Trêves. Noa'h et sa famille sont, avec les
animaux, dans l'arche, figurée comme un coffre carré. La colombe revient en voiant avec le
rameau d'olivier, le corbeau piétine à terre, hors de l'arche.



«Dans la six cent unième
année de Noa'h, le premier jour
du premier mois, les eaux
avaient disparu de dessus la terre; Noa'h enleva la toiture de l'arche
et vit que la surface de la terre était séchée.--Et Dieu parla à Noa'h

et dit:--«Sors de l'arche, toi, ta femme, tes fils et les femmes de
tes fils avec toi.--Toute espèce d'animal qui est avec toi, oiseaux,
quadrupèdes et reptiles rampant sur la terre, fais-la aussi sortir;
qu'ils se perpétuent, croissent et multiplient sur la terre.»--Et
Noa'h sortit avec ses fils, sa femme et les femmes de ses fils;--et tout
animal, tout bétail, tout oiseau et tout ce qui rampe sur la terre sortit de
l'arche, selon son espèce.--Noa'h construisit un autel à Yahveh; il prit
de toute espèce d'animaux purs et de toute espèce d'oiseaux purs, et il
les offrit en holocauste sur l'autel.--Yahveh en sentit l'odeur agréable
et dit en son coeur: «Je ne maudirai pas encore une fois la terre à cause
de l'homme, car l'instinct du coeur de l'homme est mauvais dès sa
jeunesse; je ne frapperai plus de nouveau tout ce qui vit, comme
j'ai fait;--tout le temps que durera la terre, les semailles, la
moisson, le froid, le chaud, l'été, l'hiver, le jour et la nuit, ne s'arrêteront
pas
21.»


Dieu fit alors apparaître son arc dans le ciel, en signe de l'alliance
qu'il contractait avec la race humaine
22.


«Noa'h commença à devenir un agriculteur et il planta la vigne.--Il
en but le vin, s'enivra et découvrit sa nudité sous sa tente.--'Ham,
ayant vu la honte de son père, se hâta de le raconter à ses frères qui
étaient dehors.--Schem et Yapheth prirent une couverture qu'ils posèrent
sur leurs épaules, et allant à reculons ils couvrirent la honte de
leur père, le visage détourné pour ne pas voir la honte de leur père.»
A son réveil, Noa'h, apprenant le manque de respect de 'Ham, le maudit
dans la personne de son fils Kena'an
23. Noa'h vécut encore trois cent
cinquante ans après le déluge; il en avait neuf cent cinquante, quand il
mourut
24.


Note 21:
(retour)  Genes., VIII, 1-22.



Note 22:
(retour)  Genes., IX, 1-17.



Note 23:
(retour)  Genes., IX, 20-27.



Note 24:
(retour)  Genes., IX, 28 et 29.







§ 3.--DISPERSION DES PEUPLES.


La famille de Noa'h se multiplia rapidement; mais, à partir de cette
époque, la vie des hommes fut abrégée de beaucoup et ne dépassa
plus, en général, la moyenne actuelle. Schem pourtant (et probablement
aussi ses frères) vécut encore durant plusieurs siècles
25, et, d'après

le témoignage de l'Écriture Sainte (au XIe chapitre de la Genèse), la
famille où naquit Abraham put, jusqu'au temps de ce patriarche, grâce
sans doute aux sobres habitudes de la vie patriarcale, dépasser de beaucoup
la vie ordinaire des humains d'alors
26.


Note 25:
(retour)  Six cents ans.



Note 26:
(retour)  Voici, en effet, la durée de vie que l'on prête aux patriarches intermédiaires entre Schem
et Abraham:

                Texte hébreu.   Texte samaritain.   Version des Septante.

Arphakschad        338 ans.        438 ans.            538 ans.

Qaïnan              "               "                  460

Schéla'h.          433             433                 536

'Eber              464             404                 567

Pheleg             239             239                 339

Re'ou              239             239                 342

Seroug             230             230                 330

Na'hor             148             148                 198

Tera'h             205             145                 205







«Toute la terre n'avait qu'une seule langue et les mêmes paroles.--Partis
de l'Orient, ils (les hommes) trouvèrent une plaine dans le pays
de Schine'ar, et ils y habitèrent.--Ils se dirent entre eux: «Venez,
faisons des briques et cuisons-les au feu.» Et ils prirent des briques
comme pierres et l'argile leur servit de mortier.--Ils dirent: «Venez,
bâtissons-nous une ville et une tour dont le sommet monte jusqu'au
ciel; rendons notre nom célèbre, car peut-être serons-nous dispersés
sur toute la terre.»--Yahveh descendit pour voir la tour et la ville
que bâtissaient les enfants d'Adam,--et Yahveh dit: «Voici, c'est
un seul peuple et un même langage à tous; c'est leur première entreprise,
et ils n'abandonneront pas leurs pensées jusqu'à ce qu'ils les
aient réalisées.--Eh bien! descendons, et confondons-y leur langage,
de façon que l'un ne comprenne plus la parole de l'autre.»--Et
Yahveh les dispersa de cet endroit sur la surface de toute la terre;
alors ils cessèrent de bâtir la ville.--C'est pourquoi on la nomma
Babel (c'est-à-dire «confusion»), car Yahveh y confondit le langage
de toute la terre, et de là Yahveh les dispersa sur toute la surface
de la terre
27.»


Note 27:
(retour)  Genes., XI, 1-9.



Un passage de l'Écriture, qui a fort exercé la sagacité des commentateurs,
dit que le quatrième descendant de Schem «fut nommé
Pheleg («division, partage») parce qu'en son temps la terre fut divisée
28.»


Note 28:
(retour)  Genes., X, 25.



Nombre d'interprètes ont cherché à en déduire cette conséquence
que, dans la tradition conservée par le livre de la Genèse, la

confusion des langues et la dispersion générale des peuples avaient
eu lieu quatre générations après les fils de Noa'h et cinq avant Abraham.
En réalité le texte ne l'implique aucunement; l'explication la plus naturelle
et la plus probable de la phrase que nous avons citée, la rapporte
à la division en deux branches du rameau spécial de la descendance
de Schem d'où sortirent les Hébreux, division que la généalogie biblique
enregistre en effet en ce moment. La Bible ne précise aucune
époque pour le grand fait dont elle place le théâtre à Babel. De plus,
rien dans son texte n'interdit de penser que quelques familles s'étaient
déjà séparées antérieurement de la masse des descendants de Noa'h,
et s'en étaient allées au loin former des colonies en dehors du centre
commun, où le plus grand nombre des familles destinées à repeupler
la terre demeuraient encore réunies.














CHAPITRE II


TRADITIONS PARALLÈLES AU RÉCIT BIBLIQUE
29.




§ 1.--LA CRÉATION DE L'HOMME.


Le récit biblique, que nous avons résumé dans le chapitre précédent,
n'est pas un récit isolé, sans rapports avec les souvenirs des
autres peuples, et qui ne s'est produit que sous la plume de l'auteur
de la Genèse. C'est au contraire, nous l'avons déjà dit, la forme la
plus complète d'une grande tradition primitive, remontant aux âges
les plus vieux de l'humanité, qui a été à l'origine commune à des races
et à des peuples très divers, et qu'en se dispersant sur la surface de
la terre ces races ont emportée avec elles. En racontant cette histoire,
l'écrivain sacré a fidèlement reproduit les antiques souvenirs qui
s'étaient conservés d'âge en âge chez les patriarches; il a rempli ce
rôle de rapporteur des traditions, éclairé par les lumières de l'inspiration,
en rendant aux faits leur véritable caractère, trop souvent
obscurci ailleurs par le polythéisme et l'idolâtrie, mais, comme l'a dit
saint Augustin, sans se préoccuper de faire des Hébreux un peuple de
savants, pas plus en histoire ancienne qu'en physique et en géologie.


Note 29:
(retour)  Ce chapitre est un résumé de l'ouvrage que nous avons publié sous le titre de: Les origines
de l'histoire d'après la Bible et les traditions des peuples orientaux (Paris, 1880).
Nous y renvoyons le lecteur désireux d'avoir au complet le développement et les preuves des
faits énoncés dans les pages qui vont suivre.



Nous allons maintenant rechercher chez les différents peuples de l'antiquité
les débris épars de cette tradition primitive, dont la narration de
la Bible nous a montré l'enchaînement. Nous en retrouverons ici et là
tous les traits essentiels, même ceux où il est difficile de prendre la
tradition au pied de la lettre et où l'on est autorisé à penser qu'elle avait
revêtu un caractère allégorique et figuré. Mais cette recherche présente
des écueils; il est nécessaire de s'y imposer des règles sévères de critique.
Autrement on serait exposé à prendre, comme l'ont fait quelques
défenseurs plus zélés qu'éclairés de l'autorité des Écritures, pour des

narrations antiques et séparées, coïncidant d'une manière frappante avec
le récit biblique, des légendes dues à une communication plus ou moins
directe, à une sorte d'infiltration de ce récit. Il faut donc avant tout, et
pour plus de sûreté; laisser de côté tout ce qui appartient à des peuples
sur les souvenirs desquels on puisse admettre une influence quelconque
de prédications juives, chrétiennes ou même musulmanes. Il importe
de s'attacher exclusivement aux traditions dont on peut établir l'antiquité
et qui s'appuient sur de vieux monuments écrits d'origine indigène.


Entre toutes ces traditions, celle qui offre avec les récits des premiers
chapitres de la Genèse la ressemblance la plus étroite, le parallélisme
le plus exact et le plus suivi, est celle que contenaient les livres sacrés
de Babylone et de la Chaldée. L'affinité que nous signalons, et que l'on
verra se développer dans les pages qui vont suivre, avait déjà frappé les
Pères de l'Église, qui ne connaissaient la tradition chaldéenne que par
l'ouvrage de Bérose, prêtre de Babylone, qui, sous les premiers Séleucides,
écrivit en grec l'histoire de son pays depuis les origines du
monde; elle se caractérise encore plus, maintenant que la science
moderne est parvenue à déchiffrer quelques lambeaux, conservés jusqu'à
nous, des livres qui servaient de fondement à l'enseignement des écoles
sacerdotales sur les rives de l'Euphrate et du Tigre. Mais il faut
remarquer qu'au témoignage de la Bible elle-même, la famille d'où sortit
Abraham vécut longtemps mêlée aux Chaldéens, que c'est de la ville
d'Our en Chaldée qu'elle partit pour aller chercher une nouvelle patrie
dans le pays de Kena'an. Rien donc de plus naturel et de plus vraisemblable
que d'admettre que Téra'hites apportèrent avec eux de la contrée
d'Our un récit traditionnel sur la création du monde et sur les premiers
jours de l'humanité, étroitement apparenté à celui des Chaldéens
eux-mêmes. De l'un comme de l'autre côté, la formation du monde est
l'oeuvre des sept jours, les diverses créations s'y succèdent dans le
même ordre; le déluge, la confusion des langues et la dispersion des
peuples sont racontés d'une façon presque absolument identique. Et
cependant un esprit tout opposé anime les deux récits. L'un respire un
monothéisme rigoureux et absolu, l'autre un polythéisme exubérant.
Un véritable abîme sépare les deux conceptions fondamentales de la
cosmogonie babylonienne et de la cosmogonie biblique, malgré les plus
frappantes ressemblances dans la forme extérieure. Chez les Chaldéens
nous avons la matière éternelle organisée par un ou plusieurs démiurges
qui émanent de son propre sein, dans la Bible l'univers créé du néant

par la toute-puissance d'un Dieu purement spirituel. Pour donner au
vieux récit que l'on faisait dans les sanctuaires de la Chaldée ce sens
tout nouveau, pour le transporter des conceptions du panthéisme le plus
matériel et le plus grossier dans la lumière de la vérité religieuse, il a
suffi au rédacteur de la Genèse d'ajouter au début de tout, avant la
peinture du chaos, par laquelle commençaient les cosmogonies de la
Chaldée et de la Phénicie, ce simple verset: «Au commencement Dieu
créa le ciel et la terre.» Dès lors l'acte libre du créateur spirituel est
placé avant l'existence même du chaos, que le panthéisme païen croyait
antérieur à tout; ce chaos, premier principe pour les Chaldéens, et d'où
les dieux eux-mêmes étaient sortis, devient une création que l'Éternel
fait apparaître dans le temps.


Dans l'état actuel des connaissances, maintenant que nous pouvons
établir une comparaison entre le récit chaldéen et le récit biblique, il ne
semble plus y avoir que deux opinions possibles pour expliquer leur relation
réciproque, et ces deux opinions peuvent être acceptées l'une et l'autre
sans s'écarter du respect dû à l'Écriture Sainte. Elles laissent encore
à la révélation et à l'inspiration divine une part assez large pour satisfaire
aux exigences de la plus rigoureuse orthodoxie, bien qu'elles écartent
l'idée d'une sorte de dictée surnaturelle du texte sacré, qui n'a jamais,
du reste, été enseignée dogmatiquement. Ou bien l'on considérera la
Genèse comme une édition expurgée de la tradition chaldéenne, où
le rédacteur inspiré a fait pénétrer un esprit nouveau, tout en conservant
les lignes essentielles, et d'où il a soigneusement banni
toutes les erreurs du panthéisme et du polythéisme. Ou bien l'on verra
dans la narration de la Bible et dans celle du sacerdoce de la Chaldée
deux formes divergentes du même rameau de la tradition primitive, qui,
partant d'un fond commun, reflètent dans leurs différences le génie de
deux peuples et de deux religions, une disposition spéciale de la Providence
ayant permis que chez les Téra'hites ces vieux récits, en partie
symboliques et figurés, se soient maintenus à l'abri du mélange impur
qui les entachait chez les peuplés d'alentour. Nous ne nous reconnaissons
pas autorité pour prononcer en faveur de l'une ou de l'autre de
ces deux opinions, entre lesquelles nous laissons le choix au lecteur.




En général, dans les idées des peuples anciens, l'homme est considéré
comme autochthone ou né de la terre qui le porte. Et le plus
souvent, dans les récits qui ont trait à sa première apparition, nous

ne trouvons pas trace de la notion qui le fait créer par l'opération
toute-puissante d'un dieu personnel et distinct de la matière primordiale.
Les idées fondamentales de panthéisme et d'émanatisme,
qui étaient la base des religions savantes et orgueilleuses de l'ancien monde,
permettaient de laisser dans le vague l'origine et la production des hommes. On les regardait comme issus, ainsi que toutes les choses, de la substance même de la divinité, confondue avec le monde; ils en
sortaient spontanément, par le développement de la chaîne des émanations,
non par un acte libre et déterminé de la volonté créatrice, et on
s'inquiétait peu de définir autrement que sous une forme symbolique et
mythologique le comment de l'émanation, qui avait lieu par un véritable
fait de génération spontanée.





 1D'après un bas-relief du grand temple de Philæ.



«Du vent Colpias et de son épouse Baau (le chaos), dit un des
fragments de cosmogonie phénicienne, traduits en grec, qui nous sont
parvenus sous le nom de Sanchoniathon, naquit le couple humain et
mortel de Protogonos (Adam Qadniôn) et d'Æon (Havah), et Æon
inventa de manger le fruit de l'arbre. Ils eurent pour enfants Génos et
Généa, qui habitèrent la Phénicie, et, pressés par les chaleurs de l'été,

commencèrent à élever leurs mains vers le Soleil, le considérant comme
le seul dieu seigneur du ciel, ce que l'on exprime par le nom de Beelsamen.»
Dans un autre fragment des mêmes cosmogonies, il est question
de la naissance de «l'autochthone issu de la terre,» d'où descendent les
hommes. Les traditions de la Libye faisaient «sortir des plaines échauffées
par le soleil Iarbas, le premier des humains, qui se nourrit des
glands doux du chêne.» Dans les idées des Égyptiens, «le limon
fécondant abandonné par le Nil, sous l'action vivifiante de l'échauffement
des rayons solaires, avait fait germer les corps des hommes.» La
traduction de cette croyance sous une forme mythologique faisait émaner
les humains de l'oeil du dieu Râ-Harmakhou, c'est-à-dire du soleil.
L'émanation qui produit ainsi la substance matérielle des hommes
n'empêche pas, du reste, une opération démiurgique postérieure pour
achever de les former et pour leur communiquer l'âme et l'intelligence.
Celle-ci est attribuée à la déesse Sekhet pour les races asiatiques et
septentrionales, à Horus pour les nègres. Quant aux Égyptiens, qui se
regardaient comme supérieurs à toutes les autres races, leur formateur
était le démiurge suprême, Khnoum, et c'est de cette façon que certains monuments le montrent pétrissant l'argile pour en faire l'homme sur le
même tour à potier, où il a formé l'oeuf primordial de l'univers.






 1D'après un bas relief du temple d'Esneh.

Deux petits personnages humains, dont l'un portant au front le serpent uræus, insigne de
la royauté, sont debout sur le tour à potier, où ils viennent d'être formés par le dieu
Khnoum, à tête de bélier. Une déesse présente à leurs narines la croix ansée, emblème de la vie.










Présentée ainsi, la donnée égyptienne se rapproche d'une manière
frappante de celle de la Genèse, où Dieu «forme l'homme du limon de
la terre.» Au reste, l'opération du modeleur fournissait le moyen le
plus naturel de représenter aux imaginations primitives l'action du
créateur ou du démiurge sous une forme sensible. Et c'est ainsi que chez
beaucoup de peuples encore sauvages on retrouve la même notion de
l'homme façonné avec la terre par la main du créateur. Dans la cosmogonie
du Pérou, le premier homme, créé par la toute-puissance divine,
s'appelle Alpa camasca, «terre animée.» Parmi les tribus de l'Amérique
du Nord, les Mandans racontaient que le Grand-Esprit forma deux figures
d'argile, qu'il dessécha et anima du souffle de sa bouche, et dont l'un reçut
le nom de premier homme, et l'autre celui de compagne. Le grand dieu
de Tahiti, Taeroa, forme l'homme avec de la terre rouge; et les Dayaks
de Bornéo, rebelles à toutes les influences musulmanes, se racontent
de génération en génération que l'homme a été modelé avec de la terre.


N'insistons pas trop, d'ailleurs, sur cette dernière catégorie de rapprochements,
où il serait facile de s'égarer, et tenons-nous à ceux que nous
offrent les traditions sacrées des grands peuples civilisés de l'antiquité.
Le récit cosmogonique chaldéen, spécial à Babylone, que Bérose avait
mis en grec, se rapproche beaucoup de ce que nous lisons dans le
chapitre II de la Genèse; là encore l'homme est formé de limon à la
manière d'une statue. «Bélos (le démiurge Bel-Maroudouk), voyant que
la terre était déserte, quoique fertile, se trancha sa propre tête, et les
autres dieux, ayant pétri le sang qui en coulait avec la terre, formèrent
les hommes, qui, pour cela, sont doués d'intelligence et participent de
la pensée divine
30, et aussi les animaux qui peuvent vivre au contact de
l'air.» Avec la différence d'une mise en scène polythéiste d'une part,
strictement monothéiste de l'autre, les faits suivent ici exactement le
même ordre que dans la narration du chapitre II du premier livre du Pentateuque.
La terre déserte
31 devient fertile
32; alors l'homme est pétri

d'une argile dans laquelle l'âme spirituelle et le souffle vital sont communiqués
33.


Note 30:
(retour)  Les Orphiques, qui avaient tant emprunté à l'Orient, admettaient pour l'origine des
hommes la notion qu'ils descendaient des Titans. Et ils disaient que la partie immatérielle
de l'homme, son âme, provenait du sang du jeune dieu Dionysos Zagreus, que ces Titans
avaient mis en pièces, et dont ils avaient en partie dévoré les membres.



Note 31:
(retour)  Genes., II, 5.



Note 32:
(retour)  Genes., II, 6.



Note 33:
(retour)  II, 7.



Un jeune savant anglais, doué du génie le plus pénétrant et qui,
dans une carrière bien courte, terminée brusquement par la mort, a
marqué sa trace d'une manière ineffaçable parmi les assyriologues,
George Smith, a reconnu parmi les tablettes d'argile couvertes d'écriture
cunéiforme, et provenant de la bibliothèque palatine de Ninive,
que possède le Musée Britannique, les débris d'une sorte d'épopée
cosmogonique, de Genèse assyro-babylonienne, où était racontée
l'oeuvre des sept jours. Chacune des tablettes dont la réunion composait
cette histoire, portait un des chants du poème, un des chapitres
du récit, d'abord la génération des dieux issus du chaos primordial,
puis les actes successifs de la création, dont la suite est la
même que dans le chapitre Ier de la Genèse, mais dont chacun est
attribué à un dieu différent. Cette narration paraît être de rédaction
proprement assyrienne. Car chacune des grandes écoles sacerdotales,
dont on nous signale l'existence dans le territoire de la religion chaldéo-assyrienne,
semble avoir eu sa forme particulière de la tradition
cosmogonique; le fonds était partout le même, mais son expression
mythologique variait sensiblement.


Le récit de la formation de l'homme n'est malheureusement pas
compris dans les fragments jusqu'ici reconnus de la Genèse assyrienne.
Mais nous savons du moins d'une manière positive que celui des immortels
qui y était représenté comme «ayant formé de ses mains la
race des hommes,» comme «ayant formé l'humanité pour être soumise
aux dieux,» était Êa, le dieu de l'intelligence suprême, le maître
de toute sagesse, le «dieu de la vie pure, directeur de la pureté,»
«celui qui vivifie les morts,» «le miséricordieux avec qui existe la
vie.» C'est ce que nous apprend une sorte de litanie de reconnaissance,
qui nous a été conservée sur le lambeau d'une tablette d'argile,
laquelle faisait peut-être partie de la collection des poèmes
cosmogoniques. Un des titres les plus habituels de Êa est celui de «seigneur
de l'espèce humaine;» il est aussi plus d'une fois question,
dans les documents religieux et cosmogoniques, des rapports entre ce
dieu et «l'homme qui est sa chose.»




Chez les Grecs, une tradition raconte que Prométhée, remplissant






l'office d'un véritable démiurge en sous-ordre, a formé l'homme en
le modelant avec de l'argile, les uns disent à l'origine des choses, les
autres après le déluge de Deucalion
et la destruction d'une première humanité.
Cette légende a joui d'une grande
popularité à l'époque romaine, et elle
a été alors plusieurs fois retracée sur
les sarcophages. Mais elle semble être
le produit d'une introduction d'idées
étrangères, car on n'en trouve pas de
trace aux époques plus anciennes. Dans
la poésie grecque vraiment antique,
Prométhée n'est pas celui qui a formé
les hommes, mais celui qui les a animés
et doués d'intelligence en leur communiquant le feu qu'il a
dérobé au ciel, par un larcin dont le punit la vengeance de Zeus.



Telle est la donnée du Prométhée d'Eschyle, et c'est ce que nous
donne à lire encore, à une époque plus ancienne, le poème d'Hésiode:
Les travaux et les jours. Quant à la

naissance même des premiers humains,
produits sans avoir eu de pères, les
plus vieilles traditions grecques, qui
trouvaient déjà des sceptiques au temps
où furent composées les poésies décorées
du nom d'Homère, les faisaient
sortir spontanément, ou par une action
volontaire des dieux, de la terre
échauffée ou bien du tronc éclaté des
chênes. Cette dernière origine était
aussi celle que leur attribuaient les
Italiotes. Dans la mythologie scandinave, les dieux tirent les premiers
humains du tronc des arbres, et la même croyance existait chez
les Germains. On en observe des vestiges très formels dans les Vêdas
ou recueils d'hymnes sacrés de l'Inde, et nous allons encore la trouver
avec des particularités fort remarquables, chez les Iraniens de la Bactriane
et de la Perse.




 1 Médaillon d'une lampe romaine de terre-cuite. Prométhée modèle l'homme en argile à la
façon d'un sculpteur. Minerve assiste à son travail, comme déesse des arts et de l'intelligence.
Voy. plus loin, p. 36, un sarcophage du Musée du Capitole, qui retrace le même sujet avec
plus de développement.





 2 Médaillon d'une lampe romaine de terre-cuite.









La religion de Zarathoustra (Zoroastre) est la seule, parmi les religions
savantes et orgueilleuses de l'ancien monde, qui rapporte la
création à l'opération libre d'un dieu personnel, distinct de la matière
primordiale. C'est Ahouramazda, le dieu bon et grand, qui a créé
l'univers et l'homme en six périodes successives, lesquelles, au lieu
d'embrasser seulement une semaine, comme dans la Genèse, forment
par leur réunion une année de 365 jours; l'homme est l'être par
lequel il a terminé son oeuvre. Le premier des humains, sorti sans
tache des mains du créateur, est appelé Gayômaretan, «vie mortelle!»
Les Écritures les plus antiques, attribuées au prophète de
l'Iran, bornent ici leurs indications; mais nous trouvons une histoire
plus développée des origines de l'espèce humaine dans le livre intitulé
Boundehesch, consacré à l'exposition d'une cosmogonie complète.
Ce livre est écrit en langue pehlevie, et non plus en zend comme ceux
de Zarathoustra; la rédaction que nous en possédons est postérieure
à la conquête de la Perse par les Musulmans. Malgré cette date
récente, il relate des traditions dont tous les savants compétents ont
reconnu le caractère antique et nettement indigène.


D'après le Boundehesch, Ahouramazda achève sa création en produisant
à la fois Gayômaretan, l'homme type, et le taureau type, deux
créatures d'une pureté parfaite, qui vivent d'abord 3,000 ans sur la
terre, dans un état de béatitude et sans craindre de maux jusqu'au
moment où Angrômainyous, le représentant du mauvais principe,
commence à faire sentir sa puissance dans le monde. Celui-ci frappe
d'abord de mort le taureau type; mais du corps de sa victime naissent
les plantes utiles et les animaux qui servent à l'homme. Trente ans
après, c'est au tour de Gayômaretan de périr sous les coups d'Angrômainyous.
Cependant le sang de l'homme type, répandu à terre au
moment de sa mort, y germe au bout de quarante ans. Du sol s'élève
une plante de reivas, sorte de rhubarbe employée à l'alimentation par
les Iraniens. Au centre de cette plante se dresse une tige qui a la
forme d'un double corps d'homme et de femme, soudés entre eux par
leur partie postérieure. Ahouramazda les divise, leur donne le mouvement
et l'activité, place en eux une âme intelligente et leur prescrit

«d'être humbles de coeur; d'observer la loi; d'être purs dans leurs
pensées, purs dans leurs paroles, purs dans leurs actions.» Ainsi naissent
Maschya et Maschyâna, le couple d'où descendent tous les humains.


La notion exprimée dans ce récit, que le premier couple humain a
formé originairement un seul être androgyne à deux faces, séparé
ensuite en deux personnages par la puissance créatrice, se trouve
aussi chez les Indiens, dans la narration cosmogonique du Çatapatha
Brâhmana. Ce dernier écrit est compris dans la collection du Rig-Vêda,
mais très postérieur à la composition des hymnes du recueil.
Le récit tiré par Bérose des documents chaldéens place aussi «des
hommes à deux têtes, l'une d'homme et l'autre de femme, sur un
seul corps, et avec les deux sexes en même temps,» dans la création
première, née au sein du chaos avant la production des êtres qui
peuplent actuellement la terre. Platon, dans son Banquet, fait raconter
par Aristophane l'histoire des androgynes primordiaux, séparés
ensuite par les dieux en homme et femme, que les philosophes de
l'école ionienne avaient empruntée à l'Asie et fait connaître à la Grèce.







§2.--LE PREMIER PÉCHÉ.


L'idée de la félicité édénique des premiers humains constitue l'une
des traditions universelles. Pour les Égyptiens, le règne terrestre du
dieu Râ, qui avait inauguré l'existence du monde et de l'humanité, était
un âge d'or auquel ils ne songeaient jamais sans regret et sans envie;
pour dire d'une chose qu'elle était supérieure à tout ce qu'on pouvait
imaginer, ils affirmaient «ne pas en avoir vu la pareille depuis les jours
du dieu Râ.»


Cette croyance à un âge de bonheur et d'innocence par lequel débuta
l'humanité se trouve aussi chez tous les peuples de race aryenne ou
japhétique; c'est une de celles qu'ils possédaient déjà antérieurement à
leur séparation, et tous les érudits ont depuis longtemps remarqué
que c'est là un des points où leurs traditions se rattachent le plus formellement
à un fond commun avec celles des Sémites, avec celles dont
nous avons l'expression dans la Genèse. Mais chez les nations aryennes,
cette croyance se lie intimement à une conception qui leur est spéciale,
celle des quatre âges successifs du monde. C'est dans l'Inde que nous
trouvons cette conception à son état de plus complet développement.

Les choses créées, et avec elles l'humanité, doivent durer 12,000 années
divines, dont chacune comprend 360 années des hommes. Cette énorme
période de temps se divise en quatre âges ou époques: l'âge de la
perfection ou Kritayouga; l'âge du triple sacrifice, c'est-à-dire du complet
accomplissement de tous les devoirs religieux, ou Trêtayouga;
l'âge du doute et de l'obscurcissement des notions de la religion, le
Dvaparayouga; enfin l'âge de la perdition ou Kaliyouga, qui est l'âge
actuel et qui se terminera par la destruction du monde. Chez les Grecs,
dans Les travaux et les jours d'Hésiode, nous avons exactement la
même succession d'âges, mais sans que leur durée soit évaluée en
années et en supposant au commencement de chacun d'eux la production
d'une humanité nouvelle; la dégénérescence graduelle qui marque
cette succession d'âges est exprimée par les métaux dont on leur applique
les noms, l'or, l'argent, l'airain et le fer. Notre humanité présente
est celle de l'âge de fer, le pire de tous, bien qu'il ait commencé par les
héros. Le mazdéisme zoroastrien admet aussi la théorie des quatre
âges
34 et nous la voyons exprimée dans le Boundehesch, mais sous une
forme moins rapprochée de celle des Indiens que chez Hésiode et
sans le même esprit de désolante fatalité. La durée de l'univers y est
de 12,000 ans, divisée en quatre périodes de 3,000. Dans la première
tout est pur; le dieu bon, Ahouramazda, règne seul sur sa création, où
le mal n'a pas encore fait son apparition; dans la seconde, Angrômainyous
sort des ténèbres, où il était resté d'abord immobile, et déclare
la guerre à Ahouramazda; c'est alors que commence leur lutte de
9,000 ans, qui remplit trois âges du monde. Pendant 3,000 ans, Angrômainyous
est sans force; pendant 3,000 autres années, les succès des
deux principes se balancent d'une manière égale; enfin le mal l'emporte
dans le dernier âge, qui est celui des temps historiques; mais il doit se
terminer par la défaite finale d'Angrômainyous, que suivra la résurrection
des morts et la béatitude éternelle des justes rendus à la vie.


Note 34:
(retour)  Théopompe, cité par l'auteur du traité Sur Isis et Osiris attribué à Plutarque (c. 47),
signalait déjà cette doctrine comme existant chez les Perses. Il faut, du reste, consulter à
son sujet le mémoire de M. Spiegel, intitulé: Studien ueber das Zend-Avesta, dans le tome V
de la Zeitschrift der deutschen Morgenlændischen Gesellschaft.



Quelques savants se sont efforcés de retrouver dans l'économie générale
de l'histoire biblique des traces de ce système des quatre âges
du monde. Mais la critique impartiale doit reconnaître qu'ils n'y ont
pas réussi; les constructions sur lesquelles ils ont voulu étayer leur

démonstration sont absolument artificielles, en contradiction avec l'esprit
du récit biblique, et s'écroulent d'elles-mêmes. L'un de ces
savants, M. Maury, reconnaît, d'ailleurs, qu'il y a une opposition fondamentale
entre la tradition biblique et la légende de l'Inde brahmanique
ou d'Hésiode. Dans cette dernière, comme il le remarque, on ne
voit «aucune trace d'une prédisposition à pécher, transmise par un
héritage du premier homme à ses descendants, aucun vestige du péché
originel.» Sans doute, comme l'a dit si éloquemment Pascal, «le
noeud de notre condition prend ses retours et ses replis dans cet abîme,
de sorte que l'homme est plus inconcevable sans ce mystère que ce
mystère n'est inconcevable à l'homme;» mais la vérité de la déchéance
et de la tache originelle est une de celles contre lesquelles l'orgueil
humain s'est le plus constamment révolté, celle à laquelle il a cherché
tout d'abord à se soustraire. Aussi, de toutes les parties de la
tradition primitive sur les débuts de l'humanité, est-ce celle qui s'est
oblitérée le plus vite. Dès que les hommes ont senti naître le sentiment
de superbe que leur inspiraient les progrès de leur civilisation,
les conquêtes sur le monde matériel, ils l'ont répudiée. Les philosophies
religieuses qui se sont fondées en dehors de la révélation,
dont le dépôt se maintenait chez le peuple choisi, n'ont pas tenu
compte de la déchéance. Et comment d'ailleurs cette doctrine eût-elle
pu cadrer avec les rêveries du panthéisme et de l'émanation?


En repoussant la notion du péché originel et en substituant à la doctrine
de la création celle de l'émanation, la plupart des peuples de
l'antiquité païenne ont été conduits à la désolante conclusion qui est
contenue dans la théorie des quatre âges, telle que l'admettent les livres
des Indiens et la poésie d'Hésiode. C'est la loi de la décadence et de la
péjoration continue, que le monde antique a cru sentir si lourdement
peser sur lui. À mesure que le temps s'écoule et éloigne les choses de
leur foyer d'émanation, elles se corrompent et deviennent pires. C'est
l'effet d'une destinée inexorable et de la force même de leur développement.
Dans cette évolution fatale vers le déclin, il n'y a plus place pour
la liberté humaine; tout tourne dans un cercle auquel il n'y a pas moyen
d'échapper. Chez Hésiode, chaque âge marque une décadence sur celui
qui précède, et, comme le poète l'indique formellement pour l'âge de fer
commencé par les héros, chacun d'eux pris isolément suit la même
pente descendante que leur ensemble. Dans l'Inde, la conception des
quatre âges ou yougas, en se développant et en produisant ses

conséquences naturelles, enfante celle des manvantaras. Dans cette nouvelle
donnée, le monde après avoir accompli ses quatre âges toujours
pires, est soumis à une dissolution, pralaya, quand les choses sont
arrivées à un tel point de corruption qu'elles ne peuvent plus subsister;
puis recommence un nouvel univers, avec une nouvelle humanité, astreints
au même cycle d'évolutions nécessaires et fatales, qui parcourent
à leur tour leur quatre yougas jusqu'à une nouvelle dissolution; et ainsi
de suite à l'infini. C'est la fatalité du destin sous la forme la plus cruellement
inexorable et en même temps la plus destructive de toute vraie
morale. Car il n'y a plus de responsabilité là où il n'y a pas de liberté;
il n'y a plus en réalité ni bien ni mal là où la corruption est l'effet d'une
loi d'évolution inéluctable.


Combien plus consolante est la donnée biblique, qui au premier abord
semble si dure pour l'orgueil humain, et quelles incomparables perspectives
morales elle ouvre à l'esprit! Elle admet que l'homme est déchu,
presque aussitôt après sa création, de son état de pureté originaire et
de sa félicité édénique. En vertu de la loi d'hérédité qui est partout
empreinte dans la nature, c'est la faute commise par les premiers
ancêtres de l'humanité, dans l'exercice de leur liberté morale, qui a
condamné leur descendance à la peine, qui la prédispose au péché en
lui léguant la tache originelle. Mais cette prédisposition au péché ne
condamne pas fatalement l'homme à le commettre; il peut y échapper
par le choix de son libre arbitre; de même, par ses efforts personnels,
il se relève graduellement de l'état de déchéance matérielle et de misère
où l'a fait descendre la faute de ses auteurs. Les quatre âges de la
conception païenne déroulent le tableau d'une dégénérescence constante.
Toute l'économie de l'histoire biblique, depuis les premiers
chapitres de la Genèse qui y servent de point de départ, nous offre le
spectacle d'un relèvement continu de l'humanité à partir de sa déchéance
originelle. D'un côté la marche est constamment descendante, de l'autre
constamment ascendante. L'Ancien Testament, qu'il faut embrasser ici
tout entier d'une vue générale, s'occupe peu de cette marche ascendante
en ce qui est du développement de la civilisation matérielle, dont il indique
cependant en passant les principales étapes d'une manière fort exacte.
Ce qu'il retrace, c'est le tableau du progrès moral et du développement
toujours plus net de la vérité religieuse, dont la notion va en se spiritualisant,
s'épurant et s'élargissant toujours davantage, chez le peuple choisi,
par une succession d'échelons que marquent la vocation d'Abraham, la

promulgation de la loi mosaïque, enfin la mission des prophètes, lesquels
annoncent à leur tour le dernier et suprême progrès. Celui-ci résulte
de la venue du Messie; et les conséquences de ce dernier fait providentiel
iront toujours en se développant dans le monde en tendant à une perfection
dont le terme est dans l'infini. Cette notion du relèvement après la
déchéance, fruit des efforts libres de l'homme assisté par la grâce divine et
travaillant dans la limite de ses forces à l'accomplissement du plan providentiel,
l'Ancien Testament ne le montrait que chez un seul peuple, celui
d'Israël; mais l'esprit chrétien en a étendu la vue à l'histoire universelle
de l'humanité. Et c'est ainsi qu'est née la conception de cette loi du
progrès constant, que l'antiquité n'a pas connue, à laquelle nos sociétés
modernes sont si invinciblement attachées, mais qui, nous ne devons
jamais l'oublier, est fille du christianisme.




Revenons aux traditions sur le premier péché, parallèles à celle de la
Genèse.


Le zoroastrisme ne pouvait manquer d'admettre cette donnée traditionnelle
et de la conserver. Cette tradition cadrait, en effet, trop bien
avec son système de dualisme à base spirituelle, bien qu'encore imparfaitement
dégagé de la confusion entre le monde physique et le monde
moral. Elle expliquait de la façon la plus naturelle comment l'homme,
créature du dieu bon, et par suite parfaite à l'origine, était tombée en
partie sous la puissance du mauvais esprit, contractant ainsi la souillure
qui le rendait dans l'ordre moral sujet au péché, dans l'ordre matériel
soumis à la mort et à toutes les misères qui empoisonnent la vie terrestre.
Aussi la notion du péché des premiers auteurs de l'humanité, dont
l'héritage pèse constamment sur leur descendance, est-elle fondamentale
dans les livres mazdéens. La modification des légendes relatives au
premier homme finit même, dans les constructions mythiques des
derniers temps du zoroastrisme, par amener une assez singulière
répétition de ce souvenir de la première faute, à plusieurs générations
successives dans les âges initiaux de l'humanité.


Originairement--et ceci est maintenant un des points les plus solidement
établis pour la science--originairement, dans les légendes
communes aux Aryas orientaux antérieurement à leur séparation en
deux branches, le premier homme était le personnage que les Iraniens
appellent Yima et les Indiens Yâma. Fils du ciel et non de l'homme,
Yima réunit sur lui les traits que la Genèse sépare en les appliquant à

Adam et à Noa'h, les pères des deux humanités antédiluvienne et postdiluvienne.
Plus tard, il est seulement le premier roi des Iraniens, mais
un roi dont l'existence, comme celle de ses sujets, se passe au milieu de
la béatitude édénique, dans le paradis de l'Airyana-Vaedja, séjour de
premiers hommes. Mais après un temps de vie pure et sans taches
Yima commet le péché qui pèsera sur sa descendance; et ce péché, lui
faisant perdre la puissance et le rejetant hors de la terre paradisiaque,
le livre au pouvoir du serpent, du mauvais esprit Angrômainyous, qui
finit par le faire périr dans d'horribles tourments.


Plus tard, Yima n'est plus le premier homme, ni même le premier
roi. C'est le système adopté par le Boundehesch. L'histoire de la faute
qui a fait perdre à Yima son bonheur édénique, en le mettant au pouvoir
de l'ennemi, reste toujours attachée au nom de ce héros. Mais
cette faute n'est plus le premier péché, et, pour pouvoir être attribué aux
ancêtres d'où descendent tous les hommes, celui-ci est raconté une
première fois auparavant et rapporté à Maschya et Maschyâna.


«L'homme fut, le père du monde fut. Le ciel lui était destiné, à
condition qu'il serait humble de coeur, qu'il ferait avec humilité l'oeuvre
de la loi, qu'il serait pur dans ses pensées, pur dans ses paroles, pur
dans ses actions, et qu'il n'invoquerait pas les Daevas (les démons). Dans
ces dispositions, l'homme et la femme devaient faire réciproquement
le bonheur l'un de l'autre. Telles furent aussi au commencement leurs
pensées; telles furent leurs actions. Ils s'approchèrent et eurent commerce
ensemble.


«D'abord ils dirent ces paroles: «C'est Ahouramazda qui a donné
l'eau, la terre, les arbres, les bestiaux, les astres, la lune, le soleil, et
tous les biens qui viennent d'une racine pure et d'un fruit pur.»
Ensuite le mensonge courut sur leurs pensées; il renversa leurs dispositions
et leur dit: «C'est Angrômainyous qui a donné l'eau, la terre,
les arbres, les animaux et tout ce qui a été nommé ci-dessus.» Ce
fut ainsi qu'au commencement Angrômainyous les trompa sur ce qui
regardait les Deavas; et jusqu'à la fin ce cruel n'a cherché qu'à les séduire.
En croyant ce mensonge, tous deux devinrent pareils aux démons,
et leurs âmes seront dans l'enfer jusqu'au renouvellement des corps.


«Ils mangèrent pendant trente jours, se couvrirent d'habits noirs.
Après ces trente jours, ils allèrent à la chasse; une chèvre blanche se
présenta; ils tirèrent avec leur bouche du lait de ses mamelles, et se
nourrirent de ce lait qui leur fit beaucoup de plaisir.....





«Le Daeva qui dit le mensonge, devenu plus hardi, se présenta une
seconde fois et leur apporta des fruits qu'ils mangèrent, et par là, de
cent avantages dont ils jouissaient, il ne leur en resta qu'un.


Après trente jours et trente nuits, un mouton gras et blanc se
présenta; ils lui coupèrent l'oreille gauche. Instruits par les Yazatas
célestes, ils tirèrent le feu de l'arbre konar en le frottant avec un morceau
de bois. Tous deux mirent le feu à l'arbre; ils activèrent le feu avec
leur bouche. Ils brûlèrent d'abord des morceaux de l'arbre konar, puis
du dattier et du myrte. Ils firent rôtir ce mouton, qu'ils divisèrent en
trois portions... Ayant mangé de la chair de chien, ils se couvrirent de
la peau de cet animal. Ils s'adonnèrent ensuite à la chasse et se firent
des habits du poil des bêtes fauves.»


Remarquons ici qu'également dans la Genèse la nourriture végétale
est la seule dont le premier homme use dans son état de béatitude et de
pureté, la seule que Dieu lui ait permise
35; la nourriture animale ne
devient licite qu'après le déluge
36. C'est aussi après le péché que Adam
et 'Havah se couvrent de leur premier vêtement, que Yahveh leur
façonne lui-même avec des peaux de bêtes
37.


Note 35:
(retour)  Genes., I, 29; II, 9 et 16; III, 2.



Note 36:
(retour)  Genes., IX, 3.



Note 37:
(retour)  Genes., III. 21.



Non moins frappant est le récit que nous rencontrons dans les traditions
mythiques des Scandinaves, conservées par l'Edda de Snorre
Sturluson, et qui appartient aussi au cycle des légendes germaniques.
La scène ne se passe pas parmi les humains, mais entre des êtres de
race divine, les Ases. L'immortelle Idhunna demeurait avec Bragi, le
premier des skaldes ou chantres inspirés, à Asgard, dans le Midhgard, le
milieu du monde, le paradis, dans un état de parfaite innocence. Les
dieux avaient confié à sa garde les pommes de l'immortalité; mais Loki
le rusé, l'auteur de tout mal, le représentant du mauvais principe, la
séduisit avec d'autres pommes qu'il avait découvertes, disait-il, dans un
bois. Elle l'y suivit pour en cueillir; mais soudain elle fut enlevée par un
géant, et le bonheur ne fut plus dans Asgard.


Nous n'avons pas de preuve formelle et directe de ce que la tradition
du péché originel, telle que la racontent nos Livres Saints, ait fait partie
du cycle des récits de Babylone et de la Chaldée sur les origines du
monde et de l'homme. On n'y trouve non plus aucune allusion dans les
fragments de Bérose. Malgré ce silence, le parallélisme des traditions

chaldéennes et hébraïques, sur ce point comme sur les autres, a en sa
faveur une probabilité si grande, qu'elle équivaut presque à une certitude.
Nous reviendrons un peu plus loin sur certains indices fort
probants de l'existence de mythes relatifs au paradis terrestre dans les
traditions sacrées du bassin inférieur de l'Euphrate et du Tigre. Mais
il importe de nous arrêter quelques instants aux représentations de la
plante mystérieuse et sacrée que les bas-reliefs assyriens nous font
voir si souvent, gardée par des génies célestes. Aucun texte n'est venu
jusqu'à présent éclairer le sens de ce symbole, et l'on doit déplorer une
telle lacune, que combleront sans doute un jour des documents nouveaux.
Mais par l'étude des seuls monuments figurés, il est impossible
de se méprendre sur la haute importance de cette représentation de la
plante sacrée. C'est incontestablement un des emblèmes les plus élevés
de la religion; et ce qui achève de lui assurer ce caractère, c'est que
souvent au-dessus de la plante nous voyons planer l'image symbolique
du dieu suprême, le disque ailé, surmonté ou non d'un buste humain.
Les cylindres de travail babylonien ou assyrien ne présentent pas cet
emblème moins fréquemment que les bas-reliefs des palais de l'Assyrie,
toujours dans les mêmes conditions et en lui attribuant autant d'importance.






 1D'après un bas-relief assyrien du palais de Nimroud (l'ancienne Kala'h), conservé au
Musée Britannique.



Il est bien difficile de ne pas rapprocher cette plante mystérieuse,

en qui tout fait voir un symbole religieux de premier ordre, des fameux
arbres de la vie et de la science, qui jouent un rôle si considérable dans
l'histoire du premier péché. Toutes les traditions paradisiaques les
mentionnent: celle de la Genèse, qui semble admettre tantôt deux
arbres, celui de la vie et celui de la science, tantôt un seulement, réunissant
les deux attributions, dans le milieu du jardin de 'Éden; celle de
l'Inde, qui en suppose quatre, plantés sur les quatre contre-forts du
mont Mêrou; enfin celle des Iraniens, qui n'admet tantôt qu'un seul
arbre, sortant du milieu même de la source sainte Ardvî-çoura dans
l'Airyana-vaedja, tantôt deux, correspondant exactement à ceux du
'Éden biblique. Le plus ancien nom de Babylone, dans l'idiome de la
population antésémitique, Tin-tir-ki, signifie «le lieu de l'arbre de
vie.» Enfin la figure de la plante sacrée, que nous assimilons à celle des
traditions édéniques, apparaît comme un symbole de vie éternelle
sur les curieux sarcophages en terre émaillée, appartenant aux derniers
temps de la civilisation chaldéenne, après Alexandre le Grand, que l'on
a découverts à Warkah, l'ancienne Ourouk.







 1D'après le monument du roi assyrien Asschour-a'h-iddin, connu sous le nom de «Pierre
noire de lord Aberdeen.»

Un prêtre est en adoration devant la plante sacrée, placée sous un édicule ou naos que
surmonte une tiare droite ou cidaris, garnie de plusieurs paires de cornes parallèlement appliquées.
Derrière le prêtre est de nouveau la plante divine, figurée de plus grande dimension,
puis vient le taureau du sacrifice.




L'image de cet arbre de vie était chez les Chaldéo-Assyriens l'objet
d'un véritable culte divin. Dans les représentations du monument connu
sous le nom de «la Pierre noire de Lord Aberdeen,» et qui se rapporte
aux fondations religieuses du roi Asschour-a'h-iddin, à Babylone, nous
voyons ce simulacre placé, à l'état d'idole, dans un naos que surmonte

une cidaris ou tiare droite, garnie de plusieurs paires de cornes. On
l'avait donc identifié à une divinité. Ici doit trouver place la très ingénieuse
observation de M. Georges Rawlinson sur la relation que les
oeuvres de l'art symbolique assyrien établissent entre cette image et le
dieu Asschour. Celui-ci plane au-dessus en sa qualité de dieu céleste, et
l'arbre de vie au-dessous de lui semble être l'emblème d'une divinité
féminine chthonienne, présidant à la vie et à la fécondité terrestre,
qui lui aurait été associée. Nous aurions ainsi, dans cette association du
dieu et de l'arbre paradisiaque sur lequel il plane, une expression
plastique du couple cosmogonique, rappelant celui d'Ouranos et de Gê
chez les Grecs, personnifiant le firmament et le sol terrestre chargé de
sa végétation. Nous retrouvons ainsi le prototype de l'ascherah, ce pieu
plus ou moins enrichi d'ornements, qui constituait le simulacre consacré
de la déesse chthonienne de la fécondité et de la vie dans le culte
kanânéen de la Palestine, et dont il est si souvent parlé dans la Bible.



Qu'en outre de ce culte il existât dans les traditions cosmogoniques
des Chaldéens et des Babyloniens, au sujet de l'arbre de vie et du fruit
paradisiaque, un mythe en action se rapprochant étroitement dans sa
forme du récit biblique sur la tentation, c'est ce que paraît établir d'une
façon positive, en l'absence de textes écrits, la représentation d'un
cylindre de pierre dure conservé au Musée
Britannique. Nous y voyons, en effet,
un homme et une femme, le premier
portant sur sa tête la sorte de turban
qui était propre aux Babyloniens, assis
face à face aux deux côtés d'un arbre aux
rameaux étendus horizontalement, d'où
pendent deux gros fruits, chacun devant
l'un des personnages, lesquels étendent la main pour les cueillir.
Derrière la femme se dresse un serpent. Cette représentation peut
servir d'illustration directe à la narration de la Genèse et ne se prête
à aucune autre explication.




 1Monument faisant partie des collections du Musée Britannique.



M. Renan n'hésite pas à retrouver un vestige de la même tradition
chez les Phéniciens, dans les fragments du livre de Sanchoniathon,
traduit en grec par Philon de Biblos. En effet, il y est dit, à propos du
premier couple humain et de Æon, qui semble la traduction de 'Havah

et en tient la place dans le couple, que ce personnage «inventa de se
nourrir des fruits de l'arbre.» Le savant académicien croit même trouver
ici l'écho de quelque type de représentation
figurée phénicienne, qui aura retracé une scène
pareille à celle que raconte la Genèse, pareille
à celle que l'on voit sur le cylindre babylonien.
Il est certain qu'à l'époque du grand afflux des
traditions orientales dans le monde classique, on
voit apparaître une représentation de ce genre
sur plusieurs sarcophages romains, où elle indique
positivement l'introduction d'une légende
analogue au récit de la Genèse, et liée au mythe
de la formation de l'homme par Prométhée.
Un fameux sarcophage du Musée du Capitole
montre auprès du Titan, fils de Iapétos, qui accomplit
son oeuvre de modeleur, le couple d'un
homme et d'une femme dans la nudité des premiers
jours, debout au pied d'un arbre dont
l'homme fait le geste de cueillir le fruit. La présence,
à côté de Prométhée, d'une Parque tirant
l'horoscope de l'homme que le Titan est en
train de former, est de nature à faire soupçonner
dans les sujets figurés par le sculpteur
une influence des doctrines de ces astrologues
chaldéens, qui s'étaient répandus dans le monde
gréco-romain dans les derniers siècles avant l'ère
chrétienne et avaient acquis en particulier un
grand crédit à Rome. Cependant, la date des
monuments que nous venons de signaler rend
possible de considérer la donnée du premier
couple humain, auprès de l'arbre paradisiaque
dont il va manger le fruit, comme y provenant
directement de l'Ancien Testament lui-même, aussi bien que des mythes
cosmogoniques de la Chaldée ou de la Phénicie.







 1Au centre de la composition, Prométhée; assis, tient de la main gauche sur ses genoux
une figure humaine qu'il a modelée, et de la droite l'ébauchoir pour la terminer. À côté de
lui est une corbeille remplie d'argile et une autre figure déjà terminée. Minerve pose un
papillon, symbole de l'âme, sur la tête de la figure que tient Prométhée. En haut, derrière le Titan, sont les Parques, Clotho avec la quenouille, sur laquelle elle file les jours des
hommes, et Lachésis qui trace avec une baguette, sur un globe, les lignes de l'horoscope de
l'homme que le fils de Iapétos est en train de former. La femme couchée derrière Prométhée,
et qui tient une grande corne d'abondance soutenue par les Génies de l'été et de l'hiver, est
la Terre. À ses pieds sont l'Amour et Psyché qui s'embrassent, emblèmes du corps et de
l'âme. Au-dessus est le char du Soleil, pour indiquer le ciel. L'Océan le suit, tenant une
rame et monté sur le monstre marin qui le portait quand il vint consoler Prométhée pendant
son supplice. Plus loin, à gauche, est la forge de Vulcain, établie dans une caverne. Deux
Cyclopes aident le dieu à battre à grands coups de marteau le fer destiné à forger les chaînes
de Prométhée et les clous qu'il doit lui enfoncer dans la poitrine. Un troisième Cyclope est
derrière le rocher pour faire aller les soufflets. À l'extrémité gauche de la composition, l'on
voit le premier homme et la première femme, nus, au pied de l'arbre, dont l'homme va
cueillir le fruit. À droite du groupe central de Prométhée et de Minerve, est un corps étendu
à terre, dont l'âme est représentée par un papillon qui s'envole. Auprès, le Génie de la mort
tient son flambeau renversé. La figure enveloppée dans un long voile est l'ombre du défunt.
La Parque Atropos, assise auprès du cadavre, tient le livre fatal où est inscrit le sort de
tous. Au-dessus est le char d'Hécate, symbolisant la nuit de la mort. Mercure Psychopompe
emporte aux enfers l'âme, sous la figure de Psyché. Le supplice de Prométhée termine la
composition sur la droite. Le Titan est attaché au rocher où l'a cloué la vengeance de Jupiter
et le vautour lui ronge le foie. À ses pieds est encore la figure de la Terre, couchée et
accompagnée de Génies enfantins. Hercule s'apprête à délivrer Prométhée de ses tortures en
perçant le vautour à coup de flèches. Le vieillard assis sur le rocher, à l'extrémité de la scène,
est la personnification du mont Caucase, théâtre du supplice de Prométhée dans la tradition
mythologique.







Mais l'existence de cette tradition dans le cycle des légendes indigènes
du peuple de Kena'an ne me semble plus contestable en présence
d'un curieux vase peint de travail phénicien, du VIIe ou du VIe siècle
avant Jésus-Christ, découvert par M. le
général de Cesnola dans une des plus
anciennes sépultures d'Idalion, dans l'île
de Cypre. Nous y voyons, en effet, un
arbre feuillu, du bas des rameaux duquel
pendent, de chaque côté, deux
grosses grappes de fruits; un grand serpent
s'avance par ondulations vers cet
arbre et se dresse pour saisir un des
fruits avec sa gueule.



Maintenant on est en droit de douter
qu'en Chaldée, et à plus forte raison en Phénicie, la tradition parallèle
au récit biblique de la déchéance ait revêtu une signification aussi
exclusivement spirituelle que dans la Genèse, qu'elle y ait contenu la
même leçon morale, qui se retrouve aussi dans la narration des livres
du zoroastrisme. L'esprit de panthéisme grossièrement matérialiste

de la religion de ces contrées y mettait un obstacle invincible. Pourtant
il est à remarquer que chez les Chaldéens et les Assyriens leurs
disciples, au moins à partir d'une certaine époque, la notion de la
nature du péché et de la nécessité de la pénitence se retrouve d'une
manière plus précise que chez la plupart des autres peuples antiques;
et par suite il est difficile de croire que le sacerdoce de la Chaldée, dans
ses profondes spéculations de philosophie religieuse, n'ait pas cherché
une solution du problème de l'origine du mal et du péché.


 1Le monument original est conservé au Metropolitan Museum of art, de New-York.



Sous la réserve de cette dernière remarque, il est vraisemblable que,
dans son esprit, la légende chaldéenne et phénicienne sur le fruit de
l'arbre paradisiaque devait se rapprocher beaucoup du cycle des vieux
mythes communs à toutes les branches de la race aryenne, à l'étude
desquels M. Adalbert Kuhn a consacré un livre du plus grand intérêt
38.
Ce sont ceux qui ont trait à l'invention du feu et au breuvage de vie;
on les trouve à leur état le plus ancien dans les Vêdas, et ils ont passé,
plus ou moins modifiés par le cours du temps, chez les Grecs, les
Germains et les Slaves, comme chez les Iraniens et les Indiens. La
donnée fondamentale de ces mythes, qui ne se montrent complets que
sous leurs plus vieilles formes, représente l'univers comme un arbre
immense dont les racines embrassent la terre et dont les branches
forment la voûte du ciel. Le fruit de cet arbre est le feu, indispensable
a l'existence de l'homme et symbole matériel de l'intelligence; ses
feuilles distillent le breuvage de vie. Les dieux se sont réservé la possession
du feu, qui descend quelquefois sur la terre dans la foudre, mais
que les hommes ne doivent pas produire eux-mêmes. Celui qui, comme
le Prométhée des Grecs, découvre le procédé qui permet d'allumer
artificiellement la flamme et le communique aux autres hommes est un
impie, qui a dérobé à l'arbre sacré le fruit défendu; il est maudit, et le
courroux des dieux le poursuit, lui et sa race.


Note 38:
(retour)  Die Herabkunft des Feuers und der Goettertranks, Berlin, 1859.--Voy. les importants
articles de M. F. Baudry sur ce livre, dans la Revue germanique de 1861.



L'analogie de forme entre ces mythes et le récit de la Bible est
saisissante. C'est bien la même tradition, mais prise dans un tout autre
sens, symbolisant une invention de l'ordre matériel au lieu de s'appliquer
au fait fondamental de l'ordre moral, défigurée de plus par cette
monstrueuse conception, trop fréquente dans le paganisme, qui se
représente la divinité comme une puissance redoutable et ennemie,
jalouse du bonheur et du progrès des hommes. L'esprit d'erreur avait

altéré chez les Gentils ce mystérieux souvenir symbolique de l'événement
qui décida du sort de l'humanité. L'auteur inspiré de la Genèse le reprit
sous la forme même qu'il avait revêtue avec un sens matériel; mais il lui
rendit sa véritable signification, et il en fit ressortir l'enseignement
solennel.


Quelques remarques sont encore nécessaires sur la forme animale
que revêt le tentateur dans le récit biblique, sur ce serpent qui jouait
un rôle analogue, les monuments figurés viennent de nous le montrer,
dans les légendes de la Chaldée et de la Phénicie.





 1D'après un bas-relief égyptien du temple d'Elfou.



Le serpent, ou, pour parler plus exactement, les diverses espèces de
serpent tiennent une place très considérable dans la symbolique religieuse
des peuples de l'antiquité. Ces animaux y sont employés avec les
significations les plus opposées, et il serait contraire à tout esprit de
critique de grouper ensemble et confusément, comme l'ont fait quelques
érudits d'autrefois, les notions si contradictoires qui s'attachent ainsi
aux différents serpents dans les anciens mythes, de manière à en former
un vaste système ophiolâtrique, rattaché à une seule source et mis en
rapport avec la narration de la Genèse. Mais à côté de serpents divins

d'un caractère essentiellement favorable et protecteur, fatidiques ou
mis en rapport avec les dieux de la santé, de la vie et de la guérison,
nous voyons dans toutes les mythologies un serpent gigantesque personnifier
la puissance nocturne, hostile, le mauvais principe, les ténèbres
matérielles et le mal moral.


Chez les Égyptiens, c'est le serpent Apap, qui lutte contre le Soleil
et que Horus perce de son arme. On nous dit formellement que c'est
à la mythologie phénicienne que Phérécyde de Syros emprunta son
récit sur le Titan Ophion, le vieux serpent, précipité avec ses compagnons
dans le Tartare par le dieu Cronos (El), qui triomphe de lui à
l'origine des choses, récit dont l'analogie est frappante avec l'histoire
de la défaite «du serpent antique, qui est le calomniateur et Satan,»
rejeté et enfermé dans l'abîme, laquelle ne figure pas dans l'Ancien
Testament, mais existait dans les traditions orales des Hébreux et a
trouvé place dans les chapitres XII et XX de l'Apocalypse de saint
Jean.


Le mazdéisme est la seule religion dans la symbolique de laquelle
le serpent ne soit jamais pris qu'en mauvais part, car dans celle de la
Bible elle-même il se présente quelquefois avec une signification favorable,
par exemple dans l'histoire du Serpent d'airain.
C'est que, dans la conception du dualisme zoorastrien,
l'animal lui-même appartenait à la création
impure et funeste du mauvais principe. Aussi est-ce
sous la forme d'un grand serpent qu'Angrômainyous,
après avoir tenté de corrompre le ciel, a sauté sur
la terre; c est sous cette forme que le combat Mithra,
le dieu du ciel pur; c'est sous cette forme
enfin qu'il sera un jour vaincu, enchaîné pendant trois mille ans, et
à la fin du monde brûlé dans les métaux fondus.


 1Intaille de travail perse du temps des Sassanides.



Dans ces récits du zoroastrisme, Angrômainyous, sous la forme du
serpent, est l'emblème du mal, la personnification de l'esprit méchant,
aussi nettement que l'est le serpent de la Genèse, et cela dans un sens
presque aussi complètement spirituel. Au contraire, dans les Vêdas,
le même mythe de la lutte contre le serpent se présente à nous avec un
caractère purement naturaliste, peignant de la façon la plus transparente
un phénomène de l'atmosphère. La donnée qui revient le plus

fréquemment dans les vieux hymnes des Aryas de l'Inde à leur époque
primitive, est celle du combat d'Indra, le dieu du ciel lumineux et de
l'azur, contre Ahi, le serpent, ou Vritra, personnifications du nuage
orageux qui s'allonge en rampant dans les airs. Indra terrasse Ahi, le
frappe de sa foudre, et en le déchirant donne un libre cours aux eaux
fécondantes qu'il retenait enfermées dans ses flancs. Jamais dans les
Vêdas le mythe ne s'élève au-dessus de cette réalité purement physique,
et ne passe de la représentation de la lutte des éléments de
l'atmosphère à celle de la lutte morale du bien et du mal, dont il est
devenu l'expression dans le mazdéisme.


Ma foi de chrétien n'éprouve, du reste, aucun embarras à admettre
qu'ici le rédacteur inspiré de la Genèse a employé, pour raconter la
chute du premier couple humain, une narration qui, chez les peuples
voisins, avait pris un caractère entièrement mythique, et que la forme
du serpent qu'y revêt le tentateur a pu avoir pour point de départ, un
symbole essentiellement naturaliste. Rien n'oblige à prendre au pied
de la lettre le récit du chapitre III de la Genèse. On est en droit, sans
sortir de l'orthodoxie, de le considérer comme une figure destinée à
rendre sensible un fait de l'ordre purement moral. Ce n'est donc pas
la forme du récit qui importe ici; c'est le dogme qu'elle exprime, et ce
dogme de la déchéance de la race des hommes, par le mauvais usage
que ses premiers auteurs ont fait de leur libre arbitre, est une vérité
éternelle qui nulle part ailleurs n'éclate avec la même netteté. Elle
fournit la seule solution du redoutable problème qui revient toujours
se dresser devant l'esprit de l'homme, et qu'aucune philosophie religieuse
n'est parvenue à résoudre en dehors de la révélation.







§ 3.--LES GÉNÉRATIONS ANTÉDILUVIENNES.


Un remarquable rapport entre les traditions des peuples les plus
divers se manifeste ici et ne permet pas de douter de l'antique communauté
des récits sur les premiers jours de l'humanité chez toutes
les grandes races civilisées de l'ancien monde. Les patriarches antédiluviens,
de Scheth à Noa'h, sont dix dans le récit de la Genèse, et une
persistance bien digne de la plus sérieuse attention fait reproduire ce
chiffre de dix dans les légendes d'un très grand nombre de nations,
pour leurs ancêtres primitifs encore enveloppés dans le brouillard des
fables. À quelque époque qu'elles fassent remonter ces ancêtres, avant

ou après le déluge, que le côté mythique ou historique prédomine
dans leur physionomie, ils offrent ce nombre sacramentel de dix.


Les noms des dix rois antédiluviens qu'admettait la tradition chaldéenne
nous ont été transmis dans les fragments de Bérose, malheureusement
sous une forme très altérée par les copistes successifs du texte.
On en trouvera le tableau dans la page en regard de celle-ci, parallèlement
à celui des patriarches correspondants de la Genèse.


Une tradition assyrienne recueillie par Abydène plaçait à l'origine
de la nation, antérieurement à la fondation de Ninive, dix générations
de héros, éponymes d'autant de cités successivement érigées. Le même
Abydène, l'un des polygraphes grecs qui pendant la période des
successeurs d'Alexandre s'efforcèrent sans succès de vulgariser auprès
de leurs compatriotes les traditions et l'histoire des peuples de l'Asie,
paraît avoir déjà enregistré la donnée arménienne d'une succession
de dix héros ancêtres précédant Aram, celui qui constitua définitivement
la nation et lui donna son nom, donnée qui fut ensuite adoptée par
Mar-Abas Katina et les écrivains de l'école d'Edesse, et d'après eux
par Moïse de Khorène, l'historien national de l'Arménie.


Les livres sacrés des Iraniens, attribués à Zarathoustra (Zoroastre),
comptent au début de l'humanité neuf héros d'un caractère absolument
mythique, succédant à Gayômaretan, l'homme type, héros autour desquels
se groupent toutes les traditions sur les premiers âges, jusqu'au
moment où elles prennent un caractère plus humain et presque semi-historique.
Ainsi se présentent les Paradhâtas de l'antique tradition,
devenus les dix rois Peschdâdiens de la légende iranienne postérieure,
mise en épopée par Firdoûsi, les premiers monarques terrestres «les
hommes de l'ancienne loi,» qui se nourrissaient «du pur breuvage
du haoma et qui gardaient la sainteté.»


Dans les légendes cosmogoniques des Indiens, nous rencontrons
les neuf Brahmâdikas, qui sont dix avec Brahmâ, leur auteur, et qu'on
appelle les dix Pîtris ou «pères.» Les Chinois comptent dix empereurs
participant à la nature divine entre Fou-hi et le souverain qui inaugure
les temps historiques, Hoang-fi, et l'avènement de celui-ci marque la
dixième des périodes, ki, qui se sont succédées depuis la création de
l'homme et le commencement de la «souveraineté humaine» sur la
terre, Jin-hoang. Enfin, pour ne pas multiplier les exemples outre
mesure, les Germains et les Scandinaves croyaient aux dix ancêtres de
Wodan ou Odin, comme les Arabes aux dix rois mythiques de 'Ad,
le peuple primordial de leur péninsule, dont le nom signifie «antique.»













En Égypte, les premiers temps de l'existence de l'humanité sont
marqués par les règnes des dieux sur la terre. Les fragments de
Manéthon, relatifs à ces premières époques, nous sont parvenus dans
un tel état d'altération qu'il est difficile d'établir d'une manière certaine
combien cet auteur admettait au juste de règnes divins. Mais les lambeaux
parvenus jusqu'à nous du célèbre Papyrus historique de Turin, qui
contenait une liste des dynasties égyptiennes tracée en écriture hiératique,
semblent indiquer formellement que le rédacteur de ce canon portait
à dix les dieux qui au commencement avaient gouverné les hommes.


Cette répétition constante, chez tant de peuples divers, du même
nombre dix est on ne saurait plus frappante. Et cela d'autant plus
qu'il s'agit incontestablement d'un nombre rond et systématiquement
choisi. Nous en avons la preuve quand nous voyons dans la
Genèse, au chapitre XI, ce même chiffre de dix se répéter pour les
générations postdiluviennes de Schem à Abraham, ou plutôt, car
la donnée de la version des Septante, qui compte ici un nom de plus
que l'hébreu, paraît mieux représenter le plus ancien texte, pour les
générations de Schem à Tera'h, père de trois fils, chefs de races
39 de la
même façon que Noa'h, le dixième patriarche à partir d'Adam. Et il
paraît que dans le livre où Bérose exposait les traditions chaldéennes,
les dix premières générations après le déluge formaient un cycle, une
époque sans doute encore entièrement mythique, faisant pendant aux
dix règnes antédiluviens. Cependant on chercherait vainement à rattacher
le choix de ce nombre dix à quelqu'une des spéculations raffinées
des philosophies religieuses du paganisme sur la valeur mystérieuse
des nombres. Ce n'est pas dans ce stage postérieur, et déjà bien
avancé, du développement humain que la tradition des dix patriarches
antédiluviens prend sa racine. Elle nous reporte bien plus haut, à une
époque réellement primitive, où les ancêtres de toutes les races chez
lesquelles nous l'avons retrouvée vivaient encore rapprochés les uns
des autres, assez en contact pour expliquer cette communauté de
traditions, et ne s'étaient pas éloignés en se dispersant. Cette époque,
dans la marche progressive des connaissances, est celle où dix était
le nombre le plus haut auquel on sût atteindre, par suite le nombre

indéterminé, celui qui servait pour dire «beaucoup,» pour exprimer
la notion générale de pluralité. C'est le stage où de la numération
quinaire primitive, donnée par les doigts de la main, on passa à la
numération décimale, basée sur le calcul digital des deux mains, laquelle
est demeurée, pour presque tous les peuples, le point de départ des
computs plus complets et plus perfectionnés qui arrivent à ne plus connaître
de limite à la multiplication infinie ni à la division infinie. Or,
il importe de remarquer que c'est précisément jusqu'à dix qu'existent
les affinités incontestables des noms de nombres égyptiens et sémitiques,
et qu'également, s'il y a une parenté entre les mêmes noms dans les
langages des Aryens et dans ceux des Sémites, elle est aussi restreinte
dans cette limite.


Note 39:
(retour)  Abram, Na'hor et 'Haran.



On voit à quelle énorme antiquité dans le passé primitif de l'humanité
nous replace la tradition biblique sur les patriarches antérieurs au
déluge, comparée aux traditions parallèles qui dérivent incontestablement
de la même source.


Maintenant la généalogie des Qaïnites nous offre sept noms depuis
Adam jusqu'à Lemech, père de trois chefs de races comme Noa'h, et
nous avons constaté plus haut que la généalogie de la descendance
d'Adam par Scheth présente des traces manifestes d'un travail systématique,
qui, de sept noms parallèles à ceux de la lignée qaïnite, l'a portée
à dix
40. De même, les Paradhâtas de la tradition iranienne sont sept à
partir de Yima, qui était originairement le premier homme; ils sont
devenus dix seulement quand avant Yima l'on a placé Gayômarétan,
par un doublement analogue à celui que la généalogie biblique nous
offre avec Adam et Enosch. En Égypte, si le système du rédacteur du
Papyrus de Turin a admis dix rois divins, ceux qui étaient le plus
généralement adoptés dans les grands centres sacerdotaux comme
Thèbes et Memphis, en comptaient sept. Dans la tradition chaldéenne,
la donnée de six révélations divines successives avant le déluge mérite
une sérieuse attention, car ce nombre et la manière dont elles se
produisent est de nature à faire fortement soupçonner que primitivement
on devait en compter une par règne ou par génération jusqu'au
patriarche du vivant duquel se produisait le cataclysme.


Note 40:
(retour)  En revanche, l'addition des trois fils de Lamech fait qu'il y a en tout dix noms enregistrés
jusqu'au déluge du côté des Qaïnites, comme du côté des Schethites, ces dix noms se
répartissant seulement sur dix générations dans la lignée du Qaïn.







Tous ces faits sont autant d'indices de ce qu'a déjà entrevu Ewald,
que l'on a varié entre les chiffres sept et dix, comme nombre rond des
ancêtres antédiluviens. Les Indiens aussi substituent quelquefois dans
ce cas le nombre sept au nombre dix, et c'est ainsi que nous les voyons
admettre à l'origine sept Maharschis ou «grands saints ancêtres,» et
sept Pradjâpatis, «maîtres des créatures» ou pères primordiaux
41. De
ces deux nombres entre lesquels la tradition flottait, l'influence des
Chaldéo-Babyloniens a puissamment contribué à faire définitivement
prédominer celui de dix. Ils s'y étaient, en effet, attachés d'une façon
toute particulière en vertu d'un système calendaire dont l'étude ne
saurait trouver ici sa place, mais sur lequel nous reviendrons dans le
livre de cette histoire qui traitera spécialement de la Chaldée et de
l'Assyrie.


Note 41:
(retour)  Multipliant ce chiffre de sept par celui de trois âges du monde, on arrive à compter vingt
et un Pradjâpatis.



Nous devons aussi, pour éviter des développements exagérés, laisser
de côté ce qui a trait aux rapprochements que pourrait provoquer, avec
les traditions d'autres peuples de l'antiquité, le récit biblique qui lie
la construction de la première ville au premier meurtre, perpétré par
un frère sur son frère. Car c'est encore une notion qui se retrouve
presque partout, une de ces notions primitives, antérieures à la dispersion
des grandes races civilisées et qu'elles ont conservées après leur
séparation, que la tradition qui rattache une fondation de ville à un
fratricide. Et on pourrait en suivre la trace depuis Qaïn bâtissant la
première ville, 'Hanoch, après avoir assassiné Habel, jusqu'à Romulus
fondant Rome dans le sang de son fils Rémus. On le verrait même
s'élargir et donner naissance à une superstition d'un caractère plus
général, qui a sa place dans les traditions populaires de toutes les
nations et que le paganisme a trop souvent traduite en une pratique
d'une révoltante barbarie, celle que l'établissement d'une ville doit être
accompagnée d'une immolation humaine, que ses fondations réclament
d'être arrosées d'un sang pur.


Une autre croyance universellement admise de l'antiquité était celle
que les hommes des premiers âges dépassaient énormément par leur
taille ceux qui leur ont succédé, de même que leur vie était infiniment
plus longue.


Chez les Grecs, la notion de la taille gigantesque des premiers

hommes était intimement liée à celle de leur atochthonie. L'Arcadien
était quelquefois appelée Gigantis et la Lycie Gigantia, d'après le
caractère attribué à leurs habitants primitifs. Des traditions sur une
population de géants, nés de la terre, s'attachent à la partie méridionale
de l'île de Rhodes et à Cos. Cyzique montrait sur son territoire une
digue qu'elle prétendait construite par ces mêmes géants. Cette idée
que les héros des origines étaient d'une taille gigantesque devient un
lieu commun dans la poésie classique, et elle paraissait confirmée
par les découvertes de débris de grands mammifères fossiles, que l'on
prenait pour les ossements de héros. Bérose, d'après la tradition
chaldéo-babylonienne, disait que les premiers hommes avaient été
d'une stature et d'une force prodigieuses, et les représentait comme
demeurant encore tels dans les premières générations après le déluge.
C'est dans les récits de l'historien de la Chaldée et aussi dans les traditions
nationales de l'Arménie, que Mar Abas Katina puisa sa narration
sur les antiques géants de cette contrée et de la Mésopotamie, leurs
violences et la guerre des deux plus terribles d'entre eux, Bel le
Babylonien et Haïgh l'Arménien. Toutes les légendes arabes sont
unanimes à représenter comme des géants les peuples primitifs et
antésémitiques de la Péninsule arabique, les fils de 'Amliq et de 'Ad,
nations éteintes dès une très haute antiquité, dont l'origine se perd
dans la nuit des temps et qui ont laissé derrière elles un souvenir
d'impiété et de violence.


On n'a donc pas lieu d'être surpris de trouver dans les récits antédiluviens
de la Genèse
42 cette croyance populaire, dont la généralité atteste
l'origine très ancienne, et que l'on peut hardiment ranger au nombre
de celles qui s'étaient formées au temps où les grands peuples civilisés
de la haute antiquité, encore voisins de leur berceau primitif, demeuraient
dans un contact assez étroit pour avoir des traditions communes.
Il est aujourd'hui scientifiquement prouvé qu'elle n'a pas de fondement
réel, qu'elle est un simple produit de l'imagination, et ce ne sont pas
les fables populaires ou les faits tératologiques individuels amassés
confusément et sans critique par Sennert, par Dom Calmet et par
quelques autres, qui peuvent aller à l'encontre de ce fait positif. Aussi
haut que l'on remonte dans les vestiges de l'humanité, jusqu'aux races
qui vivaient dans la période géologique quaternaire à côté des grands

mammifères d'espèces éteintes, on constate que la taille moyenne de
notre espèce ne s'est pas modifiée avec le cours des siècles et qu'elle
n'a jamais excédé ses limites actuelles. Mais c'est ici le cas de se souvenir
des paroles si sages et si profondes, que nous citions un peu plus haut,
d'un des premiers théologiens catholiques de l'Allemagne contemporaine,
proclamant que la lumière surnaturelle donnée par Dieu aux
écrivains bibliques «n'avait pour but, comme la révélation en général,
que la manifestation des vérités religieuses, non la communication d'une
science profane,» et que sur ce terrain de la science les écrivains
inspirés «ne se sont point élevés au-dessus de leurs contemporains,
que même ils ont partagé les erreurs de leur époque et de leur nation.»


Note 42:
(retour)  IV, 4.



À la tradition des géants primordiaux se lie toujours une idée de
violence, d'abus de la force et de révolte contre le ciel. «C'était, a
dit M. Maury
43, une ancienne tradition que des hommes forts et puissants,
dépeints par l'imagination populaire comme des géants, avaient attiré
sur eux, par leur impiété, leur orgueil et leur arrogance, le courroux
céleste. Les prétendus géants n'étaient probablement que les premiers
humains qui abusèrent de la supériorité de leurs lumières et de leur
force pour opprimer leurs semblables. Les connaissances dont ils étaient
dépositaires parurent à des peuplades ignorantes et crédules une révélation
qu'ils tenaient des dieux, des secrets qu'ils avaient ravis au ciel.
Soit que ces géants se donnassent pour issus des divinités, soit que la
superstition des peuples enfants les crût fils de celles-ci, ils passèrent
pour être nés du commerce des immortels avec les femmes de la terre.
Les prêtres, dépositaires exclusifs et jaloux des connaissances, enseignèrent
par la suite que ces géants impies avaient été foudroyés par
les dieux dont ils voulaient égaler la puissance. Sans doute que quelques
grandes catastrophes qui mirent fin à la domination de ces tyrans,
peut-être la révolution qui livra aux mains des prêtres le pouvoir qui
appartenait auparavant aux chefs militaires, furent présentés comme
des actes de la colère divine; quoi qu'il en soit, cette légende se répandit
de bonne heure en Chaldée, et de là en Grèce.» Il y a plus d'une
réserve à faire sur cette explication, qui suppose la généralité d'un
fait spécial, les luttes des Kchatryas et des Brahmanes dans l'Inde
44 et
le triomphe d'une caste sacerdotale puissamment organisée sur les

guerriers, qu'elle finit par plier à sa domination. Les choses ne se
sont certainement point passées de même chez la plupart des nations,
et l'on a dû renoncer aujourd'hui au mirage d'une puissance mystérieuse
et primitive des prêtres, dépositaires de toutes les connaissances, qui
avait tant de crédit au temps où les idées systématiques de Creuzer
régnaient dans la science des religions. Mais M. Maury a eu parfaitement
raison de ne pas voir uniquement un mythe physique dans cette tradition
si générale des géants primitifs, de leurs violences et de leurs
impiétés. Il y a certainement là une part de souvenirs historiques,
comme un écho et une représentation expressive du déchaînement
de corruption et de brutalité sans frein, que la tradition biblique nous fait
voir chez les dernières générations antédiluviennes, oublieuses de Dieu,
au temps où «les géants étaient sur la terre,» état de choses hideux
qui exista dans la réalité, puisque la conscience des hommes, en conservant
la mémoire, fut unanime à en voir le châtiment divin dans
le cataclysme qui frappa les populations chez lesquelles il s'était
développé.


Note 43:
(retour)  Article Diable dans l'Encyclopédie nouvelle.



Note 44:
(retour)  Elles seront racontées en détail dans le livre de cette histoire consacré aux annales primitives
de l'Inde.



Pour tous les peuples où existe la tradition du déluge, cette catastrophe
terrible est l'effet de la colère céleste provoquée par les crimes des
premiers hommes, lesquels, nous venons de le dire, sont généralement
regardés comme des géants. Cette impiété des antédiluviens envers
les dieux, aussi bien que la violence de leurs moeurs, sont en particulier
très nettement indiqués dans la narration chaldéenne du cataclysme,
parvenue jusqu'à nous dans un texte original, et qui offre une si étroite
affinité avec celle de la Bible. La même notion de violence et d'impiété
s'attache aussi aux générations gigantesques qui se produisent encore
dans les premiers temps après le déluge. Bérose disait que «les
premiers hommes (d'après le cataclysme), enorgueillis outre mesure
par leur force et leur taille gigantesque, en vinrent à mépriser les dieux
et à se croire supérieurs à eux,» et c'est à cette violente impiété qu'il
rattachait la tradition de la Tour de Babel et de la confusion des langues.
Mar Abas Katina, qui combina dans son livre les récits populaires des
Arméniens sur leurs origines et les données historiques de la littérature
gréco-babylonienne, racontait à son tour: «Quand la race des hommes
se fut répandue sur toute la surface de la terre, des géants d'une force
extraordinaire vivaient au milieu d'elle. Ceux-ci, toujours agités de
fureur, tiraient le glaive chacun contre son voisin et luttaient continuellement
pour s'emparer de la domination.»



La tradition, non-seulement de l'existence des géants primitifs,
mais aussi de leur violence désordonnée, de leur rébellion contre le
ciel et de leur châtiment, est une de celles qui sont communes aux
Aryas comme aux Sémites et aux Kouschites. Mais dans l'exubérance
de végétation mythologique à laquelle s'est laissé aller, par une pente
naturelle, le génie des nations aryennes, cette tradition d'histoire primitive
se combine et se confond d'une manière souvent inextricable
avec les mythes purement naturalistes qui dépeignent les luttes de l'organisation
de l'univers, entre les dieux célestes et les personnifications
des forces telluriques. Aussi serait-il imprudent de suivre l'historien
juif Josèphe, et un certain nombre d'interprètes modernes, en établissant
un rapprochement entre les indications de la Genèse sur les géants
antédiluviens et sur la violence dont toute la terre était remplie avant
le déluge, d'une part, et la Gigantomachie des Hellènes, d'autre part.
Ce dernier mythe, en effet, est exclusivement naturaliste; le génie
plastique de la Grèce a beau étendre aux personnages des Géants, nés
de la Terre, son anthropomorphisme habituel
45, ils demeurent absolument
étrangers à l'humanité, ne cessent pas d'être uniquement des représentants
de forces de la nature, et aucun mythologue sérieux n'a jamais
eu l'idée de rapporter la Gigantomachie au cycle des traditions sur les
origines de l'histoire humaine. Il en est de même de la lutte des
Asouras contre les Dêvas ou dieux célestes, mythe qui est dans l'Inde

le pendant de celui de la Gigantomachie chez les Hellènes; la lutte y est
également toute physique; c'est au sein de la nature qu'elle se produit,
et si l'on devait y chercher une certaine part de souvenir d'un événement
historique de l'antiquité primitive, ce ne pourrait être que le triomphe
des dieux célestes et lumineux des Aryas, sur les dieux sombres et
chthoniens d'une population antérieure, lesquels, vaincus, passent à
l'état de démons.


Note 45:
(retour)  La magnifique composition en deux parties, retraçant sous des traits purement anthropomorphiques
le mythe grec du combat des Dieux et des Géants, que nous reproduisons
aux pages 52 et 53, décore les deux faces d'une amphore peinte à figures rouges, datant
du siècle d'Alexandre-le-Grand, qui a été découverte dans l'île de Milo et fait partie des
collections du Musée du Louvre. Les Géants y sont figurés comme des guerriers à l'aspect
sauvage, vêtus de peaux de bêtes, armés de massues, de pierres ou de flambeaux allumés,
d'autres avec le casque et le bouclier; une Amazone combat au milieu d'eux. Les dieux qui
luttent contre eux sont: sur une face, Zeus qui pour lancer sa foudre est descendu de son
char à quatre chevaux que conduit Nicé (la Victoire); Dionysos armé du thyse et monté
dans un char que traînent deux panthères; Poséidon à cheval et brandissant son trident, puis,
à pied; Apollon muni de l'arc et d'un flambeau allumé; Artémis en costume de chasseresse,
avec l'arc et deux flambeaux; Athéné casquée, couverte de l'égide, armée du bouclier et de
la lance; Héraclès coiffé de la peau de lion, qui, un genou en terre, lance ses flèches; enfin
Hermès, reconnaissable à son pétase ailé, qui combat avec l'épée. Sur l'autre face, nous
avons Arès et Aphrodite montés sur un même char à quatre chevaux, sur la croupe d'un
desquels est posé Éros, qui tire de l'arc; les deux Dioscures à cheval, coiffés du chapeau
thessalien; Adonis en costume asiatique, lançant des flèches; enfin Déméter et Perséphoné,
vêtues de longues robes, qui combattent à pied, l'une avec son sceptre et un grand flambeau
allumé, l'autre avec un glaive. Ces belles peintures ont été éditées pour la première
fois en 1875, dans les Monuments grecs publiés par l'Association des études grecques.




La même idée de la victoire de nouveaux dieux qui supplantent les
anciens se combine aussi manifestement avec le mythe cosmogonique
fondamental dans les récits poétiques de la Titanomachie, bien distincte
de la Gigantomachie, c'est-à-dire de la lutte que les dieux Olympiens
soutiennent contre les Titans, auxiliaires de Cronos, et à la suite de
laquelle ce dernier est détrôné, en même temps que les fils d'Ouranos
et de Gaia sont précipités dans le Tartare. La localisation et la forme
épique que ce récit revêt chez Hésiode ont été influencés par le souvenir
d'une grande convulsion de l'écorce terrestre, produite par l'effort des
feux souterrains, qui eut les contrées grecques pour théâtre et déjà les
hommes pour témoins, sans doute celle que les géologues appellent le
Soulèvement du Ténare, la dernière des crises plutoniennes qui ont
bouleversé l'ancien monde et qui fit sentir ses effets du centre de la
France jusqu'aux côtes de la Syrie. L'Italie, en effet, en fut brisée dans
toute sa longueur, la Toscane éclata en volcans, les Champs Phlégréens
s'enflammèrent, le Stromboli et l'Etna s'ouvrirent dans une première
éruption. En Grèce, le Taygète se souleva au centre du Péloponnèse,
de nouvelles îles, Mélos, Cimolos, Siphnos, Thermia, Délos, Théra,
sortirent des flots bouillonnants de la mer Égée. Les hommes qui
assistèrent à cette effroyable convulsion de la nature se crurent naturellement
pris au milieu d'un combat des Titans issus de la mère
chthonienne contre les puissances célestes, assistées d'autres forces
terrestres en conflit avec les Titans, les Hécatonchires, et leur imagination
se représenta ces adversaires tout puissants, les uns postés
sur le sommet de l'Othrys, les autres sur le sommet de l'Olympe,
cherchant réciproquement à s'écraser en se lançant des roches enflammées.
















Mais dans le mythe de la Titanomachie, à la différence de la Gigantomachie,
il y a aussi autre chose qu'une lutte des forces de la nature.
Il faut également tenir compte de la donnée que les hommes sont issus
du sang des Titans. La conception des fils d'Ouranos et de Gaia,
précédant les dieux Olympiens, telle que nous la trouvons exprimée
avec son complet développement dans la Théogonie d'Hésiode, a ceci
de particulier, qu'à côté des personnifications des forces de la nature
dans les quatre éléments, forces envisagées comme encore violentes,
exubérantes et mal assujetties à un ordre régulier, nous y rencontrons
les prototypes, non moins exagérés et imparfaitement réglés, comme
énergie et comme stature, de l'humanité primitive, véritables représentants
des géants des premiers âges, tels que les admettait la tradition
chaldéenne. Je veux parler de Iapétos et de ses fils, Atlas, Ménoitios,
Prométhée et Épiméthée, ancêtres et types symboliques de la race
humaine, qui sont qualifiés de Titans comme leur père. La tradition
qui se rapporte à eux est d'autant plus remarquable que la Bible accepte
le Titan Iapétos de la légende grecque, en lui conservant son nom
d'origine aryenne sous la forme Yapheth, comme un des fils de Noa'h
et le père d'une des grandes races humaines, celle des Aryas. C'est
spécialement au rameau de ce Iapétos que s'attache l'idée d'antagonisme
avec les dieux Olympiens. Ménoitios, que son nom caractérise comme
un parallèle du Manou des Indiens, un représentant de «l'homme» en
général, est un contempteur des dieux, que Zeus foudroie et précipite
dans le Tartare pour le punir de sa violence et de son impiété. Prométhée,
avec son frère Épiméthée, est le protagoniste d'une série de mythes
qui correspondent à l'histoire du premier péché dans la Genèse et qui
attirent sur lui le châtiment de la colère de Zeus. Dans les récits arméniens
de Mar Abas Katina et de Moïse de Khorène, Yapedosthê, le
correspondant du Iapétos grec et du Yapheth biblique, est un géant,
père de la race de géants à laquelle appartient le héros national Haïgh.
Tous ces faits, dont il est impossible de méconnaître l'enchaînement,
amènent à cette conclusion que la tradition qui liait une
idée de violence, d'impiété, de révolte contre le ciel et de punition
divine à la croyance que les premiers hommes avaient été
démesurés de taille et de force, a eu sa part, autant que la notion
des luttes primordiales des forces physiques, dans la naissance
de la conception fondamentale de la Titanomachie, bien que la
description épique d'Hésiode en efface complètement le côté humain.


Ce côté reste encore bien plus accentué dans une troisième fable
de la même famille, que nous offre la tradition grecque, la fable des
Aloades. Ici le caractère des antagonistes des dieux est absolument

humain, quoique prodigieux; et Preller a été complètement dans le vrai
quand il a rangé ce récit, non dans la classe des mythes naturalistes,
mais dans celle des mythes qui ont trait aux origines de l'histoire des
hommes. Les Aloades, représentés comme d'une taille gigantesque,
sont fils d'Alôeus, le héros de l'aire à battre le blé, et d'Iphimédée, la
terre féconde dont les productions donnent la force; on doit donc
reconnaître en eux une personnification des premiers agriculteurs,
et en même temps, enorgueillis de leur vigueur prodigieuse, de leur
puissance et de leur richesse, ils se croient capables de tout, défient
les dieux et se préparent à les détrôner
46. Leur légende porte ainsi une
empreinte qui conduit à en rechercher les origines dans le temps où
les ancêtres de la race hellénique, vivant encore de la vie pastorale,
regardaient avec inquiétude et hostilité les populations déjà fixées au
sol, cultivant la terre et habitant des villes; c'est le même esprit qui
fait que dans la Genèse le premier meurtrier, Qaïn, est agriculteur et
constructeur de ville, tandis que sa victime, l'innocent Habel, mène
l'existence de pasteur. Les Aloades sont, d'ailleurs, des constructeurs
et des ingénieurs en même temps que des agriculteurs. Ils ne visent
rien moins qu'à changer par leurs travaux la surface terrestre, faisant
du continent la mer et de la mer un continent. On raconte même qu'ils
ont commencé à élever une tour dont le sommet, dans leur projet,
doit atteindre jusqu'au ciel, variante manifeste, et la seule que nous
connaissions en Grèce, de la tradition de la Tour de Babel, telle que
nous la lisons dans la Genèse et qu'elle existait dans le cycle chaldéo-babylonien
des légendes sur les origines. C'est au milieu de ces
entreprises insensées d'orgueil qu'ils sont foudroyés par les dieux et
précipités dans le Tartare.


Note 46:
(retour)  Platon et Aristote citent les Aloades comme types du degré auquel peut atteindre l'arrogance
humaine. Plus tard on les réunit aux autres géants et blasphémateurs des dieux.








§ 4.--LE DÉLUGE.



La tradition universelle par excellence, entre toutes celles qui ont
trait à l'histoire de l'humanité primitive, est la tradition du Déluge.
Ce serait trop que de dire qu'on la retrouve chez tous les peuples, mais
elle se reproduit dans toutes les grandes races de l'humanité, sauf
pourtant une,--il importe de le remarquer,--la race noire, chez
laquelle on en a vainement cherché la trace, soit parmi les tribus

africaines, soit parmi les populations noires de l'Océanie. Ce silence
absolu d'une race sur le souvenir d'un événement aussi capital, au
milieu de l'accord de toutes les autres, est un fait que la science doit
soigneusement noter, car il peut en découler des conséquences importantes
47.


Note 47:
(retour)  Voy. Schoebel, De l'universalité du Déluge, Paris, 1858.



Nous allons passer en revue les principales traditions sur le déluge
éparses dans les divers rameaux de l'humanité. Leur concordance avec
le récit biblique en fera nettement ressortir l'unité première, et nous
reconnaîtrons ainsi que cette tradition est bien une de celles qui datent
d'avant la dispersion des peuples, qu'elle remonte à l'aurore même du
monde civilisé et qu'elle ne peut se rapporter qu'à un fait réel et
précis.


Mais nous devrons d'abord écarter certains souvenirs légendaires que
l'on a rapprochés à tort du déluge biblique et que leurs traits essentiels
ne permettent pas d'y assimiler en bonne critique. Ce sont ceux qui se
rapportent à quelques phénomènes locaux et d'une date historique
relativement assez voisine de nous. Sans doute la tradition du grand
cataclysme primitif a pu s'y confondre, amener à en exagérer l'importance;
mais les points caractéristiques du récit admis dans la Genèse ne
s'y retrouvent pas, et le fait garde nettement, même sous la forme
légendaire qu'il a revêtue, sa physionomie restreinte et spéciale.
Commettre la faute de grouper les souvenirs de cette nature avec ceux
qui ont trait au déluge, serait infirmer la valeur des conséquences que
l'on est en droit de tirer de l'accord des derniers, au lieu de la fortifier.


Tel est le caractère de la grande inondation placée par les livres
historiques de la Chine sous le règne de Yao. Elle n'a aucune parenté
réelle, ni même aucune ressemblance avec le déluge biblique; c'est un
événement purement local et dont on peut parvenir, dans la limite de
l'incertitude que présente encore la chronologie chinoise, quand on
remonte au-delà du viiie siècle avant l'ère chrétienne, à déterminer la
date, bien postérieure au début des temps pleinement historiques en
Égypte et à Babylone
48. Les écrivains chinois nous montrent alors Yu,
ministre et ingénieur, rétablissant le cours des eaux, élevant des digues,

creusant des canaux et réglant les impôts de chaque province dans
toute la Chine. Un savant sinologue, Édouard Biot, a prouvé, dans un
mémoire sur les changements du cours inférieur du Hoang-ho, que c'est
aux inondations fréquentes de ce fleuve que fut due la catastrophe
ainsi relatée; la société chinoise primitive, établie sur les bords du
fleuve, eut beaucoup à souffrir de ses débordements. Les travaux de Yu
ne furent autre chose que le commencement des endiguements nécessaires
pour contenir les eaux, lesquels furent continués dans les âges
suivants. Une célèbre inscription, gravée sur le rocher d'un des pics
des montagnes du Hou-nan, serait, dit-on, un monument contemporain
de ces travaux et par suite le plus antique spécimen de l'épigraphie
chinoise, si elle était authentique, ce qui demeure encore douteux.


Note 48:
(retour)  D'après le système chronologique du Lih-taï-ki-ssé, les travaux de Yu pour réparer les
désastres de l'inondation auraient été terminés en 2278 av. J.-C.; d'après celui des «Annales
des Bambous» su Tchou-schou, en 2062.



Le caractère d'événement local n'est pas moins clair dans la légende
de Botchica, telle que la rapportaient les Muyscas, anciens habitants de
la province de Cundinamarca dans l'Amérique méridionale, bien que la
fable s'y soit mêlée dans une beaucoup plus forte proportion à l'élément
historique fondamental. Qu'y voyons-nous, en effet? L'épouse d'un
homme divin ou plutôt d'un dieu nommé Botchica, laquelle s'appelait
Huythaca, se livrant à d'abominables sortiléges pour faire sortir
de son lit la rivière Funzha; toute la plaine de Bogota bouleversée par
les eaux; les hommes et les animaux périssant dans cette catastrophe,
quelques-uns seulement échappent à la destruction en gagnant les plus
hautes montagnes. La tradition ajoute que Botchica brisa les rochers
qui fermaient la vallée de Canoas et de Tequendama, pour faciliter
l'écoulement des eaux; puis il rassembla les restes dispersés de la nation
des Muyscas, leur enseigna le culte du Soleil et monta au ciel après
avoir vécu 500 ans dans le Cundinamarca.


Des traditions relatives au grand cataclysme, la plus curieuse sans
contredit est celle des Chaldéens. Elle a marqué d'une manière incontestable
l'empreinte de son influence sur la tradition de l'Inde, et de
toutes les narrations du déluge c'est celle qui se rapproche le plus
exactement de la narration de la Genèse. Il est bien évident pour
quiconque compare les deux récits, qu'ils ont dû n'en faire qu'un
jusqu'au moment où les Téra'hites sortirent d'Our pour gagner la
Palestine.


Nous possédons du récit chaldéen du Déluge deux versions inégalement
développées, mais qui offrent entre elles un remarquable accord.
La plus anciennement connue, et aussi la plus abrégée, est celle que

Bérose avait tirée des livres sacrés de Babylone et comprise dans
l'histoire qu'il écrivait à l'usage des Grecs. Après avoir parlé des neuf
premiers rois antédiluviens, le prêtre chaldéen continuait ainsi:


«Obartès (Oubaratoutou) étant mort, son fils Xisouthros ('Hasisadra)
régna dix-huit sares (64800 ans). C'est sous lui qu'arriva le grand déluge,
dont l'histoire est racontée de la manière suivante dans les documents
sacrés. Cronos (Êa) lui apparut dans son sommeil et lui annonça que
le 15 du mois de daisios (le mois assyrien de sivan, un peu avant le
solstice d'été) tous les hommes périraient par un déluge. Il lui ordonna
donc de prendre le commencement, le milieu et la fin de tout ce qui
était consigné par écrit et de l'enfouir dans la ville du Soleil, à Sippara,
puis de construire un navire et d'y monter avec sa famille et ses amis
les plus chers; de déposer dans le navire des provisions pour la
nourriture et la boisson, et d'y faire entrer les animaux, volatiles et
quadrupèdes; enfin de tout préparer pour la navigation. Et quand
Xisouthros demanda de quel côté il devait tourner la marche de son
navire, il lui fut répondu «vers les dieux,» et de prier pour qu'il en
arrivât du bien aux hommes.


Xisouthros obéit et construisit un navire long de cinq stades et
large de deux; il réunit tout ce qui lui avait été prescrit et embarqua sa
femme, ses enfants et ses amis intimes...


Le déluge étant survenu et bientôt décroissant, Xisouthros lâcha
quelques-uns des oiseaux. Ceux-ci n'ayant trouvé ni nourriture, ni
lieu pour se poser, revinrent au vaisseau. Quelques jours après Xisouthros
leur donna de nouveau la liberté; mais ils revinrent encore au
navire avec les pieds pleins de boue. Enfin, lâchés une troisième fois,
les oiseaux ne retournèrent plus. Alors Xisouthros comprit que la
terre était découverte; il fit une ouverture au toit du navire et vit que
celui-ci était arrêté sur une montagne. Il descendit donc avec sa femme,
sa fille et son pilote, adora la Terre, éleva un autel et y sacrifia aux
dieux; à ce moment il disparut avec ceux qui l'accompagnaient.


Cependant ceux qui étaient restés dans le navire, ne voyant pas
revenir Xisouthros, descendirent à terre à leur tour et se mirent à le
chercher en l'appelant par son nom. Ils ne revirent plus Xisouthros,
mais une voix du ciel se fit entendre, leur prescrivant d'être pieux
envers les dieux; qu'en effet il recevait la récompense de sa piété en
étant enlevé pour habiter désormais au milieu des dieux, et que sa
femme, sa fille et le pilote du navire partageaient un tel honneur. La

voix dit en outre à ceux qui restaient qu'ils devaient retourner à
Babylone et, conformément aux décrets du destin, déterrer les écrits
enfouis à Sippara pour les transmettre aux hommes. Elle ajouta que le
pays où ils se trouvaient était l'Arménie. Ceux-ci, après avoir entendu la
voix, sacrifièrent aux dieux et revinrent à pied à Babylone. Du vaisseau
de Xisouthros, qui s'était enfin arrêté en Arménie, une partie subsiste
encore dans les monts Gordyéens, en Arménie, et les pèlerins en
rapportent l'asphalte qu'ils ont râclé sur les débris; on s'en sert pour
repousser l'influence des maléfices. Quant aux compagnons de Xisouthros,
ils vinrent à Babylone, déterrèrent les écrits déposés à Sippara,
fondèrent des villes nombreuses, bâtirent des temples et reconstituèrent
Babylone
49.»


Note 49:
(retour)  Ceci est l'extrait tiré du livre de Bérose par Cornelius Alexander, dit le Polyhistor. L'extrait
fait par Abydène est plus abrégé, mais précise davantage les circonstances relatives à
l'envoi des oiseaux.



A côté de cette version qui, tout intéressante qu'elle soit, n'est
cependant que de seconde main, nous pouvons maintenant placer une
rédaction chaldéo-babylonienne originale, celle que le regretté George
Smith a déchiffrée le premier sur des tablettes cunéiformes exhumées
à Ninive et transportées au Musée Britannique. La narration du déluge
y intervient comme épisode dans la onzième tablette ou onzième
chant d'une grande épopée héroïque de la ville d'Ourouk dans la Basse-Chaldée,
dont nous donnerons l'analyse détaillée dans le livre de cette
histoire qui traitera des Chaldéens et des Assyriens. Cette narration y
est placée dans la bouche même de 'Hasisadra, le patriarche sauvé
du déluge et transporté par les dieux dans un lieu reculé, où il jouit
d'une éternelle félicité.


On a pu en rétablir le récit presque sans lacunes par la comparaison
des débris de trois exemplaires du poème, que renfermait la bibliothèque'
du palais de Ninive. Ces trois copies furent faites au viie siècle
avant notre ère, par l'ordre du roi d'Assyrie Asschour-bani-abal,
d'après un exemplaire très ancien que possédait la bibliothèque sacerdotale
de la cité d'Ourouk, fondée par les monarques du premier
Empire de Chaldée. Il est difficile de préciser la date de l'original ainsi
transcrit par les scribes assyriens; mais il est certain qu'il remontait
à l'époque de cet Ancien Empire, dix-sept siècles au moins avant notre
ère, et même probablement plus; il était donc fort antérieur à Moscheh
(Moïse) et presque contemporain d'Abraham. Les variantes que les trois

copies existantes présentent entre elles prouvent que l'exemplaire type
était tracé au moyen de la forme primitive d'écriture désignée sous le
nom d'hiératique, caractère qui était déjà devenu difficile à lire au viie
siècle, puisque les copistes ont varié sur l'interprétation à donner à
certains signes et dans d'autres cas ont purement et simplement reproduit
les formes de ceux qu'ils ne comprenaient plus. Il résulte enfin de la
comparaison des mêmes variantes, que l'exemplaire transcrit par ordre
d'Asschour-bani-abal était lui-même la copie d'un manuscrit plus
ancien, sur laquelle on avait déjà joint au texte original quelques gloses
interlinéaires. Certains des copistes les ont introduites dans le texte;
les autres les ont omises.


«Je veux te révéler, ô Izdhubar, l'histoire de ma conservation--et
te dire la décision des dieux.


La ville de Schourippak
50, une ville que tu connais, est située sur
l'Euphrate;--elle était antique et en elle [on n'honorait pas] les dieux.--[Moi
seul, j'étais] leur serviteur, aux grands dieux.--[Les dieux
tinrent conseil sur l'appel d']Anou.--[Un déluge fut proposé par] Bel--[et
approuvé par Nabou, Nergal et] Ninib.


Note 50:
(retour)  Schourippak, dont les copistes de Bérose, par une série de fautes successives, ont fait
Larancha, était une ville de la Basse Chaldée, située près de la mer, car on nous parle des
«vaisseaux de Schourippak.» Le nom religieux accadien de cette ville était mâ-uru, «la
ville du vaisseau,» sans doute par allusion à la légende de la construction de celui de 'Hasisadra.


Dans les traditions musulmanes, le lieu d'embarquement de Nou'h dans son vaisseau fut à
Koufah, sur le bras occidental de l'Euphrate, ou bien à Babylone, ou bien à 'Aïnvardah dans
la Mésopotamie.




Et le dieu [Êa], le seigneur immuable,--répéta leur commandement
dans un songe.--J'écoutais l'arrêt du destin qu'il annonçait, et il
me dit:--«Homme de Schourippak, fils d'Oubaratoutou,--toi, fais
un vaisseau et achève-le [vite].--[Par un déluge] je détruirai la
semence et la vie.--Fais (donc) monter dans le vaisseau la semence
de tout ce qui a vie.--Le vaisseau que tu construiras,--600 coudées
le montant de sa largeur et de sa hauteur.--[Lance-le] aussi sur
l'Océan et couvre-le d'un toit.»--Je compris et je dis à Êa, mon seigneur:--«[Le
vaisseau] que tu me commandés de construire ainsi,--[quand]
je le ferai--jeunes et vieux [se riront de moi].»--[Êa ouvrit
sa bouche et] parla;--il dit à moi, son serviteur:--«[S'ils se rient de
toi,] tu leur diras:--[Sera puni] celui qui m'a injurié,--[car la
protection des dieux] existe sur moi
51.--.... comme des cavernes....

j'exercerai mon jugement sur ce qui est en haut et ce qui est
en bas....--.... Ferme le vaisseau....--.... Au moment venu,
que je te ferai connaître,--entre dedans et amène à toi la porte du
navire.--A l'intérieur, ton grain, tes meubles, tes provisions,--tes
richesses, tes serviteurs mâles et femelles, et les jeunes gens,--le
bétail des champs et les animaux sauvages des campagnes que
je rassemblerai--et que je t'enverrai, seront gardés derrière ta
porte.»--'Hasisadra ouvrit sa bouche et parla;--il dit à Êa, son
seigneur:--«Personne n'a fait [un tel] vaisseau.--Sur la carène
je fixerai....--je verrai.... et le vaisseau....--le vaisseau que tu me
commandes de construire [ainsi,]--qui dans....»
...................................................
52


Note 51:
(retour)  Mo'hammed dit dans le Qorân, évidemment d'après une tradition populaire des Juifs de son temps: «Il construisit un vaisseau, et chaque fois que les chefs de son peuple passaient
auprès de lui, ils le raillaient.»--«Ne me raillez pas, dit Nou'h; car je vous raillerai à
mon tour comme vous me raillez, et vous apprendrez sur qui tombera le châtiment qui le
couvrira d'opprobre. Ce châtiment restera perpétuellement sur votre tête.»



Note 52:
(retour)  Ici une lacune de quelques versets.





«Au cinquième jour [ses deux flancs
53] étaient élevés.--Dans sa
couverture quatorze en tout étaient ses fermes,--quatorze en tout on
en comptait en dessus.--Je plaçai son toit et je le couvris.--Je naviguai
dedans au sixième (jour); je divisai ses étages au septième;--je
divisai les compartiments intérieurs au huitième.--Je bouchai les
fentes par où l'eau entrait dedans;--je visitai les fissures et j'ajoutai
ce qui manquait.--Je versai sur l'extérieur trois fois 3600 (mesures)
de bitume,--et trois fois 3600 (mesures) de bitume à l'intérieur.--Trois
fois 3600 hommes porte-faix apportèrent sur leurs têtes les caisses
(de provisions).--Je gardai 3600 caisses pour la nourriture de ma
famille--et les mariniers se partagèrent deux fois 3600 caisses.--Pour
[l'approvisionnement] je fis tuer des boeufs;--j'instituai [des
distributions] pour chaque jour.--En [prévision des besoins de] boissons,
des tonneaux et du vin--[je rassemblai en quantité] comme
les eaux d'un fleuve et--[des provisions] en quantité pareille à la
poussière de la terre;--[à les arranger dans] les caisses je mis la main.--....
du soleil.... le vaisseau était achevé.--.... fort, et--je fis porter
en haut et en bas les apparaux du navire.--[Ce chargement] en remplit
les deux tiers.


Note 53:
(retour)  Du navire.



Tout ce que je possédais, je le réunis; tout ce que je possédais

d'argent, je le réunis;--tout ce que je possédais d'or, je le réunis;--tout
ce que je possédais de semences de vie de toute nature, je le réunis.--Je
fis tout monter dans le vaisseau; mes serviteurs mâles et femelles,--le
bétail des champs, les animaux sauvages des campagnes et les
fils du peuple, je les fis tous monter.


«Schamasch (le Soleil) fit le moment déterminé, et--il l'annonça
en ces termes: «Au soir je ferai pleuvoir abondamment du ciel;--entre
dans le vaisseau et ferme ta porte.»--Le moment fixé était
arrivé,--qu'il annonçait en ces termes: «Au soir je ferai pleuvoir
abondamment du ciel.»--Quand j'arrivai au soir de ce jour,--du
jour où je devais me tenir sur mes gardes, j'eus peur;--j'entrai
dans le vaisseau et je fermai ma porte.--En
fermant le vaisseau, à Bouzour-schadi-rabi, le pilote,--je
confiai (cette) demeure avec tout ce qu'elle comportait.




 3D'après un cylindre assyrien.



Mou-scheri-ina-namari
54 s'éleva des fondements du
ciel en un nuage noir;--Raman
55 tonnait au milieu de
ce nuage,--et Nabou et Scharrou marchaient devant;--ils
marchaient dévastant la montagne et la plaine;--Nergal
56
le puissant traîna (après lui) les châtiments;--Ninib
57
s'avança en renversant devant lui;--les Archanges de
l'abîme apportèrent la destruction,--dans leurs épouvantements ils
agitèrent la terre.--L'inondation de Raman se gonfla jusqu'au ciel,--et
[la terre,] devenue sans éclat, fut changée en désert.


Note 54:
(retour)  «L'Eau du crépuscule au lever du jour,» une des personnifications de la pluie.



Note 55:
(retour)  Dieu de la foudre et des orages.



Note 56:
(retour)  Dieu de la guerre et de la destruction.



Note 57:
(retour)  L'Hercule chaldéo-assyrien.



Ils brisèrent les.... de la surface de la terre comme....;--[ils détruisirent]
les êtres vivants de la surface de la terre.--Le terrible
[déluge] sur les hommes se gonfla jusqu'au [ciel.]--Le frère ne
vit plus son frère; les hommes ne se reconnurent plus. Dans le
ciel--les dieux prirent peur de la trombe et--cherchèrent un
refuge; ils montèrent jusqu'au ciel d'Anou
58.--Les dieux étaient étendus
immobiles, serrés les uns contre les autres, comme des chiens.--Ischtar
parla comme un petit enfant,--la grande déesse prononça
son discours:--«Voici que l'humanité est retournée en limon, et--c'est
le malheur que j'ai annoncé en présence des dieux.--Tel que

j'ai annoncé le malheur en présence des dieux,--pour le mal j'ai
annoncé le.... terrible des hommes qui sont à moi.--Je suis la
mère qui a enfanté les hommes, et--comme la race des poissons
les voilà qui remplissent la mer; et--les
dieux, à cause de (ce que font)
les Archanges de l'abîme, sont pleurant
avec moi.»--Les dieux sur leurs sièges
étaient assis en larmes,--et ils
tenaient leurs lèvres fermées, [méditant]
les choses futures.


Note 58:
(retour)  Le ciel supérieur des étoiles fixes.



Six jours et autant de nuits--se
passèrent; le vent, la trombe et la
pluie diluvienne étaient dans toute leur
force.--A l'approche du septième jour,
la pluie diluvienne s'affaiblit, la trombe
terrible--qui avait assailli à la façon
d'un tremblement de terre--se calma.
La mer tendit à se dessécher, et le vent
et la trombe prirent fin.--Je regardai la mer en observant attentivement.--Et
toute l'humanité était retournée en limon;--comme
des algues les cadavres flottaient.--J'ouvris la fenêtre, et la lumière
vint frapper ma face.--Je fus saisi de tristesse, je m'assis et je
pleurai;--et mes larmes vinrent sur ma face.


Je regardai les régions qui bornaient la mer;--vers les douze
points de l'horizon, pas de continent.--Le vaisseau fut porté au-dessus
du pays de Nizir.--La montagne de Nizir arrêta le vaisseau et ne lui
permit pas de passer par-dessus.--Un jour et un second jour, la
montagne de Nizir arrêta le vaisseau et ne lui permit pas de passer
par-dessus;--le troisième et le quatrième jour, la montagne de Nizir
arrêta le vaisseau et ne lui permit pas de passer par-dessus;--le cinquième
et le sixième jour, la montagne de Nizir arrêta le vaisseau et
ne lui permit pas de passer par-dessus.--A l'approche du septième
jour,--je fis sortir et lâchai une colombe. La colombe alla, tourna et--ne
trouva pas d'endroit où se poser et elle revint.--Je fis sortir et
je lâchai une hirondelle. L'hirondelle alla, tourna et--ne trouva pas
d'endroit où se poser, et elle revint.--Je fis sortir et je lâchai un

corbeau.--Le corbeau alla et vit les charognes sur les eaux;--il mangea,
se posa, tourna et ne revint pas.


 1D'après un cylindre assyrien.



Je fis sortir alors (ce qui était dans le vaisseau) vers les quatre vents,
et j'offris un sacrifice.--J'élevai le bûcher de l'holocauste sur le pic
de la montagne;--sept par sept je disposai les vases mesurés
59,--et
en dessous j'étendis des roseaux, du bois de cèdre et de genévrier.--Les
dieux sentirent l'odeur; les dieux sentirent la bonne odeur;--et
les dieux se rassemblèrent comme des mouches au-dessus du maître
du sacrifice.--De loin, en s'approchant, la Grande Déesse--éleva
les grandes zones que Anou a faites comme leur gloire (des dieux)
60.--Ces
dieux, cristal lumineux devant moi, je ne les quitterai jamais;--en
ce jour je priai pour qu'à toujours je pusse ne jamais les quitter:--«Que
les dieux viennent à mon bûcher d'holocauste!--mais que
jamais Bel ne vienne à mon bûcher d'holocauste! car il ne s'est
pas maîtrisé et il a fait la trombe (du déluge),--et il a compté mes
hommes pour le gouffre.»


Note 59:
(retour)  Il s'agit d'un détail de prescriptions rituelles du sacrifice.



Note 60:
(retour)  Ces expressions métaphoriques paraissent bien désigner l'arc-en-ciel.








«De loin, en s'approchant, Bel--vit le vaisseau; et Bel s'arrêta;
il fut rempli de colère contre les dieux et les Archanges célestes.--Personne
ne doit sortir vivant! aucun homme ne sera préservé de
l'abîme!»--Ninib ouvrit sa bouche et parla; il dit
au guerrier Bel:--«Quel autre que Êa en aurait
formé la résolution?--car Êa possède «la science
et [il prévoit] tout.»--Êa ouvrit sa bouche et parla;
il dit au guerrier Bel:--«O toi, héraut des dieux,
guerrier,--comme tu «ne t'es pas maîtrisé, tu
as fait la trombe (du déluge).--Laisse le «pécheur
porter le poids de son péché, le blasphémateur le
poids de «son blasphème.--Complais-toi dans
ce bon plaisir et jamais il ne «sera enfreint; la
foi jamais [n'en sera violée.]--Au lieu que tu fasses
«un (nouveau) déluge, que les lions surviennent
et qu'ils réduisent «le nombre des hommes;--au
lieu que tu fasses un (nouveau) déluge, que les hyènes surviennent
et qu'elles réduisent le nombre des hommes;--au lieu que tu
fasses, un (nouveau) déluge, qu'il y ait famine et que la terre soit

[dévastée;]--au lieu que tu fasses un (nouveau) déluge, que Dibbarra
(le dieu des épidémies) survienne et que les hommes soient
[moissonnés]
61.--Je n'ai pas révélé la décision des grands dieux;--c'est
'Hasisadra qui a interprété un songe et compris ce que les
dieux avaient décidé.»

 3D'après un cylindre babylonien.







Note 61:
(retour)  Pour les Chaldéo-Babyloniens, comme pour les Hébreux, les famines et les épidémies
étaient des visitations de la colère divine provoquées par les péchés des hommes. On racontait
des légendes étendues sur certains de ces fléaux qui avaient désolé le monde d'une manière
particulièrement terrible dans les temps antiques, mais depuis le déluge, conformément à
l'arrêt de Êa, consenti par Bel, d'après lequel ce châtiment seul devait être désormais employé,
au lieu d'un cataclysme, pour amener l'humanité à résipiscence.



«Alors quand sa résolution fut arrêtée, Bel entra dans le vaisseau,--il
prit ma main et me fit lever.--Il fit lever aussi ma femme et
la fit se placer à mon côté.--Il tourna autour de nous et s'arrêta fixe;
il s'approcha de notre groupe.--«Jusqu'à présent 'Hasisadra a fait
partie de l'humanité périssable;--mais voici que 'Hasisadra et sa
femme vont être enlevés pour vivre comme les dieux,--et 'Hasisadra
résidera au loin, à l'embouchure des fleuves.»--Ils m'emportèrent
et m'établirent dans un lieu reculé, à l'embouchure des fleuves.»


Ce récit suit très exactement la même marche que celui de la Genèse,
et d'un côté à l'autre les analogies sont frappantes. Pourtant il faut
aussi noter des divergences d'une certaine valeur, qui prouvent que
les deux traditions ont bifurqué dès une époque fort antique, et que
celle dont nous avons l'expression dans la Bible n'est pas seulement une
édition de celle du sacerdoce chaldéen, expurgée au point de vue d'un
sévère monothéisme.


Le récit biblique porte l'empreinte d'un peuple qui vit au milieu des
terres et ignore les choses de la navigation. Dans la Genèse le nom
de l'arche, tebah, signifie «coffre» et non «vaisseau;» il n'y est pas
question de la mise à l'eau de l'arche; aucune mention ni de la mer,
ni de la navigation; point de pilote. Au contraire, dans l'épopée d'Ourouk,
tout indique qu'elle a été composée chez un peuple maritime;
chaque circonstance porte le reflet des moeurs et des coutumes des
riverains du Golfe Persique. 'Hasisadra monte sur un navire formellement
désigné par le mot propre; ce navire est mis à l'eau et éprouvé
par une navigation d'essai; toutes ses fentes sont calfatées avec du
bitume; il est confié à un pilote.


La narration chaldéo-babylonienne représente 'Hasisadra comme
un roi qui monte dans le vaisseau entouré de tout un peuple de serviteurs

et de compagnons; dans la Bible il n'y a que la famille de Noa'h qui
soit sauvée
62; la nouvelle humanité n'a pas d'autre souche que les
trois fils du patriarche. Pas de trace dans le poème chaldéen de la
distinction des animaux purs et impurs, et du nombre de sept couples
pour chaque espèce des premiers, bien qu'en Babylonie le nombre sept
eût un caractère tout à fait sacramentel.


Note 62:
(retour)  Dans le Qorân, qui a manifestement emprunté son récit du déluge à des sources populaires,
Nou'h obtient d'Allah de faire entrer dans son vaisseau avec lui, non seulement sa
famille, mais les rares hommes qui ont cru à ses prédications. Les interprètes orthodoxes
musulmans disent qu'outre Nou'h, sa femme, ses trois fils et leurs femmes, il y avait en outre
dans le vaisseau 72 personnes, serviteurs et amis, en tout 80.



L'auteur du traité Sur la Déesse Syrienne, indûment attribué à
Lucien, nous fait connaître la tradition diluvienne des Araméens, issue
directement de celle de la Chaldée, telle qu'on la racontait dans le
fameux sanctuaire d'Hiérapolis ou Bambyce.


«La plupart des gens, dit-il, racontent que le fondateur du temple
fut Deucalion-Sisythès, ce Deucalion sous lequel eut lieu la grande
inondation. J'ai aussi entendu le récit que les Grecs font de leur
côté sur Deucalion; le mythe est ainsi conçu: La race actuelle des
hommes n'est pas la première; car il y en a eu une auparavant, dont
tous les hommes ont péri. Nous sommes d'une deuxième race, qui
descend de Deucalion et s'est multipliée avec la suite des temps.
Quant aux premiers hommes, on dit qu'ils étaient pleins d'orgueil et
d'insolence et qu'ils commettaient beaucoup de crimes, ne gardant
pas leurs serments, n'exerçant pas les lois de l'hospitalité, n'épargnant
pas les suppliants; aussi furent-ils châtiés par un immense
désastre. Subitement d'énormes masses d'eau jaillirent de la terre et
des pluies d'une abondance extraordinaire se mirent à tomber, les
fleuves sortirent de leur lit et la mer franchit ses rivages; tout fut
couvert d'eau, et tous les hommes périrent. Deucalion seul fut conservé
vivant, pour donner naissance à une nouvelle race, à cause de
sa vertu et de sa piété. Voici comment il se sauva. Il se mit avec
ses enfants et ses femmes dans un grand coffre, qu'il avait, et où
vinrent se réfugier auprès de lui des porcs, des chevaux, des lions,
des serpents et de tous les animaux terrestres. Il les reçut tous avec
lui, et tout le temps qu'ils furent dans le coffre Zeus inspira à ces
animaux une amitié réciproque, qui les empêcha de s'entredévorer.
De cette façon, enfermés dans un seul coffre, ils flottèrent tant que

les eaux furent dans leur force. Tel est le récit des Grecs sur Deucalion.


«Mais à ceci qu'ils racontent également, les gens d'Hiérapolis
ajoutent une narration merveilleuse: que dans leur pays s'ouvrit
un vaste gouffre, où toute l'eau du déluge s'engloutit. Alors Deucalion
éleva un hôtel et consacra un temple à Héra (Athar-'athè=Alargatis)
près du gouffre même. J'ai vu ce gouffre, qui est très-étroit
et situé sous le temple. S'il était plus grand autrefois et s'est
maintenant rétréci, je ne sais; mais je l'ai vu, il est tout petit. En
souvenir de l'événement que l'on raconte, voici le rite que l'on accomplit.
Deux fois par an l'on amène de l'eau de la mer au temple. Ce
ne sont pas les prêtres seuls qui en font venir, mais de nombreux
pèlerins viennent de toute la Syrie, de l'Arabie et même d'au-delà
de l'Euphrate, apportant de l'eau. On la verse dans le temple, et elle
descend dans le gouffre, qui malgré son étroitesse en engloutit ainsi
une quantité très-considérable. On dit que cela se fait en vertu d'une
loi religieuse instituée par Deucalion, pour conserver le souvenir de
la catastrophe et du bienfait qu'il reçut des dieux. Tel est l'antique
tradition du temple.»


L'Inde nous offre à son tour un récit du déluge, dont la parenté
avec celui de la Bible et celui des Chaldéens est grande. La forme
la plus ancienne et la plus simple s'en trouve dans le Çatapata Brâhmana,
dont nous avons essayé plus haut d'indiquer la date approximative.
Ce morceau a été traduit pour la première fois par M. Max
Müller.


«Un matin, l'on apporta à Manou
63 de l'eau pour se laver; et,
quand il se fut lavé, un poisson lui resta dans les mains. Et il lui
adressa ces mots: «Protège-moi et je te sauverai.»--«De quoi
me sauveras-tu?»--«Un déluge emportera toutes les créatures;
c'est là ce dont je te sauverai.»--«Comment te protégerai-je?»
Le poisson répondit: «Tant que nous sommes petits, nous restons
en grand péril; car le poisson avale le poisson. Garde-moi d'abord
dans un vase. Quand je serai trop gros, creuse un bassin pour
m'y mettre. Quand j'aurai grandi encore, porte-moi dans l'Océan.
Alors je serai préservé de la destruction.» Bientôt il devint un
gros poisson. Il dit à Manou: «Dans l'année même où j'aurai atteint

ma pleine croissance, le déluge surviendra. Construis alors un
vaisseau et adore-moi. Quand les eaux s'élèveront, entre dans ce
vaisseau et je te sauverai.»


Note 63:
(retour)  Manou Vaivasvata, le type et l'ancêtre de l'humanité dans les légendes indiennes.



«Après l'avoir ainsi gardé, Manou porta le poisson dans l'Océan.
Dans l'année qu'il avait indiquée, Manou construisit un vaisseau et
adora le poisson. Et quand le déluge fut arrivé, il entra dans le
vaisseau. Alors le poisson vint à lui en nageant, et Manou attacha
le câble du vaisseau à la corne du poisson, et, par ce moyen, celui-ci
le fit passer par-dessus la montagne du Nord. Le poisson dit:
«Je t'ai sauvé; attache le vaisseau à un arbre, pour que l'eau ne
l'entraîne pas pendant que tu es sur la montagne; à mesure que
les eaux baisseront, tu descendras.» Manou descendit avec les
eaux, et c'est ce qu'on appelle la descente de Manou sur la montagne
du Nord. Le déluge avait emporté toutes les créatures, et Manou resta
seul.»


Vient ensuite par ordre de date et de complication du récit, qui
va toujours en se surchargeant de traits fantastiques et parasites, la
version de l'énorme épopée du Mahâbhârata. Celle du poème intitulé
Bhâgavata-Pourâna est encore plus récente et plus fabuleuse. Enfin
la même tradition fait le sujet d'un poème entier, de date fort basse,
le Matsya-Pourâna, dont le grand indianiste anglais Wilson a donné
l'analyse.


Dans la préface du troisième volume de son édition du Bhâgavata-Pourâna;
notre illustre Eugène Burnouf a comparé avec soin les trois
récits connus quand il écrivait (celui du Çatapatha-Brâhmana a été
découvert depuis) pour éclairer la question de l'origine de la tradition
indienne du déluge. Il y montre, par une discussion qui mérite de
rester un modèle d'érudition, de finesse et de critique, que cette
tradition fait totalement défaut dans les hymnes des Vêdas, où on
ne trouve que des allusions lointaines à la donnée du déluge, et des
allusions qui paraissent se rapporter à une forme de légende assez
différente, et aussi que cette tradition a été primitivement étrangère
au système, essentiellement indien, des manvantaras ou destructions
périodiques du monde. Il en conclut qu'elle doit avoir été importée
dans l'Inde postérieurement à l'adoption de ce dernier système, fort
ancien cependant, puisqu'il est commun au brahmanisme et au bouddhisme.
Il incline dès lors à y voir une importation sémitique, opérée
dans les temps déjà historiques, non pas de la Genèse, dont il est

difficile d'admettre l'action dans l'Inde à une époque aussi ancienne,
mais plus probablement de la tradition babylonienne.


La découverte d'une rédaction originale de celle-ci confirme l'opinion
du grand sanscritiste dont le nom restera l'une des plus hautes
gloires scientifiques de notre pays. Le trait dominant du récit indien,
celui qui y tient une place essentielle et en fait le caractère distinctif,
est le rôle attribué à un dieu qui revêt la forme d'un poisson pour
avertir Manou, guider son navire et le sauver du déluge. La nature
de la métamorphose est le seul point fondamental et primitif, car les
diverses versions varient sur la personne du dieu qui prend cette
forme: le Brâhmana ne précise rien; le Mahâbhârata en fait Brâhma,
et pour les rédacteurs des Pourânas c'est Vischnou. Ceci est d'autant
plus remarquable que la métamorphose en poisson, matsyavatara,
demeure isolée dans la mythologie indienne,
étrangère à sa symbolique habituelle, et n'y
donne naissance à aucun développement ultérieur;
on ne trouve pas dans l'Inde d'autre trace
du culte des poissons, qui avait pris tant d'importance
et d'étendue chez d'autres peuples de
l'antiquité. Burnouf y voyait avec raison une
des marques d'importation de l'extérieur et le
principal indice d'origine babylonienne, car les
témoignages classiques, confirmés depuis par
les monuments indigènes, faisaient entrevoir
dans la religion de Babylone un rôle plus
capital que partout ailleurs, attribué à la conception
des dieux ichthyomorphes ou en forme de poissons. Le rôle
que la légende conservée dans l'Inde fait tenir par le poisson divin auprès
de Manou, est, en effet, rempli près de 'Hasisadra, dans la narration
de l'épopée d'Ourouk, et dans celle de Bérose, par le dieu Êa, qualifié
aussi de Schalman, «le sauveur.» Or, ce dieu, dont on connaît maintenant
avec certitude le type de représentation sur les monuments assyriens
et babyloniens, y est le dieu ichtyomorphe par essence; presque
constamment son image consacrée combine les formes du poisson et
celle de l'homme.




 1D'après une peinture indienne moderne.



Quand on trouve chez deux peuples différant entre eux une même

légende, avec une circonstance aussi spéciale, et qui ne ressort pas
nécessairement et naturellement de la donnée fondamentale du récit;
quand, de plus, cette circonstance tient étroitement à l'ensemble des
conceptions religieuses d'un des deux peuples, et chez l'autre reste
isolée, en dehors des habitudes de sa symbolique, une règle absolue
de critique impose de conclure que la légende a été transmise de
l'un à l'autre avec une rédaction déjà fixée,
et constitue une importation étrangère
qui s'est superposée, sans s'y confondre,
aux traditions vraiment nationales, et pour
ainsi dire générales, du peuple qui l'a
reçue sans l'avoir créée.






Il est encore à remarquer que dans les
Pourânas ce n'est plus Manou Vâivasvata
que le poisson divin sauve du déluge; c'est
un personnage différent, roi des Dâsas,
c'est-à-dire des pêcheurs, Satyavrata,
«l'homme qui aime la justice et la vérité,»
ressemblant d'une manière frappante au
'Hasisadra de la tradition chaldéenne. Et
la version pourânique de la légende du
déluge n'est pas à dédaigner, malgré la
date récente de sa rédaction, malgré les
détails fantastiques et souvent presque enfantins
dont elle surcharge le récit. Par
certains côtés, elle est moins aryanisée
que la version du Brâhmana et que celle
du Mahâbhârata; elle offre surtout quelques
circonstances omises dans les rédactions
antérieures et qui pourtant doivent appartenir au fonds primitifs,
puisqu'elles se retrouvent dans la légende babylonienne, circonstances
qui sans doute s'étaient conservées dans la tradition orale,
populaire et non brahmanique, dont les Pourânas se montrent si
profondément pénétrés. C'est ce qu'a remarqué déjà Pictet; qui insiste
avec raison sur le trait suivant de la rédaction du

Bhâgavata-Pourâna: «Dans sept jours, dit Yischnou à Satyavatra, les trois
mondes seront submergés par l'océan de la destruction.» Il n'y
a rien de semblable dans le Brâhmana ni dans le Mahàbhârata;
mais nous voyons dans la Genèse
64 que l'Éternel dit à Noa'h: «Dans
sept jours je ferai pleuvoir sur toute la terre;» et un peu plus loin
nous y voyons encore: «Au bout de sept jours, les eaux du déluge
furent sur toute la terre
65.» Il ne faut pas accorder moins d'attention
à ce que dit le Bhâgavata-Pourâna des recommandations faites
à Satyavrata par le dieu incarné en poisson, pour qu'il dépose les
écritures sacrées en un lieu sûr, afin de le mettre à l'abri du Hayagrîva,
cheval marin qui réside dans les abîmes, et de la lutte du
dieu contre cet Hayagrîva qui a dérobé les Vêdas et produit ainsi le
cataclysme en troublant l'ordre du monde. C'est encore une circonstance
qui manque aux rédactions plus anciennes, même au Mahâbhârata;
mais elle est capitale et ne peut être considérée comme un
produit spontané du sol de l'Inde, car il est difficile d'y méconnaître,
sous un vêtement indien, le pendant exact de la tradition de l'enfouissement
des écritures sacrées à Sippara par 'Hasisadra, telle qu'elle
apparaît dans la version des fragments de Bérose.


 1D'après un bas-relief assyrien du palais de Nimroud (l'ancienne Kala'h), conservé au
Musée Britannique.



Note 64:
(retour)  VII, 4.



Note 65:
(retour)  Genes., VII, 10.



C'est donc la forme chaldéenne de la tradition du déluge que les
Indiens ont adoptée, à la suite d'une communication que les rapports
de commerce entre les deux contrées rendent historiquement toute
naturelle, et qu'ils ont ensuite développée avec l'exubérance propre
à leur imagination. Mais ils ont dû adopter d'autant plus facilement
ce récit de la Chaldée qu'il s'accordait avec une tradition que, sous
une forme un peu différente, leurs ancêtres avaient apportées du
berceau primitif de la race aryenne. Que le souvenir du déluge ait
fait partie du fond premier des légendes de cette grande race sur
les origines du monde, c'est, en effet, ce dont il n'est pas possible
de douter. Car si les Indiens ont accepté la forme du récit de la
Chaldée, si voisine de celle du récit de la Genèse, tous les autres
rameaux de la race aryenne se montrent à nous en possession de
versions pleinement originales de l'histoire du cataclysme, que l'on ne
saurait tenir pour empruntées à Babylone ou aux Hébreux.


Chez les Iraniens, nous rencontrons dans les livres sacrés qui

constituent le fondement de la doctrine du zoroastrisme et remontent à
une très-haute antiquité; une tradition dans laquelle il faut reconnaître
bien certainement une variante de celle du déluge, mais qui
prend un caractère bien spécial et s'écarte par certains traits essentiels
de celles que nous avons jusqu'ici examinées. On y raconte
comment Yima, qui dans sa conception originaire et primitive était
le père de l'humanité, fut averti, par Ahouramazda, le dieu bon, de
ce que la terre allait être dévastée par une inondation destructrice.
Le dieu lui ordonna de construire un refuge, un jardin de forme
carrée, vara, défendu par une enceinte, et d'y faire entrer les germes
des hommes, des animaux et des plantes pour les préserver de l'anéantissement.
En effet, quand l'inondation survint, le jardin de Yima
fut seul épargné, avec tout ce qu'il contenait; et l'annonce du salut
y fut apportée par l'oiseau Karschipta, envoyé d'Ahouramazda.


Les Grecs avaient deux légendes principales et différentes sur le
cataclysme qui détruisit l'humanité primitive. La première se rattachait
au nom d'Ogygès, le plus ancien roi de Béotie ou de l'Attique,
personnage tout a fait mythique et qui se perd dans la nuit des âges;
son nom paraît dérivé de celui qui désignait primitivement le déluge
dans les idiomes aryens, en sanscrit âugha. On racontait que, de son
temps, tout le pays fut envahi par le déluge dont les eaux s'élevèrent
jusqu'au ciel, et auquel il échappa dans un vaisseau avec quelques
compagnons.


La seconde tradition est la légende thessalienne de Deucalion. Zeus
ayant résolu de détruire les hommes de l'âge de bronze, dont les
crimes avaient excité sa colère, Deucalion, sur le conseil de Prométhée,
son père, construit un coffre dans lequel il se réfugie avec sa
femme Pyrrha. Le déluge arrive; le coffre flotte au gré des flots
pendant neuf jours et neuf nuits, et est enfin déposé par les eaux
au sommet du Parnasse. Deucalion et Pyrrha en sortent, offrent un
sacrifice et repeuplent le monde, suivant l'ordre de Zeus, en jetant
derrière eux «les os de la terre,» c'est-à-dire des pierres, qui se
changent en hommes. Ce déluge de Deucalion est, dans la tradition
grecque, celui qui a le plus le caractère de déluge universel. Beaucoup
d'auteurs disent qu'il s'étendit à toute la terre et que l'humanité
entière y périt. À Athènes, on célébrait en mémoire de cet événement,
et pour apaiser les mânes des morts du cataclysme, une cérémonie
appelé Hydrophoria, laquelle avait une analogie si étroite avec celle

qui était en usage à Hiérapolis de Syrie, qu'il est difficile de ne pas
voir ici une importation syro-phénicienne et le résultat d'une assimilation
établie dès une haute antiquité entre le déluge de Deucalion
et le déluge de 'Hasisadra, comme l'établit aussi l'auteur du traité
Sur la Déesse syrienne
66. Auprès du temple de Zeus Olympien, l'on
montrait une fissure dans le sol, longue d'une coudée seulement,
par laquelle on disait que les eaux du déluge avaient été englouties
dans la terre. Là, chaque année, dans le troisième jour de la fête
des Antesthéries, jour de deuil, consacré aux morts, c'est-à-dire le
13 du mois d'anthestérion, vers le commencement de mars, on venait
verser dans le gouffre de l'eau, comme à Bambyce, et de la farine
mêlée de miel, ainsi qu'on faisait dans la fosse que l'on creusait à
l'occident du tombeau, dans les sacrifices funèbres des Athéniens.


Note 66:
(retour)  C'est encore en vertu de cette assimilation que Plutarque parle de la colombe envoyée
par Deucalion pour voir si le déluge avait cessé, circonstance que ne mentionne aucun
mythographe grec.






 2Peinture d'un léctyhos décoré au trait rouge sur fond blanc, découvert à Athènes et
conservé au Musée Britannique.



D'autres, au contraire, limitaient l'étendue du déluge de Deucalion
à la Grèce. Ils disaient même que cette catastrophe n'avait détruit
que la majeure partie de la population de la contrée, mais que

beaucoup d'hommes avaient pu se sauver sur les plus hautes montagnes.
Ainsi la légende de Delphes racontait que les habitants de cette ville,
suivant les loups dans leur fuite, s'étaient réfugiés dans une grotte
au sommet du Parnasse, où ils avaient bâti la ville de Lycorée. Cette
idée qu'il y avait eu simultanément des sauvetages sur un certain
nombre de points, fut inspirée nécessairement aux mythographes postérieurs
par le désir de concilier entre elles les légendes locales de
bon nombre d'endroits de la Grèce, qui nommaient comme le héros
sauvé du déluge un autre que Deucalion. Tel était à Mégare l'éponyme
de la ville, Mégaros, fils de Zeus et d'une des Nymphes Sithnides, qui,
averti de l'imminence du déluge par les cris des grues, avait cherché
un refuge sur le Mont Géranien. Tels étaient le Thessalien Cérambos,
qui avait pu, disait-on, échapper au déluge en s'élevant dans les airs au
moyen d'ailes que les Nymphes lui avaient données, ou bien Perirrhoos,
fils d'Aiolos, que Zeus Naïos avait préservé du cataclysme à Dodone.
Pour les gens de l'île de Cos, le héros sauvé du déluge était Mérops,
fils d'Hyas, qui avait rassemblé sous sa loi dans leur île les débris
de l'humanité, préservés avec lui. Les traditions de Rhodes faisaient
échapper au cataclysme les seuls Telchines, celles de la Crète Jasion.
A Samothrace, ce rôle de héros sauvé du déluge était attribué à Saon, que
l'on disait fils de Zeus ou d'Hermès. Dardanos, que l'on fait arriver
à Samothrace immédiatement après ces événements, vient de l'Arcadie,
d'où il a été chassé par le déluge.


Dans tous ces récits diluviens de la Grèce, on ne saurait douter
qu'à l'antique tradition du cataclysme qui avait fait périr l'humanité,
tradition commune à tous les peuples aryens, se mêlent le souvenir
plus ou moins précis de catastrophes locales, produites par des débordements
extraordinaires des lacs ou des rivières, par la rupture des
digues naturelles de certains lacs, par des affaissements de portions
de rivages de la mer, par des ras de marée à la suite de tremblements
de terre ou de soulèvements partiels du fond de la mer. Les Grecs
racontaient que dans les âges primitifs leur pays avait été le théâtre
de plusieurs de ces catastrophes; Istros en comptait quatre principales,
dont une avait ouvert les détroits du Bosphore et de l'Hellespont,
précipitant les eaux du Pont-Euxin dans la Mer Égée et submergeant
les îles et les côtes voisines. C'est là manifestement le déluge de Samothrace,
où les habitants qui parvinrent à se sauver ne le firent qu'en
gagnant le plus haut sommet de la montagne qui s'y élève, puis, en

reconnaissance de leur préservation, consacrèrent l'île toute entière,
en entourant ses rivages d'une ceinture d'autels dédiés aux dieux. De
même, la tradition du déluge d'Ogygès paraît bien se rapporter au
souvenir d'une crue extraordinaire du lac Copaïs, inondant toute la
grande vallée béotienne, souvenir que la légende a ensuite amplifiée,
comme elle fait toujours, et qu'elle a surtout grossi par ce qu'elle a
appliqué à ce désastre local les traits qui couraient dans les dires
populaires sur le déluge primitif, qui s'était produit avant la dispersion
et la séparation des ancêtres des deux races, sémitique et aryenne.
Il est probable aussi que quelque événement survenu dans la Thessalie
ou plutôt dans la région du Parnasse, a déterminé la localisation de
la légende de Deucalion. Cependant celle-ci, comme nous l'avons déjà
remarqué, garde toujours un caractère plus général que les autres,
soit qu'on étende le déluge à toute la terre, soit qu'on ne parle que de la
totalité de la Grèce.


Quoiqu'il en soit, on concilia les différents récits en admettant
trois déluges successifs, celui d'Ogygès, celui de Deucalion et celui de
Dardanos. L'opinion générale faisait du déluge d'Ogygès le plus ancien
de tous, et les chronographes le placèrent 600 ans ou 250 environ
avant celui de Deucalion. Mais cette chronologie était loin d'être
universellement admise, et les habitants de Samothrace soutenaient
que leur déluge avait précédé tous les autres. Les chronographes
chrétiens du iiie et du ive siècle, comme Jules l'Africain et Eusèbe,
adoptèrent les dates des chronographes hellènes pour les déluges
d'Ogygès et de Deucalion, et les inscrivirent dans leurs tableaux comme
des événements différents du déluge mosaïque, antérieur pour eux de
mille ans à celui d'Ogygès.


En Phrygie, la tradition diluvienne était nationale comme en Grèce.
La ville d'Apamée en tirait son surnom de Kibôtos ou «arche,» prétendant
être le lieu où l'arche s'était arrêtée. Iconion, de son côté, avait la
même prétention. C'est ainsi que les gens du pays de Milyas, en
Arménie, montraient sur le sommet de la montagne appelée Baris
les débris de l'arche, que l'on faisait aussi voir aux pèlerins sur l'Ararat,
dans les premiers siècles du christianisme, comme Bérose raconte que
sur les monts Gordyéens on visitait de son temps les restes du vaisseau
de 'Hasisadra.


Dans le iie et le iiie siècle de l'ère chrétienne, par suite de l'infiltration
syncrétique de traditions juives et chrétiennes, qui pénétrait jusque

dans les esprit encore attachés au paganisme, les autorités sacerdotales
d'Apamée de Phrygie firent frapper des monnaies qui ont pour type
l'arche ouverte, dans laquelle sont le patriarche sauvé du déluge et sa
femme, recevant la colombe qui apporte le rameau d'olivier, puis, à
côté, les deux mêmes personnages sortis du coffre pour reprendre
possession de la terre. Sur l'arche est écrit le nom [Grec: NOÉ], c'est-à-dire
la forme même que revêt l'appellation de Noa'h
dans la version grecque de la Bible, dite des
Septante. Ainsi, à cette époque, le sacerdoce
païen de la cité phrygienne avait adopté le récit
biblique avec ses noms mêmes, et l'avait greffé
sur l'ancienne tradition indigène. Il racontait
aussi qu'un peu avant le déluge avait régné un
saint homme, nommé Annacos, qui l'avait prédit
et avait occupé le trône plus de 300 ans,
reproduction manifeste du 'Hanoch de la Bible, avec ses 365 ans de vie
dans les voies du Seigneur.




 1Le droit de cette monnaie porte l'effigie de Septime Sévère, empereur sous lequel elle a
été frappée. Les inscriptions de la face ici gravée consistent d'abord, à l'exergue, dans le
nom des Apaméens pour qui elle était émise, puis, autour du type, dans la date, exprimée
sous cette forme: Artémas étant chargé de présider aux jeux pour la troisième fois.



Pour le rameau des peuples celtiques, nous trouvons dans les poésies
bardiques des Cymris du pays de Galles, une tradition du déluge qui,
malgré la date récente de sa rédaction, résumée sous la forme concise
de ce que l'on appelle les Triades, mérite à son tour d'attirer l'attention.
Comme toujours, la légende est localisée dans le pays même,
et le déluge est compté au nombre des trois catastrophes terribles
de l'île de Prydain ou de Bretagne, les deux autres consistant en une
dévastation par le feu et une sécheresse désastreuse. «Le premier de
ces événements, est-il dit, fut l'éruption du Llyn-llion ou «lac des
flots,» et la venue, sur toute la surface du pays, d'une inondation,
par laquelle tous les hommes furent noyés, à l'exception de Dwyfan
et Dwyfach, qui se sauvèrent dans un vaisseau sans agrès; et
c'est par eux que l'île de Prydain fut repeuplée.» «Bien que les
Triades, sous leur forme actuelle, ne datent guère que du xiiie ou
xive siècle, remarque ici Pictet
67, quelques-unes se rattachent sûrement
à de très anciennes traditions, et, dans celle-ci, rien n'indique un

emprunt fait à la Genèse. Il n'en est peut-être pas de même d'une
autre Triade, où il est parlé du vaisseau Nefydd-Naf-Neifion, qui
portait un couple de toutes les créatures vivantes quand le lac Llyn-Ilion
fit éruption, et qui ressemble un peu trop à l'arche de Noé. Le
nom même du patriarche peut avoir suggéré cette triple épithète d'un
sens obscur, mais formée évidemment sur le principe de l'allitération
cymrique. Dans la même Triade figure l'histoire fort énigmatique des
boeufs à cornes de Hu le puissant, qui ont tiré du Llyn-Ilion l'Avanc
(castor ou crocodile?), pour que le lac ne fit plus éruption. La solution
de ces énigmes ne peut s'espérer que si l'on parvient à débrouiller
le chaos des monuments bardiques du moyen âge gallois; mais
on ne saurait douter, en attendant, que les Cymris n'aient possédé une
tradition indigène du déluge.»


Note 67:
(retour)  Les origines indo-européennes, t. II, p. 619.



Les Lithuaniens sont, parmi les peuples de l'Europe, celui qui a
le dernier embrassé le christianisme et en même temps celui dont la
langue est restée le plus près de l'origine aryaque. Ils possèdent une
légende du déluge dont le fond paraît ancien, bien qu'elle ait pris le
caractère naïf d'un conte populaire, et que certains détails puissent
avoir été empruntés à la Genèse lors des premières prédications des
missionnaires du christianisme. Suivant cette légende, le dieu Pramzimas,
voyant la terre pleine de désordres, envoie deux géants Wandou
et Wêjas, l'eau et le vent, pour la ravager. Ceux-ci bouleversent tout
dans leur fureur, et quelques hommes seulement se sauvent sur une
montagne. Alors, pris de compassion, Pramzimas, qui était en train de
manger des noix célestes, en laisse tomber près de la montagne une
coquille, dans laquelle les hommes se réfugient et que les géants
respectent. Échappés au désastre, ils se dispersent ensuite, et un seul
couple, très âgé, reste dans le pays, se désolant de ne pas avoir d'enfants.
Pramzimas, pour les consoler, leur envoie son arc-en-ciel et leur
prescrit de «sauter sur les os de la terre,» ce qui rappelle singulièrement
l'oracle que reçoit Deucalion. Les deux vieux époux font neuf
sauts, et il en résulte neuf couples qui deviennent les aïeux des neuf
tribus lithuaniennes.


Tandis que la tradition du déluge tient une si grande place dans les
souvenirs légendaires de tous les rameaux de la race aryenne, les
monuments et les textes originaux de l'Égypte, au milieu de leurs
spéculations cosmogoniques, n'ont pas offert une seule allusion, même
lointaine, à un souvenir de ce cataclysme. Quand les Grecs racontaient

aux prêtres de l'Égypte le déluge de Deucalion, ceux-ci leur répondaient
que la vallée du Nil en avait été préservée, aussi bien que de la
conflagration produite par Phaéthon; ils ajoutaient même que les
Hellènes étaient des enfants d'attacher tant d'importance à cet événement,
car il y avait eu bien d'autres catastrophes locales analogues.


Cependant les Égyptiens admettaient une destruction des hommes
primitifs par les dieux, à cause de leur rébellion et de leurs péchés.
Cet événement était raconté dans un chapitre des livres sacrés de
Tahout, des fameux Livres Hermétiques du sacerdoce égyptien, lequel
a été gravé sur les parois d'une des salles les plus reculées de l'hypogée
funéraire du roi Séti Ier, à Thèbes. Le texte en a été publié et traduit par
M. Édouard Naville, de Genève.


La scène se passe à la fin du règne du dieu Râ, le premier règne
terrestre suivant le système des prêtres de Thèbes, second suivant le
système des prêtres de Memphis, suivis par Manéthon, qui plaçaient à
l'origine des choses le règne de Phia'h, avant celui de Râ. Irrité de
l'impiété et des crimes des hommes qu'il a produits, le dieu rassemble
les autres dieux pour tenir conseil avec eux, dans le plus grand
secret, «afin que les hommes ne le voient point et que leur coeur ne
s'effraie point.»


«Dit par Râ à Noun
68: «Toi, l'aîné des dieux, de qui je suis né, et
vous, dieux antiques, voici les hommes qui sont nés de moi-même;
ils prononcent des paroles contre moi; dites-moi ce que vous ferez à
ce propos; voici, j'ai attendu et je ne les ai point tués avant d'avoir
entendu vos paroles.»


Note 68:
(retour)  Personnification de l'Abîme primordial.



«Dit par la majesté de Noun: «Mon fils Râ, dieu plus grand que
celui qui l'a fait et qui l'a créé, je demeure en grande crainte devant
toi; que toi-même délibères en toi-même.»


«Dit par la majesté de Râ: «Voici, ils s'enfuient dans le pays, et
leurs coeurs sont effrayés...»


«Dit par les dieux: «Que ta face le permette, et qu'on frappe ces
hommes qui trament des choses mauvaises, tes ennemis, et que
personne [ne subsiste parmi eux.]»


Une déesse, dont malheureusement le nom a disparu, mais qui paraît
être Tefnout, identifiée à Hat'hor et à Sekhet, est alors envoyée pour

accomplir la sentence de destruction. «Cette déesse partit, et elle tua les
hommes sur la terre.--Dit par la majesté de ce dieu: «Viens en paix,
Hat'hor, tu as fait [ce qui t'était ordonné.]»--Dit par cette déesse: «Tu
es vivant, car j'ai été plus forte que les hommes, «et
mon coeur est content.»--Dit par la majesté de Râ:
«Je suis vivant, car je dominerai sur eux [et j'achèverai]
leur ruine.»--Et voici que Sekhet,
pendant plusieurs nuits, foula aux pieds leur sang
jusqu'à la ville de Hâ-khnen-sou (Héracléopolis).»






Mais le massacre achevé, la colère de Râ s'appaise;
il commence à se repentir de ce qu'il a
fait. Un grand sacrifice expiatoire achève de le
calmer. On recueille des fruits dans toute l'Égypte,
on les broie et on les mêle au sang des hommes,
dont on remplit 7000 cruches, que l'on présente
devant le dieu.







«Voici que la majesté de Râ, le roi de la
Haute et de la Basse-Égypte, vint avec les dieux en trois jours de
navigation, pour voir ces vases de boisson, après qu'il eut ordonné
à la déesse de tuer les hommes.--Dit par la
majesté de Râ: «C'est bien, cela; je vais protéger
les hommes à cause de cela.» Dit par Râ:
«J'élève ma main à ce sujet, pour jurer que je ne
tuerai plus les hommes.»


«La majesté de Râ, le roi de la Haute et
Basse-Égypte, ordonna au milieu de la nuit de
verser le liquide des vases, et les champs furent
complètement remplis d'eau, par la volonté de
ce dieu. La déesse arriva au matin et trouva les
champs pleins d'eau; son visage en fut joyeux,
et elle but en abondance et elle s'en alla rassasiée.
Elle n'aperçut plus d'hommes.




«Dit par la majesté de Râ à cette déesse:
«Viens en paix, gracieuse déesse.»--Et il fit naître les jeunes
prêtresses d'Amou (le nome Libyque).--Dit par la majesté de Râ à
la déesse: «On lui fera des libations à chacune des fêtes de la nouvelle

année, sous l'intendance de mes prêtresses.»--De là vient que
des libations sont faites sous l'intendance des prêtresses de Hat'hor
par tous les hommes depuis les jours anciens.»




Cependant quelques hommes ont échappé à la destruction qui avait
été ordonnée par Râ; ils renouvellent la population de la surface terrestre.
Pour le dieu solaire qui règne sur le monde, il se sent vieux,
malade, fatigué; il en a assez de vivre au milieu des hommes, qu'il
regrette de ne pas avoir complètement anéantis, mais qu'il a juré
d'épargner désormais.


 1D'après un bas-relief égyptien de l'époque pharaonique.



 2D'après un bas-relief égyptien.



«Dit par la majesté de Râ: «Il y a une douleur cuisante qui me
tourmente; qu'est-ce donc qui me fait mal?» Dit par la majesté de Râ:
«Je suis vivant, mais mon coeur est lassé d'être avec eux (les hommes),
et je ne les ai nullement détruits. Ce n'est pas là une destruction que
j'aie faite moi-même.»


«Dit par les dieux qui l'accompagnent: «Arrière avec ta lassitude,
tu as obtenu tout ce que tu désirais.»


Le dieu Râ se décide pourtant à accepter le secours des hommes
de la nouvelle humanité, qui s'offrent à lui pour combattre ses ennemis
et livrent une grande bataille, d'où ils sortent vainqueurs. Mais malgré
ce succès, le dieu, dégoûté de la vie terrestre, se résout à la quitter
pour toujours et se fait porter au ciel par la déesse Nout, qui prend
la forme d'une vache. Là il crée un lieu de délices, les champs d'Aalou,
l'Élysée de la mythologie égyptienne, qu'il peuple d'étoiles. Entrant
dans le repos, il attribue aux différents dieux le gouvernement des
différentes parties du monde. Schou, qui va lui succéder comme roi,
administrera les choses célestes avec Nout; Seb et Noun reçoivent la
garde des êtres de la terre et de l'eau. Enfin Râ, souverain descendu
volontairement du pouvoir par une véritable abdication, s'en va faire sa
demeure avec Tahout, son fils préféré, auquel il a donné l'intendance
du monde inférieur.


Tel est cet étrange récit, «dans lequel, a très bien dit M. Naville, au
milieu d'inventions fantastiques et souvent puériles, nous trouvons
cependant les deux termes de l'existence telle que la comprenaient les
anciens Égyptiens. Râ commence par la terre, et, passant par le
ciel, s'arrête dans la région de la profondeur, l'Ament, dans laquelle
il paraît vouloir séjourner. C'est donc une représentation symbolique
et religieuse de la vie, qui, pour chaque Égyptien, et surtout
pour un roi conquérant, devait commencer et finir comme le soleil.

Voilà ce qui explique que ce chapitre ait pu être inscrit dans un tombeau.»


C'est donc la dernière partie du récit, que nous nous sommes borné
à analyser très brièvement, l'histoire de l'abdication de Râ et de sa
retraite, d'abord dans le ciel, puis dans l'Ament, symbole de la mort,
qui doit être suivie d'une résurrection comme le soleil ressortira des
ténèbres, c'est cette conclusion du récit qui en faisait tout l'intérêt dans
la conception d'enseignement religieux sur la vie future, qui se déroulait
dans la décoration des parois intérieures du tombeau de Sétî Ier.Pour
nous, au contraire, l'importance du morceau réside dans l'épisode
qui en forme le début, dans cette destruction des premiers hommes
par les dieux, dont on n'a jusqu'à présent trouvé la mention nulle
part ailleurs. Bien que le moyen de destruction employé par Râ contre
les hommes soit tout différent, bien qu'il ne procède pas par une
submersion mais par un massacre dont la déesse Tefnout ou Sekhet,
à tête de lionne, la forme terrible de Hat'hor, est l'exécutrice, ce récit
offre par tous les autres côtés une analogie assez frappante avec celui du
déluge mosaïque ou chaldéen, pour qu'il soit difficile de ne pas l'en
rapprocher, de ne pas y voir la forme spéciale, et très individuelle,
que la même tradition avait revêtue en Égypte. Des deux côtés, en
effet, nous avons la même corruption des hommes, qui excite le courroux
divin; cette corruption, de part et d'autre, est châtiée par un
anéantissement de l'humanité, décidé dans le ciel, anéantissement
dont le mode seul diffère, mais auquel n'échappent, dans une forme
et dans l'autre de la tradition, qu'un très petit nombre d'individus,
destinés à devenir la souche d'une humanité nouvelle. Enfin, la destruction
des hommes accomplie, un sacrifice expiatoire achève de calmer
le courroux céleste, et un pacte solennel est conclu entre la divinité
et la nouvelle race des hommes, qu'elle fait serment de ne plus anéantir.
La concordance de tous ces traits essentiels me paraît primer ici la
divergence au sujet de la manière dont la première humanité créée
a été détruite. Et il faut encore observer ici la singulière parenté du
rôle et du caractère que le narrateur égyptien prête à Râ, avec le
rôle et le caractère que l'épopée d'Ourouk assigne au dieu Bel, dans
le déluge de 'Hasisadra. «Les Égyptiens, dit M. l'abbé Vigouroux,
avaient conservé la mémoire de la destruction des hommes, mais comme
l'inondation était pour eux la richesse et la vie, ils altérèrent la tradition
primitive; le genre humain, au lieu de périr dans l'eau, fut exterminé

d'une autre manière, et l'inondation, ce bienfait de la vallée du Nil,
devint à leurs yeux la marque que la colère de Râ était apaisée.»


«C'est un fait très digne de remarque, a dit M. Maury
69, de rencontrer
en Amérique des traditions relatives au déluge infiniment plus rapprochées
de celle de la Bible et de la religion chaldéenne, que chez aucun
peuple de l'ancien monde. On conçoit difficilement que les émigrations
qui eurent lieu très certainement de l'Asie dans l'Amérique septentrionale
par les îles Kouriles et Aléoutiennes, et qui s'accomplissent
encore de nos jours, aient apporté de semblables souvenirs, puisqu'on
n'en trouve aucune trace chez les populations mongoles ou sibériennes
70,
qui furent celles qui se mêlèrent aux races autochthones du Nouveau
Monde.... Sans doute, certaines nations américaines, les Mexicains
et les Péruviens, avaient atteint, au moment de la conquête espagnole,
un état social fort avancé; mais cette civilisation porte un caractère qui
lui est propre, et elle paraît s'être développée sur le sol où elle florissait.
Plusieurs inventions très simples, telles que la pesée par exemple
71,
étaient inconnues à ces peuples, et cette circonstance nous montre
que ce n'était pas de l'Inde ou du Japon qu'ils tenaient leurs connaissances.
Les tentatives que l'on a faites pour retrouver en Asie, dans
la société bouddhique, les origines de la civilisation mexicaine, n'ont pu
amener encore à un fait suffisamment concluant. D'ailleurs le Bouddhisme
eût-il, ce qui nous paraît douteux, pénétré en Amérique, il n'eût
pu y apporter un mythe qu'on ne rencontre pas dans ses livres
72. La
cause de ces ressemblances des traditions diluviennes des indigènes
du Nouveau-Monde avec celle de la Bible, demeure donc un fait
inexpliqué.» Je me plais à citer ces paroles d'un homme dont l'érudition
est immense, précisément parce qu'il n'appartient pas aux écrivains
catholiques et que, par conséquent, il ne saurait être suspect de se
laisser aller dans son jugement à une opinion préconçue. D'autres,
d'ailleurs, non moins rationalistes que lui, ont signalé de même cette

parenté des traditions américaines, au sujet du déluge avec celles de la
Bible et des Chaldéens.


Note 69:
(retour)  Article Déluge dans l'Encyclopédie nouvelle.



Note 70:
(retour)  Cependant le déluge tient une place importante dans les traditions cosmogoniques, d'un
caractère franchement original, que Réguly a recueillies chez les Vogouls. On signale aussi
un récit diluvien chez les Eulets ou Kalmouks, où il semble avoir pénétré avec le Bouddhisme.



Note 71:
(retour)  Ajoutons-y l'usage d'une lumière artificielle quelconque pour s'éclairer dans la nuit.



Note 72:
(retour)  Il faut pourtant remarquer que les missionnaires bouddhistes paraissent avoir introduit
en Chine la tradition diluvienne de l'Inde; Gutzlaff affirme en avoir vu l'épisode principal
représenté dans une très belle peinture d'un temple de la déesse Kouan-yin.






 1Extrait de la gravure faite au siècle dernier (et reproduite par Humboldt dans ses Vues
des Cordillères), d'après la copie d'un manuscrit indigène de Cholula, exécutée en 1566, par
Pedro de los Rios, religieux dominicain qui, moins de cinquante ans après Cortez, s'adonna
à la recherche des traditions des naturels comme étude nécessaire à ses travaux de missionnaire.

On y voit d'abord Coxcox dans sa barque de cyprès, flottant sur les eaux du déluge. Du
milieu de ces eaux émerge le pic de la montagne de Colhuacan. Sur l'arbre qui couronne ce
pic est posé un aigle, distribuant des langues aux premiers hommes issus de Coxcox; car ils
avaient été d'abord privés de la parole. Ensuite, les ancêtres des diverses tribus des Aztèques se mettent en marche pour leur migration; chacun porte sur la tête les symboles hiéroglyphiques
du nom de sa tribu. Leur première station est marquée à Cholula, qu'indique sa
fameuse pyramide à degrés, surmontée d'un autel; auprès est un palmier, et derrière cet
arbre on voit l'expression du nom de la localité en hiéroglyphes aztèques.


Le style de l'art barbare des Mexicains est très altéré dans cette reproduction d'une peinture
dont l'original est malheureusement perdu. On peut s'en assurer en la comparant à la
peinture originale du Codex Vaticanus, que nous plaçons à la p. 85. Mais malgré cette
altération de style, l'authenticité parfaite du document est reconnue par un critique de la
valeur et de l'autorité de Humboldt.




Les plus importantes de ces légendes diluviennes de l'Amérique sont
celles du Mexique, parce qu'elles paraissent avoir eu une forme définitivement
fixée en peintures symboliques et mnémoniques avant tout
contact des indigènes avec les Européens. D'après ces documents, le
Noa'h du cataclysme mexicain serait Coxcox, appelé par certaines
populations Teocipactli ou Tezpi. Il se serait sauvé, conjointement avec
sa femme Xochiquetzal, dans une barque, ou, suivant d'autres traditions,
sur un radeau de bois de cyprès chauve (cupressus disticha). Des
peintures retraçant le déluge de Coxcox ont été retrouvées chez les

Aztèques, les Miztèques, les Zapotèques, les Tlascaltèques et les Méchoacanèses.
La tradition de ces derniers, en particulier, offrirait une
conformité plus frappante encore que chez les autres avec les récits
de la Genèse et des sources chaldéennes. Il y serait dit que Tezpi s'embarqua
dans un vaisseau spacieux avec sa femme, ses enfants, plusieurs
animaux et des graines dont la conservation était nécessaire à la
substance du genre humain. Lorsque le grand dieu Tezcatlipoca ordonna
que les eaux se retirassent, Tezpi fit sortir de la barque un vautour.
L'oiseau, qui se nourrit de chair morte, ne revint pas à cause du grand
nombre de cadavres dont était jonchée la terre récemment desséchée.
Tezpi envoya d'autres oiseaux, parmi lesquels le colibri seul revint, en
tenant dans son bec une rameau de feuilles. Alors Tezpi, voyant que le
sol commençait à se couvrir d'une verdure nouvelle, quitta son navire
sur la montagne de Colhuacan.


Le plus précieux document pour la connaissance du système cosmogonique
des Mexicains est celui que l'on désigne sous le nom de Codex
Vaticanus, d'après la Bibliothèque du Vatican, où il est conservé. Ce
sont quatre tableaux symboliques, résumant les quatre âges du monde
qui ont précédé l'âge actuel. Le premier y est appelé Tlatonatiuh,
«soleil de terre.» C'est celui des géants ou Quinamés, premiers habitants
de l'Anahuac, qui finissent par être détruits par une famine. Le
second, nommé Tlétonatiuh, «soleil de feu,» se termine par la descente
sur la terre de Xiuhteuctli, le dieu de l'élément igné. Les hommes sont
tous transformés en oiseaux et n'échappent qu'ainsi à l'incendie. Toutefois
un couple humain trouve asile dans une caverne et repeuple l'univers
après cette destruction. Pour le troisième âge, Ehécatonatiuh,
«soleil de vent,» la catastrophe qui le termine est un ouragan terrible
suscité par Quetzalcohuatl, le dieu de l'air. À de rares exceptions près,
les hommes, au milieu de cet ouragan, sont métamorphosés en singes.
Vient ensuite, comme quatrième âge, celui qu'on appelle Atonatiuh,

«soleil d'eau.» Il se termine par une grande inondation, un véritable
déluge. Tous les hommes sont changés en poissons, sauf un individu et
sa femme, qui se sauvent dans un bateau fait du tronc d'un cyprès
chauve. Le tableau figuratif représente Matlalcuéyé, déesse des eaux,
et compagne de Tlaloc, le dieu de la pluie, s'élançant vers la terre.
Coxcox et Xochiquetzal, les deux êtres humains préservés du désastre,
apparaissent assis sur un tronc d'arbre et flottant au milieu des eaux.
Ce déluge est représenté comme le dernier cataclysme qui ait bouleversé
la face de la terre.





 1A côté du tableau sont exprimés, en hiéroglyphes aztèques, le nom de cet âge du monde
et les chiffres de sa durée: 10 x 400 + 10, c'est-à-dire 4010 ans.



La conception que nous venons de résumer offre, avec celle des quatre
âges ou yougas de l'Inde, et celle des manvantaras, où alternent les
destructions du monde et les renouvellements de l'humanité, une analogie
singulière. Celle-ci est de telle nature qu'on est en droit de se demander
si les Mexicains ont pu trouver de leur côté, et d'une manière tout à fait
indépendante, une conception aussi exactement pareille à celle des
Indiens, ou s'ils ont dû la recevoir de l'Inde par une voie plus ou moins
directe. La tradition diluvienne et le système des quatre âges, dont
cette tradition est inséparable au Mexique, nous placent donc en face
du problème auquel on revient toujours forcément quand il s'agit des
civilisations américaines, le problème de l'originalité plus ou moins

absolue, plus ou moins spontanée, de ces civilisations, et des apports
qu'elles ont pu recevoir de l'Asie, par des missionnaires bouddhistes ou
d'autres, à une certaine époque. Dans l'état actuel des connaissances
il est aussi impossible de résoudre ce problème négativement qu'affirmativement,
et toutes les tentatives que l'on fait aujourd'hui pour
le pénétrer sont beaucoup trop prématurées, ne peuvent conduire à
aucun résultat solide.


Quoi qu'il en soit, la doctrine des âges successifs et la destruction
de l'humanité du premier de ces âges par un déluge, se retrouvent dans
le singulier livre du Popol-vuh, ce recueil des traditions mythologiques
des indigènes du Guatemala, rédigé en langue quiché, postérieurement
à la conquête, par un adepte secret de l'ancienne religion, découvert,
copié et traduit en espagnol au commencement du siècle dernier par
le dominicain Francisco Ximenez, curé de Saint-Thomas de Chuila.
On y lit qu'après la création, les dieux, ayant vu que les animaux
n'étaient capables ni de parler ni de les adorer, voulurent former les
hommes à leur propre image. Ils en façonnèrent d'abord en argile.
Mais ces hommes étaient sans consistance; ils ne pouvaient tourner
la tête; ils parlaient, mais ne comprenaient rien. Les dieux détruisirent
alors par un déluge leur oeuvre imparfaite. S'y reprenant une
deuxième fois, ils firent un homme de bois et une femme de résine.
Ces créatures étaient bien supérieures aux précédentes; elles remuaient
et vivaient, mais comme des animaux; elles parlaient, mais d'une
façon inintelligible, et elles ne pensaient pas aux dieux. Alors Hourakan,
«le coeur du ciel,» dieu de l'orage, fit pleuvoir sur la terre une résine
enflammée, en même temps que le sol était secoué par un épouvantable
tremblement de terre. Tous les hommes descendus du couple de
bois et de résine périrent, à l'exception de quelques-uns, qui devinrent
les singes des forêts. Enfin les dieux firent avec du maïs blanc et du
maïs jaune quatre hommes parfaits: Balam-Quitzé, «le jaguar qui
sourit,» Balam-Agab, «le jaguar de la nuit,» Mahuentah, «le nom
distingué,» et Iqi-Balam, «le jaguar de la lune.» Ils étaient grands et
forts, ils voyaient tout et connaissaient tout, et ils remercièrent les dieux.
Mais ceux-ci furent effrayés du succès définitif de leur oeuvre et
eurent peur pour leur suprématie; aussi jetèrent-ils un léger voile,
comme un brouillard, sur la vue des quatre hommes, qui devint semblable
à celle des hommes d'aujourd'hui. Pendant qu'ils dormaient
les dieux leur créèrent quatre épouses d'une grande beauté, et de trois

naquirent les Quichés, Iqi-Balam et sa femme Cakixaha n'ayant pas eu
d'enfants. Avec cette série d'essais maladroits des dieux pour créer les
hommes, ce à quoi ils ne réussissent qu'après avoir été deux fois obligés
de détruire leur oeuvre imparfaite, nous voici bien loin du récit biblique,
assez loin pour écarter tout soupçon d'influence des prédications des
missionnaires chrétiens sur cette narration indigène guatémalienne, où
nous retrouvons toujours la croyance qu'une première race d'hommes
a été détruite dans le commencement des temps par une grande
inondation.


De nombreuses légendes sur la grande inondation des premiers âges
ont été aussi relevées chez les tribus américaines demeurées à l'état
sauvage. Mais par leur nature même ces récits peuvent laisser une
certaine place au doute. Ce ne sont pas les indigènes eux-mêmes qui
les ont fixés par écrit; nous ne les connaissons que par des intermédiaires
qui ont pu, de très bonne foi, leur faire subir des altérations considérables
en les rapportant, forcer presque inconsciemment leur ressemblance
avec les données bibliques. D'ailleurs, ils n'ont été recueillis qu'à
des époques tardives, quand les tribus avaient eu déjà des contacts
prolongés avec les Européens et avaient vu vivre au milieu d'elles plus
d'un aventurier qui avait pu faire pénétrer des éléments nouveaux dans
leurs traditions. Ces récits ne devraient donc avoir qu'une bien faible
valeur sans les faits, autrement positifs, que nous avons constatés au
Mexique, au Guatemala et au Nicaragua, et qui prouvent l'existence
de la tradition diluvienne chez les populations de l'Amérique avant
l'arrivée des conquérants européens. Appuyées sur ces faits, les narrations
diluviennes des tribus illettrées du Nouveau-Monde méritent
d'être mentionnées, mais avec la réserve que nous venons d'indiquer.


La plus remarquable comme excluant, par sa forme même, l'idée
d'une communication de la tradition par les Européens, est celle des
Chéroquis. Elle semble une traduction enfantine du récit de l'Inde, avec
cette différence, que c'est un chien qui s'y substitue au poisson, dans
le rôle de sauveur de l'homme qui échappe au cataclysme.


«Le chien ne cessait pas pendant plusieurs jours de parcourir avec
une persistance singulière les bords de la rivière, regardant l'eau
fixement et hurlant comme en détresse. Son maître s'étant irrité de
ces manoeuvres, lui ordonna d'un ton rude de rentrer à la maison; alors
il se mit à parler et révéla le malheur qui le menaçait. Il termina sa

prédiction en disant que son maître, et la famille de celui-ci, ne pourrait
échapper à la submersion qu'en le jetant immédiatement à l'eau, lui
chien, car il deviendrait alors leur sauveur. Qu'il s'en irait en nageant
chercher un bateau pour se mettre à l'abri, avec ceux qu'il voulait faire
échapper, mais qu'il n'y avait pas à perdre un moment, car il allait
survenir une pluie terrible qui produirait une inondation générale, où
tout périrait. L'homme obéit à ce que lui disait son chien; il fut ainsi
sauvé avec sa famille, et ce furent eux qui repeuplèrent la terre.»


On prétend que les Tamanakis, tribus caraïbes des bords de l'Orénoque,
ont une légende diluvienne, d'après laquelle un homme et une femme
auraient seuls échappé au cataclysme en gagnant le sommet du mont
Tapanacu. Là, ils auraient jeté derrière eux par-dessus leurs têtes des
fruits de cocotier, d'où serait sortie une nouvelle race d'hommes et de
femmes. Si le rapport est exact, ce que nous n'oserions affirmer, il y
aurait là un bien curieux accord avec un des traits essentiels de l'histoire
hellénique de Deucalion et Pyrrha.


Les explorateurs russes ont signalé l'existence d'une narration
enfantine du déluge dans les îles Aléoutiennes, qui forment le chaînon
géographique entre l'Asie et l'Amérique septentrionale, et à l'extrémité
de la côte nord-ouest américaine, chez les Kolosches. Le voyageur
Henry raconte cette tradition, qu'il avait recueillie chez les Indiens des
grands lacs: «Autrefois le père des tribus indiennes habitait vers le
soleil levant. Ayant été averti en songe qu'un déluge allait désoler la
terre, il construisit un radeau, sur lequel il se sauva avec sa famille
et tous les animaux. Il flotta ainsi plusieurs mois sur les eaux. Les
animaux, qui parlaient alors, se plaignaient hautement et murmuraient
contre lui. Une nouvelle terre apparut enfin; il y descendit avec toutes
les créatures, qui perdirent dès lors l'usage de la parole, en punition
de leurs murmures contre leur libérateur.» Selon le P. Charlevoix,
les tribus du Canada et de la vallée du Mississipi rapportaient, dans
leurs grossières légendes, que tous les humains avaient été détruits par
un déluge, et qu'alors le Grand-Esprit, pour repeupler la terre, avait
changé des animaux en hommes. Nous devons à J.-G. Kohl la connaissance
de la version des Chippeways, pleine de traits bizarres et difficiles
à expliquer, où l'homme sauvé du cataclysme est appelé Ménaboschu
73.
Pour savoir si la terre se dessèche, il envoie de son embarcation un

oiseau, le plongeon; puis, une fois revenu sur le sol débarrassé des eaux,
il devient le restaurateur du genre humain et le fondateur de la
société.


Note 73:
(retour)  Ceci semble une altération du sanscrit Manou Vaivasvata.



Il était question, dans les chants des habitants de la Nouvelle-Californie,
d'une époque très reculée où la mer sortit de son lit et couvrit
la terre. Tous les hommes et tous les animaux périrent à la suite de ce
déluge, envoyé par le dieu suprême Chinigchinig, à l'exception de
quelques-uns, qui s'étaient réfugiés sur une haute montagne où l'eau
ne parvint pas. Les commissaires des États-Unis, chargés de l'exploration
des territoires du Nouveau-Mexique, lors de leur prise de possession
par la grande République américaine, ont constaté l'existence d'une
tradition pareille chez diverses tribus des indigènes de cette vaste
contrée. D'autres récits du même genre sont encore signalés par
d'autres voyageurs en diverses parties de l'Amérique du nord, avec des
ressemblances plus ou moins accusées avec la narration biblique. Mais
ils sont généralement indiqués d'une manière trop vague pour que l'on
puisse se fier absolument aux détails dont ceux qui les rapportent les
ont accompagnés.


Il n'est pas jusqu'à l'Océanie où l'on n'ait pensé retrouver, non dans
la race des nègres pélagiens ou Papous
74, mais dans la race polynésienne,
originaire des archipels de l'Australasie, la tradition diluvienne, mêlée à
des traits empruntés aux ras de marée, qui sont un des fléaux les plus
habituels de ces îles. Le récit le plus célèbre en ce genre est celui de
Tahiti, que l'on a plus spécialement que les autres rattaché à la tradition
des premiers âges. Mais ce récit, comme tous ceux de la même partie du
monde où l'on a vu le souvenir du déluge, a revêtu le caractère enfantin
qui est le propre des légendes des populations polynésiennes ou canaques,
et d'ailleurs, comme l'a justement remarqué M. Maury, la
narration de Tahiti pourrait s'expliquer très naturellement par le
souvenir d'un de ces ras de marée si fréquents dans la Polynésie. Le
trait le plus essentiel de tous les récits proprement diluviens fait défaut.
«L'île de Toa-Marama, dans laquelle, suivant le récit de Tahiti, se
réfugièrent les pêcheurs qui avaient excité la colère du dieu des eaux,
Rouahatou, en jetant leur hameçon dans sa chevelure, n'a pas, dit

M. Maury, de ressemblance avec l'arche
75.» Il est vrai qu'une des
versions de la légende tahitienne ajoute que les deux pêcheurs se
rendirent à Toa-Marama, non-seulement avec leurs familles, mais avec
un cochon, un chien et un couple de poules, circonstance qui se rapproche
fort de l'entrée des animaux dans l'arche. D'un autre côté, certains
traits du récit des Fidjiens, surtout celui que pendant de longues années
après l'événement on tint constamment des pirogues toutes prêtes pour
le cas où il se reproduirait, se rapportent bien plus à un phénomène
local, à un ras de marée, qu'au déluge universel.


Note 74:
(retour)  Sauf à Fidji, point où les Polynésiens ont été quelque temps établis au milieu des Mélaniens,
et où ils n'ont été détruits par ceux-ci qu'après avoir infusé dans la population un élément
assez marqué pour avoir fait des Fidjiiens une race mixte plutôt que purement noire.



Note 75:
(retour)  Remarquons cependant que, dans le mythe iranien de Yima, que nous avons rapporté
plus haut, un enclos carré (vara), préservé miraculeusement du déluge, tient la place de
l'arche de la Bible et du vaisseau de la tradition chaldéenne.



Cependant, si ces légendes se rattachaient exclusivement à des
catastrophes locales, il serait singulier qu'elles se reproduisissent
presque pareilles dans un certain nombre de localités fort éloignées les
unes des autres, et que parmi les populations de l'Océanie elles n'existassent
que là où se rencontre, ou du moins a pris pied pour quelque
temps et laissé des vestiges incontestables de son passage, une seule
race, la race polynésienne, originaire de l'archipel Malais, d'où ses
premiers ancêtres n'émigrèrent que vers le IVe siècle de l'ère chrétienne,
c'est-à-dire à une époque à laquelle, de proche en proche, par suite
des rapports entre l'Inde et une partie de la Malaisie, la narration du
déluge, sous sa forme indienne plus ou moins altérée, avait pu y pénétrer.
Sans oser donc trancher d'une manière affirmative dans un sens
ou dans l'autre cette question difficile, et peut-être à toujours insoluble,
nous ne croyons pas que l'on puisse absolument rejeter l'opinion de
ceux qui, dans les récits polynésiens, dont nous avons cité deux échantillons,
veulent trouver un écho de la tradition du déluge, très affaibli,
très altéré, plus inextricablement confondu que partout ailleurs avec
le souvenir de désastres locaux d'une date peu éloignée.


La longue revue à laquelle nous venons de nous livrer, nous permet
d'affirmer que le récit du déluge est une tradition universelle dans
tous les rameaux de l'humanité, à l'exception toutefois de la race noire.
Mais un souvenir partout aussi précis et aussi concordant ne saurait
être celui d'un mythe inventé à plaisir. Aucun mythe religieux ou
cosmogonique ne présente ce caractère d'universalité. C'est nécessairement
le souvenir d'un événement réel et terrible, qui frappa assez

puissamment l'imagination des premiers ancêtres de notre espèce, pour
n'être jamais oublié de leur descendance. Ce cataclysme se produisit
près du berceau premier de l'humanité, et avant que les familles-souches,
d'où devaient descendre les principales races, ne fussent encore
séparées; car il serait tout à fait contraire à la vraisemblance et aux
saines lois de la critique d'admettre que, sur autant de points différents
du globe qu'il faudrait le supposer, pour expliquer ces traditions
partout répandues, des phénomènes locaux exactement semblables
se seraient reproduits et que leur souvenir aurait toujours pris une
forme identique, avec des circonstances qui ne devaient pas nécessairement
se présenter à l'esprit en pareil cas.


Notons cependant que la tradition diluvienne n'est peut-être pas
primitive, mais importée, en Amérique, qu'elle a sûrement ce caractère
d'importation chez les rares populations de race jaune où on la
retrouve; enfin que son existence réelle en Océanie, chez les Polynésiens,
est encore douteuse. Restent trois grandes races auxquelles
elle appartient sûrement en propre, qui ne se la sont pas empruntées
les unes aux autres, mais chez lesquelles, cette tradition est incontestablement
primitive, remonte aux plus anciens souvenirs des
ancêtres. Et ces trois races sont précisément les seules dont la Bible
parle pour les rattacher à la descendance de Noa'h, celles dont elle
donne la filiation ethnique dans le chapitre X de la Genèse. Cette
observation, qu'il ne me paraît pas possible de révoquer en doute, donne
une valeur singulièrement historique, et précise à la tradition qu'enregistre
le livre sacré, et telle qu'il la présente, si d'un autre côté elle
doit peut-être conduire à lui donner une signification plus resserrée
géographiquement et ethnologiquement. Et l'on ne saurait hésiter à
reconnaître que le déluge biblique, loin d'être un mythe, a été un fait
historique et réel, qui a frappé à tout le moins les ancêtres des trois
races aryenne ou indo-européenne, sémitique ou syro-arabe, chamitique
ou kouschite, c'est-à-dire des trois grandes races civilisées du
monde ancien, de celles qui constituent l'humanité vraiment supérieure,
avant que les ancêtres de ces trois races ne se fussent encore séparés
et dans la contrée de l'Asie qu'ils habitaient ensemble.






§ 5.--LE BERCEAU DE L'HUMANITÉ POSTDILUVIENNE
76.


Le lieu où le récit biblique montre l'arche s'arrêtant après le déluge,
le point de départ qu'elle assigne aux Noa'hides est «les montagnes
d'Ararat.» À dater d'une certaine époque ce souvenir s'est appliqué
à la plus haute montagne de la chaîne de l'Arménie, qui, dans le cours
des migrations diverses dont ce pays a été le théâtre, a reçu en effet
le nom d'Ararat, plus anciennement que le IXe siècle avant l'ère
chrétienne, après avoir été désigné sous celui de Masis par les
premiers habitants indigènes. La plupart des interprètes de l'Écriture
Sainte ont adopté cette manière de voir, bien que d'autres,
dans les premiers siècles du christianisme, préférassent suivre les
données de la tradition chaldéenne rapportée par Bérose, laquelle
mettait le lieu de la descente de Xisouthros ('Hasisadra) dans une partie
plus méridionale de la même chaîne, aux monts Gordyéens, les
montagnes du Kurdistan actuel, au nord-est de l'Assyrie. La montagne
de Nizir, où la tradition de la sortie du vaisseau du patriarche sauvé
du cataclysme est localisée par le récit déchiffré sur les tablettes
cunéiformes de Ninive, que nous avons rapporté tout à l'heure, constituait
la portion sud de ce massif. Sa situation par 36° de latitude est, en
effet, déterminée formellement par les indications que fournit, dans
ses inscriptions historiques, le monarque assyrien Asschour-naçir-abal
au sujet d'une expédition militaire qu'il conduisit dans cette contrée.
Il s'y rendit en partant d'une localité voisine d'Arbèles, en passant la
rivière du Zab inférieur et en marchant toujours vers l'Orient.


Note 76:
(retour)  Sur cet ordre de traditions, voy. principalement d'Eckstein, De quelques légendes brahmaniques
qui se rapportent au berceau de l'espèce humaine, Paris, 1856.--Renan, De
l'origine du langage, 2e édition, p. 218-235.--Obry, Le berceau de l'espèce humaine
selon les Indiens, les Perses et les Hébreux. Amiens, 1858.



Si l'on examine attentivement le texte sacré, il est impossible
d'admettre que dans la pensée de l'écrivain de la Genèse l'Ararat
du déluge fût celui de l'Arménie. En effet, quelques versets plus loin
77, il
est dit formellement que ce fut en marchant toujours de l'est à l'ouest
que la postérité de Noa'h parvint dans les plaines de Schine'ar. Ceci
s'accorde beaucoup mieux avec la donnée de la tradition chaldéo-babylonienne
sur la montagne de Nizir comme point de départ de
l'humanité renouvelée après le cataclysme. Mais il faut remarquer que

si l'on prolonge davantage dans la direction de l'Orient, par delà les
monts Gordyéens, la recherche d'un très haut sommet, comme celui où
l'arche se fixe, on arrive à la chaîne de l'Hindou-Kousch, ou plutôt,
encore aux montagnes où l'Indus prend sa course. Or, c'est exactement
sur ce dernier point que convergent les traditions sur le berceau de
l'humanité chez deux des grands peuples du monde antique, qui ont
conservé les souvenirs les plus nets et les plus circonstanciés des âges
primitifs, les récits les plus analogues à ceux de la Bible et des livres
sacrés de la Chaldée, je veux dire les Indiens et les Iraniens.


Note 77:
(retour)  Genes., XI, 2.





Dans toutes les légendes de l'Inde, l'origine des humains est placée
au mont Mêrou, résidence des dieux, colonne qui unit le ciel à la terre.
Ce mont Mêrou a plus tard été déplacé à plusieurs reprises, par suite
du progrès de la marche des Aryas dans l'Inde; les Brahmanes de
l'Inde centrale ont voulu avoir dans leur voisinage la montagne sacrée,
et ils en ont transporté le nom d'abord au Kailâsa, puis au Mahâpantha
(surnommé Soumêrou), et plus tardivement encore la propagation des
doctrines bouddhiques chez les Birmans, les Chinois et les Singhalais,
fit revendiquer par chacun de ces peuples le Mêrou pour leur propre
pays. C'est exactement de même que nous voyons l'Ararat diluvien
se déplacer graduellement, en étant fixé d'abord dans les monts
Gordyéens, puis à l'Ararat d'Arménie. Mais le Mêrou primitif était
situé au nord, par rapport même à la première habitation des tribus
aryennes sur le sol indien, dans le Pendjâb et sur le haut Indus. Et
ce n'est pas là une montagne fabuleuse, étrangère à la géographie
terrestre; le baron d'Eckstein a complètement démontré son existence
réelle, sa situation vers la Sérique des anciens, c'est-à-dire la partie
sud-est du Thibet.


Mais les indications des Iraniens sont encore plus précises, encore
plus concordantes avec celles qui résultent de la Bible, parce qu'ils
se sont moins éloignés du berceau primitif, qui n'a pas pris par conséquent
pour eux un caractère aussi nuageux. Les souvenirs si précieux
sur les stations successives de la race, qui sont contenus dans un des
plus antiques chapitres des livres attribués à Zoroastre
78, caractérisent

l'Airyana Vaedja, point de départ originaire des hommes et particulièrement
des Iraniens, comme une contrée septentrionale, froide et
alpestre, d'où la race des Perses descendit au sud vers la Sogdiane
79.
Là s'élève l'ombilic des eaux, la montagne sainte, le Harâ Berezaiti du
Zend-Avesta, l'Albordj des Persans modernes, du flanc duquel découle
le fleuve non moins sacré de l'Arvand, dont les premiers hommes
burent les eaux. Notre illustre Eugène Burnouf a démontré, d'une
manière qui ne laisse pas place au doute, que le Harâ Berezaiti est le
Bolor, ou Belourtagh, et que l'Arvand est l'Iaxarte ou plutôt le Tarim
80.
«Il est vrai, remarque M. Renan, que les noms de Berezaiti et d'Arvand
ont servi plus tard à désigner des montagnes et des fleuves fort éloignés
de la Bactriane: ou les trouve successivement appliqués à des montagnes
et à des fleuves de la Perse, de la Médie, de la Mésopotamie, de la Syrie,
de l'Asie-Mineure, et ce n'est pas sans surprise qu'on les reconnaît
dans les noms classiques du Bérécynthe de Phrygie et de l'Oronte de
Syrie.» Ce dernier est particulièrement curieux, car nous le lisons
déjà dans les inscriptions égyptiennes de la XVIIIe et de la XIXe dynastie,
et il n'a certainement pas été apporté dans la Syrie septentrionale par
des populations aryennes, mais par les Sémites. Les faits que nous
venons de citer sont le produit du déplacement que subissent toutes
les localités de la géographie légendaire des premiers âges. «Les races,
dit encore M. Renan, portent avec elles dans leurs migrations les noms
antiques auxquels se rattachent leurs souvenirs, et les appliquent aux
montagnes et aux fleuves nouveaux qu'elles trouvent dans les pays où
elles s'établissent.» C'est ce qui est arrivé aussi au nom d'Ararat.
M. Obry a fait voir que la montagne que les tribus aryennes regardaient
comme le berceau sacré de l'humanité, avait originairement porté
dans leurs souvenirs le nom d'Aryâratha, char des vénérables, «parce
qu'à sa cime était censé tourner le char des sept Mahârschis brahmaniques,
des sept Amescha-Çpentas perses et des sept Kakkabi chaldéens,
c'est-à-dire le char des sept astres de la Grande-Ourse.» Ce nom
d'Aryâratha est la source de celui d'Ararat, et c'est seulement plus tard
que les premières tribus aryennes, qui vinrent en Arménie, le transportèrent
au mont appelé aussi Masis. Ainsi la donnée biblique d'un

Ararat primitif, situé très à l'est du pays de Schine'ar, coïncide
exactement avec les traditions des peuples aryens.


Note 78:
(retour)  Voy. Ritter, Erdkunde, Asien, t. VIII, 1re partie, p. 29-31, 50-69.--Haug, Der erste Kapitel
der Vendidâd, dans le tome V de Bunsen, Ægyptens Stelle.--Kiepert, dans le Bulletin
de l'Académie de Berlin, décembre 1856.--Obry, Du berceau de l'espèce humaine, p. 61
et suiv.--Spiegel, Avesta, t. I, p. 4 et suiv.



Note 79:
(retour)  Il a été ensuite transporté dans l'Atropatène des géographes classiques; Spiegel, Erdnische
Alterthumskunde, t. I, p. 683.



Note 80:
(retour)  Commentaire sur le Yaçna, t. I, p. 239 et suiv., CXI et suiv., CLXXXI et suiv.



Nous voici donc reportés, par l'accord de la tradition sacrée et
des plus respectables parmi les traditions profanes, au massif montueux
de la Petite-Boukharie et du Thibet occidental, comme au lieu d'où
sortirent les races humaines. C'est là que quatre des plus grands fleuves
de l'Asie, l'Indus, le Tarîm, l'Oxus et l'Iaxarte prennent leur source.
Les points culminants en sont le Beloustagh et le vaste plateau de
Pamir, si propre à nourrir des populations primitives encore à l'état
pastoral, et dont le nom, sous sa forme première, était Oupa-Mêrou,
«le pays sous le Mêrou,» ou peut-être Oupa-mîra, «le pays auprès
du lac,» qui lui-même avait motivé l'appellation du Mêrou. C'est encore
là que certains souvenirs des Grecs nous forcent à tourner nos regards,
particulièrement l'expression sacrée [Grec: meropes anthrôpoi], qui ne peut avoir
voulu dire originairement que «les hommes issus du Mêrou.» Les
souvenirs d'autres peuples sur la patrie d'origine de leurs ancêtres
convergent aussi dans la même direction, mais sans atteindre le point
central, oblitérés qu'ils sont en partie par l'éloignement. Les Chinois
se disent issus du Kouen-lun. «Les tribus mongoles, remarque
M. Renan, rattachent leurs légendes les plus anciennes au Thian-Chan
et à l'Altaï, les tribus finnoises à l'Oural, parce que ces deux chaînes
leur dérobent la vue d'un plan de montagnes plus reculé. Mais prolongez
les deux lignes de migration qu'indiquent ces souvenirs vers un
berceau moins voisin, vous les verrez se rencontrer dans la Petite-Boukharie.»




Ces lieux ayant été le berceau de l'humanité postdiluvienne, les
peuples qui en avaient gardé le souvenir furent amenés par une pente
assez naturelle à y placer le berceau de l'humanité antédiluvienne.
Chez les Indiens, les hommes d'avant le déluge, comme ceux d'après
le déluge, descendent du mont Mêrou. C'est là que se trouve l'Outtara-Kourou,
véritable paradis terrestre. C'est là aussi que nous ramène,
chez les Grecs, le mythe paradisiaque des Méropes, les gens du Mêrou,
mythe qui, transporté jusque dans la Grèce, s'y localisa dans l'île de
Cos. Les Perses dépeignent l'Airyana Vaedja, situé sur le mont Harâ
Berezaiti, comme un paradis exactement semblable à celui de la
Genèse, jusqu'au jour où la déchéance des premiers pères et la
méchanceté d'Angrômainyous le transforme en un séjour que le froid

rend inhabitable. La croyance à un âge de bonheur et d'innocence
par lequel débuta l'humanité, est en effet, nous l'avons déjà dit, une
des plus positives et des plus importantes parmi les traditions communes
aux Aryas et aux Sémites. Il n'est pas jusqu'au nom même de 'Eden
qui n'ait été à une certaine époque appliqué à cette région, car il se
retrouve clairement dans le nom du royaume d'Oudyâna ou du «jardin,»
près de Kaschmyr, arrosé précisément par quatre fleuves comme le
'Eden biblique. Il est vrai qu'étymologiquement et au point de vue
de la rigueur philologique, 'Eden et Oudyâna sont parfaitement distincts;
de ces deux noms l'un a revêtu une forme purement sémitique et
significative dans cette famille de langues, l'autre une forme purement
sanscrite et également significative. Mais c'est le propre de ces quelques
noms de la géographie tout à fait primitive des traditions communes
aux Aryas et aux Sémites, dont l'origine remonte à une époque bien
antérieure à celle où les deux familles d'idiomes se constituèrent telles
que nous pouvons les étudier, et dont l'étymologie réelle serait actuellement
impossible à restituer, de se retrouver à la fois chez les Aryas et chez
les Sémites sous des formes assez voisines pour que le rapprochement
s'en fasse avec toute vraisemblance, bien que ces formes aient été
combinées de manière à avoir un sens dans les langues des uns et des
autres. Les plus anciennes traditions religieuses et les vieilles légendes
du brahmanisme se rattachent au pays d'Oudyâna, qui certainement
a été un des points où se sont localisées les traditions paradisiaques
de l'Inde. Mais ce n'a été que par un déplacement vers le sud de la
position du 'Eden primitif, qui était d'abord plus au nord, quand les
habitants de cette région prétendirent posséder le Mêrou dans leurs
monts Nischadhas, d'où les compagnons d'Alexandre-le-Grand conclurent
que c'était là le Mêros ([Grec: mêros] «cuisse») de Zeus, où Dionysos
avait été recueilli après le foudroiement de sa mère Sémélé. Il est à
remarquer que Josèphe et les plus anciens Pères de l'Église furent
conduits, par des raisons fort différentes de celles qui amènent la
science moderne au même résultat, à placer le paradis terrestre du
récit biblique à l'est des possessions sémitiques et même au delà, dans les
environs de la chaîne de l'Imaüs ou Himalaya.


La description du jardin de 'Eden dans la Genèse est bien certainement
un de ces documents primitifs, antérieurs à la migration des
Hébreux vers la Syrie, que la famille d'Abraham apporta avec elle en
quittant les bords de l'Euphrate, et que le rédacteur du Pentateuque

inséra dans son texte, tels que la tradition les avait conservés. Il a trait
à des pays dont il n'est plus question dans le reste de la Bible, et tout,
comme dans d'autres morceaux placés également au début de la Genèse,
y est empreint de la couleur symbolique propre à l'esprit des premiers
âges. Dans le pays de 'Eden est un jardin qui sert au premier couple
humain de séjour; la tradition se le représente sur le modèle d'un de
ces paradis des monarques asiatiques, ayant au centre le cyprès
pyramidal. Mais on ne saurait voir dans cette analogie un argument
en faveur de l'opinion qui regarderait les récits relatifs au jardin de
'Eden comme empruntés par les Juifs aux Perses, vers le temps de la
captivité. En effet, si le nom des paradis des rois de l'Asie est purement
iranien, zend paradâeçô, le type de ces jardins, comme la plupart des
détails de civilisation matérielle des empires de Médie et de Perse, tire
son origine des usages des antiques monarchies de Babylone et de
Ninive, aussi bien que la relation de ces paradis artificiels avec les
données des traditions édéniques. Ce qui prouve, du reste, d'une
manière à notre avis tout à fait définitive, la haute antiquité du récit
de la Genèse sur le jardin de 'Eden et la connaissance qu'en avaient
les Hébreux bien avant la captivité, c'est l'intention manifeste d'imiter
les quatre fleuves édéniques, qui présida aux travaux de Schelomoh
(Salomon) et de 'Hizqiahou (Ezéchias) pour la distribution des eaux de
Yerouschalaïm, considérée à son tour comme le nombril de la terre
81, au
double sens de centre du globe et de source des fleuves. Les quatre
ruisseaux qui arrosaient la ville et le pied de ses remparts, et dont
l'un s'appelait Gi'hon comme un des fleuves paradisiaques, étaient
réputés sortir de la source d'eau vive qu'on supposait placée sous le
temple. Et en présence de cette dernière circonstance nous n'hésitons
pas à mettre, avec Wilford, le nom de la montagne sur laquelle avait
été construit le temple, Moriah, nom qui n'a aucune étymologie
naturelle dans les langues sémitiques, en rapprochement avec celui du
Mêrou, le mont paradisiaque des Indiens, regardé aussi comme le point
de départ de quatre fleuves.


Note 81:
(retour)  Ezech. V, 5.






En effet, suivant la Genèse, du pays de 'Eden sort un fleuve qui
arrose le jardin, puis se divise en quatre fleuves. Le nom du premier
est Pischon; il entoure toute la terre de 'Havilah, où se trouve l'or;

l'or de ce pays est excellent; là aussi se trouve le bedola'h, le budil'hu
des textes cunéiformes, c'est-à-dire l'escarboucle, et la pierre schoham,
dont les documents assyriens nous ont fait connaître la véritable nature
et qui est le lapis-lazuli. Le nom du second fleuve est Gi'hon: il entoure
toute la terre de Kousch. Le nom du troisième fleuve est 'Hid-Deqel;
il coule devant le pays d'Asschour. Le quatrième fleuve est le Phrath
82.
Le Boundehesch pehlevi contient une description toute pareille; et
pourtant on ne saurait admettre ici un emprunt, ni de la Genèse aux
traditions du zoroastrisme, ni du livre mazdéen à la Genèse; d'où il

faut bien conclure que l'un et l'autre ont également puisé à une vieille
tradition qui remontait réellement aux âges voisins de la naissance
de l'humanité. En combinant les données du Boundehesch avec celles
des livres zends, d'une rédaction beaucoup plus ancienne, on arrive
à compléter les noms des quatre fleuves que les Iraniens admettaient
comme sortant à la fois de l'Airyana Vaedja: l'Arang-roût, primitivement
Rangha (l'Iaxarte), fleuve appelé aussi Frât; le Veh-roût, primitivement
Vangouhi (l'Oxus); le Dei-roût ou antérieurement Arvand (le
Tarîm) enfin le Mehrva ou Mehra-roût (l'Indus supérieur).


Note 82:
(retour) Genes. II, 8-14








 1Cette carte et les suivantes ont été dressées par M. J. Hansen, d'après les documents les
plus récents.






 1Les noms du mont Mérou, du plateau d'Oupa-Mérou et de la source Ganga sont empruntées
à la tradition indienne.



Que la description biblique du jardin de 'Eden se rapporte originairement
à la même contrée que les autres traditions passées par nous

en revue, la grande majorité des savants sont aujourd'hui d'accord sur
ce point, et en effet bien des preuves l'établissent. C'est le lieu du
monde où l'on peut dire avec le plus de vérité que quatre grands fleuves
sortent d'une même source. Là se trouvent, comme autour du paradis
de la Genèse, l'or et les pierres précieuses. Il est certain, d'ailleurs, que
deux des fleuves paradisiaques sont les plus grands fleuves qui prennent
leur source dans le massif du Belourtagh et de Pamir, l'un vers le nord
et l'autre au sud. Le Gi'hon est l'Oxus, appelé encore aujourd'hui
Dji'houn par ses riverains; la plupart des commentateurs modernes
sont unanimes à cet égard. Le nom de Gi'hon présente, du reste, la
même particularité que presque tous ceux de la géographie des traditions
primitives; sans que la forme s'en altère essentiellement, il prend
un sens pour les peuples sémitiques et pour les peuples aryens. Pour
les premiers il signifie «le fleuve impétueux,» pour les seconds «le
fleuve sinueux, tortueux.» Le pays de Kousch, que baigne ce fleuve,
semblerait être ainsi le séjour primitif de la race Kouschite, dont le
berceau apparaîtrait à côté de celui des Aryas et des Sémites. Dans le
Pischon, où la tradition a toujours vu un fleuve de l'Inde, il est difficile
de méconnaître le haut Indus, et le pays de 'Havilah, qu'il longe,
paraît bien être le pays de Darada, vers Kaschmyr, célèbre dans la
tradition grecque et indienne par sa richesse, et où l'on trouve une
foule de noms géographiques apparentés à celui de 'Havilah.


Mais, d'un autre côté, les deux derniers fleuves paradisiaques de
la Genèse, le 'Hid-Deqel et le Phrath sont non moins positivement les
deux grands fleuves de la Mésopotamie, le Tigre et l'Euphrate. Le
nom du premier se présente dans le texte biblique avec sa forme de
la langue non-sémitique de Schoumer et d'Accad, telle que nous la
lisons dans les documents cunéiformes, Hid-Diqla, «le fleuve Tigre;»
et l'indication qu'il «coule devant le pays d'Asschour» ne laisse pas
de doute possible sur son identification. Quelques érudits, comme
Bunsen et le baron d'Eckstein, en ont conclu que le 'Eden biblique
avait une bien plus grande étendue que le paradis des Indiens et des
Iraniens, qu'il comprenait toute la vaste région qui va des montagnes
d'où sortent l'Oxus et l'Indus, à l'est, aux montagnes d'où descendent
le Tigre et l'Euphrate, à l'ouest, région fertile, tempérée, véritable
séjour de délices situé entre des pays brûlés du soleil ou désolés par
le froid. A ceci doit être objecté qu'en donnant une pareille étendue
au sens géographique du nom de 'Eden, on ne comprendrait plus

comment il a été possible de regarder quatre fleuves, formant deux
groupes aussi distants l'un de l'autre, comme sortant de la même source.
D'ailleurs, il est encore une des indications du texte biblique sur un troisième
des fleuves paradisiaques qui peut parfaitement s'entendre comme
se rapportant à la Mésopotamie. C'est la mention de la terre de Kousch,
qu'entoure le Gi'hon; car on est en droit d'y voir le pays des Cosséens
ou des Cissiens de la géographie classique, des Kasschi des textes
cunéiformes, c'est-à-dire la contrée de 'Elam.


Il est positif que, comme nous l'avons déjà signalé tout à l'heure,
qu'un des noms religieux les plus antiques de Babylone est Tin-tir-kî,
appellation accadienne qui
veut dire «le lieu de l'arbre
de la vie.» En même
temps, le nom de Gan-Dounyasch,
«le jardin du
dieu Dounyasch,» donné
à partir d'une certaine époque
au district admirable
de fertilité dont Babylone
est le centre, offre une remarquable
assonnance avec
le biblique Gan-'Eden ou
«jardin de 'Eden.» C'est
en se fondant sur ces faits, et sur quelques autres qui viennent les confirmer,
que sir Henry Rawlinson et M. Friedrich Delitzsch ont cherché à
prouver que les Babyloniens avaient localisé la tradition édénique dans
leur propre contrée, et que la narration biblique a aussi en vue la
même donnée de situation. Et, en effet, il est facile de retrouver dans
la Babylonie et la Chaldée quatre cours d'eau à qui l'on appliquera
très bien les caractéristiques fournies par la Genèse pour ceux qui
sortent du jardin de 'Eden: d'abord les cours principaux de l'Euphrate
et du Tigre, qui seront le Phrath et le 'Hid-Deqel; puis le Choaspès
(appelé Sourappi dans les textes cunéiformes), qui coule le long
de la contrée de 'Elam où sont les Cosséens, et qui sera, par conséquent,
le Gi'hon; enfin le bras occidental de l'Euphrate (l'Ougni
des documents indigènes), que l'on identifiera au Pischon, d'autant plus
 qu'il longe le désert de l'Arabie, auquel le nom de 'Havilah a pu être
appliqué, en le prenant pour un terme sémitique signifiant un «pays de
sables», et qu'il est un fleuve qui dort au milieu des roseaux (en assyrien
pisanni).


 1Les noms écrits en lettres droites sont ceux de la tradition chaldéenne, les noms écrits en
lettres penchées ceux de la Bible.



Tout ceci est très vraisemblable. J'admets pleinement cette localisation
de la tradition du 'Eden dans la Babylonie et dans la Chaldée,
et je reconnais qu'elle explique seule certains traits du texte de la Genèse.
Mais elle n'a été sûrement que le résultat d'un transport de la donnée
consacrée par de bien plus antiques souvenirs, qui avait pris naissance
dans une contrée beaucoup plus reculée vers l'est. La conception du
'Eden et de ses quatre fleuves a pu être appliquée aux plaines voisines
du golfe Persique; elle n'y a pas pris naissance, pas plus que dans le
massif des montagnes de l'Arménie, où on l'a aussi naturalisée, trouvant
les fleuves paradisiaques dans les quatre grands fleuves qui en sortent
vers différentes directions, le Tigre et l'Euphrate ('Hid-Deqel et Phrath),
l'Araxe, auquel on a quelquefois appliqué le nom de Gi'hon, et le
Kour ou bien le Phase, dont l'appellation paraît reproduire celle de
Pischon. Il suffit de lire attentivement le texte biblique pour y discerner,
sous les données qui ont trait aux fleuves de la Babylonie, d'autres
plus anciennes qui ne peuvent s'appliquer à cette contrée et qui reportent
forcément au même point de départ que les traditions de l'Inde et de
l'Iran. C'est avant tout la donnée fondamentale de la conception
géographique du Gan-'Eden, le cours d'eau unique qui entre dans le
jardin pour l'arroser, et qui s'y divise de façon à sortir en quatre fleuves
dans des directions divergentes. En Babylonie, nous avons exactement
l'inverse, deux fleuves divisés en quatre rameaux qui entrent séparés
dans le Gan-Dounyasch pour s'y réunir et en sortir en formant un
seul cours d'eau. C'est ensuite l'indication des produits minéraux,
métaux et pierres précieuses, du pays arrosé par le Pischon, qui sont
bien plus ceux de la contrée de 'Havilah du haut Indus que ceux de
l'Arabie.


Nous ne croyons pas cependant que l'on doive supposer, avec Ewald,
que les noms de 'Hid-Deqel et de Phrath, de Tigre et d'Euphrate, aient
été, à une époque postérieure au déplacement de la tradition des fleuves
paradisiaques, substitués à deux noms plus anciens, que l'on ne comprenait
plus. Nous pensons au contraire, avec M. Obry, que ces noms,
aussi bien que ceux de Gi'hon et de Pischon, sont du nombre des
appellations qui, appartenant à la géographie traditionnelle des âges

primitifs, ont été plus tard transportés dans l'ouest avec les migrations
des peuples. Il nous semble probable qu'à l'origine il y a eu un Tigre
et un Euphrate primitifs, parmi les fleuves sortant du plateau de Pamir.
Remarquons que, dans la tradition des Persans, l'Arvand s'est confondu
avec le Tigre, ce qui donne lieu de soupçonner l'existence antique,
chez les Iraniens, d'un nom analogue à celui de 'Hid-Deqel parallèlement
du nom de Arvand. Plus positive est la présence du nom de Frât
dans les livres mazdéens parmi les désignations des fleuves paradisiaques.
Pour le rédacteur de basse époque du Boundehesch, peut-être
influencé ici par la donnée biblique, ce Frât est l'Euphrate de la
Mésopotamie. Mais des preuves nombreuses établissent que plus anciennement
la même appellation a été attachée à l'Helmend, l'Etymander
des Grecs, lorsque la notion de la montagne sainte avec ses quatre
fleuves se fut localisée dans la partie méridionale de l'Hindou-Kousch,
au massif de l'Ouçadarena des livres zends, fameux comme le théâtre
des révélations divines reçues par Zarathoustra (Zoroastre). Et, ceci
étant, on peut encore avec certitude reporter le nom de Frât au point
primitif où convergent toutes les traditions iraniennes sur le berceau
de l'humanité.


Une dernière circonstance achève de fixer le site originaire du 'Eden
biblique dans la région que nous avons indiquée, d'accord avec tant
de savants illustres. C'est le voisinage de la terre de Nod ou d'exil,
de nécessité, située à l'orient de 'Eden, où Qaïn se retire après son
crime et bâtit la première ville, la ville de 'Hanoch
83, car elle paraît bien
correspondre à la lisière du désert central de l'Asie, du désert de Gobi.
C'est là que se trouve cette ville de Khotan, dont les traditions, enregistrées
dans des chroniques indigènes, qui ont été connues des historiens
chinois, remontaient beaucoup plus haut que celles d'aucune autre cité
de l'Asie intérieure. Abel Rémusat, qui avait bien compris toute
l'importance de ce que les Chinois racontent de cette ville et de ses
souvenirs, y a consacré un travail spécial, auquel nous renverrons le
lecteur
84. Le savant baron d'Eckstein a fait ressortir tout ce qu'ont de
précieux pour l'histoire primitive les renseignements qui y sont contenus;
il a montré dans Khotan le centre d'un commerce métallurgique
qui doit être regardé comme un des plus antiques du monde, et il ne

serait pas éloigné de rapporter à cette ville les récits de la Genèse sur la
'Hanoch qaïnite.


Note 83:
(retour)  Genes., IV, 16-17.



Note 84:
(retour)  Histoire de la ville de Khotan. Paris, 1820, in-8°.





C'est donc bien au plateau de Pamir qu'a trait originairement le
récit biblique sur le jardin de 'Eden, aussi bien que la tradition
iranienne de l'Airyana Vaedja. Et l'assimilation des fleuves paradisiaques
à ceux de cette contrée doit être faite de la manière suivante:
Gi'hon=Oxus; Pischon=Indus; 'Hid-Deqel=Tarîm; Phrath=Iaxarte. Mais
dans la forme où nous possédons ce récit, au premier fond de la description
traditionnelle, qui avait en vue cette région lointaine, se sont
superposés certains traits empruntés à la Chaldée, lesquels se rattachent
à une localisation postérieure de la donnée du paradis terrestre sur le
cours inférieur du Tigre et de l'Euphrate.


Du reste, les Chaldéens, s'ils paraissent bien avoir transplanté dans
leur propre pays, comme beaucoup d'autres peuples, l'antique tradition
édénique, n'en avaient pas moins conservé, eux aussi, bien des
restes de la forme plus ancienne de ces souvenirs, de celle qui les
reportait à leur véritable berceau. La conception de la montagne sainte
et paradisiaque située au nord, plus haute que toutes les autres
montagnes de la terre, colonne du monde autour de laquelle tournent
les sept étoiles de la Grande-Ourse, assimilées aux sept corps planétaires,
cette conception qui est celle du Mêrou, du Harâ-Berezaiti et
de l'Aryâratha primitif, a été certainement connue et admise des
Chaldéens. C'est ce que prouve surabondamment l'admirable et si
poétique morceau du prophète Yescha'yahou (Isaïe)
85 sur la chute de
l'orgueilleux monarque de Babylone, de cet astre du matin, fils de
l'aurore, de cet oppresseur des nations qui s'était vanté de ne pas
descendre, à l'exemple des autres rois, dans les profondeurs du schéôl
86,
mais d'aller s'asseoir au-dessus des étoiles du Dieu fort et de prendre
place à côté du Très-Haut sur la montagne de l'Assemblée (har moad)
dans le Septentrion. Théodoret, natif de Syrie et profondément imbu
de traditions orientales, dit à cette occasion: «On rapporte qu'il y a
au nord des Assyriens et des Mèdes une haute montagne qui sépare
ces peuples des nations scythiques, et que cette chaîne est la plus
haute de toutes les montagnes de la terre.» Il applique donc la notion
de la montagne à laquelle le prophète fait allusion, précisément au

sommet sur lequel les Iraniens de la Médie avaient transporté et localisé
leurs souvenirs bien antérieurs sur la montagne sainte, le Harâ Berezaiti;
car Théodoret a eu certainement en vue l'Elbourz du sud de la Mer
Caspienne, si important par ses traditions mythiques, qui avait été
connu des Assyriens dès le IXe siècle av. J.-C. sous son nom perse de
Hâra-Barjat, altéré en Hâla-Barjat par la prononciation particulière
aux Mèdes
87. La donnée dont nous parlons a été conservée, comme
tant d'autres débris des croyances religieuses de la Chaldée et de la
Babylonie, par les Sabiens ou Mendaïtes, qui mariaient le culte des
sept planètes à l'adoration des sept astres de la Grande-Ourse, dans leur
célébration des mystères du Nord sur la haute montagne du Septentrion,
réputée le séjour du Seigneur des lumières, du père des génies
célestes.


Note 85:
(retour)  XIV, 4-20.



Note 86:
(retour)  La demeure des morts.



Note 87:
(retour)  Fr. Lenormant, Lettres assyiologiques, t. I, p. 36.



Il est bien souvent question, dans les textes cunéiformes, de cette
montagne sainte où se rassemblent les dieux, où est la source des eaux
terrestres et qui sert de pivot aux mouvements célestes. On qualifie ce
mont de «père des pays» (en assyrien abu matâti), preuve certaine de
ce qu'on y rattachait les origines de l'humanité. C'est le point culminant
de la convexité de la surface de la terre, d'où son appellation de «montagne
de la terre» (en accadien gharsak kalama). Par rapport à la
Chaldée et à l'Assyrie, on la considère comme située dans le nord-est,
à côté du pays mystérieux d'Arali, célèbre par la quantité d'or qu'il
produit, et où est placée la résidence des morts. Aussi la désigne-t-on
encore comme «la Montagne de l'Orient» (en accadien gharsak kurra,
en assyrien sémitique schad schadî). C'est à l'imitation de cette montagne
sainte que les Chaldéens des plus anciennes époques, dans les plaines
absolument sans une ondulation où l'Euphrate et le Tigre terminent
leurs cours, faisaient de leurs temples de véritables montagnes artificielles,
leur donnant typiquement et rituellement la forme d'une haute pyramide
à degrés, que surmontait un petit sanctuaire.


Les «paradis» des monarques perses, parcs ombreux, plantés
d'arbres, ornés de viviers, et placés en général au sommet de hauteurs,
dont le nom signifiait «lieu élevé, endroit délicieux» (sanscrit paradêças,
zend paradâeçô), et était déjà connu des populations de la Syrie et de
la Palestine au temps où fut écrit le Cantique des cantiques
88, ces paradis
étaient pour les rois iraniens, qui en entouraient leurs palais, une

image et une imitation du céleste paradis d'Ahouramazda, planté sur
le Harâ Berezaiti. Mais ce type particulier et symbolique de jardins,
avec l'idée qui s'y attachait, n'était pas exclusivement propre aux
monarques iraniens de la Médie et de la Perse; avant eux les rois
d'Assyrie et de Babylone, dont ils copiaient presque tous les usages,
avaient eu des «paradis» semblables. Il est même à remarquer que
le type le plus parfait et le plus paradisiaque, dans le sens de l'imitation
du jardin légendaire de la montagne sainte, berceau des hommes,
en avait été donné à Babylone, dans les fameux jardins suspendus,
que tous les auteurs décrivent comme une montagne artificielle, élevée
jusqu'à une très grande hauteur sur des étages voûtés, couverte d'arbres
de la plus forte
dimension sur
son sommet et
sur ses terrasses
latérales, et
où des machines
hydrauliques,
placées aux quatre
angles et puisant
l'eau de l'Euphrate,
entretenaient
sur la
plate-forme culminante
des viviers
et des courants d'eau, destinés bien évidemment à reproduire
les courants d'eau du paradis traditionnel. Cependant du fait seul des
jardins suspendus il n'y aurait pas de conséquence à tirer, car Bérose,
Diodore de Sicile et Quinte-Curce racontent tous les trois une historiette
d'après laquelle ce serait pour complaire à sa femme, princesse mède
de naissance, et lui rappeler son pays natal, que Nabou-koudourri-ouçour
(Nabuchodonosor) aurait créé ces jardins fameux, regardés depuis
comme une des merveilles du monde. On serait donc en droit de
supposer par là que ce prince avait transporté à Babylone un usage
purement iranien, inconnu jusqu'alors à la civilisation chaldéo-assyrienne.
Mais un monument assyrien d'époque antérieure vient

répondre à cette objection. C'est un bas-relief du palais du roi Asschour-bani-abal,
à Koyoundjik (première moitié du viie siècle av. J.-C.); on
y voit un paradis royal attenant à un palais, planté de grands arbres,
situé au sommet d'une éminence prolongée par un jardin suspendu que
soutiennent des arcades, et arrosé par un cours d'eau unique, qui se
divise en plusieurs canaux sur le flanc de la montagne, comme le fleuve
du 'Eden biblique, la fontaine divine Ghe-tim-kour-koû de la Montagne
de la Terre des Chaldéens, la source Arvanda ou Ardvî-çourâ du
Harâ-Berezaiti iranien, et la Gangâ du Mêrou des Indiens.


Note 88:
(retour)  IV, 13.






 1D'après un bas-relief du palais de Koyoundjik, conservé au Musée Britannique.










§ 6.--LE PATRIARCHE SAUVÉ DU DÉLUGE ET SES TROIS FILS.


Nous avons déjà fait remarquer plus haut que les narrations chaldéennes,
telles que nous les connaissons par les fragments de Bérose
et par le texte original déchiffré sur les tablettes cunéiformes du
Musée Britannique, réunissaient, sur le personnage du juste sauvé du
déluge, ce que la Bible raconte de Noa'h et de 'Hanoch. Après être
sorti de son vaisseau et avoir offert le sacrifice de la nouvelle alliance,
'Hasis-Adra est enlevé par les dieux et transporté dans un lieu retiré,
où il jouit du privilège de l'immortalité, de même qu'après 365 ans de
vie où «il marcha avec Dieu, 'Hanoch ne fut plus vu, car Dieu l'avait
pris
89.»


Note 89:
(retour)  Genes., V, 24.



Le rénovateur de l'humanité après le cataclysme tient une place
considérable dans les souvenirs traditionnels de la race aryenne
90, et
le plus souvent il s'y confond avec le premier père du genre humain.
La distinction des auteurs des deux humanités successives n'y apparaît
un peu nettement que dans la formation du nom du Deucalion des
Grecs, qui, étymologiquement, paraît avoir signifié «le second excellent,
béni.» Dans le récit indien du déluge, le héros sauvé par la protection
du poisson divin est Manou, dont le nom a été d'abord un terme désignant
«l'homme» en général, en tant que «l'être intelligent, pensant,»
avant de devenir l'appellation spéciale d'un personnage mythique.
Ce Manou s'est modifié et multiplié plus tard sous diverses formes dans
la mythologie indienne. Déjà le Rig-Vêda en distingue plusieurs, et,
dans la suite, on en a compté jusqu'à sept, dont chacun préside à un

manvantara ou période du monde. Le principal, et le seul qui doive nous
occuper ici, est le Manou, surnommé Vâivasvata, parce qu'on en fait le
fils de Vivasvat, c'est-à-dire du Soleil, et le frère de Yama, le dieu
des morts, qualifié aussi de Vâivasvata. Le Rig-Vêda parle plusieurs
fois de ce Manou comme du père des hommes, qui sont appelés Manôr
apatya, «la descendance de Manou,» et lui-même y reçoit le titre de
père par excellence, Manouschpitar. Il a donné aux humains la prospérité
et le salut, et il leur a indiqué de bienfaisants remèdes. Le
premier il a sacrifié aux dieux, et son sacrifice est devenu le prototype
de tous ceux des générations postérieures. On a souvent signalé la
remarquable coïncidence de cette tradition indienne avec celle des
anciens Germains, qui, au témoignage de Tacite, se disaient issus de
Mannus, fils de Tuiscon ou Tuiston, dieu issu de la Terre.


Note 90:
(retour)  Il faut sur ce sujet consulter avant tout Pictet, Les origines indo-européennes, t. II,
p. 621 et suiv. C'est le savant genevois que nous avons ici principalement pris pour guide.







Si de la Germanie nous passons à la Grèce, nous trouverons dans le
personnage mythique de Minos
un autre représentant du Manou
indien, mais considérablement
modifié par les traditions
helléniques. Il ne s'agit plus ici,
en effet, du premier homme
ni du juste sauvé du déluge,
mais d'un roi fabuleux des anciens
âges, fils de Zeus, qui
régnait sur l'île de Crète, et
qui le premier donna de sages
lois aux Hellènes. A ces divers
égards, et sauf la localisation postérieure de sa légende, il rappelle
certainement le Manou roi et législateur. Cela ne suffirait pas, toutefois,
à autoriser un rapprochement, si Minos, comme juge des morts
ne touchait pas par d'autres points aux traditions indo-iraniennes.
Chez les Indiens, c'est Yama qui règne sur les morts, tandis que son
corrélatif iranien Yima, fils de Vivanghvat (le Vivasvat indien), est comme
Manou le premier roi législateur, l'ordonnateur de la société humaine.
Les rôles se sont ainsi intervertis de plusieurs manières entre les deux

frères Manou et Yama, ce qui s'explique par leur identité primitive,
que la science a établie d'une manière irréfragable. Tous deux représentent
le premier homme, car il est dit de Yama que le premier il
a passé par la mort pour entrer dans le royaume des Mânes. Minos
aussi ne devient juge aux enfers qu'après sa mort, et il partage cet office
avec Rhadamanthe, dont le nom signifie «celui qui brandit la verge,»
épithète caractéristique du rôle de juge, que la poésie indienne donne
à Yama. Il réunit ainsi dans sa personne les traits propres à ce dernier,
et ceux du Manou de l'Inde et du Yima de l'Iran, rois et législateurs.
En même temps, la transformation, que nous venons de saisir sur
le fait, du premier homme qui a passé par la mort en un dieu qui
règne sur le royaume des ombres, nous explique comment les Gaulois,
au rapport de César, prétendaient tirer leur origine d'un dieu funèbre,
que le Romain a traduit par Dis Pater ou Pluton.


 1D'après les peintures d'un vase découvert à Canosa, dans l'ancienne Apulie. Minos est
celui qui siège sur un trône du centre de la composition; Rhadamanthe, en costume asiatique
(comme juge spécial des morts de l'Asie), se tient debout à sa droite; enfin Èaque est
celui qui se voit assis à sa gauche.





Windischmann a encore retrouvé dans les traditions de l'Inde un
autre personnage qui, par certains points, présente un remarquable
parallélisme avec le Noa'h de la Bible. C'est Nahouscha qui, comme
Manou, est une sorte de personnification symbolique de l'«homme,»
idée exprimée par son nom même, et un ancêtre de l'humanité, que le
Rig-Vêda appelle souvent «race de Nahouscha.» On le représente
comme fils de Manou, comme spécialement adonné au culte de Soma,
le dieu de la boisson enivrante qui, pour les Aryas primitifs, était le
succédané du vin; ses biens deviennent la conquête de ce dieu. Ceci
rappelle bien étroitement Noa'h plantant la vigne et s'enivrant du jus
de son fruit
91; et il semble que dans la Bible le patriarche Noa'h réunisse
sur sa tête deux traditions qui dans l'Inde se divisent entre Manou et
Nahouscha. Quant à l'assonnance entre les noms de Noa'h et de
Nahouscha, elle n'est peut-être pas seulement fortuite, bien que ces
deux appellations aient, l'une en hébreu, l'autre en sanscrit, des significations
parfaitement déterminées et absolument différentes. Il est,
au contraire, probable, que nous avons ici un nouvel exemple de la façon
dont les noms des traditions primitives, en étant adoptés par des peuples
de race différente, gardent le même son, la même physionomie extérieure,
mais se différencient pourtant de façon à prendre un sens
dans la langue de chacun de ces peuples, un sens qui s'éloigne du tout
 au tout d'une nation à l'autre, et qui n'est peut-être nulle part
celui qu'avait réellement à l'origine le nom qui subit ces métamorphoses.


Note 91:
(retour)  Genes., IX, 20 et 21.



Je réserve pour le livre suivant l'étude du tableau des personnifications
de peuples que la Genèse énumère comme descendues des trois fils
de Noa'h, 'Ham, Schem et Vapheth, ainsi que de la signification ethnique
qui en résulte pour chacun d'eux. Les trois fils de Noa'h sont, en effet,
les ancêtres et les représentants des trois grandes races entre lesquelles
se divise l'humanité postdiluvienne, la descendance du rénovateur de
l'espèce humaine après le cataclysme. Mais sans entrer encore dans
l'examen de cette question ethnographique, qui trouvera mieux sa place
lorsque nous parlerons des principales races des hommes, de celles particulièrement
qui ont leur place dans l'histoire ancienne de l'Orient, il
importe de remarquer ici le parallélisme frappant qu'offrent, dans la
façon dont elles se terminent, les deux généalogies bibliques des
Schethites et des Qaïnites. Après Lemech, la lignée de Qaïn se divise
entre trois chefs de races; celle de Scheth présente le même fait après
Noa'h; et il est difficile de ne pas en voir encore un reflet dans la façon
dont la généalogie biblique des descendants de Scheth par Arphakschad,
à la fin de la période qui s'étend du déluge à Abraham, nous offre aussi
la triple division des fils de Tera'h
92, chefs et pères des nations s'ils
ne le sont plus de grandes races. La donnée fondamentale, plus nette
que partout ailleurs dans les fils de Noa'h, est celle d'une répartition
de l'humanité en trois familles ethniques. C'est aussi celle qu'admettaient
les Égyptiens, pour qui les hommes formaient trois races, les 'Amou
et les Tama'hou ou Ta'hennou, correspondant exactement aux familles
de Schem et de Yapheth dans le récit biblique, et les Na'hasiou, c'est-à-dire
les nègres. Il est vrai que les Égyptiens se mettaient à part de
ces trois divisions de l'humanité, sous le nom de Rot, «la race» par
excellence, s'attribuant une origine plus relevée que celle des autres
hommes.


Note 92:
(retour)  Genes., XI, 26.










 1D'après les peintures du tombeau du roi Séti Ier, à Thèbes. Les types de ces races se
succèdent dans l'ordre suivant, en commençant par la gauche: Rot ou égyptienne, au teint
rouge; 'Amou ou asiatique au teint jaune; Na'hasiou ou nègre; Tama'hou ou libyeo-européenne,
au teint blanc et aux cheveux blonds.



Dans les antiques traditions iraniennes nous trouvons aussi la
division tripartite des races humaines, personnifiées dans trois ancêtres
issus d'un même père. Ce sont les fils de Thraetaona, l'un des premiers
Paradhâtas, des héros des premiers jours de l'humanité, celui qui

succède à la domination impie de Azhi-Dahâka, personnification
terrestre du principe mauvais. Les anciens livres zends nomment ces
trois frères, chefs de races, Çairima, Toûra et Arya, qui deviennent
Selm, Tour et Eradj dans l'épopée traditionnelle de la Perse moderne.
Çairima correspond au Schem de la Bible, dont son nom n'est qu'une
variante; celui d'Arya s'applique à la même famille ethnique que
Yapheth dans la Genèse. Mais à 'Ham, père d'une race avec laquelle
les Iraniens n'avaient plus depuis longtemps de contact direct à l'époque
où furent composés les livres sacrés du mazdéisme, ces livres substituent
Toûra, personnification des peuples turcs, qui n'ont pas de représentant
dans le tableau ethnographique du chapitre X de la Genèse,
non plus que les nègres, l'une des races essentielles du système
égyptien.


Nous sommes ainsi amenés à mettre en regard des trois fils de Noa'h
les trois fils de Thraetaona, qui leur correspondent dans les traditions
religieuses de l'Irân, et les grandes races humaines telles que les
reconnaissaient les Égyptiens
93.


           BIBLE.       |       IRÂN.        |       ÉGYPTE.

                        |                    |

       1. Schem.        |    1. Çairima.     |     2. 'Amou.

       2. 'Ham          |                    |     1. Rotou

       3. Yapheth.      |    3. Arya.        |     4. Tama'hou

                        |    2. Toûra.       |

                        |                    |     3. Na'hasiou




Note 93:
(retour)  Le chiffre qui précède chaque nom dans ce tableau, marque l'ordre de primogéniture qui
lui est attribué dans le système auquel il appartient.



Les Sabiens ou Mendaïtes, dans leurs livres sacrés, parlent des trois
frères Schoum, Yamin et Yaphet, mais on ne saurait dire si la tradition
leur en vient de source babylonienne ou bien est chez eux le résultat
d'une infiltration juive ou chrétienne. En revanche, dans les fragments de
Bérose, qui, eux, représentent exactement les récits qui se lisaient dans
les livres des Chaldéens, il est question de trois frères à demi divins,
qui ont régné presque aussitôt après le déluge, et que dès les premiers
siècles chrétiens les Pères de l'Église comparaient à Schem, 'Ham et
Yapheth. Ce sont Cronos, Titan et Prométhée, que l'auteur des Chaldaïgues
représentait comme trois frères ennemis se faisant la guerre.
Malheureusement on n'a pas encore jusqu'à présent retrouvé de
rédaction cunéiforme originale de cette histoire, qui fasse connaître

quels étaient les noms assyriens que Bérose a ainsi traduits en grec,
s'ils étaient identiques à ceux de la Genèse ou s'ils en différaient.


Moïse de Khorène, l'historien national de l'Arménie, développe un
peu davantage le récit de l'hostilité des trois frères, en disant qu'il
l'emprunte à Bérose; mais en employant pour désigner ses personnages
des noms différents de ceux que nous lisons dans les fragments grecs
de l'historien de Babylone. «Avant la construction de la tour et la
confusion du langage des hommes, dit-il, mais après la navigation de
Xisouthros jusqu'à l'Ararat, les trois frères Zerovan, Titan et Yapedosthê
se partagèrent la domination de la terre. Et ils me semblent les mêmes
que Schem, 'Ham et Yapheth. Quand ils se furent partagés l'empire de
toute la surface terrestre, Zerovan, enflammé d'orgueil, voulut dominer
sur les deux autres. Titan et Yapedosthê résistèrent à sa violence et lui
firent la guerre, parce qu'il voulait instituer ses fils comme rois sur
tous les hommes. Et pendant cette guerre, Titan occupa une partie
des limites héréditaires de Zerovan. Alors leur soeur Astlik
94 s'interposa
entre eux, calma par ses séductions leur querelle et les amena à
convenir que Zerovan aurait la primauté. Mais les deux autres frères
arrêtèrent, en se liant par des serments, qu'ils tueraient désormais
tous les enfants mâles de Zerovan, pour éviter que sa postérité ne
continuât sa domination. Pour réaliser ce projet, ils chargèrent quelques-uns
des plus actifs parmi les compagnons de Titan de surveiller
les accouchements des femmes. C'est ainsi qu'ils mirent à mort,
conformément à leur serment, deux des enfants de Zerovan. Mais enfin
Astlik, après s'être concertée avec les femmes de Zerovan, parvint à
persuader à quelques-uns des serviteurs de Titan de laisser vivre les
autres enfants et de les transporter dans l'Orient, sur la montagne de
l'assemblée des dieux.»


Note 94:
(retour)  Cette mention d'une soeur à côté des trois frères, rappelle les enfants de Lemech dans la
Genèse.



Moïse de Khorène n'a certainement pas pris ceci dans un texte écrit
en grec, dans les extraits directs de l'ouvrage de Bérose. Sa source
était déjà arménienne, et les noms grecs qui désignaient les personnages
du mythe dans le livre du prêtre chaldéen contemporain
des Séleucides, y étaient traduits et déguisés sous une forme tout
iranienne. Zerovan est bien évidemment le zend zarvan, «temps,» et
cette appellation s'est formée sur le modèle du Zrvâna-akarana, le Temps

incréé, infini, des livres mazdéens. Yapedosthê est un superlatif (sanscrit
djâpatista) du nom arien de Djâpati, «le chef de la race,» qui a été la
source du biblique Yapheth; c'est donc «le chef de la race par excellence.»
Cette formation confirme l'opinion d'Ewald et de Pictet,
attribuant une origine aryenne au nom du personnage dont la Bible
fait l'ancêtre des Aryas, nom connu du reste aussi dans la tradition
grecque, tandis que ceux de Schem et de 'Ham sont purement sémitiques.
Tout ceci doit être le résultat d'un travail, en partie basé sur
des traditions encore existantes, que le récit traduit d'abord des
tablettes chaldéennes en grec par Bérose aura subi à une certaine époque
pour reprendre une forme orientale, en passant de nouveau du grec
dans une des langues de l'Asie. Nous n'hésitons pas à rapporter un tel
travail aux deux premiers siècles de l'ère chrétienne et aux savants de
l'école d'Édesse, à laquelle appartenait certainement--bien qu'il ait
prétendu attribuer une antiquité apocryphe à son livre--le Mar-Abas
Katina dont Moïse de Khorène a fait son guide pour les époques
antiques de l'histoire d'Arménie. Des noms grecs que Bérose avait
employés, Titan n'a pas été changé; Cronos, par suite des idées
d'antiquité prodigieusement reculée qui s'attachent toujours à ce nom,
a été très naturellement remplacé par Zerovan; quant à Prométhée,
l'échange de son nom avec celui de Yapedosthê est tout naturel, si l'on
se souvient des mythes helléniques qui font de Prométhée le fils de
Iapétos. En traduisant sous une forme grecque les noms de la tradition
ethnologique que lui offraient les documents babyloniens, Bérose la
rapprochait de la très antique tradition hellénique d'après laquelle
Cronos et Iapétos étaient également deux Titans, fils d'Ouranos et
de Gaia, et Iapétos devenait le père d'Atlas, de Menoitios (Manou), de
Prométhée et d'Épiméthée, c'est-à-dire la souche de l'humanité
primitive. L'emploi du nom de Prométhée par Bérose semble indiquer
positivement que celui de Yapheth existait dans les traditions chaldéennes
comme dans la Bible. Et, d'un autre côté, l'importance du
cycle des fables relatives à Iapétos a été depuis longtemps reconnue
par la science comme un des points de contact les plus frappants
entre les mythes helléniques relatifs aux premiers âges et la narration
de la Genèse. Au reste, il faut remarquer que chez les Grecs les Titans,
en général, sont représentés comme les premiers éducateurs du genre
humain, ou que, suivant d'autres légendes, les hommes sont issus du
sang des Titans.






§ 7.--LA TOUR DES LANGUES.


Les traditions parallèles à celles de la Bible, que nous avons jusqu'à
présent examinées, avaient un caractère véritablement universel; elles
se retrouvaient dans tous les rameaux supérieurs de l'humanité Noa'hide;
chez les peuples des races et des contrées les plus diverses. Il n'en
est plus de même pour celle de la confusion des langues et de la
Tour de Babel. Celle-ci a pour théâtre, dans la Bible, les plaines de
Schine'ar ou de la Chaldée, et elle est particulière aux habitants de
cette contrée ou aux peuples qui en sortirent à une époque historiquement
appréciable.


Le récit de la Tour des langues existait dans les plus anciens souvenirs
des Chaldéens, et il faisait aussi partie des traditions nationales de
l'Arménie, où il était venu des nations civilisées du bassin de l'Euphrate
et du Tigre. Mais nous ne trouvons rien de semblable ni dans l'Inde,
ni dans l'Iran. Chez les Grecs seuls, nous constatons un trait manifestement
parallèle, venu on ne sait par quelle voie, dans la légende
des Aloades, que nous avons déjà racontée plus haut (p. 55), en parlant
des traditions relatives aux géants. On prétend, en effet, qu'ils ont
commencé à élever une tour dont le sommet, dans leur projet, doit
atteindre jusqu'au ciel, lorsque les dieux, enfin las de leur arrogance
et de leur audace, les foudroient et les précipitent dans le Tartare.


Les extraits de Bérose offrent deux versions, très exactement concordantes
entre elles, de l'histoire de la construction de la Tour et de
la confusion des langues. Voici d'abord celle d'Abydène: «On raconte
que les premiers hommes, enorgueillis outre mesure par leur force et
leur haute taille, en vinrent à mépriser les dieux et à se croire supérieurs
à eux; c'est dans cette pensée qu'ils élevèrent une tour d'une prodigieuse
hauteur, qui est maintenant Babylone. Déjà elle approchait du ciel, quand
les vents vinrent au secours des dieux et bouleversèrent tout l'échafaudage,
en le renversant sur les constructeurs. Les ruines en sont appelées
Babylone, et les hommes, qui avaient jusqu'alors une seule langue, commencèrent,
depuis lors à parler, par l'ordre des dieux, des idiomes
différents.» La rédaction d'Alexandre Polyhistor dit: «Lorsque les
hommes avaient encore une seule langue, quelques-uns d'entre eux
entreprirent de construire une tour immense, afin de monter jusqu'au
ciel. Mais la divinité, ayant fait souffler les vents, renversa la tour,
 bouleversa ces hommes et donna à chacun une langue propre; d'où
la ville fut appelée Babylone.» Parmi les fragments des tablettes
cunéiformes provenant de Ninive et conservées au Musée Britannique,
on a reconnu un lambeau d'une rédaction originale de ce récit. Il est
déplorablement mutilé, mais cependant il en reste encore assez pour
qu'on soit bien assuré du sujet, et même pour que l'on puisse constater
que cette narration, dans les circonstances les plus essentielles, était en
parfaite conformité avec les extraits de Bérose.


Au reste, dans la Genèse, le récit relatif à la Tour de Babel n'a pas
seulement la Chaldée pour théâtre; il porte dans sa rédaction même
l'empreinte incontestable et manifeste d'une origine chaldéenne. On
y trouve jusqu'à un jeu de mots qui ne peut s'expliquer que par l'analogie
des mots zikru, «souvenir, nom,» et zikurat, «tour, pyramide à
étages,» dans la langue assyrienne, et dont l'idiome hébraïque ne
rendrait compte en aucune façon. Le déchiffrement des inscriptions
cunéiformes, en nous faisant connaître le nom indigène de Babel ou
Babylone sous sa forme authentique, lui assigne une toute autre étymologie
que celle qui semblerait ressortir du texte de la Bible; c'est
Bab-Ilou, «la porte du dieu Ilou.» L'explication par babel,
«confusion,» est donc le résultat d'une allitération inspirée par les
récits qui s'attachaient à ce lieu. Mais cette explication factice est
d'origine chaldéo-babylonienne et non juive; car le mot babel, sur
lequel elle repose, n'appartient pas à l'hébreu; c'est un vocable de
l'idiome sémitique qui se parlait à Babylone et à Ninive.









 1D'après un dessin de M. Thomas, architecte, publié dans l'Expédition en Mésopotamie,
de M. Oppert.



La tradition de la Tour et de la confusion des langues est, du reste,
indépendante de cette étymologie et même de toute localisation de
ce souvenir à Babylone. L'opinion des Chaldéens paraît avoir varié
sur le lieu où les premiers habitants de leur pays avaient élevé ce
monument fameux de leur orgueil. Il résulte d'une précieuse glose
introduite dans le texte du prophète Yescha'yahou (Isaïe)
95 par la
version des Septante et de nombreux passages des anciens Pères de
l'Église, qu'une des formes du récit plaçait la Tour des langues dans
la ville de la Chaldée méridionale, que la Bible appel Kalneh ou
Kalno, et les documents cunéiformes Koul-ounou; c'était un souvenir
des âges reculés où la civilisation de l'Euphrate et du Tigre avait eu
pour foyer principal les provinces les plus voisines du golfe Persique,

le pays auquel appartient en propre le nom de Schoumer ou Schine'ar.
Cette incertitude sur le site de la tour ou de la pyramide à étages, à
la construction de laquelle était lié le châtiment divin de la confusion
du langage des hommes, prouve que l'on considérait ce monument
légendaire comme ayant été totalement renversé par la colère céleste,
comme ayant disparu sans laisser de vestiges appréciables. Jusqu'aux
premiers siècles chrétiens, en effet, on ne voit nulle part que l'on
prétendît, ni à Babylone, ni dans aucune autre ville de la Chaldée,
montrer les ruines de la Tour de Babel. Ce sont seulement les docteurs
juifs des écoles mésopotamiennes où se forma le Talmud de Babylone,
qui eurent l'idée d'en retrouver les restes dans les gigantesques ruines
de la pyramide de Borsippa, appelées aujourd'hui Birs-Nimroud. Ce
qui les y induisit fut seulement l'impression de désolation et de
majestueuse grandeur qu'éveille la vue de cette énorme montagne
de décombres, la plus imposante ruine de la contrée de Babylone.
Mais en réalité aucune tradition ancienne ne justifiait le nom glorieux
dont les docteurs juifs gratifièrent la pyramide de Borsippa. C'était un
édifice religieux de date fort ancienne, consacré au dieu Nabou, que
Nabou-koudourri-ouçour (Nabuchodonosor), au vie siècle avant notre
ère, trouva en ruines, qu'il restaura et rebâtit en grande partie. Il a
consacré des inscriptions pompeuses à léguer à la postérité le souvenir
de cette reconstruction; il y parle des traditions qui se rattachaient
à l'origine du monument, mais il ne souffle pas mot de celle de la
confusion des langues, dont il n'aurait pas manqué de faire mention si
elle y avait été appliquée. C'est donc à tort que beaucoup de modernes
ont attaché foi à une prétendue tradition, qui est toute artificielle, de
date récente, et ne repose sur rien de sérieux. Le vrai est qu'il
faut renoncer à voir dans le Birs-Nimroud ou dans toute autre ruine
subsistant aujourd'hui le long du cours inférieur de l'Euphrate, les
restes de la Tour de Babel.


Note 95:
(retour)  IX, 10.












CHAPITRE III


VESTIGES MATÉRIELS DE L'HUMANITÉ PRIMITIVE.






§ 1.--L'HOMME DES TEMPS GÉOLOGIQUES.


Nous avons écouté jusqu'à présent la grande voix de l'humanité
racontant, dans la tradition sacrée et dans la tradition profane, les
souvenirs qu'elle avait gardés de ses premiers âges. Il nous faut
maintenant aborder un tout autre ordre d'informations, pour essayer
de compléter les renseignements que l'on peut grouper dans l'état
actuel sur l'existence primitive de l'homme. Ce sont désormais les
pierres qui vont parler. Nous demanderons aux couches constitutives
de notre sol les secrets qu'elles cachent dans leur sein; nous examinerons
soigneusement les vestiges matériels qu'a laissés le passage des
populations antérieures à toute histoire. Et nous pourrons ainsi placer,
à côté des faits généraux transmis par la tradition, de nombreux détails
sur la vie des premiers hommes, ainsi que sur les phases successives de
leurs progrès matériels.


Il s'agit là d'une science toute nouvelle, qui n'a pas encore plus d'un
quart de siècle d'existence et qu'on a appelée l'archéologie préhistorique.
Comme toutes les sciences qui en sont encore à leurs débuts, elle est
très orgueilleuse; elle prétend, du moins dans la bouche d'une partie
de ses adeptes, bouleverser la tradition, en réduire à néant l'autorité
et expliquer à elle seule tout le problème de nos origines. Ce sont là
des prétentions bien hardies et qui ne se réaliseront jamais. Sans viser
si haut, la science nouvelle, dans les vraies limites de ce qui lui est
possible, a déjà un rôle assez considérable et assez brillant à remplir
pour pouvoir s'en contenter. Combler avec certitude les énormes
lacunes de la tradition, en éclaircir les données obscures au moyen
de faits positifs, scientifiquement constatés, c'est là ce qu'elle doit faire
un jour et ce qu'elle a déjà fait en partie. L'archéologie préhistorique,
au reste, n'est encore qu'imparfaitement constituée; elle présente

de grandes canules, des problèmes jusqu'à présent dépourvus de
solution. L'esprit de système s'y est trop souvent donné carrière, et
bien des savants se sont hâtés d'y échafauder des théories avant d'avoir
mené assez loin les observations. Enfin tous les faits de cette
science ne sont pas établis d'une manière parfaitement certaine.


Mais malgré ces imperfections, inévitables dans une étude commencée
depuis si peu d'années, la science des vestiges archéologiques
de l'humanité primitive a pris rang parmi les sciences positives. Elle
a rassemblé déjà un très grand nombre de faits absolument certains,
dont la synthèse commence à se dessiner. Ses recherches ont fait
réapparaître les scènes de la vie rude et sauvage des premiers hommes,
et de ses succès jusqu'à présent on peut augurer ceux qui suivront. Il
est désormais impossible de faire un livre dans le genre de celui que
nous avons entrepris, et de le mettre à la hauteur de l'état des connaissances,
sans y donner une place aux résultats de cette étude. Comme
de raison, les faits indubitablement constatés doivent seuls être
insérés dans un résumé tel que le nôtre. Aussi avons-nous fait avec le
plus grand soin le départ des choses certaines et des choses encore
douteuses.


Malheureusement les recherches de l'archéologie préhistorique
n'ont pas pu être poussées encore dans toutes les parties du globe.
Elles ont eu jusqu'à présent pour théâtre principal l'Europe occidentale,
et en particulier la France et l'Angleterre. Ceci nous met loin des
lieux où l'espèce humaine dut faire son apparition, où vécut le couple
de nos premiers pères. C'est en cela que la science présente une de
ses plus regrettables lacunes, qui sera sans doute un jour comblée.
Mais, comme on va le voir, les faits mêmes constatés en Europe, bien
que ne pouvant pas être regardés comme absolument primordiaux, ont
un intérêt de premier ordre qui ne permettait pas de les passer ici sous
silence.


Ils ont pris surtout une importance exceptionnelle depuis que la
paléontologie humaine s'est constituée comme une branche à part de
l'archéologie préhistorique. Celle-ci, lorsque les savants des pays
scandinaves en ont jeté les premières bases, n'étendait pas ses investigations
au delà de l'époque actuelle de la formation de l'écorce du
globe, au delà du temps où les continents prirent à peu de chose près
le relief que nous leur voyons aujourd'hui. La paléontologie humaine,
au contraire, fait remonter bien autrement haut dans les annales

du passé de l'homme; elle nous reporte à une antiquité qu'on ne saurait,
au moins quant à présent, évaluer en années ni en siècles d'une manière
quelque peu précise. Elle fait suivre les plus antiques représentants
de notre espèce, au travers des dernières révolutions de l'écorce terrestre,
par delà plusieurs changements profonds des continents et des
climats, et dans des conditions de vie très différentes de celles de
l'époque actuelle.




C'est dans les étages supérieurs du groupe de terrains désigné
sous le nom de miocène, c'est-à-dire dans les couches de sédiments
déposés vers le milieu de la grande période géologique appelée époque
tertiaire, que l'on a cru retrouver dans nos pays les plus antiques vestiges
de l'existence de l'homme.


La flore et la faune des couches en question démontrent que la
température de la surface du globe était alors beaucoup plus élevée
qu'elle n'est aujourd'hui. Les contrées de l'Europe centrale jouissaient
d'un climat pareil à celui des tropiques; les portions les plus septentrionales
de l'Asie et de l'Amérique, et le Groënland lui-même, n'étaient
pas encore envahis par les glaces. Jusque sous le cercle polaire, toutes
les terres émergées--et de ce côté elles paraissent alors avoir été plus
nombreuses qu'aujourd'hui--étaient couvertes d'épaisses forêts, dont
la riante végétation était alors, à peu de chose près, ce qu'est
maintenant celle des climats tempérés. De grands singes anthropomorphes
voisins des gibbons, le rhinocéros à quatre doigts que les
paléontologistes ont appelé acerotherium, le dicrocère, l'amphicyon
gigantesque, plusieurs espèces d'ours et de grands félins plus formidables
que le lion et le tigre de nos jours: tels étaient les animaux qui peuplaient
alors la France, et auxquels vinrent bientôt se joindre les colosses
de la famille des proboscidiens, mastodontes et dinothériums, auprès
desquels les éléphants actuels ne sont que des diminutifs.


Il est certain que, sur quelques points du centre de la France, on
a exhumé des strates des terrains miocènes supérieurs des silex éclatés
à l'aide du feu, où il est bien difficile de ne pas reconnaître les traces
d'un travail intentionnel et intelligent, destiné à les transformer en
armes et en instruments. De très hautes autorités n'hésitent pas à y voir
les oeuvres des premières générations humaines. D'autres, au contraire,
effrayés de l'antiquité que ces faits révéleraient pour notre espèce,
ou bien, dans une autre direction d'idées, influencés par les doctrines

transformistes, attribuent ces vestiges à un «précurseur de l'homme,»
encore inconnu, qui aurait été déjà doué d'intelligence et capable
d'industrie. D'autres enfin, mais le nombre en va toujours
diminuant devant l'évidence de plus en plus
grande des faits observés, y opposent une dénégation
formelle et prétendent ne voir ici que de simples produits
de circonstances fortuites.


Tant que l'on n'aura pas rencontré, dans les couches
où s'observent ces silex, qui paraissent travaillés et ont
déjà donné lieu à tant de discussions, des ossements de
l'homme ou de son précurseur supposé, la question
devra demeurer indécise. Il n'y aura pas moyen de la trancher d'une
manière définitive. On doit cependant remarquer que, dans l'état
actuel de la science, une grande objection contre l'opinion qui suppose
dès cette époque l'existence de l'homme, perpétué ensuite sans
interruption depuis lors, se tire du hiatus énorme formé dans le temps
par la durée des époques où se déposèrent les terrains pliocènes inférieurs
et moyens, terrains où jusqu'ici l'on n'a pu constater aucun vestige
analogue.


 1D'après le Précis de paléontologie humaine, de M. le docteur Hamy. La pièce a été
extraite, par M. l'abbé Bourgeois, des marnes lacustres de Thenay (Loir-et-Cher).



Le passage de l'époque miocène à celle où se formèrent les strates
pliocènes inférieures, représentées dans nos pays par les mollasses,
fut marqué par un changement de climat notable, un abaissement
de température qui plaça l'Europe centrale environ dans les mêmes
conditions qu'aujourd'hui. «Si, dit M. Schimper dans son Traité de
paléontologie végétale, la période miocène offre un mélange de plantes
tropicales et subtropicales, au milieu desquelles les plantes des zones
tempérées ne jouent qu'un rôle secondaire, il n'en est plus ainsi dans
la période pliocène, où celles-ci finissent par dominer exclusivement.»
Cette flore européenne tempérée correspond assez exactement à celle
des contrées dont la moyenne thermométrique est de 13 degrés environ.
A la modification de la flore de nos pays correspond une modification
parallèle de la faune, en rapport avec le changement du climat.


Celui-ci, du reste, alla rapidement en s'accentuant de plus en plus.
La baisse de la température, par suite de causes qui restent encore
absolument inconnues, en vint au point de produire les phénomènes,
aujourd'hui parfaitement constatés, de la première époque glaciaire.

Le climat moyen de l'Europe, descendu bien au-dessous de ce qu'il
est aujourd'hui, donna naissance à d'immenses accumulations de
glace qui couvrirent toute la Scandinavie, toute l'Écosse et tout le
plateau central de la France d'une calotte uniforme, pareille à celle
qui enveloppe aujourd'hui le Groënland, et remplirent les vallées de
toutes les chaînes de montagnes jusqu'à leurs débouchés dans les
plaines inférieures. C'est alors que le grand glacier du Rhône descendit
jusqu'au point que marque la ligne des anciennes moraines s'étendant
de Bourg-en-Bresse à Lyon. Un refroidissement aussi considérable
de la température, qui paraît s'être produit proportionnellement sur
toute la surface du globe, eut pour résultat de tuer la riche végétation
qui embellissait nos régions, et d'anéantir en grande partie la faune
européenne. Les mastodontes, et avec eux nombre d'espèces de
carnassiers, de ruminants, etc., s'éteignirent ou émigrèrent vers le
sud. De même, s'il avait existé antérieurement des hommes dans
nos contrées, ils durent forcément être détruits ou contraints à l'émigration;
car le climat de l'Europe ne permettait plus alors la vie de l'homme,
non plus que de la plupart des animaux de la faune vertébrée. C'est
dans des contrées plus méridionales qu'on devra rechercher un jour,
quand elles seront mieux ouvertes aux explorations, si la race humaine
se conserva pendant ce temps sous des climats moins rigoureux où elle
aurait émigré, ou bien si les êtres intelligents, qui taillèrent les silex
découverts dans le calcaire de Beauce et dans les sables de l'Orléanais,
furent entièrement anéantis. Alors seulement on pourra se former
une opinion sérieusement motivée sur la question de savoir s'ils étaient
les ancêtres des hommes actuels, des préadamites, c'est-à-dire, des
humains d'une race disparue, ou bien encore des précurseurs de
l'homme, des êtres se rapprochant de notre espèce mais en étant
nettement distincts, sortes d'ébauches par lesquelles le Créateur aurait
préludé à la formation définitive de l'homme.


Quoiqu'il en soit, après la période glaciaire, lorsque se formèrent
les terrains pliocènes supérieurs, la température de l'Europe redevint
tempérée et probablement très voisine de ce qu'elle est aujourd'hui,
car dès lors la flore fut à peu de chose près ce qu'elle n'a pas cessé
d'être depuis. Sur nos pays débarrassés des glaces qui les avaient
couverts, on vit revenir une faune très différente de celle qui l'avait
précédée. À celle-ci appartenaient les derniers mastodontes; celle-là
voit apparaître les premiers éléphants, l'elephas meridionalis. Aux

rhinocéros et aux tapirs, aux ours et aux cerfs du pliocène inférieur,
se substituent des cerfs, des ours, des tapirs, des rhinocéros d'espèces
jusqu'alors inconnues. Les genres hippopotame (hippopotamus major)
et cheval (equus robustus) jouent un rôle important dans cette population
animale nouvelle; les félins, au contraire, y deviennent relativement
rares. C'est le temps des alluvions de Saint-Prest auprès de Chartres,
et du val d'Arno supérieur, si riches en débris d'éléphants.


L'homme avait apparu ou reparu dans nos contrées en même temps
que les animaux que nous venons de nommer; et depuis lors les
monuments de sa présence se succèdent sans interruption jusqu'à nos
jours. On a trouvé les traces non équivoques de son passage à Saint-Prest,
où elles ont été constatées pour la première fois par
M. Desnoyers; dans le val d'Arno, où elles ont été reconnues
par M. Ramorino; et aussi dans les oesar de la
Scandinavie, dépôts de la même époque, étudiés par
M. Nilsson. Ce sont des pointes de flèche et des grattoirs
en silex, taillés par éclatement d'une manière encore fort
grossière; ce sont surtout des incisions produites manifestement
par les lames de pierre servant de couteaux sur les ossements
des grands pachydermes, en en détachant les chairs pour les
manger. Car les sauvages de l'époque pliocène supérieure chassaient
hardiment ces colosses animaux et en faisaient leur nourriture.


 1D'après le Précis de paléontologie humaine, de M. Hamy.



Les terres émergées dans notre partie du globe étaient beaucoup
plus vastes qu'aujourd'hui. Un soulèvement d'environ 180 mètres du
fond de la mer unissait les Iles Britanniques à la France, comme
appendice du continent européen, qui embrassait aussi toute l'étendue
actuelle de la mer du Nord, de telle façon que la Tamise était alors
un affluent du Rhin. Au midi, la Sicile tenait à l'Afrique septentrionale,
comme aussi l'Espagne. Cet état des continents explique les migrations
animales qui commencèrent presque aussitôt à se produire et qui
occupèrent toute l'époque de la transition entre l'âge tertiaire et l'âge
quaternaire. En effet, tandis que la faune caractérisée par
l'elephas meridionalis, l'hippopotamus major et le rhinoceros leptorhinus
apparaissait dans l'Europe centrale, deux autres faunes analogues,
mais distinctes, caractérisées par des espèces différentes des mêmes
genres, s'étaient montrées en même temps, l'une au nord et l'autre au

sud, l'une dans les régions hyperboréennes et l'autre en Afrique. La
première était remarquable surtout par le mammouth ou éléphant à
longs poils (elephas primigenius), par un rhinocéros à épaisse toison
(rhinoceros tichorinus), animaux aujourd'hui disparus, par le renne,
l'élan, le glouton, le boeuf musqué, qui habitent encore maintenant
les environs du pôle; la seconde était la faune qui subsiste en Afrique
avec son éléphant, son rhinocéros et son hippopotame.


Or, tandis que la faune propre à nos contrées s'éteignait assez
rapidement, sauf quelques espèces, comme l'ours des cavernes, sous
l'influence de causes que nous ne pouvons encore pénétrer, un double
courant de migration, dont la constatation est due aux travaux de
M. Lartet, amenait dans l'Europe centrale les animaux de la faune
hyperboréenne et ceux de la flore africaine, les uns descendant du
nord, les autres remontant du sud par les communications terrestres
qui existaient alors, venant se réunir sur notre sol et pénétrant jusque
dans ce qui a été plus tard les Iles Britanniques. Ce sont les diverses
phases de ce mélange, et de cette substitution d'une faune à une autre,
qui sont marquées en Angleterre par les couches du crag des comtés
de Norfolk et de Suffolk, ainsi que par le «forest-bed» de Cromer,
auprès de Paris par les alluvions fluviales de Montreuil et de Villejuif, en
Sicile par les remplissages des grottes de Syracuse et de San-Teodoro.
Du même temps sont aussi les dépôts qui remplissent la grotte de
Wookey, en Angleterre, où l'on a recueilli des objets de travail humain
indiquant une industrie un peu plus avancée que celle à laquelle
appartiennent les instruments en silex de Saint-Prest et des oesar de la
Suède.


Mais, en même temps que la double migration des animaux hyperboréens
et africains vers l'Europe centrale achevait ses premières étapes,
une grande révolution s'accomplissait dans le relief des continents et
marquait l'aurore d'une nouvelle époque géologique. Un immense
affaissement, sensible plus fortement qu'ailleurs dans les régions
septentrionales, plongeait sous les eaux la plus grande partie du nord
de l'Europe; où les glaces flottantes venaient disperser, dans les
plaines de la Russie, de la Pologne et de la Prusse, des blocs de rochers
arrachés au voisinage du pôle. Les Iles Britanniques étaient réduites
à un archipel de petits îlots formés seulement par les sommets les plus
élevés. A la même date, l'Atlantide tertiaire disparaissait également,
la Sicile se séparait de l'Afrique, la mer venait couvrir l'espace qu'occupe

aujourd'hui le Sahara. De tels changements dans la distribution des
terres et des eaux amenaient forcément avec eux un changement
profond dans le climat.


L'accomplissement des phénomènes d'immersion dont nous venons
de parler, et le moment où ils atteignirent leur maximum
d'intensité ouvrent une nouvelle époque géologique, celle que l'on
appelle quaternaire. Ses débuts sont marqués par une extension des
glaciers, moins grande que celle du milieu des temps pliocènes, mais
énorme encore, et qui a laissé des vestiges impossibles à méconnaître
dans toutes les régions de montagnes. Les vallées des Carpathes, des
Balkans, des Pyrénées, des Apennins, sont alors de nouveau encombrées
de glaces. Les glaciers du versant sud des Alpes s'avancent jusqu'à
l'entrée des plaines du Piémont et de la Lombardie; celui du Rhône va
rejoindre une seconde fois le Jura, remplissant le bassin du lac Léman.
C'est la seconde période glaciaire.


On n'est point surpris de retrouver, dans les dépôts que cette époque a
laissés sur notre sol, des débris de toutes les espèces, éteintes ou
conservées, qui caractérisent la faune des régions circumpolaires et
ne peuvent vivre que dans un climat très froid. Le mammouth et le
rhinocéros à narines cloisonnées, dont le berceau fut en Sibérie à
l'âge pliocène, et que leur épaisse fourrure révèle comme des animaux
organisés pour vivre sous la température la plus rigoureuse, descendaient
alors jusqu'aux Pyrénées et aux Alpes. Les marmottes, les bouquetins,
les chamois, maintenant relégués sur la cime des plus hautes montagnes,
habitaient, jusque dans les environs de la Méditerranée, des plaines où
il leur serait impossible de vivre aujourd'hui. Le boeuf musqué, que
l'on ne trouve plus que par delà le 60e parallèle, dans l'Amérique
septentrionale, errait dans les campagnes du Périgord. Le renne,
plus arctique encore, abondait dans toute la France, où le glouton
l'attaquait, comme aujourd'hui dans le pays des Lapons. Le grand
ours des cavernes, espèce qui s'est graduellement éteinte, et qui avait
disparu longtemps avant l'ouverture des temps purement historiques, se
rattache aussi à cette faune septentrionale.


Mais il ne faudrait pas en conclure, comme on l'a fait trop vite,
que le climat de nos pays fût alors identique à ce qu'est maintenant
celui de la Sibérie. Par suite du double courant de migrations animales
venant du nord et du sud, que nous avons indiqué tout à l'heure, la

faune des dépôts quaternaires de la France présente le mélange le
plus extraordinaire des espèces des zones chaudes et des zones froides.
À côté des animaux des contrées circumpolaires, on y rencontre la
plupart de ceux du continent africain. Les débris de l'éléphant d'Afrique
se rencontrent, en allant vers le nord, depuis l'Espagne jusqu'aux bords
du Rhin; le rhinocéros bicorne, aujourd'hui restreint dans les environs
du Cap, a laissé ses ossements dans les alluvions quaternaires de la
Grande-Bretagne. L'hippopotame amphibie des grands fleuves de
l'Afrique habitait nos rivières et y était très abondant; on en rencontre
fréquemment les vestiges dans les dépôts de l'ancienne Seine. Une
énorme espèce de lion ou de tigre,--les naturalistes hésitent encore
sur ses affinités,--le felis spelæus; vivait dans toutes les provinces
de France et des pays voisins avec la hyène, la panthère et le léopard.
Force est donc d'admettre qu'à l'époque quaternaire, si les glaciers
des montagnes avaient un prodigieux développement, si le froid était
vif sur tous les plateaux un peu élevés, la température des vallées plus
basses offrait un contraste marqué et était assez chaude pour convenir
à des espèces animales dont l'habitat actuel est en Afrique.


M. le docteur Hamy, dans son beau Précis de paléontologie humaine, a
très bien expliqué, par des raisons simples et vraisemblables, ces
conditions toutes particulières de climat et de faune.


«Dans le nord, le Royaume-Uni morcelé en un certain nombre
d'îles moyennes et petites, la Scandinavie très réduite en étendue,
la Finlande séparée du reste de l'Europe par un bras de mer reliant,
à travers les lacs russes, la Baltique à la Mer Blanche, l'Océan Glacial
s'avançant jusqu'au pied de l'Oural du centre, les plaines de la Sibérie
en grande partie inondées, comme celles de la Russie, de la Pologne
et de la Prusse; dans l'est, la Caspienne, réunie à la Mer Noire et à
la Mer d'Azof, couvrant les steppes d'Astrakhan, entre l'Oural et le
Volga, et s'étendant du Caucase jusqu'au delà de Kherson, les grands
lacs d'Aral, de Ko-Ko-Noor, etc., bien plus vastes, une mer intérieure
remplaçant l'immense désert de Gobi; au sud, enfin, le Sahara submergé,
doublant presque la surface de notre Méditerranée: telles seraient les
principales modifications qu'il faudrait introduire dans la carte de
l'ancien continent pour y représenter la géographie quaternaire.
Partout des îles ou de grandes presqu'îles, entre lesquelles pénètrent
les eaux de la mer, et par là même presque partout le climat insulaire
substitué au climat continental.



«Dans les conditions où se trouvent aujourd'hui nos contrées, les
températures moyennes des divers mois de l'année varient de plus
en plus, quand de l'équateur on va vers les pôles. Circonscrites entre 2
et 3 degrés centigrades de 0 à 10 degrés de latitude nord, ces variations
augmentent de 10 à 20 degrés, augmentent encore de 20 à 30 degrés, et
s'accentuent de plus en plus dans les zones tempérées. À Paris, l'amplitude
de l'oscillation est de 15 à 16 degrés centigrades; à Berlin, elle
en atteint 20 degrés et demi; à Moscou, 35 ou 36 degrés. À Boothia-Felix,
enfin, par 72 degrés de latitude nord, elle est de plus de
45 degrés.


«Dans les îles, ces variations sont bien plus limitées. Dans l'archipel
de la Nouvelle-Zélande, par exemple, qui s'étend aux antipodes à
des latitudes égales à celles de l'Europe, les divergences sont beaucoup
moins fortes de l'hiver à l'été, puisque, au lieu d'aller à 16, 20 ou 25
degrés, elles ne dépassent pas 7 degrés.


«Avec un climat continental, les chaleurs des étés détruisent l'action
du froid pendant les hivers; le vent chaud du Sahara (foehn des naturalistes
suisses) établit une sorte de compensation à l'égard des vents
froids qui ont soufflé du nord et de l'est, et les glaciers, dont quelques
années froides se succédant abaisseraient, comme en 1816, la limite
inférieure d'une manière notable, se maintiennent, ou peu s'en faut,
à la même élévation. Les influences de latitude s'atténuant dans un
climat insulaire, et l'altitude conservant toute sa force, on pourra voir
de belles vallées, couvertes d'une splendide végétation méridionale,
dominées de quelques centaines de mètres seulement par d'immenses
glaciers.


«Il en est ainsi à la Nouvelle-Zélande, que nous avons choisie
comme exemple plus haut. Tous les voyageurs, depuis Cook, ont
parlé avec enthousiasme des vigoureuses forêts de la «terre des
bois verts,» où l'élégant areca sapida représente le groupe des
palmiers et marie ses riants bouquets au feuillage des podocarpées,
des dacrydies et des fougères arborescentes. Tous ont admiré la
riche végétation de ces plaines verdoyantes où croissent en abondance
les dracæna, les cordylines, les phormium tenax, etc. Et à
quelque distance seulement de ces richesses végétales, ils ont vu se
dresser les masses blanches des Alpes du sud. Si, à la suite des
Haast, des Hector, des Hochstetter, ils ont gravi les pentes de cette
belle chaîne de montagnes, ils ont trouvé à des niveaux bien moins

élevés que dans notre continent la limite inférieure des neiges perpétuelles.


«Ce n'est plus, en effet, à 2,700 mètres, comme dans les Alpes
d'Europe, que commence la fusion de la glace; c'est à 1,460 environ
au glacier d'Hochstetter, à 1,450 pour celui d'Ashburton. Cette limite
est située plus bas encore aux glaciers de Hourglass (1,155 mètres) et de
la Grande-Clyde (1,140 mètres). Elle descend à 1,070 mètres pour celui
de Murchison, à 838 mètres pour celui de Tasman, enfin à 115 mètres
seulement d'altitude pour le glacier de François-Joseph. C'est à
1,000 mètres en moyenne au-dessus du niveau de l'Océan que s'arrêtent
les glaces perpétuelles de la Nouvelle-Zélande. On remarquera que
c'est précisément à cette même hauteur que se rencontrent les traces
les plus inférieures des anciens glaciers alpestres.


«Les résultats produits sont exactement comparables, et la cause
qui maintient à ce niveau relativement bas les neiges perpétuelles de la
Nouvelle-Zélande s'est certainement exercée sur une grande partie
de l'Europe quaternaire. N'est-il pas logique de conclure de ce rapprochement
que l'ancien monde, réduit à former des groupes géographiques
comparables à l'archipel zélandais, par des affaissements considérables
dont sa surface présente de nombreuses traces, dut à ces conditions
spéciales les manifestations glaciaires que nous avons rapidement décrites?


«Dans ces conditions de milieu, l'altitude agissant presque seule sur
la température, qui, en raison de l'état insulaire, varie peu d'une saison
à l'autre à des niveaux également élevés, il serait facile de placer un
grand nombre d'espèces d'animaux variées dans les conditions les plus
favorables à leur développement. On pourrait, par exemple, ainsi que
l'a fait M. Saratz, au Roseggthal, dans la Haute-Engaddine, transporter
des rennes dans le voisinage des neiges perpétuelles, où ils prospéreraient,
tandis que dans les régions basses les rhinocéros, les hippopotames
trouveraient la douce température qui leur est nécessaire.


«En s'élevant graduellement de la plaine au sommet des monts,
le zoologiste jouirait ainsi d'un spectacle toujours nouveau, comparable
à celui qui attend le botaniste sur certaines montagnes. De même que
ce dernier peut, dans son ascension au mont Ventoux, par exemple,
cueillir successivement sur les pentes du mont des plantes qui correspondent
à celles des diverses latitudes de l'Europe, chaudes, tempérées,
glaciales; de même le zoologiste rencontrerait l'un après l'autre les

divers groupes d'animaux qui peuvent se présenter à ses yeux de
l'Algérie aux Alpes laponnes. En d'autres termes, l'élévation en altitude
remplacerait l'élévation en latitude.»


Tel était l'état de notre Europe à l'époque quaternaire. Et l'on peut
apporter une nouvelle preuve, en faveur de l'opinion de M. le docteur
Hamy, sur l'influence qu'exerçaient alors les conditions du climat
insulaire, en invoquant le témoignage des vestiges révélant le développement
prodigieux qu'avaient dans cet âge les phénomènes aqueux à la
surface de notre partie du globe. Dans des îles et des presqu'îles
entourées de tous côtés et pénétrées par l'Océan, l'atmosphère était
saturée d'humidité, et partout les dépôts quaternaires en ont conservé
l'empreinte. Presque toutes les hautes vallées, au-dessous de la limite
des glaces, étaient occupées par des lacs, qui se sont successivement
desséchés en rompant leurs barrages naturels. Alimentés par ces lacs,
par les immenses glaciers qui les dominaient, par des pluies dont rien ne
peut plus, dans les phénomènes actuels, nous donner une idée suffisante,
les fleuves étaient énormes et occupaient toute la largeur des vallées de
dénudation où coulent aujourd'hui leurs successeurs; car ces vallées ne
sont pour la plupart que leurs lits, profondément creusés par le passage
de pareilles masses d'eau. Pour reconstituer la Somme, le Rhin, le
Rhône de cet âge, c'est à 100 mètres pour le premier de ces fleuves,
à plus de 60 pour le second, à 50 au moins pour le troisième, qu'il faut
relever le niveau présenté par eux actuellement.


Les traces de l'existence de l'homme sont très multipliées dans
les dépôts quaternaires, dès le début de cette période géologique.
Les ossements des animaux que nous énumérions tout à l'heure se
trouvent associés aux silex taillés et à quelques autres objets en pierre
dénotant un travail très imparfait et un état social fort rudimentaire,
mais pourtant un progrès bien sensible depuis l'âge du pliocène
supérieur, dans les sables et les graviers fluviatiles du comté de Suffolk
et du Bedfordshire, dans les dépôts de transport des vallées de la Somme
et de l'Oise, dans les sablières du Champ-de-Mars et de Levallois-Clichy,
à Paris, et en général dans toutes les alluvions quaternaires de l'Europe
occidentale, France, Angleterre, Belgique, Allemagne, Italie, Espagne.
De cet âge également paraissent être celles des cavernes ossifères des
Pyrénées, qui sont situées à une hauteur de 150 à 250 mètres au-dessus
des vallées d'aujourd'hui, et certaines des grottes du Périgord, celle de

Moustier, par exemple, dont les silex travaillés sont pareils à ceux que
l'on recueille à Saint-Acheul et à Abbeville.




Les pièces les plus multipliées et les plus caractéristiques de cet âge
de la vie de l'humanité sont
des haches lancéolées, taillées
à grands éclats. On
reconnaît aisément que ces
silex, couverts d'une patine
blanchâtre de cacholong
qui révèle leur extrême antiquité,
étaient destinés à
la fois à trancher, à fendre
et à percer. Quand les
pointes sont aiguës, elles
ont été obtenues par des
cassures à plus petits éclats.
On rencontre aussi dans les
mêmes dépôts des pointes
de lances et de flèches grossières,
et des lames détachées
avec assez d'habileté
pour former des couteaux,
qui sont aussi multipliées
à Levallois-Clichy que les haches à Saint-Acheul et à Abbeville. Quelques
pierres figurent de véritables grattoirs, qui servaient sans doute à
râcler intérieurement les peaux dont se couvraient les sauvages quaternaires
pour se défendre contre le froid. C'est la forme qui paraît
aussi la plus habituelle et la mieux caractérisée dans les silex taillés
du calcaire de Beauce, dont l'attribution à l'industrie de l'homme est
encore incertaine.


 1Cette figure et la suivante sont empruntées à la traduction française de l'ouvrage de
Lyell sur l'Ancienneté de l'homme.

L'objet est représenté à moitié de sa grandeur originale, vu de face sous la lettre a, et vu
par le bord tranchant sous la lettre b.




On peut, du reste, se faire une idée assez exacte de ce qu'était la vie
des sauvages quaternaires. La culture de la terre et l'élève des animaux
domestiques leur étaient inconnues; ils erraient dans les forêts et
s'abritaient dans les cavernes naturelles des montagnes. Ceux qui

habitaient les bords de la mer se nourrissaient de poissons harponnés
au milieu des rochers et de coquillages; les peuplades de l'intérieur
vivaient de la chair des animaux qu'elles frappaient avec leurs armes de
pierre. Les accumulations d'ossements d'animaux observées dans les
grottes en sont la preuve, et certains de ces os portent encore la trace
de l'instrument qui en a détaché les chairs. Mais les hommes de cette
époque ne se bornaient pas à dévorer les parties charnues de la dépouille
des ruminants, des solipèdes, des pachydermes, des carnassiers même,
ils étaient très friands de la moelle, ainsi que l'indique le mode presque
constant de fracture des os longs. C'est un goût que l'on a observé chez
la plupart des barbares. Certaines tribus, comme celle qui a laissé des
traces à Choisy-le-Roi, près de Paris, paraissent s'être adonnées à
l'anthropophagie; mais les indices de cette horrible habitude ne se
montrent qu'exceptionnellement.





 1Le nº 1 provient d'Abbeville, c'est une sorte de hachette ovale. Elle est figurée de face (a)
et sur le tranchant (b); en c on a dessiné une fracture voisine du sommet, où l'on voit dans la
partie centrale le silex noir non altéré et autour l'épaisseur de la couche altérée par l'action
du temps et de divers agents naturels qui ont transformé le silex en cacholong. L'objet est
figuré à moitié de sa dimension.

Sous le nº 2 on a représenté de grandeur naturelle, une sorte de perçoir provenant de
Saint-Acheul. La partie a-b est taillée par l'industrie humaine, ayant son bord tranchant en
a; la partie b-c est non travaillée.




Les hommes dont un retrouve la trace dans les dépôts quaternaires,
et encore plus ceux du temps du pliocène supérieur, étaient donc des

sauvages aussi peu avancés que le sont aujourd'hui ceux des îles Andaman
ou de la Nouvelle-Calédonie. Leur vie était profondément misérable;
mais c'étaient déjà bien des hommes; même dans leur état d'abjection,
l'étincelle divine existait chez eux. Déjà l'homme était en possession du
feu, cette invention primordiale et prodigieuse qui établit un abîme entre
lui et les animaux les plus élevés. Ne l'oublions pas, d'ailleurs, les inventions
les plus rudimentaires sont celles qui ont réclamé le plus grand
effort d'intelligence, car elles ont été les premières et rien ne les avait
précédées. Au début de l'humanité il a fallu plus de génie encore pour
arriver à tailler, dans le silex, les haches grossières que nous restituent les
sables des alluvions fluviales, qu'il n'en faut aujourd'hui pour combiner
les plus savantes et les plus ingénieuses machines.





 1D'après le Précis de paléontologie humaine, de M. le docteur Hamy.



 2D'après les Reliquiae aquitanicae, de Lartet et Christy.



Si l'on contemple d'ailleurs en même temps, dans les salles de nos
musées, ces seules armes de l'humanité primitive, et les squelettes des
animaux formidables au milieu desquels il lui fallait vivre, on comprend

qu'il a fallu à l'homme, si faible et si mal armé, déployer toutes les
ressources de l'intelligence qu'il avait reçue du Créateur pour ne pas
être rapidement anéanti dans de telles conditions. L'imagination peut
maintenant se représenter, avec exactitude, les luttes terribles des premiers
hommes contre les monstres encore subsistants des créations
aujourd'hui disparues. À chaque instant il leur fallait disputer des
cavernes à ces carnassiers plus grands et plus redoutables que ceux de
notre âge, ours, hyènes et tigres. Souvent, surpris par ces fauves
redoutables, ils en devenaient la proie.



Unus enim tum quisque magis deprensus eorum

Pabula viva feris praebebat dentibus haustus;

Et nemora ac montes gemitu silvasque replebat,

Viva videns vivo sepeliri viscera busto.





Ils parvenaient cependant, à force de ruse et d'adresse, à vaincre
ces grands carnassiers devant lesquels ils étaient si faibles et si impuissants,
et ceux-ci, peu à peu, reculaient devant l'homme. Les sauvages
européens de l'époque quaternaire savaient aussi, comme aujourd'hui
ceux de l'Afrique, creuser des fosses qui leur servaient de piéges pour
capturer les éléphants et les rhinocéros, et la viande de ces géants du
règne animal entrait pour une part importante dans leur alimentation.


Nous ne parlons ici que des faits constatés dans l'Europe occidentale,
car c'est dans ces contrées seulement que l'étude des vestiges
de l'humanité de l'âge quaternaire a pu être poursuivie d'une
manière un peu complète; c'est là que les observations ont été les plus
nombreuses et les plus probantes. Mais dans d'autres parties du monde,
les découvertes, bien que peu multipliées encore, sont suffisantes pour
prouver que l'homme y vivait aussi à la même époque, et dans les mêmes
conditions que chez nous. J'ai signalé la trouvaille de haches pareilles à
celles des alluvions de la Somme, en compagnie d'ossements de grands
mammifères éteints, dans les graviers quaternaires, aux environs de
Mégalopolis en Arcadie, et depuis j'en ai recueilli, avec M. Hamy, dans
la plaine de Thèbes, à la partie supérieure des alluvions du Nil de cet
âge. M. Louis Lartet a fouillé dans le Liban, tout auprès de Beyrouth,
des grottes ossifères où des silex taillés sont mêlés à des débris d'os de
ruminants. Des haches du type de Saint-Acheul et d'Abbeville ont été
aussi exhumées, par M. Brace-Fooke, des dépôts quaternaires autour de

Madras. On en a enfin rencontré en Amérique. Un naturaliste français,
M. Marcou, a découvert dans les États du Mississipi, du Missouri et du
Kentucky, des ossements humains, des pointes de flèches et des haches
en pierre, engagés dans des couches inférieures à celles qui renferment
les restes des mastodontes
96, des mégathériums, des mégalonyx, des
hipparions et des autres animaux qui ont disparu de la faune actuelle.
Ainsi l'espèce humaine s'était déjà répandue sur la plus grande partie de
la surface du globe à l'époque quaternaire.


Note 96:
(retour)  Les mastodontes se sont maintenus en Amérique beaucoup plus tard qu'en Europe.




Nous avons dit qu'on n'avait pas encore découvert d'ossements
humains dans les couches tertiaires miocènes, où se sont rencontrés
les vestiges d'un travail que l'on hésite encore à attribuer à l'homme, ou
à un être qui reste à connaître et qui aurait été son précurseur. On
possède, au contraire, maintenant, un nombre assez considérable de
débris de squelettes d'hommes des temps quaternaires. L'étude en a été
faite d'une manière toute spéciale et complète par M. de Quatrefages
et M. le docteur Hamy dans leur grand ouvrage commun des Crania
ethnica, et résumée par le premier dans quelques chapitres de son livre
sur l'Espèce humaine.


Toutefois les ossements humains de l'âge quaternaire appartiennent
encore presque exclusivement à l'Europe. «Cette absence de fossiles
humains recueillis hors de nos contrées est des plus regrettables,
remarque M. de Quatrefages. Rien n'autorise à regarder l'Europe
comme le point de départ de l'espèce, ni le lieu de formation des races
primitives. C'est en Asie qu'il faudrait surtout les chercher. C'est là,
sur les versants de l'Himalaya, au pied du grand massif central, que
Falconer espérait trouver l'homme tertiaire. Des recherches assidues et
persévérantes pourraient seules vérifier les prévisions de l'éminent
paléontologiste.»


«Quelques faits généraux, dont on comprendra facilement l'intérêt,
continue le savant professeur du Muséum d'Histoire naturelle, se
dégagent déjà des détails recueillis sans sortir des terres européennes.
Constatons d'abord que, dès les temps quaternaires, l'homme ne
présente pas l'uniformité de caractères que supposerait une origine
récente. L'espèce est déjà composée de plusieurs races distinctes; ces
races apparaissent successivement ou simultanément; elles vivent à

côté les unes des autres; et peut-être, comme l'a pensé M. Dupont, la
guerre de races remonte-t-elle jusque là. La présence de ces groupes
humains nettement caractérisés à l'époque quaternaire, est à elle seule
une forte présomption en faveur de l'existence antérieure de l'homme.
L'influence d'actions très diverses et longtemps continuées peut seule
expliquer les différences qui séparent l'homme de la Vezère, en France,
de celui de la Lesse, en Belgique.


«Malgré quelques appréciations émises à un moment où la science
était moins avancée et où les termes de comparaison manquaient, on
peut affirmer qu'aucune tête fossile ne se rattache au type nègre africain
ou mélanésien. Le vrai nègre n'existait pas en Europe à l'époque
quaternaire. Nous ne concluons pourtant pas que ce type n'a pris
naissance que plus tard et date de la période géologique actuelle. De
nouvelles recherches, faites surtout en Asie et dans les contrées où
vivent les peuples noirs, sont encore nécessaires pour qu'on puisse
conclure avec certitude sur ce point. Toutefois on voit que jusqu'ici les
résultats de l'observation sont peu favorables à l'opinion des anthropologistes
qui ont regardé les races nègres comme ayant précédé toutes
les autres.»


«Dolichocéphale ou brachycéphale, dit encore M. de Quatrefages,
grand ou petit, orthognathe ou prognathe, l'homme quaternaire est
toujours homme dans l'acception entière du mot. Toutes les fois que
ses restes ont permis d'en juger, on a retrouvé chez lui le pied, la main
qui caractérisent notre espèce; la colonne vertébrale a montré la
double courbure à laquelle Lawrence attachait une si haute importance,
et dont Serres faisait l'attribut du règne humain, tel qu'il l'entendait.
Plus on étudie et plus on s'assure que chaque os du squelette, depuis
le plus volumineux jusqu'au plus petit, porte avec lui, dans sa forme
et ses proportions, un certificat d'origine impossible à méconnaître... Nous
pouvons donc avec certitude appliquer à l'homme fossile que
nous connaissons les paroles de Huxley. Pas plus aux temps quaternaires
que dans la période actuelle, aucun être intermédiaire ne comble la
brèche qui sépare l'homme du singe anthropoïde. Nier l'existence de
cet abîme serait aussi blâmable qu'absurde.»


Les races humaines de l'époque quaternaire--c'est là un des
résultats les plus certains, et historiquement le plus important des
recherches dont elles ont été l'objet--n'ont pas été exterminées par les
catastrophes géologiques ou par les populations qui sont venues s'établir,

à la suite d'invasions plus ou moins violentes, dans les contrées qu'elles
ont habitées les premières. Recouvertes et comme submergées par
plusieurs couches ethniques successives, elles s'y sont fondues, et
leur type reparaît sporadiquement jusqu'à nos jours, par un curieux effet
d'atavisme, au milieu des nations qui occupent le sol où elles vivaient.
Ainsi les races d'hommes qui chassaient le mammouth et l'hippopotame
dans les forêts do nos pays, avant la période géologique actuelle, comptent
encore, pour une faible part il est vrai, dans les éléments constitutifs
de la population de l'Europe occidentale. Elles y ont encore des descendants
directs, chez lesquels se perpétue leur type.





 1D'après le livre de Lyell sur l'Ancienneté de l'homme.
Le fragment comprend toute la calotte supérieure du crâne depuis l'arcade sourcilière (a)
jusqu'à la protubérance occipitale (d); la lettre b marque la suture coronale, et c le sommet
de la suture lamdoïde.



Pour ce qui est de nos contrées, les seules dont on puisse encore
parler avec certitude, les faits déjà rassemblés établissent d'une manière
incontestable l'antériorité de la présence d'une race haute de taille
et fortement dolichocéphale, ou à crâne allongé, sur celle de la race
petite et brachycéphale, ou à tête ronde, ressemblant de très près aux
Lapons, qu'une théorie, qui a compté beaucoup de partisans, considérait
d abord comme ayant fourni les premiers habitants de l'Europe occidentale.
Cette race brachycéphale ne commence à se montrer sur le sol
français qu'à la fin de l'époque dont nous parlons en ce moment, et
elle semble alors arriver par une migration venue du nord. Mais elle
trouve, établie antérieurement sur ce même sol, la race dolichocéphale,
qui dans certains caractères de sa tête présente des traits singulièrement

rudes et bestiaux: le frontal bas, étroit et fuyant, s'appuyant sur des
arcades sourcilières développées; le pariétal étendu, déprimé dans son
quart postérieur; l'occiput saillant en arrière; un prognathisme tellement
développé, qu'il rend le menton fuyant. Tous ces traits, fortement
accusés dans le crâne découvert à Canstadt en Wurtemberg, arrivent
au plus haut degré de l'exagération dans celui qui a été exhumé, en 1857,
de la caverne de Neanderthal, auprès de Dusseldorf.


«À en juger par la distribution géographique des restes rencontrés
jusqu'à ce jour, dit M. de Quatrefages, la race ainsi reconstituée,
pendant l'époque quaternaire, occupait surtout les bassins du Rhin
et de la Seine; elle s'étendait peut-être jusqu'à Stängenäs, dans le
Bohuslän; certainement jusqu'à l'Olmo, dans l'Italie centrale; jusqu'à
Brux, en Bohême; jusqu'aux Pyrénées, en France; probablement
jusqu'à Gibraltar.





 1Le crâne découvert par Schmerling dans la grotte d'Engis, près de Liège, appartient à la
race de Cro-Magnon, dont nous parlons dans le paragraphe suivant.



 2D'après l'ouvrage de Lyell sur l'Ancienneté de l'homme.

Ces trois crânes ont été ramenés à la même longueur absolue, pour mieux comparer leurs
proportions. La lettre a marque la glabelle, b la protubérance occipitale, c la position du trou
auditif.




«Cette race n'est pas confinée dans les temps géologiques. L'attention
éveillée par les caractères étranges du crâne de Neanderthal, a fait
entreprendre une foule de recherches qui ont rapidement tiré ce remarquable
spécimen de l'isolement où il semblait d'abord devoir rester....
De cet ensemble de travaux, il résulte que le type de Canstadt, parfois

remarquablement pur, parfois aussi plus ou moins altéré par les
croisements, se retrouve dans les dolmens, dans les cimetières des
temps gallo-romains, dans ceux du moyen âge et dans les tombes
modernes, depuis la Scandinavie jusqu'en Espagne, en Portugal et en
Italie, depuis l'Écosse et l'Irlande jusque dans la vallée du Danube, en
Crimée, à Minsk, et jusqu'à Orenbourg en Russie. Cet habitat comprend,
on le voit, l'ensemble des temps écoulés depuis l'époque quaternaire
jusqu'à nos jours, et l'Europe tout entière. M. Hamy a justement fait
remarquer qu'il existe dans l'Inde, au milieu des populations refoulées
par l'invasion aryenne, des représentants du type de Neanderthal.
Toutefois, pour les retrouver avec certitude, il faut aller jusqu'en Australie.
Nos propres études ont confirmé sur ce point le résultat de celles
de Huxley. Parmi les races de cette grande île, il en est une répandue
surtout dans la province de Victoria, aux environs de Port-Western, qui
reproduit d'une manière remarquable les caractères de la race de
Canstadt.»


Nous empruntons encore au même savant quelques observations
d'une haute importance. «Les épithètes de bestial, de simien, souvent
appliquées au crâne de Neanderthal et à ceux qui lui ressemblent, les
conjectures émises au sujet des individus auxquels ils ont appartenu,
pourraient faire penser qu'une certaine infériorité intellectuelle et morale
se lie nécessairement à cette forme crânienne. Il est aisé de montrer
que cette conclusion serait des plus mal fondées.


Au Congrès Anthropologique de Paris, M. Karl Vogt a cité l'exemple
d'un de ses amis, dont le crâne rappelle entièrement celui du Neanderthal,
et qui n'en est pas moins un médecin aliéniste des plus distingués.
En parcourant le Musée de Copenhague, je fus frappé des traits tout
pareils que présentait un des crânes de la collection; il se trouva que
c'était celui de Kay Lykke, gentilhomme danois qui a joué un certain
rôle politique pendant le xviie siècle. M. Godron a publié le dessin de
la tête de Saint Mansuy, évêque de Toul au ive siècle, et cette tête exagère
même quelques-uns des traits les plus saillants du crâne de Neanderthal.
Le front est encore plus fuyant, la voûte crânienne plus surbaissée.
Enfin la tête de Bruce, le héros écossais, reproduisait aussi le type de
Canstadt. En présence de ces faits, il faut bien reconnaître que même
l'individu dont on a trouvé les restes dans la caverne de Neanderthal a
pu posséder toutes les qualités morales et intellectuelles compatibles
avec son état social inférieur.»





§ 2.--L'HOMME DES CAVERNES DE L'ÂGE DU RENNE.


Un second âge du développement de l'humanité s'annonce par un
progrès dans le travail des instruments de pierre; mais des caractères
zoologiques tranchés ne le distinguent pas
du premier. Les débris datant de cette
époque se trouvent surtout dans les cavernes,
dans celles du pied des Pyrénées,
du Périgord et de la Belgique, dont les
fouilles ont fourni par milliers à l'étude de
la science les vestiges d'une humanité
sauvage encore, mais un peu plus avancée
que celle qui vivait lors de la formation
des dépôts des vallées de la Somme et
de l'Oise. Pendant cet âge les grands carnassiers
paraissent avoir presque disparu,
ce qui explique l'énorme multiplication des
herbivores. Les mammouths et les rhinocéros existent encore, mais tendent
graduellement à s'éteindre; le renne abonde dans le midi de la
France, où il forme de grands troupeaux errant dans les pâturages des
forêts.




 1D'après le Précis de paléontologie humaine, de M. le docteur Hamy.






 2Découvert à Laugerie-Basse (Dordogne). D'après le Précis de paléontologie humaine,
de M. le docteur Hamy.



L'homme de cette seconde époque emploie à la fois pour son usage
les os, les cornes des animaux, et la pierre, qu'il façonne avec plus
d'adresse. Tous les objets exhumés des grottes du Périgord et de
l'Angoumois annoncent chez notre espèce de notables progrès dans la
fabrication des engins et des ustensiles. Les flèches sont barbelées;
certains silex sont ébréchés de manière à former de petites scies; on
rencontre des ornements de pure parure exécutés avec des dents, des
cailloux et surtout des coquillages marins. On a extrait de plusieurs
grottes des phalanges de ruminants creusées et percées d'un trou,
visiblement destinées à servir de sifflet, car ces pièces en rendent encore
aujourd'hui le son. Mais l'homme qui menait alors dans les cavernes du
Périgord, de l'Angoumois et du Languedoc la vie de troglodyte, ne
maniait pas seulement la taille avec habileté; il réussissait avec ses outils
de pierre à fouiller et à ciseler l'ivoire et le bois de renne, ainsi que
l'établissent de nombreux spécimens. Enfin, chose plus remarquable,
il avait déjà l'instinct du dessin, et il figurait sur le schiste, l'ivoire,
l'os ou la corne, avec la pointe d'un silex, l'image des animaux dont il
était entouré.









 1D'après le Précis de paléontologie humaine, de M. le docteur Hamy.



 2Provenant de la caverne de Massat (Ariège). D'après le Précis de paléontologie humaine,
de M. le docteur Hamy.



 3Découverte dans la grotte du Bas-Massat (Ariège). D'après le Bulletin de la Société
d'anthropologie, de Paris.







Les espèces qu'on a le plus souvent tenté de reproduire dans ces essais
d'un art qu'on pourrait presque dire antédiluvien sont le bouquetin,
l'urus ou boeuf sauvage, le cheval, alors à l'état de liberté dans nos
contrées, et le renne, soit isolé, soit en troupe. Une plaque de schiste
nous offre une excellente représentation de l'ours des cavernes; sur un
os, nous avons celle du felis spelaeus. Mais, de tous ces dessins à la
pointe, le plus surprenant, sans contredit, est celui qui a été découvert
dans la grotte de la Madeleine (commune de Turzac, arrondissement de
Sarlat): c'est une lame d'ivoire fossile où a été figurée, par une main
fort inexpérimentée et qui s'y est reprise à plusieurs fois, l'image
nettement caractérisée du mammouth, avec la longue crinière qui le
distinguait de tous les éléphants actuellement vivants. Les troglodytes
de cet âge se sont même quelquefois essayés à reproduire des scènes de
chasse: un homme combattant un aurochs, un autre harponnant un
cétacé, souvenir d'un passage de la tribu sur les bords du golfe de
Gascogne, dans le cours de ses migrations nomades. Mais ils ont échoué
d'une façon misérable dans ces tentatives pour dessiner la figure
humaine.


La plupart des représentations ainsi tracées par les hommes contemporains
de l'énorme multiplication du renne dans nos contrées sont fort
grossières; mais il en est d'autres qui sont de l'art véritable. À ce point
de vue, les sculptures qui ornent les manches de poignard en os exhumés
des grottes de Laugerie-Basse, de Bruniquel et de Montastruc sont
encore plus remarquables que les meilleurs dessins, si l'on excepte
toutefois, parmi ces derniers, la représentation d'un renne broutant,
qui a été découverte dans la caverne de Thaïngen auprès de Schaffhouse,
en Suisse. Jamais on n'eût cru pouvoir attendre, dans ces
oeuvres de purs sauvages, une telle hardiesse et une telle sûreté de dessin,
une si fière tournure, une imitation si vraie de la nature vivante, une
telle propriété dans la reproduction des attitudes propres à chaque
espèce animale. Ainsi, l'art a précédé les premiers développements de
la civilisation matérielle. Dès cet âge primitif, alors qu'il n'était point
encore sorti de la vie sauvage, déjà l'homme se montrait artiste et
avait le sentiment du beau. Cette faculté sublime que Dieu avait déposée
en lui en «le faisant à son image» s'était éveillée l'une des premières,
avant qu'il eût senti encore le besoin d'améliorer les dures conditions
de sa vie.









 1Provenant de la grotte de Montastruc. D'après M. le docteur Hamy.



 2D'après les Beliquiae aquitanicae de Lartet et Garisty.



 3On y voit un gros serpent nageant au milieu des roseaux, une figure humaine nue et deux
têtes de cheval. Le morceau a été découvert dans la grotte de La Madeleine. D'après les Beliquiae
aquitanicae.







Au reste, les troglodytes du Périgord, dans l'âge du renne, connaissaient
la numération. Ils avaient inventé une méthode de notation de
certaines idées, au moyen de tablettes d'os marquées d'entailles, convenues,
qui permettaient des communications à distance, méthode tout à
fait pareille à celle que les auteurs grecs nous montrent employée très
tard par les Scythes au moyen de bâtonnets entaillés, et que les écrivains
chinois disent être restée en usage chez les Tartares jusqu'au VIe siècle
de notre ère. Enfin, l'homme de l'époque quaternaire, surtout dans la
seconde partie, dans l'âge du renne, avait certainement des croyances
religieuses, puisqu'il avait des rites funéraires dont l'origine se lie d'une
façon nécessaire à des idées sur l'autre vie. À Aurignac, à Cro-Magnon
et à Menton, l'on a trouvé des lieux de sépulture régulière de cette
époque, où de nombreux individus avaient été soigneusement déposés;
et à la porte de ces grottes sépulcrales étaient les restes, impossibles à
méconnaître, de sacrifices et de banquets en l'honneur des morts. Dès
les premiers jours de son apparition, l'homme a porté la tête haute et
regardé le ciel:


Os homini sublime dedit, coelumque tueri.


La race humaine, dont nous venons d'essayer de caractériser l'industrie,
et qui vint s'établir dans nos pays à l'âge du renne, est très
bien connue par les sépultures découvertes dans la France méridionale,
particulièrement par celle de Cro-Magnon dans la vallée de la Vézère, en
Périgord. C'est encore une race de haute taille et très fortement
dolichocéphale, comme celle dont nous avons parlé dans le chapitre
précédent, mais d'un type très différent et bien supérieur. «Au lieu d'un
front bas et fuyant placé au-dessus de ces crête sourcilières qui ont
fait penser au singe, dit M. de Quatrefages, au lieu d'une voûte

surbaissée comme dans le crâne de Neanderthal et ses congénères, on
trouve ici un front large, s'élevant au-dessus de sinus frontaux assez peu
accusés et une voûte présentant les plus belles proportions... Le crâne
est encore remarquable par
sa capacité. Elle est très
supérieure à celle de la
moyenne chez les Parisiens
modernes; elle l'est également
à celle des autres races
européennes modernes.
Ainsi chez ce sauvage des
derniers temps quaternaires,
qui a encore lutté contre
le mammouth avec ses
armes de pierre, nous trouvons
réunis tous les caractères
craniologiques généralement
regardés comme les signes d'un développement intellectuel.»




 1D'après la Conférence de M. Broca sur les troglodytes de la Vézère.




«En somme, continue un peu plus loin l'éminent académicien, chez
les hommes de Cro-Magnon, un front bien ouvert, un grand nez étroit et
recourbé, devait compenser ce que la figure pouvait emprunter d'étrange
à des yeux probablement petits, à des masséters très forts, à des
contours un peu en losange.
À ces traits, dont le type n'a
rien de désagréable et permet
une véritable beauté, cette magnifique
race joignait une haute
stature, des muscles puissants,
une constitution athlétique. Elle
semble avoir été faite à tous
égards pour lutter contre les
difficultés et les périls de la vie
sauvage...




 2D'après la même source. L'os frontal porte la marque d'un coup de hache qui l'a percé.



«La race de Cro-Magnon
était donc belle et intelligente. Dans l'ensemble de son développement,
elle me semble présenter de grandes analogies avec la race

Algonquine, telle que la font connaître les premiers voyageurs et surtout
les missionnaires ayant vécu longtemps parmi ces Peaux-Rouges.
Elle en avait sans doute les qualités et les défauts. Des scènes violentes
se passaient sur les bords de la Vézère; nous en avons pour preuve
le coup de hache qui a enfoncé le crâne à la femme de Cro-Magnon.
En revanche, les sépultures de Solutré, en nous livrant plusieurs
têtes de femmes et d'hommes édentés, semblent attester que
la vieillesse recevait des soins particuliers dans ces tribus, et était par
conséquent honorée. Cette race a cru à une autre vie; et le contenu des
tombes semble prouver que sur les bords de la Vézère et de la Saône
on comptait sur les prairies bienheureuses, comme sur les rives du
Mississipi.


«Comme l'Algonquin, l'homme du Périgord ne s'est pas élevé
au-dessus du degré le plus inférieur de l'état social; il est resté chasseur,
tout au moins jusque vers la fin des âges qui le virent apparaître dans
nos montagnes. C'est donc à tort que l'on a prononcé à son sujet le
mot de civilisation. Pourtant il était doué d'une intelligence élastique,
perfectible. Nous le voyons progresser et se transformer tout seul, fait
dont on ne trouve aucune trace chez son similaire américain. Par là, il
lui est vraiment supérieur. Enfin ses instincts artistiques, les oeuvres
remarquables qu'il a laissées, lui assignent une place à part parmi les
races sauvages de tous les temps.»


Dans l'âge immédiatement postérieur, celui de la pierre polie, nous
voyons la race de ces troglodytes du Périgord se maintenir à l'état de
tribus isolées, vivant au milieu des populations nouvelles qui sont venues
se répandre sur le même sol, ayant adopté les moeurs importées par ces
nouveaux venus, mais demeurant à côté d'eux sur certains points dans
un état de grande pureté ethnique, tandis que sur d'autres points elle
tend à se fondre graduellement avec eux. Nous suivons après, au travers
de la série complète des temps historiques et jusqu'à nos jours, la persistance
et la réapparition fréquente du type de cette race à l'état
d'individus isolés dans toutes les parties de l'Europe occidentale. Elle est
un des éléments constitutifs originaires de la population de ces contrées,
et elle y tient plus de place que la race antérieure, celle de Canstadt et
de Neanderthal.


«J'ai moi-même en France, à plusieurs reprises, dit M. de Quatrefages,
constaté chez des femmes, des traits qui ne pouvaient s'accorder
qu'avec l'ossature crânienne et faciale de la race dont nous parlons,

Chez l'une d'elles, la dysharmonie de la face et du crâne était au moins
aussi marquée que chez le grand vieillard de Cro-Magnon: l'oeil enfoncé
sous la voûte orbitaire avait le regard dur; le nez était plutôt droit que
courbé, les lèvres un peu fortes, les masséters très développés, le teint
très brun, les cheveux très noirs et plantés bas sur le front. Une taille
épaisse à la ceinture; des seins peu développés, des pieds et des mains
relativement petits, complétaient cet ensemble. Les études de M. Hamy
ont étendu et agrandi le champ des recherches. Il a retrouvé le même
type dans la collection de crânes basques de Zaraus, recueillie par
MM. Broca et Velasco; il l'a suivi jusqu'en Afrique, dans les tombes
mégalithiques explorées par le général Faidherbe, et chez les tribus
Kabyles des Beni-Masser et du Djurjura. Mais c'est principalement aux
Canaries, dans la collection du Barranco-Hundo de Ténériffe, qu'il a
rencontré des têtes dont la parenté ethnique avec les hommes de Cro-Magnon
est vraiment indiscutable. D'autre part, différents termes de
comparaison lui font regarder comme probable que les Dalécarliens se
rattachent à la même souche...


«Pendant l'époque quaternaire, la race de Cro-Magnon avait en
Europe son principal centre de population dans le sud-ouest de la
France. Ses colonies s'étendaient jusqu'en Italie, dans le nord de notre
pays, dans la vallée de la Meuse, où elles se juxtaposaient à une autre
race. Mais peut-être elle-même n'était-elle qu'un rameau de population
africaine, émigré chez nous avec les hyènes, le lion, l'hippopotame, etc.
En ce cas il serait tout simple qu'elle se retrouvât de nos jours dans le
nord-ouest de l'Afrique et dans les îles où elle était plus à l'abri du
croisement. Une partie de ses tribus, lancée à la poursuite du renne,
aura conservé, dans les Alpes scandinaves, la haute taille, les cheveux
noirs et le teint brun qui distinguent les Dalécarliens des populations
voisines; les autres, mêlées à toutes les races qui ont successivement
envahi notre sol, ne manifesteraient plus leur ancienne existence que
par des phénomènes d'atavisme, imprimant à quelques individus le
cachet des antiques chasseurs du Périgord.»




C'est, au contraire, sûrement du nord que venait la race toute différente
qui, à la même époque, menait une vie toute semblable dans les
cavernes de la Belgique. Nous la connaissons par les belles fouilles de
Schmerling et de M. Dupont. Cette race, dont on constate plusieurs
variétés établies en des lieux différents, était petite de taille,

brachycéphâle, et présente tous les caractères d'un étroite parenté avec les
Lapons.


Les troglodytes belges de cette race, qui a fourni également la population
primitive de la Scandinavie, étaient à beaucoup de points de vue
en retard sur ceux du Périgord et du Mâconnais, issus d'un autre sang.
«Les monuments de leur industrie, dit encore M. de Quatrefages, sont
bien inférieurs à ce que nous avons vu chez ces derniers, et ils ne montrent
aucun indice des aptitudes artistiques si remarquables chez
l'homme de la Vézère. Ils le dépassent pourtant sur un point essentiel:
ils avaient inventé ou reçu d'ailleurs l'art de fabriquer une poterie
grossière. M. Dupont en a trouvé des débris dans toutes les stations
qu'il a explorées, et a retiré du Trou du frontal (sur la Lesse) des fragments
en nombre suffisant pour reconstituer le vase dont ils avaient fait
partie.....


«Contrairement à ce que nous avons vu chez les hommes de Cro-Maguon,
ceux-ci paraissent avoir été éminemment pacifiques. M. Dupont
n'a rencontré ni dans leurs grottes ni dans leurs sépultures aucune
arme de combat, et il leur applique ce que Ross rapporte des Esquimaux
de la Baie de Baffin, qui ne pouvaient comprendre ce qu'on entendait
par la guerre....


Les troglodytes de Belgique se peignaient la figure et peut-être le
corps comme ceux du Périgord. Les objets de parure étaient à peu près
les mêmes que chez ces derniers. Toutefois on ne voit figurer parmi eux
aucun objet emprunté à la faune marine. Ce fait a quelque chose de
singulier, car l'homme de la Lesse allait parfois chercher ses «bijoux,»
aussi bien que la matière première de ses outils et de ses armes de
chasse, à des distances bien plus grandes que celle qui le séparait de la
mer. En effet, les principaux ornements des hommes de la Lesse étaient
des coquilles fossiles. Quelques-unes étaient empruntées aux terrains
dévoniens du voisinage; mais la plupart venaient de fort loin, et en
particulier de la Champagne et de Grignon près de Versailles
97. Les
silex, dont nos troglodytes faisaient une si grande consommation, étaient
tirés, non du Hainaut ou de la province de Liège, mais presque tous de
la Champagne. Il en est même qui ne peuvent avoir été ramassés qu'en
Touraine, sur les bords de la Loire. En jugeant d'après les provenances
de ces divers objets, on pourrait dire que le monde connu des troglodytes

de la Lesse s'élevait à peine de 30 à 40 kilomètres au nord de leur
résidence, tandis qu'il s'étendait à 400 ou 500 kilomètres vers le
sud.


Note 97:
(retour)  Une tribu de cette race était établie sur les bords de la Seine, vers le site de Paris, et a
laissé de nombreux vestiges de son séjour dans les sables de Grenelle.




«Il y a dans ce fait quelque chose de fort étrange, mais dont
M. Dupont nous paraît avoir donné une explication au moins fort plausible.
Selon lui deux populations, deux races peut-être, auraient été
juxtaposées dans les contrées dont il s'agit, pendant l'époque quaternaire.
Entre elles aurait existé une de ces haines pour ainsi dire instinctives,
pareille à celle qui règne entre les Peaux-Rouges et les Esquimaux.
Cernés au nord et à l'ouest par leurs ennemis, qui occupaient le Hainaut,
les indigènes de la Lesse ne pouvaient s'étendre qu'au sud; et c'est par les
Ardennes qu'ils communiquaient avec les bassins de la Seine et de la
Loire.»


C'est seulement dans la dernière partie des temps quaternaires, vers le
milieu de l'âge du renne, que la
race petite, brachycéphale et tout
à fait analogue aux Lapons, dont
un établissement important a pu
être ainsi étudié dans la vallée de
la Lesse, parvint sur notre sol français,
plus tard que la race dolichocéphale,
et d'origine probablement
africaine, à laquelle appartenaient
les troglodytes du Périgord. Elle
paraît alors avoir poussé des essaims
dans les bassins de la Somme
et de la Seine, et même plus loin
vers le sud, jusque dans la vallée de l'Aude. A Solutré, dans le
Mâconnais, nous la voyons se mêler à la population des chasseurs de chevaux
sauvages, née déjà d'une fusion entre les deux races dolichocéphales
dont la présence était plus ancienne. D'un autre côté, l'on constate son
existence à la même époque dans la Hongrie, comme dans les pays
scandinaves. Pendant la période suivante, dite néolithique, cette même
race, pressée par les immigrants qui arrivent, apportant de nouvelles
moeurs avec un sang nouveau, s'est en partie précipitée vers le midi et y

a porté quelques-unes de ses tribus au delà des Pyrénées, dans l'Espagne
et le Portugal, jusqu'à Gibraltar.


 1Ce remarquable type de la race laponoïde des Troglodytes de la Belgique, est emprunté
au Précis de paléontologie humaine de M. le docteur Hamy.



Les recherches de MM. de Quatrefages et Hamy conduisent à voir en
elle la souche de nombreuses populations de type laponoïde, échelonnées
dans le temps et répandues à peu près dans l'Europe entière. En particulier
ce type est représenté presque à l'état de pureté encore aujourd'hui
dans les Alpes du Dauphiné. «Ainsi, dit l'éminent antropologiste auquel
nous faisons dans ce chapitre de si nombreux emprunts, la race des
troglodytes de la Belgique, la dernière venue de l'époque quaternaire,
s'est rencontrée pendant les temps glaciaires avec les races dolichocéphales
qui l'avaient précédée. Sur certains points elle s'est associée à
elles; sur d'autres elle a conservé son autonomie; elle a eu le même
sort. Elle aussi a assisté à la transformation du sol et du climat, qui a
porté le trouble dans les sociétés naissantes de la race de Cro-Magnon;
elle aussi a vu les conditions d'existence se transformer progressivement,
et les conséquences de ces changements ont été les mêmes pour
elle.


«Un certain nombre de tribus ont marché vers le nord, à la suite du
renne et des autres espèces animales qu'elles étaient habituées à regarder
comme nécessaire à leur existence; elles ont émigré en latitude. D'autres,
pour le même motif, ont émigré en altitude, accompagnant le bouquetin
et le chamois dans nos chaînes de montagnes, dégagées par la fonte des
glaciers. D'autres enfin sont restées en place. Les deux premiers groupes
ont pu rester plus longtemps à l'abri des mélanges ethniques. Les tribus
composant le troisième se sont promptement trouvées en présence des
immigrants brachycéphales et dolichocéphales de la pierre polie, et ont
été facilement subjuguées, absorbées par eux.»


En effet, c'est pendant l'âge du renne que se produisirent les derniers
phénomènes géologiques qui marquent, dans nos contrées, la fin
de l'époque quaternaire. Un mouvement graduel de soulèvement fit
émerger du sein des mers les pays qui s'étaient antérieurement affaissés,
et le résultat de ce soulèvement fut d'amener les continents à prendre, à
bien peu de chose près, le relief que nous leur voyons aujourd'hui. D'aussi
grandes modifications dans la disposition du sol, dans le rapport des
terres et des eaux, amenèrent forcément des changements non moins
profonds dans la température et dans les conditions atmosphériques. Le
climat continental actuel se substitua au climat insulaire. Les glaciers de

toutes les chaînes de montagnes reculèrent rapidement, et leur fonte,
ainsi que la rupture des lacs placés au-dessus, qui en fut presque partout
la conséquence, produisit les faits d'inondation brusque et sur une
énorme échelle, auxquels est dû le dépôt argileux rougeâtre, mêlé de
cailloux anguleux, d'une origine évidemment torrentielle, qui couvre
une grande partie de l'Europe, et que les géologues parisiens ont appelé
le diluvium rouge. La formation de ce dépôt fut suivie d'une longue
période pendant laquelle les grands cours d'eau des contrées occidentales
suivirent un régime de débordements annuels et réguliers, analogues
à ceux du Nil, de l'Euphrate, de l'Indus et du Gange, débordements
étendus dans d'immenses proportions, et qui ont laissé, comme un vaste
manteau par-dessus le diluvium rouge, les couches de limon fin, de
même nature que celui des alluvions nilotiques modernes, connu sous
le nom de loess supérieur ou terre à briques. Les espèces africaines
avaient alors, depuis un temps considérable déjà, disparu de notre sol;
le rhinocéros à épaisse fourrure était également éteint; quelques rares
individus de l'espèce du mammouth subsistaient seuls, et l'on rencontre
çà et là leurs restes dans le loess. Quant au renne, il était encore nombreux
dans nos pays.


Après cette période, de nouveaux phénomènes d'inondation subite,
déchirèrent les dépôts, d'abord continus, du loess, et n'en laissèrent plus
subsister que des lambeaux en terrasse sur les flancs des vallées et sur
les plateaux où nous les observons aujourd'hui. Ce fut la dernière crise
de l'âge quaternaire, celle qui marque la transition à l'époque géologique
actuelle. A dater de ce moment, les conditions géographiques et
climatériques de l'Europe furent celles qui subsistent encore actuellement,
et depuis lors son sol n'a pas été sensiblement modifié.


La faune, influencée par les changements des climats, devint aussi ce
qu'elle est de nos jours. Il ne resta plus dès lors dans nos pays, en fait
d'espèces maintenant éteintes, que le grand cerf d'Irlande (cervus
megaceros) avec ses cornes immenses, dont on trouve encore les
ossements dans les tourbières; l'urus ou boeuf sauvage et l'aurochs, qui,
résistant encore plus tard, furent détruits par les chasseurs de la Gaule
seulement dans le cours de l'époque historique, et subsistèrent en Suisse
jusqu'au ixe et au xe siècle de notre ère. On sait même qu'il s'en conserve
des individus vivants en Écosse et en Lithuanie. Le mammouth venait
d'achever de disparaître. A part le lièvre, qui, avec ses poils sous la
plante des pieds, est resté comme une dernière épave de la période

glaciaire, tous les animaux organisés pour vivre au milieu des frimas
émigrèrent, dès le début de la période actuelle, les uns en altitude, les
autres en latitude. Le bouquetin, le chamois, la marmotte et le tétras se
réfugièrent sur les plus hautes montagnes, fuyant devant l'élévation de
la température. Le renne, qui ne pouvait vivre que dans les plaines, se
retira progressivement vers le nord. Au temps où se formèrent les plus
anciennes tourbières, il avait déjà quitté la France, mais il vivait encore
dans le Mecklembourg, en Danemarck et dans le sud de la Scandinavie,
d'où plus tard il émigra de nouveau pour se retirer définitivement dans
les régions polaires.


Il paraît bien prouvé aujourd'hui qu'à cette aurore de la période
géologique qui se continue encore, et à laquelle correspondent, dans
l'archéologie préhistorique, les premières manifestations des temps
néolithiques ou de l'âge de la pierre polie, la majeure partie des tribus
de brachycéphales de la race laponoïde suivirent dans sa migration
l'animal utile auquel elles empruntaient les principales ressources de
leur subsistance. Elles se retirèrent, elles aussi, vers le nord, en laissant
seulement derrière elles de faibles essaims attardés, et elles ne se sont
non plus arrêtées dans leur retraite que lorsqu'elles ont eu atteint les
contrées arctiques. Il est probable qu'elles allaient ainsi chercher les
climats qu'elles préféraient et qu'elles ne trouvaient plus dans notre
pays; mais en même temps elles étaient refoulées par de nouvelles
populations qui s'emparaient de l'Europe occidentale. En effet, le
passage de la période archéolithique à la période néolithique
98, de l'âge
quaternaire à l'âge géologique actuel, correspond à un changement
dans les habitants de nos pays comme à un changement dans le
climat.



Note 98:
(retour)  On réunit assez souvent en un même groupe les deux âges successifs des grands carnassiers
et du renne, sous le nom commun d'époque archéolithique, expression tirée du grec,
qui caractérise l'époque ainsi nommée comme la plus ancienne parmi celles où l'homme, ne
connaissant pas encore l'art de fondre les métaux, employait exclusivement la pierre taillée par
éclats, à faire ses armes et ses métaux. L'époque suivante, où on les faisait en pierre polie,
est désignée, par opposition, sous le nom d'époque néolithique.



«Des hordes armées de la hache de pierre polie, dit M. Hamy, qui
résume ainsi dans son Précis de paléontologie humaine les observations
les plus récentes, surgissant au milieu des débris des peuplades de l'âge
du renne, les soumettent aisément. Cette période d'envahissement
brutal et de décadence matérielle représente, pour l'Occident préhistorique,
une phase comparable à celles qui ont suivi l'invasion des Hycsos en

Égypte et celles des Germains au ve siècle de notre ère. Comme les
Barbares, les nouveaux venus, qui sont peut-être en partie ethniquement
apparentés aux premiers dolichocéphales que nous avons étudiés, se
modifieront peu à peu au contact des populations moins sauvages qu'ils
ont mises sous le joug et avec lesquelles ils se mêleront de plus en plus.
Et sous l'influence de celles-ci, la pierre finement taillée, dont les
dernières stations de l'âge du renne fournissaient de si remarquables
échantillons, s'unira à la pierre polie, que les envahisseurs ont apportée
avec eux, tandis que le travail de l'os se relèvera de sa chute, sans
atteindre néanmoins le degré de perfection qu'il possédait auparavant.


«La grotte funéraire des anciens jours et le monument en pierres
brutes de la race nouvelle seront simultanément employés. Ce dernier,
qui est la manifestation la plus remarquable de la période néolithique,
se perfectionne peu à peu. Aux monuments formés d'énormes pierres
irrégulières, supportant comme de gigantesques piliers une grande table
horizontale, en succéderont d'autres composés de pierres équarries,
alignées avec un certain art. Ces architectes préhistoriques, dont les
travaux ont pu résister à tant de causes de destruction, entrent ainsi à
leur tour dans la voie du progrès, un instant abandonnée. Plus tard, ils
couvriront de figures sculptées certaines allées couvertes, et ils élèveront
à Stone-Henge le majestueux édifice qui offre tant de points de ressemblance
avec cet autre monument préhistorique découvert par M. Mariette
à Gizeh et connu par les égyptologues sous le nom de «temple du
Sphinx,» préludant ainsi à cette renaissance préhistorique dont l'âge du
bronze et le premier âge du fer représentent l'apogée.


«Ainsi, le développement de l'humanité, momentanément ralenti
dans sa marche, après cette évolution partiellement rétrograde, prendra
une nouvelle activité. Du degré de civilisation que nous nous sommes
efforcé de faire connaître, l'homme s'élèvera lentement à une civilisation
supérieure.»


Mais ici nous sortons des temps paléontologiques pour entrer dans des
temps qui, relativement modernes, tout en étant préhistoriques pour
notre Occident, touchent au début des siècles historiques pour d'autres
régions, comme l'Égypte et la Chaldée. Nous n'avons plus affaire à
l'homme fossile, mais à l'homme de la période géologique actuelle.




L'existence primitive d'une population de sauvages menant la vie

de chasseurs troglodytes, a laissé des souvenirs d'une singulière précision
dans les récits traditionnels des peuples civilisés du monde
classique, dans leurs légendes sur les premiers âges
99. C'est à tel point
que l'on peut presque dire que les hommes des cavernes de la période
quaternaire ne sont pas à proprement parler préhistoriques, puisqu'ils
ont une place incontestable dans la tradition. Et ici nous trouvons une
preuve de la succession ininterrompue des générations humaines sur le
sol européen, depuis le temps où vivaient le mammouth et les grands
carnassiers depuis si longtemps éteints.


Note 99:
(retour)  Voy. le chapitre Ier du livre de M. d'Arbois de Jubainville, Les premiers habitants de
l'Europe; nous n'avons fait ici que le résumer.



«Alors, dit Eschyle
100, pas de maisons de brique ouvertes au soleil,
pas de constructions en charpente. Se plongeant dans la terre tels que
de minces fourmis, les hommes se cachaient dans des antres sans
lumière.» La charrue à cette date ne labourait pas le sol européen.
Prométhée, aïeul d'Hellen et personnification mythique des débuts de
la civilisation de la race aryenne dans ces contrées, «accoupla le premier,
suivant le poète, des bêtes de somme sous le joug pour décharger les
mortels des travaux les plus durs.» Pour le grand tragique grec, l'état
sauvage qui précéda Prométhée remonte à l'époque la plus reculée.
Mais quelques siècles plus tôt, le chantre de l'Odyssée représente
certaines tribus de cette race primitive vivant encore de la vie de troglodytes
sauvages, au temps de ses héros Achéens, dont la civilisation est
déjà relativement avancée. Tels sont chez lui les Cyclopes de Sicile, que
la tradition plaçait dans cette contrée avant l'établissement de la
population ibérienne des Sicanes, lequel remonte au moins à 2,000 ans
avant l'ère chrétienne, les Cyclopes que les Grecs disaient fils du Ciel et
de la Terre et représentaient comme absolument étrangers aux généalogies
de leur propre race. Les Cyclopes, tels que les décrit le ixe chant de
l'Odyssée, «habitent des cavernes au sommet des hautes montagnes;»
non-seulement ils ne labourent pas, mais ils ne cultivent pas même la
terre à la main. Ils ont pourtant quelques troupeaux, mais ignorent
toute navigation, comme l'art de l'équitation et celui des transports au
moyen de chariots. Les dieux des Hellènes leurs sont inconnus; il les
dédaignent et les défient.


Note 100:
(retour)  Prometh., v. 450 et suiv.



Si nous en croyons la tradition grecque recueillie par Pausanias,
Pélasgos, le représentant de la première race un peu civilisée, aurait

trouvé dans le Péloponnèse, à l'aurore des temps historiques, une population
qui ne bâtissait pas et qui ne portait pas de vêtements; il lui apprit
à construire des cabanes et à s'habiller de peaux de cochons. Cette
population vivait de feuilles, d'herbes et de racines, sans distinguer les
saines des dangereuses: les Pélasges lui firent joindre le gland doux à
cette nourriture rudimentaire. Diodore de Sicile parle d'une époque
reculée où en Crète on ne savait pas encore bâtir de maisons: les hommes
cherchaient un abri sous les arbres des montagnes et dans les cavernes des
vallées; tel était l'état des choses jusqu'à l'arrivée des Curètes, peuple de
race pélasgique, qui enseignèrent aux aborigènes les premiers rudiments
de la civilisation, l'élève des troupeaux, la récolte du miel, l'emploi du
métal pour faire des glaives et des casques, enfin la substitution d'une
organisation sociale à la vie solitaire du sauvage chasseur.


Le souvenir de la population des cavernes restait aussi vivant en Italie.
C'est en parlant d'elle qu'Évandre, dans l'Énéide de Virgile, commence
son poétique résumé de l'histoire du Latium. «Autrefois ces bois étaient
habités par des autochthones, les Faunes et les Nymphes, race d'hommes
née des troncs durs du chêne. Vivant sans lois traditionnelles ni civilisation,
ils ne savaient ni réunir des boeufs sous le joug, ni amasser des
richesses, ni épargner le bien acquis; des pousses d'arbres et les sauvages
produits de la chasse étaient leur nourriture.»


Mais la description traditionnelle la plus remarquable, la plus exacte
et la plus vivante des moeurs des sauvages primitifs des cavernes, est celle
que nous lisons chez Lucrèce. «Le robuste conducteur de la charrue
courbée n'avait pas encore paru; personne ne savait dompter les champs
par le fer, ni planter les jeunes arbres, ni au sommet des vieux couper
les branches avec la serpe..... Les hommes trouvaient la nourriture de
leur corps sous les chênes porteurs de gland, sous les arbousiers dont,
pendant l'hiver, les fruits mûrs se teignent en rouge..... Ils ne savaient
pas se servir des peaux ni se vêtir de la dépouille des animaux sauvages.
Ils habitaient les forêts et les cavités des montagnes; ils abritaient sous
les broussailles leurs membres crasseux, quand ils voulaient éviter les
vents et la pluie..... Leurs mains et leurs pieds étaient d'une admirable
vigueur: ils poursuivaient dans les bois, les animaux sauvages, leur
lançaient des pierres, les frappaient de massues, en abattaient un
grand nombre, ne fuyaient que devant quelques-uns..... C'était en vain
que la mer soulevait ses flots irrités: elle proférait des menaces
impuissantes; quand au contraire la rusée étalait paisiblement ses eaux

riantes, elle ne pouvait séduire personne: l'art perfide de la navigation
n'était pas encore inventé.»


Ici le poète, vivifiant la tradition par son génie, a réalisé une véritable
résurrection du passé. Pour dépeindre les troglodytes des temps
quaternaires, tels que nous les connaissons aujourd'hui par leurs
vestiges, la science contemporaine n'a presque rien à changer à son
tableau. Elle en adoucirait plutôt certaines couleurs.







§ 3.--RESTES MATÉRIELS DE L'ÉPOQUE NÉOLITHIQUE.




Pour celui qui suit les reliques de son industrie, que l'homme antérieur
à l'histoire écrite a laissés dans notre Europe, un nouvel âge,
comme nous l'avons dit tout à l'heure, se marque par l'apparition
de la pierre polie. Car il est à remarquer que
dans l'époque précédente, quelque habileté
que révèle déjà le travail de la pierre et de
l'os, on n'a encore aperçu aucun spécimen
d'arme ou d'outil quelconque en pierre portant
des traces de polissage. Ce ne sont plus
les alluvions quaternaires et les cavernes de
l'âge du renne qui fournissent les pierres polies,
les haches en silex, en serpentine, en
néphrite, en obsidienne de cet âge; on les trouve
dans les tourbières, dans des amoncellements
sans doute fort anciens, mais qui s'élèvent sur
le sol actuel, dans des sépultures d'une très
haute antiquité, mais postérieures au début
de notre période géologique, dans certains
camps retranchés qui furent plus tard occupés
par les Romains. On a recueilli par milliers
presque partout en France, en Belgique, en Suisse, en Angleterre,
en Italie, en Grèce, en Espagne, en Allemagne et en Scandinavie.


Il ne faudrait pas croire, du reste, qu'un changement brusque et
subit sépare l'âge du renne de l'âge de la pierre polie. On passe de
l'un à l'autre par des gradations successives, qui prouvent que si
l'apparition du nouveau procédé semble se rattacher à la prédominance
désormais acquise par de nouveaux éléments de population, le changement
s'est opéré par une action lente et prolongée. La géologie a également

reconnu--fait exactement parallèle--que la transition de la période
quaternaire à la période présente n'avait pas été brusque et violente,
mais graduelle. Elle fut le résultat d'une série de phénomènes successifs
et locaux, qui achevèrent de donner aux continents la forme qu'ils ont
maintenant et changèrent peu à peu le climat, ce qui amena forcément
la disparition ou la retraite vers d'autres latitudes de certaines espèces
animales. A tel point que beaucoup de géologues admettent aujourd'hui
que nous sommes dans la continuation de l'époque quaternaire et
qu'il ne faut pas établir de démarcation nettement définie entre celle-ci
et les temps actuels.



Les haches de l'époque de la pierre polie diffèrent de celles de
l'époque archéolithique en ce que celles-ci fendaient
ou perçaient par leur petite extrémité, tandis que
celles de l'âge nouveau ont le tranchant à l'extrémité
la plus large. Certaines haches de cette époque
étaient emmanchées dans la corne de cerf ou le bois,
tandis que d'autres semblent avoir été tenues directement
à la main et avoir servi de couteau ou de scie
pour l'os, la corne et le bois. A cela près, la nature
des armes et des ustensiles est la même aux
deux âges, avec la seule différence de l'habileté
et de la perfection du travail: ce sont des haches,
des couteaux, des pointes de flèches barbelées, des
grattoirs, des alènes, des pierres de fronde, des disques,
des poteries grossières, des grains de colliers en coquillages ou
en terre qui déjà se montrent à l'époque précédente. Bien qu'on donne
souvent le nom d'âge de la pierre polie à la troisième phase de la

période préhistorique, il ne faudrait pas s'imaginer que ce soit toujours
le poli de la matière qui la caractérise; le fini, la perfection de
l'exécution, peuvent aussi faire juger que des armes et des ustensiles
non polis s'y rapportent. Aussi vaut-il mieux se servir de l'expression
d'époque néolithique, qui dénote seulement le caractère relativement
plus récent du dernier âge de l'emploi exclusif des instruments de
pierre.





1Provenant des villages lacustres de la Suisse.



On a observé sur divers points de l'Europe les vestiges incontestables
d'ateliers où les instruments de pierre de cette époque étaient préparés,
et dont l'emplacement est décelé par les nombreuses pièces inachevées
qui s'y trouvent réunies, à côté d'armes de la même matière amenées
à leur dernier degré de perfection. Un de ces ateliers existait à Pressigny
(Indre-et-Loire), d'autres à Chauvigny (Loir-et-Cher), à Civray, à
Charroux (Vienne). Je ne parle ici que de quelques-uns de ceux qui ont
été reconnus en France; il y en a dans tous les autres pays, et moi-même
j'en ai découvert à la porte d'Athènes et dans la montagne qui domine
Thèbes d'Égypte (ce dernier conjointement avec M. Hamy). Les silex
paraissent ordinairement avoir été taillés dans la carrière même et
portés ailleurs pour être polis. On a retrouvé en plusieurs endroits les
pierres qui servaient au polissage, et auxquelles les paysans de nos
campagnes donnent le nom de «pierres cochées,» d'après les sillons ou
«coches» dont elles sont marquées.


Il y avait donc, dès cet âge, des centres industriels, des lieux spéciaux
de fabrication; par suite, il y avait aussi commerce. Les peuplades
qui fabriquaient sur une grande échelle les armes et les ustensiles de
pierre ne devaient pas vivre dans un état d'isolement complet, où elles
n'auraient su que faire des produits de leur travail. Elles les portaient
chez les peuplades qui n'avaient pas chez elles des matériaux aussi
propices à cette fabrication, et les échangeaient contre d'autres produits
du sol de ces dernières. C'est ainsi que le besoin établissait peu à peu
les diverses relations de la vie sociale. On a trouvé en Bretagne des
haches en fibrolite, matière qui ne se rencontre en France que dans
l'Auvergne et les environs de Lyon. De l'allée couverte d'Argenteuil
on a exhumé un couteau en silex sorti manifestement des carrières de
Pressigny. A l'île d'Elbe, où l'on a recueilli un grand nombre d'instruments
en pierre taillée, dont l'usage est certainement antérieur aux
premières exploitations des mines de fer, ouvertes par les Étrusques,
la plupart de ces armes primitives sont faites d'un silex qui ne se

rencontre pas dans le sol, et a été, par conséquent, apporté par mer.
Dans l'Archipel grec, j'ai rencontré à Ios des couteaux et des nuclei
101 en
obsidienne de Milo.


Note 101:
(retour)  On appelle ainsi le noyau central de la pierre, resté après l'enlèvement d'un certain nombre
de lames destinées à faire des couteaux.





Un commerce rudimentaire de ce genre, franchissant souvent de
grandes distances, faisant passer les objets de
tribus en tribus, par une série d'échanges successifs,
jusque bien loin de leur lieu d'origine,
dans des conditions même où le point d'arrivée
est souvent ignoré au point de départ, se produit
chez tous les sauvages. De hautes autorités,
comme M. Dupont, M. de Quatrefages et M. Hamy,
admettent qu'il en existait déjà un semblable dans
l'âge du renne. Se fondant sur des raisons très
sérieuses, ces savants, qui ont si profondément
étudié les vestiges de l'humanité préhistorique,
pensent qu'il faut attribuer à des échanges et à
un véritable commerce, plutôt qu'à un état nomade
qui aurait conduit des tribus à des migrations
incessantes, l'importation des coquilles marines
du Golfe de Gascogne et de la Méditerranée
chez les troglodytes du Périgord, des silex et des coquillages fossiles
de la Champagne, des environs de Paris et même de Touraine chez
ceux des bords de la Lesse.


Les débris d'animaux que l'on trouve avec les objets de travail humain
appartenant à l'âge néolithique, se joignent aux indications fournies
par les gisements pour démontrer que celui-ci n'appartient plus à
l'époque quaternaire, mais à notre époque géologique, et se trouve
ainsi placé sur le seuil des temps historiques. Les grands carnassiers et
les grands pachydermes, comme l'éléphant et le rhinocéros, n'existaient
plus alors. L'urus (bos primigenius), qui vivait encore au commencement
des siècles historiques, est le seul animal de cet âge qui n'appartienne
plus à la faune contemporaine. Les ossements qui se rencontrent avec
les ustensiles de pierre polie sont ceux du cheval, du cerf, du mouton,
de la chèvre, du chamois, du sanglier, du loup, du chien, du renard,
du blaireau, du lièvre. Le renne ne se montre plus dans nos contrées.
En revanche, on commence à trouver les animaux domestiques, qui

manquent absolument dans les cavernes des derniers temps quaternaires,
du moins ceux qui depuis lors deviennent les compagnons
inséparables des nations civilisées. Car il n'est pas impossible que,
vers la fin de l'époque précédente, les hommes des cavernes soient
parvenus à amener le renne et le cheval à un état de demi-domestication,
en faisant des animaux rassemblés en troupeaux pour fournir à l'alimentation
leur lait et leur viande, mais sans savoir leur demander encore
aucun autre service. Évidemment le climat de nos pays était devenu,
dès le commencement des temps néolithiques, ce qu'il est aujourd'hui.







Tout le monde a vu, en France ou en Angleterre, au moins quelqu'un
de ces étranges monuments en pierres énormes non taillées,
connus sous le nom de dolmens et d'allées couvertes, que l'on a regardés
longtemps comme des autels et des sanctuaires druidiques. L'exploration
soigneuse de ces monuments, auxquels on applique aujourd'hui la
dénomination fort juste de mégalithiques, y a fait reconnaître des
tombeaux, que recouvrait presque toujours à l'origine un tertre sous
lequel la construction en pierres brutes était dissimulée. La plupart
de ces tombes étaient violées depuis des siècles: mais dans le petit
nombre de celles que les fouilles de nos jours ont retrouvées intactes,

on a pu se convaincre de l'absence presque constante de tout objet
de métal. On n'y découvre, avec les os et les cendres des morts,
que des instruments et des armes en silex, en quartz, en jade, en
serpentine et des poteries. Tel a été le cas des dolmens de Keryaval
en Carnac, du tumulus du Mané-Lud à Locmariaker et du Moustoir-Carnac,
dont les haches en pierre dure, d'une exécution si précieuse
et aux formes si géométriquement régulières, ont été envoyées par le
Musée de Vannes aux Expositions universelles de Paris en 1867 et 1878.
Les poteries des dolmens sont de la pâte la plus grossière, et aucune
n'a été façonnée à l'aide du tour. Quelquefois, comme à Gavr'innis
et au Mané-Lud, on a sculpté péniblement sur la face des dalles de
granit, qui forme la paroi intérieure de la chambre sépulcrale, des
dessins bizarres, qui la plupart du temps semblent reproduire des
tatouages, cette marque d'individualité qui, chez les peuples sauvages,
est comme une signature imprimée sur la face, et qui, dans le tombeau,
tenait lieu, en l'absence d'écriture, du nom du personnage déposé au
pied de la dalle où on l'avait gravée.





On a trouvé des ustensiles de bronze sous quelques-uns des dolmens
que l'on a fouillés dans les dernières années. L'apparition de ce métal
est d'une haute importance, car elle prouve que l'usage d'élever des
dolmens et des allées couvertes, qui avait pris naissance dans l'âge de
la pierre polie, subsistait encore en Gaule quand l'emploi des métaux
commença à y être connu. On rencontre même des sépultures de cette
catégorie où le bronze domine et où les armes de pierre ne se montrent

plus qu'exceptionnellement; mais il est à noter qu'alors la disposition
de la cavité destinée à recevoir le mort ou les morts n'est plus telle
qu'on l'observe dans les tombeaux de la pure époque de la pierre:
l'architecture funéraire a pris de nouveaux développements, par suite
de l'emploi des outils en métal; l'intérieur des tombeaux se divise en
galeries et en chambres souterraines.


Tous les indices concordent à prouver que les dolmens et les allées
couvertes de notre pays, aussi bien ceux où l'on ne découvre que
des objets de pierre que ceux où le bronze fait sa première apparition,
sont les sépultures d'une race différente de celle des Celtes, qui occupait
antérieurement le sol de la Gaule occidentale et centrale, et s'étendait du
nord au sud, depuis la Scandinavie jusque dans l'Algérie et le Maroc,
race que dans notre pays les Celtes anéantirent, chassèrent ou plutôt
subjuguèrent en s'amalgamant avec elles. On a fait déjà bien des conjectures
pour déterminer le rameau de l'humanité auquel pouvait appartenir
cette race; mais toutes, jusqu'à présent, ont été prématurées et sans
fondement assez solide. On n'est même pas parvenu à établir, d'une
manière certaine, si son mouvement d'expansion s'est produit du nord
au sud ou bien du sud au nord. Ce que prouve du moins la diversité
de types des crânes trouvés sous les dolmens, c'est que la race qui
établit l'usage de cette architecture primitive dans la région dont nous
avons sommairement indiqué l'aire, prolongée le long de l'Océan
Atlantique, mais ne s'étendant pas vers l'Orient, dans l'intérieur des
terres, au delà du Rhône et de la Saône, était peut-être assez peu
nombreuse, mais avait su faire prévaloir son influence, sa civilisation,
supérieure à celle des premiers occupants du sol, quoique encore bien
imparfaite, et peut-être sa domination sur des peuplades déjà fort
diverses, où se mêlaient des sangs tout à fait différents.


Il n'y a pas impossibilité à ce que ce soit à la diffusion de cette race
qu'aient trait les traditions du monde classique, qui prétendaient
puiser leur source en Égypte, sur le peuple légendaire des Atlantes
et ses essaims de colons conquérants, répandus dans une partie de
l'Europe à une date prodigieusement antique
102. Sans doute ces traditions
ont revêtu une forme singulièrement fabuleuse, où la plupart des traits
ne sauraient être admis par la critique et où particulièrement l'état de
civilisation des Atlantes est exagéré de la façon la plus évidente. Mais

il est difficile de croire qu'elles n'aient pas eu non plus un certain
fondement réel; et de bons esprits ont pensé reconnaître dans les
légendes relatives à la colonisation et aux conquêtes des Atlantes un
écho du souvenir de l'établissement, dans l'Europe occidentale, de nombreux
essaims d'une population brune et dolichocéphale, venue du
nord de l'Afrique, spécialement de sa partie occidentale
103. La venue
de cette population dans la Gaule, dont elle occupa une grande partie,
et où ses descendants sont restés un des principaux éléments constitutifs
de la population actuelle du sol français, a été pour la première fois
mise en lumière par les travaux de Roget de Belloguet; les recherches
récentes de l'anthropologie et de l'archéologie préhistorique ont
achevé de l'établir, en rapportant d'une manière certaine cette immigration
à la période néolithique. Les représentants les mieux connus
et les plus certains de ce groupe ethnique sont les Ibères; Roget de
Belloguet a cru démontrer qu'en Gaule et en Italie il fallait appliquer
à ses tribus le nom de Ligures, ce que conteste M. d'Arbois de Jubainville,
lequel voit, au contraire, dans les Ligures la première avant-garde
de la race aryenne en Occident. Et cette question de nom ne saurait
être encore tranchée d'une manière définitive.


Note 102:
(retour)  Tous les témoignages relatifs aux Atlantes sont très bien coordonnés dans le chapitre II
du livre de M. D'Arbois de Jubainville, sur Les premiers habitants de l'Europe.



Note 103:
(retour)  Il faut consulter ici, mais avec une certaine réserve, le chapitre III du même ouvrage.



Mais les immigrants nouveaux qui inondèrent nos contrées au début
de l'âge de la pierre polie n'appartenaient pas à une même race et
venaient pas tous de la même direction. Concurremment avec les
dolichocéphales d'origine libyque, on y constate un courant opposé
qui amène du nord et de l'est des populations brachycéphales et
mésaticéphales. Les Druides rapportèrent au grec Timagène que les
plus anciens habitants de la Gaule se composaient de trois éléments,
des autochthones qui avaient été originairement dans un état de
sauvagerie absolue, des tribus sorties d'îles de l'Océan Atlantique et
d'autres qui étaient venues d'au delà du Rhin
104. Il est à remarquer que
dans les traditions des Grecs sur l'Atlantide légendaire, engloutie dans
les flots après avoir fourni des colons aux contrées occidentales du
continent européen, il existait sur sa situation exactement la même
incertitude que dans les appréciations de la science actuelle sur le
point de départ du peuple qui a propagé dans ces mêmes contrées
l'usage des dolmens. Pour Solon et Platon
105, l'Atlantide était située

en face du détroit des Colonnes d'Hercule et touchait à l'Afrique; pour
Théopompe elle appartenait aux régions hyperboréennes.


Note 104:
(retour)  Ammian. Marcell., XV, 9.



Note 105:
(retour)  Voy. les récits du Timée et du Critias de Platon.







 1D'après Ferguson, Rude stones monuments.



Quoi qu'il en soit, les monuments mégalithiques ne se rencontrent
pas seulement dans la région européenne des dolmens, région si nettement
délimitée, qui va de la Scandinavie au Maroc et à l'Algérie, en
embrassant dans son parcours l'Angleterre et la moitié de la France.
On en a observé dans certaines îles de la Méditerranée, comme les
Baléares et la Corse, où le peuple constructeur des dolmens a pu
facilement envoyer des essaims, mais aussi dans la Syrie et la Palestine,
dans une portion de l'Asie-Mineure, dans le coeur de l'Arabie, et jusque
dans le Turkestan, l'Afghanistan et l'Inde. Il n'est donc pas possible,
en présence de ces derniers faits, soigneusement colligés par M. Ferguson
dans un livre spécial, de considérer les monuments mégalithiques
comme l'oeuvre d'une seule race. Ce sont les monuments d'un âge de
développement qu'ont dû traverser une grande partie des différents
rameaux de l'espèce humaine, avant d'atteindre une nouvelle étape de
progrès. Mais les uns y sont demeurés pendant de longs siècles, tandis
que pour d'autres, cet âge a été très court. Le célèbre Temple du
Sphinx, à Gizeh en Égypte, marque, comme nous l'avons déjà dit tout
à l'heure, la transition du monument mégalithique à l'architecture
proprement dite.


Au reste, dans la période néolithique, comme dans les périodes
antérieures, les mêmes besoins et l'emploi des mêmes ressources ont
produit les plus curieuses ressemblances dans les armes et les ustensiles
de pays fort éloignés, qui n'avaient évidemment aucune communication

entre eux, et que devaient habiter des races différentes. Pour nous
borner à l'Europe, sans aller chercher nos exemples à Java, en Chine
ou au Japon, où nous trouverions cependant des points de comparaison
dignes d'attention, les haches et les couteaux en silex, en obsidienne,
en quartz compact, extraits des tumulus de l'Attique, de la Béotie, de
l'Achaïe, de l'Eubée, des Cyclades, sont identiques aux armes pareilles
qu'on recueille sur notre sol; celles que l'on a colligées au Caucase ou
dans les provinces slaves de la Russie, rentrent aussi
exactement dans les mêmes types. La Scandinavie,
nous l'avons dit, a ses dolmens, ses tumuli, qui offrent
avec ceux de la France une saisissante analogie. Les
corps qu'ils renfermaient avaient été également déposés
dans la tombe sans être brûlés; le bronze s'y
montre encore plus rarement que sous nos dolmens.
Les objets en pierre et en os provenant de ces tombeaux
affectent les formes les plus variées et sont
d'une exécution particulièrement délicate. Mais une
notable portion des collections danoises provient non
des dolmens, mais des tourbières, où on trouve ces
objets dans les couches les plus inférieures avec des
troncs de pins en partie décomposés, fait d'une haute
importance pour établir l'antiquité à laquelle remontent
les instruments de l'époque néolithique, car cette
essence forestière a disparu du Danemark depuis des
siècles; elle a été remplacée par le chêne, puis par le
hêtre. Deux circonstances expliquent, du reste, le
degré de perfection toute particulière que le travail
de la pierre atteignit en Scandinavie; d'abord la période
de l'emploi exclusif des instruments de pierre
s'y prolongea plus tard que dans aucun autre pays de
l'Europe, et par conséquent cette forme de l'industrie
humaine eut le temps, plus que partout ailleurs, d'y perfectionner
ses procédés; puis le silex y est d'une qualité supérieure et s'y prête à
la taille mieux que dans notre pays.


 1Cette pièce servira de spécimen du degré de finesse el de précision où en arrive le travail
à petits éclats des armes de silex, dans la dernière époque de l'âge de pierre de la Scandinavie.











Ce sont encore les contrées scandinaves qui ont livré à l'étude de
la science d'autres bien curieux dépôts de la même phase de l'histoire
de l'homme. Les côtes du Danemark et de la Scanie offrent, de distance
en distance, des amas considérables de coquilles d'huîtres et d'autres
mollusques comestibles. Ces dépôts n'ont pas été apportés par les flots:
se sont des accumulations manifestes de débris de repas, d'où le nom de
kjoekkenmoeddinger, ou «rebuts de cuisine,» sous lesquels ils sont connus
dans le pays. Ils s'étendent souvent sur des longueurs de plusieurs
centaines de mètres, avec une épaisseur qui atteint quelquefois jusqu'à
près de dix pieds. On n'a jamais rencontré dans ces amas aucun objet
de métal, mais au contraire de nombreux silex taillés, des morceaux
d'os et de cornes travaillés, des poteries grossières et faites à la main.
L'imperfection du travail dans les objets qui en proviennent rappelle
la période des cavernes, le second âge de l'époque archéolithique. Mais
le style des armes et des ustensiles ne saurait être le seul critérium
pour juger de la date d'un dépôt de ce genre. Il faut avant tout prendre
en sérieuse considération la faune qui s'y révèle. Or, on n'a rencontré

dans les kjoekkenmoeddinger aucun débris d'espèces caractéristiques d'un
autre âge géologique; sauf le lynx et l'urus, qui n'ont disparu que
depuis l'époque historique, il ne s'y est trouvé aucun ossement d'animaux
qui aient cessé d'habiter ces climats; on y a même trouvé des indices
de l'existence du porc et du chien à l'état d'animaux domestiques. Les
kjoekkenmoeddinger se placent donc, dans l'ordre chronologique, à côté
des plus anciens dolmens. Si l'industrie s'y montre encore aussi rudimentaire,
c'est seulement parce que les tribus qui ont abandonné sur les
bords de la mer du Nord les débris de leurs grossiers festins étaient
demeurées en arrière de leurs voisins, placés dans de meilleures
conditions et déjà notablement plus avancés dans la voie de la civilisation.


Des dépôts analogues aux kjoekkenmoeddinger de la Scandinavie ont
été signalés dans les derniers temps en d'autres contrées. On en connaît
dans le Cornouailles, sur la côte nord de l'Écosse, aux Orcades, et bien
loin de là, sur les rivages de la Provence, où leur existence a été
constatée par le duc de Luynes. Les terramare des bords du Pô, amas
contenant des cendres, du charbon, du silex et des os travaillés, des
ossements d'animaux dont la chair paraît avoir été mangée, des tessons
de poteries et d'autres restes de la vie des premiers âges offrent également
une grande analogie avec les dépôts du Danemark et de la Scanie,
et appartiennent bien évidemment à la même période du développement
de l'humanité; quelques-unes des terramare ont même continué à
se former après l'introduction des métaux. Ces dépôts de détritus
marquent l'emplacement de villages établis au milieu des marais et
analogues à ceux dont il nous reste maintenant à parler. Un des plus
éminents archéologues de l'Allemagne, M. Helbig, rattachant ici les
débris préhistoriques au plus ancien passé des races classiques, a
entrepris de démontrer, dans un ouvrage récent
106, que les terramare
sont dues aux populations de race aryenne auxquelles s'applique
spécialement la dénomination d'Italiotes. Elles seraient ainsi les monuments
de leur plus ancienne habitation dans la Péninsule, alors qu'elles
ne s'étaient pas encore étendues au delà de sa partie septentrionale et
que leur civilisation n'avait pas encore pris son essor de progrès.
M. Helbig a su donner au moins une grande probabilité à cette thèse;
dont la conséquence serait que les Italiotes auraient pénétré dans le

bassin du Pô dans un état de barbarie tel qu'ils ne connaissaient pas
encore l'usage des métaux, et l'auraient appris seulement par des
enseignements étrangers pendant la période de leur séjour auprès de
ce grand fleuve. C'est là une question sur laquelle nous aurons à
revenir avec quelque développement dans celui des livres de la présente
histoire où nous traiterons des origines des peuples aryens.


Note 106:
(retour)  Die Italiker in der Pôebene, Beitroege zur altitalischen Kultur--und Kunstgeschichte,
Leipzig, 1879.






Mais les restes les plus intéressants de l'âge néolithique, ceux qui
révèlent l'état de société le plus avancé et marquent la dernière phase
de progrès des populations de l'Europe occidentale, avant qu'elles ne
connussent l'usage des métaux, sont les palafittes ou villages lacustres.


En 1853, la baisse extraordinaire des eaux du lac de Zurich permit
d'observer des vestiges d'habitations sur pilotis, qui paraissaient
remonter à une très haute antiquité. M. F. Keller ayant appelé l'attention
sur cette découverte, on se mit à explorer d'autres lacs pour rechercher
s'ils ne contenaient pas de semblables restes. Les investigations,
auxquelles demeure attaché le nom de M. Troyon, furent couronnées
d'un plein succès. Non-seulement un grand nombre de lacs de la Suisse
recélaient des palafittes, mais on en découvrit également dans les
lacs de la Savoie, du Dauphiné et de l'Italie septentrionale, puis dans
ceux de la Bavière et du Mecklembourg. Les habitations des villages

lacustres étaient voisines du rivage, construites sur une vaste plateforme,
que composaient plusieurs couches croisées de troncs d'arbres
et de perches reliées par un entrelacement de branches et cimentées
par de l'argile, et que supportaient des pieux plantés au milieu des
eaux. Hérodote décrit très exactement des habitations de ce genre qui
subsistaient encore de son temps sur les lacs de la Macédoine. Mais
si l'on veut se faire une idée complète de ce qu'étaient les stations
lacustres de la Suisse, il faut prendre dans le voyage de Dumont d'Urville
la planche qui représente le gros village de Doréi, sur la côte de la
Nouvelle-Guinée, encore tout entier bâti dans ce système.





L'usage d'établir ainsi les demeures sur pilotis au milieu de l'eau se
continua dans l'Helvétie et les contrées voisines pendant bien des
siècles, car les objets qui ont été retirés des palaffites appartiennent à des
âges très différents. Tandis que dans les moins anciennes on a recueilli
des ustensiles en bronze et même en fer, métal dont l'usage détermine
encore une période nouvelle dans la marche des inventions humaines,
dans d'autres, et c'était le plus grand nombre, on n'a découvert que des
armes et des outils de pierre polie ou d'os. La forme et la nature du
travail de ceux-ci se rapprochent beaucoup des objets fournis par les
dolmens et les tourbières de la France, de la Grande-Bretagne, de la

Belgique et de la Scandinavie; seulement la variété des instruments y
est plus grande. Les animaux dont la drague a ramené les ossements du
milieu des palafittes sont ceux-là mêmes qui vivent encore aujourd'hui
dans les montagnes de la Suisse: l'ours brun, le blaireau, la fouine,
la loutre, le loup, le chien, le renard, le chat sauvage, le castor, le
sanglier, le porc, la chèvre, le mouton. Seuls, l'élan, l'urus et l'aurochs
manquent à la faune actuelle du pays; mais on sait, par des témoignages
formels, qu'ils y habitaient encore au commencement de l'ère chrétienne.







 1Cette urne, découverte dans un tumulus à Adersleben (Bavière), est aujourd'hui conservée
au Musée de Munich. Elle copie l'apparence de sept huttes de forme circulaire groupées sur
une même plateforme, portée par des pilotis. Il y a une singulière analogie entre cet objet et
les urnes cinéraires des plus anciennes sépultures du Latium, imitant une cabane de forme
ronde, urnes dont nous mettons un spécimen en regard de celle d'Adersleben.



 2Provenant des sépultures les plus antiques de la nécropole d'Albano.





Ainsi les villages lacustres caractérisent nettement dans notre Europe
occidentale la fin de l'âge néolithique,
et les populations qui
les avaient établis continuèrent
même à les habiter dans
les premiers temps où elles
se servirent des métaux, que
leur avaient fait connaître des
nations plus avancées. L'ensemble
des objets que les savants
de la Suisse ont retirés
de leurs emplacements dénote,
du reste, en bien des choses, même dans les plus anciens, une

véritable civilisation. La poterie est encore façonnée à la main, mais
affecte une grande variété de formes et un certain goût d'ornementation.
Les plus grands de ces vases servaient à conserver les céréales pour
l'hiver. On y a recueilli du froment, de l'orge, de l'avoine, des pois,
des lentilles. Les habitants des villages lacustres s'adonnaient donc à
l'agriculture, art absolument inconnu encore des hommes dont les
cavernes du Périgord nous ont conservé les vestiges. Ils élevaient des
bestiaux; ils connaissaient l'usage de la meule. Enfin, dans les palafittes
de la plus haute date, on a rencontré des lambeaux d'étoffes qui
prouvent que dès lors, au lieu de se contenter pour tout vêtement de
peaux de bêtes, on savait tresser et tisser les fibres du lin. Dans certaines
cavernes de l'Andalousie, qui paraissent avoir été habitées vers
la même époque, on a trouvé des vêtements presque complets en
sparterie tressée, avec des armes et d'autres ustensiles de pierre polie.







§ 4.--RELATION DE TEMPS ENTRE LES DIVERSES ÉPOQUES DES
DÉVELOPPEMENTS INITIAUX DE L'INDUSTRIE HUMAINE.


La succession chronologique des diverses périodes de l'âge d'emploi
exclusif de la pierre éclatée, taillée ou polie, s'établit maintenant
d'une manière positive et précise. Nous y retrouvons les premières
étapes de la race humaine dans la voie de la civilisation, après
lesquelles l'emploi du métal marque une évolution nouvelle et d'une
importance capitale. Non toutefois qu'il faille s'exagérer l'état d'avancement
auquel correspond le début du travail des métaux. Les anciens
nous représentent les Massagètes, qui étaient pourtant plongés dans
une très grande barbarie, comme étant en possession d'instruments de
métal; et chez les tribus de race ougrienne, le travail des mines a
certainement pris naissance dans un état social peu avancé. On trouve
dans l'Oural et dans l'Altaï des traces d'anciennes exploitations qui
pénètrent quelquefois la terre à plus de 30 mètres de profondeur.
Certaines populations nègres savent aussi travailler les métaux, et même
fabriquer l'acier, sans que pour cela elles aient atteint la civilisation
véritable. Elles fabriquent des houes, supérieures à celles que l'Angleterre
veut leur envoyer de Sheffield, à l'aide d'une forge rudimentaire
dont une enclume de grès, un marteau de silex et un soufflet composé
d'un vase de terre fermé par une peau mobile, font tous les frais.
Cependant il est incontestable que le travail des métaux a été l'un des

plus puissants agents de progrès, et c'est en effet précisément chez les
populations les plus anciennement civilisées que nous voyons l'origine
de cette invention remonter le plus haut.


Au reste, excepté dans la Bible, qui nomme un personnage humain
comme le premier qui pratiqua cet art,--encore le personnage en
question a-t-il bien plus le caractère d'une personnification ethnique
que d'un individu,--l'histoire de l'invention des métaux est entourée
de fables chez tous les peuples de l'antiquité. L'invention paraissait si
merveilleuse et si bienfaisante, que l'imagination populaire y voyait un
présent des dieux. Aussi, presque toujours, le prétendu inventeur que
l'on cite n'est que la personnification mythologique du feu, qui est
l'agent naturel de ce travail: tel est le Tvachtri des Vêdas, l'Hêphaistos
des Grecs, le Vulcain des Latins.


Le premier métal employé pour faire des armes et des ustensiles
fut le cuivre, dont le minerai est le plus facile à réduire à l'état métallique,
et on apprit bientôt à le rendre plus résistant par un alliage d'étain,
qui constitue le bronze. L'emploi du fer, dont le travail est plus difficile,
marqua un nouveau progrès dans l'invention. C'est du moins ainsi que
les choses se passèrent le plus généralement; car elles varièrent suivant
les races et les localités, et la succession que nous venons d'indiquer
compte d'importantes exceptions.


Les nègres de l'Afrique centrale et méridionale n'ont jamais connu
le bronze, et même pour la plupart ne travaillent pas le cuivre. En
revanche, ils fabriquent le fer sur une assez grande échelle, et par des
procédés à eux, qui ne leur ont pas été communiqués du dehors. Ils sont
donc arrivés spontanément à la découverte du fer, et ils ont passé de
l'usage exclusif de la pierre à la fabrication de ce métal, progrès différent
dans sa marche de celui des populations de l'Asie et de l'Europe, et
auquel a dû contribuer la nature particulière des minerais les plus
répandus en Afrique, lesquels sont moins difficiles à traiter et à affiner
que ceux d'autres pays. Les Esquimaux, qui ne savent pas fondre les
métaux et en sont encore à l'âge de la pierre, fabriquent cependant quelques
outils de fer en détachant des fragments de blocs de fer météorique,
et en les martelant avec des pierres sans les faire passer par la fusion,
comme les Peaux-Rouges de l'Amérique du Nord faisaient des haches
et des bracelets avec le cuivre natif des bords du lac Supérieur et de la
baie d'Hudson, par un procédé de simple martelage entre deux pierres
et sans emploi du feu, c'est-à-dire sans véritable métallurgie.



Au reste, le fer météorique, qui n'a besoin d'aucun affinage, et
qu'il suffit de fondre pour qu'il soit propre à former tous les instruments,
a dû être partout travaillé le premier et donner le type du métal que l'on
a cherché ensuite à tirer de minerais moins purs. Le langage de plusieurs
des peuples les plus considérables de l'antiquité par leur civilisation, a
conservé des traces de ces débuts de la métallurgie du fer, tiré de
blocs dont on avait observé l'origine météorique. En égyptien, le fer se
nommait ba en pe, «matière du ciel,» mot qui est resté dans le copte
benipe, «fer;» et des textes positifs prouvent que l'antique Égypte se
représentait le firmament comme une voûte de fer, dont des fragments
se détachaient quelquefois pour tomber sur la terre. Le nom grec du
fer,[Grec: sidêros], nom tout à fait particulier, et qui n'a d'analogue dans aucune
autre langue aryenne pour désigner le même métal, est évidemment
apparenté d'une manière étroite, comme l'a reconnu M. Pott, au latin
sidus, sideris, «astre;» il désigne donc le métal que l'on a d'abord
connu avec une origine sidérale.




Tous les rameaux de l'humanité, sans exception, ont traversé les
diverses étapes de l'âge de la pierre, et partout on en découvre les
traces. C'est par là que nous sommes justifiés d'avoir introduit dans la
première partie d'une histoire de l'Orient antique tout un ensemble
de faits qui n'ont été jusqu'ici constatés d'une manière complète et
suivie que dans l'Europe occidentale. Car à ces faits seulement nous
pouvions demander, dans l'état actuel de la science, les éléments d'un
tableau des différents stages de développement de l'humanité primitive,
stages qui ont été nécessairement les mêmes, en partant de la sauvagerie
absolue des origines, chez les races les plus précoces de L'Asie,
chez celles qui se sont éveillées les premières à la civilisation et dans
cette voie ont donné l'exemple à toutes les autres.


Mais de ce que chaque peuple et que chaque pays offrent aux regards de
l'observateur la même succession de trois âges répondant à trois moments
du développement social, on se tromperait grandement si l'on allait
supposer que les différents peuples y sont parvenus dans le même temps.
Il n'existe pas entre les trois phases successives, pour les diverses parties
du globe, un synchronisme nécessaire; l'âge de la pierre n'est pas une
époque déterminée dans le temps, c'est un état du progrès humain,
et la date en varie énormément de contrée à contrée. On a découvert des
populations entières qui n'étaient pas encore sorties, à la fin du siècle

dernier et même de nos jours, de l'âge de la pierre. Tel était le cas de
la plupart des Polynésiens lorsque Cook explora l'Océan Pacifique. Les
Esquimaux reçoivent quelques objets de métal des baleiniers qui vont
à la pêche au milieu des glaces voisines du pôle; mais ils n'en fabriquent
pas, et leurs râcloirs en ivoire fossile, leurs petites haches et leurs
couteaux à forme de croissants en pierre sont pareils à ceux dont on se
servait dans l'Europe préhistorique. Un voyageur français rencontrait
encore en 1854, sur les bords du Rio-Colorado de la Californie, une
tribu indienne qui ne se servait que d'armes et d'ustensiles en pierre et
en bois. Les races qui habitaient le nord de l'Europe n'ont reçu la civilisation
que bien après celles de la Grèce et de l'Italie; les palafittes des
lacs de la Suisse, de la Savoie et du Dauphiné continuaient certainement
à subsister, du moins une partie, quand déjà Massalie et d'autres villes
grecques étaient fondées sur le littoral de la Provence; toutes les
vraisemblances paraissent indiquer que, lorsque les dolmens de l'âge
de pierre commençaient à s'élever chez nous, les populations de l'Asie
étaient déjà depuis des siècles en possession du bronze et du fer, et de
tous les secrets d'une civilisation matérielle extrêmement avancée. En
effet, l'emploi des métaux remonte, en Égypte, en Chaldée, chez les
populations aryennes primitives des bords de l'Oxus et chez les nations
touraniennes, qui remplissaient l'Asie antérieure avant les grandes
migrations des Aryas, à l'antiquité la plus reculée.


Ainsi que nous l'avons vu plus haut, la tradition biblique désigne un
des fils de Lemech, Thoubal-qaïn, comme ayant le premier forgé le
cuivre et le fer, donnée qui ferait remonter, pour certaines races,
l'invention du travail des métaux à près de mille ans avant le déluge. Ce
nom de Thoubal-qaïn est, du reste, extrêmement curieux, car il signifie
«Thoubal le forgeron,» et, par conséquent, on ne peut manquer d'établir
un rapprochement entre lui et le nom du peuple de Thoubal, dont la
métallurgie prodigieusement antique est tant de fois citée par la Bible,
et qui gardait encore cette réputation du temps des Grecs, quand,
déchu de la puissance prépondérante sur le nord-est de l'Asie-Mineure
que lui attribuent les monuments assyriens du xiie siècle, il n'était plus
que la petite nation des Tibaréniens. Une fois découvert, l'usage des
procédés de la métallurgie ne se répandit d'abord que lentement, et
resta longtemps concentré, comme un monopole exclusif, entre les
mains de quelques populations dont le progrès, par suite de causes
de natures diverses, avait devancé celui des autres. Les Chalybes, qui

paraissent un rameau du peuple de Thoubal, étaient déjà renommés
pour les armes et les instruments de fer et de bronze, qu'ils fabriquaient
dans leurs montagnes, quand certaines tribus nomades de l'Asie centrale
en restaient encore aux engins de pierre.


Bien plus, on a découvert partout des preuves positives de ce fait que
l'invention du travail des métaux ne fit pas disparaître tout d'abord les
armes et les instruments de pierre. Les objets de métal revenaient à
un grand prix, et avant que l'usage ne s'en fût complètement généralisé,
la majorité continua d'abord pendant un certain temps à préférer, par
économie, les vieux ustensiles auxquels elle était habituée. Chez la
plupart des tribus à demi-sauvages qui travaillent le métal, comme
celles des nègres, cette industrie est, dans l'intérieur même de la tribu,
une sorte d'arcane que certaines familles se transmettent traditionnellement
de père en fils, sans le communiquer aux individus qui les entourent
et leur demandent leurs produits. Tout donne lieu de penser qu'il dut
en être de même pendant une longue suite de générations dans
l'humanité primitive. Et par conséquent il put et dut arriver que certains
essaims d'émigration qui se lançaient en avant dans les forêts du
monde encore désert, bien que partant de centres où quelques
familles travaillaient déjà les métaux, ne savaient encore fabriquer eux-mêmes
que des instruments de pierre et n'emportèrent pas avec
eux d'autre tradition d'industrie dans leurs établissements lointains.
En tout cas, celui qui étudie les méthodes anciennes de travail des
métaux, reconnaît à des indices matériels incontestables qu'elles
rayonnèrent suivant les contrées de trois centres d'invention distincts;
l'un, le plus ancien de tous, celui dont parle la Bible, situé en Asie,
le second en Afrique, dans la race noire, où l'emploi du bronze ne
paraît avoir jamais été connu et où la nature spéciale des minerais de
la contrée permit d'arriver du premier coup à la production du fer, le
troisième enfin en Amérique, dans la race rouge.


Il y a même eu dans certains cas, et par suite de circonstances
exceptionnelles, retour à l'âge de pierre de la part de populations qui
au moment de leur émigration connaissaient le travail des métaux,
mais n'avaient pas encore entièrement abandonné les usages de l'état
de civilisation antérieur. C'est ce qui paraît être arrivé pour la race
polynésienne. Elle est, les belles recherches de M. de Quatrefages l'ont
démontré, originaire de la Malaisie, et autant que l'on peut arriver
à déterminer approximativement la date de son émigration première,

le départ n'en eut lieu qu'à une époque peu ancienne, où nous savons
par des monuments positifs que l'usage et la fabrication des métaux
étaient déjà répandus généralement dans les îles malaises, mais sans
avoir tout à fait déraciné l'emploi des ustensiles de pierre. Mais les
îles où les ancêtres des Polynésiens s'établirent d'abord, dans le
voisinage de Tahiti, et où ils se multiplièrent pendant plusieurs siècles
avant de rayonner dans le reste des archipels océaniens, ne renfermaient
dans leur sol aucun filon minier. Le secret de la métallurgie, à supposer
que quelqu'un des individus de la migration le possédait, se perdit donc
au bout de peu de générations, faute d'usage, et il ne se conserva pas
d'autre tradition d'industrie que celle de la taille de la pierre, que l'on
avait l'occasion d'exercer tous les jours. Aussi les essaims postérieurs
de la race polynésienne en demeurèrent-ils à l'âge de la pierre, même
lorsqu'ils allèrent s'établir dans des lieux riches en mines, comme la
Nouvelle-Zélande.


La Chine présente un autre phénomène non moins curieux. Au temps
où «les Cent familles,» à peines sorties de leur berceau dans les monts
Kouen-Lun, établirent les premiers rudiments de leur écriture, elles
étaient encore à l'âge de la pierre. L'étude des deux cents hiéroglyphes
primitifs qui servent de base au système graphique des Chinois montre
qu'ils ne possédaient alors aucun métal, quoiqu'ils eussent déjà neuf à
dix espèces d'armes, et encore aujourd'hui le nom de la hache s'écrit
en chinois avec le caractère de la pierre, souvenir conservé de la matière
avec laquelle se fabriquaient les haches quand on commença à écrire.
Mais les populations tibétaines que l'on groupe sous le nom commun
de Miao-Tseu, populations qui habitaient antérieurement le pays et
que les Cent familles refoulaient devant elles, étaient armées de coutelas
et de haches en fer, qu'elles forgeaient elles-mêmes d'après les traditions
de leurs vainqueurs. Il y a donc eu là défaite et expulsion d'un peuple en
possession de l'usage des métaux, par un autre peuple qui n'employait
encore que la pierre. A ce triomphe d'une barbarie plus grande que celle
des Miao-Tseu succéda bientôt le développement propre de la civilisation
chinoise, qui paraît s'être fait sur lui-même, à part du reste du monde,
et la métallurgie y suivit ses phases normales. Dès le temps de Yu, vingt
siècles avant notre ère, les Chinois connaissaient déjà tous les métaux,
mais ils ne travaillaient par eux-mêmes ni le fer ni l'étain; ils fondaient
seulement le cuivre pur, l'or et l'argent. Les quelques objets de fer qu'ils
possédaient étaient tirés par eux, à titre de tribut, des peuplades de

la race des Miao-Tseu, qui habitaient les montagnes de leur frontière
du côté du Thibet, et qui y continuaient les traditions de la vieille
métallurgie antérieure à l'invasion des Cent familles. Quant à l'étain,
dont la Chine orientale renferme cependant de riches gisements, on
n'avait pas encore commencé à l'exploiter et à l'unir au cuivre pour faire
du bronze.


Au contraire, sous la dynastie des Tchéou, qui régna de 1123 à 247
avant J.-C. la Chine était en plein âge du bronze. On n'y fabriquait pas
encore de fer, et l'on y faisait en bronze toutes les armes et tous les
ustensiles. Les Chinois, pendant cette période, tiraient l'étain de leurs
mines et l'alliaient au cuivre suivant six proportions diverses, pour les
pointes de flèches, pour les épées, pour les lances, pour les haches,
pour les cloches et les vases. «Ces proportions, remarque M. de Rougemont,
sont fort curieuses, parce qu'il n'en est aucune qui soit celle du
bronze de l'Asie antérieure et de l'Occident. La métallurgie des Chinois
est donc entièrement indépendante de celle de notre monde ancien,
et comme l'histoire de la civilisation pivote, en quelque sorte, sur celle
de la métallurgie, la nation chinoise a grandi par elle-même dans une
région complètement isolée du reste de l'Asie.»


Cependant, au moins à la fin de l'époque des Tchéou, l'on commençait
à travailler le fer dans un seul des petits royaumes entre lesquels
l'empire chinois était alors divisé, le royaume méridional de Thsou;
cette fabrication y était peut-être un héritage de traditions des plus
anciens occupants du sol, car le pays de Thsou paraît avoir été l'un de
ceux où la race chinoise était la moins pure, la plus mélangée à la
population antérieure, conquise plutôt que refoulée. En tous cas,
ce fut seulement dans les siècles avoisinant immédiatement le début
de l'ère chrétienne, que la fabrication du fer se répandit dans toute la
Chine et y prit les proportions qu'elle a gardées, avec les mêmes
procédés, depuis cette époque jusqu'à nos jours.


Les remarques que nous venons de faire sur l'impossibilité de
considérer l'âge de la pierre comme une époque historique déterminée
dans le temps et la même pour tous les pays, s'appliquent aux faits qui
appartiennent à la période géologique actuelle, particulièrement à
l'âge néolithique ou de la pierre polie, qui a été certainement très
court, qui n'a peut-être même pas existé pour les populations chez
lesquelles le travail des métaux commença d'abord, qui, au contraire,

pour d'autres populations a duré des milliers d'années. Mais il n'en est
pas de même de l'âge archéolithique, correspondant à la période
quaternaire. Là, les changements du climat du globe et du relief des
continents marquent dans le temps des époques positives et synchroniques
qui ont leurs limites déterminées, bien qu'on ne puisse pas les
évaluer en années ou en siècles.


La période glaciaire a été simultanée dans notre Europe occidentale,
en Asie et en Amérique. Les conditions de climat et de surabondance
des eaux qui lui ont succédé, et au milieu desquelles ont vécu les
hommes dont on retrouve les traces dans les couches alluviales, ont
été des conditions communes à tout l'hémisphère boréal, et elles avaient
cessé d'être, elles étaient remplacées par les conditions actuelles aux
temps les plus anciens où nous puissions remonter dans les civilisations
de l'Égypte ou de la Chaldée. Les vestiges géologiques ne permettent
pas de supposer--et le simple raisonnement y suffirait--que nos
pays se soient encore trouvés dans l'état particulier de l'âge des grands
pachydermes ou du renne, quand l'Asie était parvenue à l'état qui dure
encore aujourd'hui. La période quaternaire est une dans ses conditions
pour toute la surface du globe, et on ne saurait la scinder. Mais,
nous le répétons, le changement du climat et de la faune, qui caractérise
le passage d'une époque géologique à l'autre, est antérieur à tout
monument des plus vieilles civilisations orientales, antérieur à toute
histoire précise. Par conséquent les débris d'industrie humaine qu'on
rencontre dans les couches du terrain quaternaire et dans les cavernes
de la même époque, que ce soit en France, en Égypte ou dans l'Himalaya,
appartiennent certainement à l'humanité primitive, aux siècles les
plus anciens de l'existence de notre espèce sur la terre. Ils nous fournissent
des renseignements directs sur la vie des premiers hommes,
tandis que les vestiges de l'époque néolithique ne donnent sur les âges
réellement primordiaux que des indications par analogie, du même
genre que celles que l'on peut tirer de l'étude des populations qui
encore aujourd'hui mènent la vie de sauvages.



Le métal ne s'étant, comme on vient de le voir, substitué que
graduellement, et non par une révolution brusque, aux instruments
de pierre, il y eut un certain temps, plus ou moins prolongé suivant
les contrées, où les deux matières furent concurremment employées.
Nous avons déjà remarqué qu'une partie des dolmens de la France

datent de cette époque de transition. Il en est de même de certaines
palafittes de la Suisse, où le bronze est associé à la pierre, et de quelques
terramares de l'Émilie, celles de Campeggine et de Castelnovo, par
exemple, où les silex et les os taillés se montrent avec des armes et
des ustensiles de bronze. Diverses sépultures de l'Italie septentrionale
ont offert pareille association. Il s'est même rencontré en Allemagne,
à Minsleben, un tumulus où étaient réunies des armes de pierre et des
armes de fer, ce qui montre que l'usage de la pierre taillée subsista
chez quelques populations par delà l'âge du bronze. On a également
trouvé dans le Jura des forges dont les scories accumulées renferment
dans leurs monceaux quelques instruments de pierre. Pendant longtemps,
comme je l'ai déjà dit plus haut, le grand prix du métal a fait que
les plus pauvres se contentaient d'armer leurs flèches et leurs lances de
pointes de silex. Sur le champ de bataille de Marathon, l'on ramasse
à la fois des bouts de flèches en bronze et en silex noir taillé par éclat;
et, en effet, Hérodote signale, dans l'armée des Perses qui envahit
la Grèce, la présence de contingents de certaines tribus africaines qui
combattaient avec des flèches à la pointe de pierre. Le même fait
a été observé dans plusieurs localités de la France, notamment au Camp
de César, près de Périgueux.


Au reste, les exemples de la continuation de l'usage habituel d'instruments
de pierre dans les temps d'une métallurgie complète, abondent
dans les pays les plus différents. Le fait est constant dans les civilisations
développées tout à fait isolément du Mexique et du Pérou. Il s'est
conservé après la conquête espagnole. Torquemada vit encore les
barbiers mexicains se servant de rasoirs d'obsidienne. Même aujourd'hui,
les dames de certaines parties de l'Amérique du Sud ont dans
leur corbeille à ouvrage, à côté des ciseaux d'acier anglais, une lame
tranchante d'obsidienne qui sert à raser la laine dans certaines broderies.
Si nous laissons l'Amérique pour l'ancien monde, nous trouvons en
Chaldée les instruments de pierre les plus variés dans les mêmes
tombeaux et les mêmes ruines, remontant aux plus anciennes époques
historiques, que les outils de bronze et même que les objets de fer;
les collections formées dans les fouilles du colonel Taylor et conservées
au Musée Britannique, sont là pour le prouver. En Égypte, l'emploi
fréquent de certains outils de pierre, souvent extrêmement grossiers,
à côté des métaux, pendant les siècles les plus florissants de la civilisation,
et jusqu'à une date très rapprochée de nous, est aujourd'hui

parfaitement établi. C'est avec des outils de pierre que les Égyptiens
exploitaient les mines de cuivre de la péninsule du Sinaï, comme l'ont
établi les remarques de M. J. Keast Lord; c'est avec les mêmes outils
qu'ils travaillaient dans les carrières de granit de Syène, comme j'ai
pu le constater de mes propres yeux; et M. Mariette a reconnu des
amoncellements de débris analogues, rejetés quand ils devenaient impropres
au service, auprès de toutes les grandes excavations de l'Égypte,
qu'ils avaient servi à creuser. Quant aux flèches à tête en silex, elles
se rencontrent fréquemment dans les tombeaux de l'Égypte, et les
pointes en abondent dans les anciens cantonnements des troupes égyptiennes
au Sinaï. La Syrie a offert aussi de nombreux exemples d'armes
et d'outils de pierre, même d'une exécution rudimentaire, appartenant
évidemment aux âges pleinement historiques où les métaux étaient
d'usage général; mais il est à remarquer qu'ils rentrent tous dans les
types du couteau et de la pointe de la flèche.


Ici nous croyons nécessaire d'insister sur un point que l'on néglige
souvent, à tort suivant nous: c'est la distinction à établir entre certains
instruments de pierre pour les conclusions à tirer de leur découverte.
Toute arme ou tout outil en pierre, ainsi que le prouvent les faits que
je viens de rappeler, n'est pas nécessairement de l'âge de la pierre.


On ne peut attribuer avec une confiance absolue, à cette période
du développement humain, que les stations qui présentent tout un
ensemble d'outillage et de faits décelant d'une manière positive l'usage
exclusif de la pierre. C'est seulement des observations faites dans ces
conditions que l'on peut, en bonne critique, déduire des résultats
positifs et de nature à s'imposer dans la science. Les trouvailles isolées
et les dépôts qui ne renferment que certaines espèces d'armes ou
d'instruments, réclament, au contraire, une grande réserve dans les
appréciations, et c'est ici qu'il faut distinguer entre les objets. Je ne
parle pas des outils de mineurs, dont le type est extrêmement particulier
et toujours reconnaissable; il est trop évident que si l'on exploite
une mine--n'y employât-on que des outils de pierre par économie
ou pour pouvoir mieux attaquer une roche très dure, sur laquelle le
bronze et le fer non aciéré s'émoussent--c'est que l'on connaît et
travaille les métaux. Mais je n'hésite pas à dire que les découvertes
exclusives de couteaux, de pointes de flèches et de lances, en quelques
amas considérables qu'on les observe, n'ont aucune valeur décisive,
rien qui permette d'en déterminer la date; ces objets peuvent être de

toutes les époques, aussi bien d'un temps fort récent que du véritable
âge de la pierre, et par conséquent ils ne prouvent rien. Et quand je
me sers du mot de «couteaux,» c'est pour me conformer à la désignation
généralement usitée, car je doute très fort que la plupart de
ces lames de silex grossièrement détachées du nucleus aient réellement
servi de couteaux, et beaucoup de celles que l'on rencontre doivent
provenir des machines avec lesquelles on dépiquait le grain
107. L'arme
vraiment significative et que l'on n'a pas employée depuis la fin de
l'âge de pierre, ou tout au moins depuis la période de transition de la
pierre aux métaux, est la hache polie. Elle marque une période, du
moins en Occident, car en Chaldée on l'a trouvée plusieurs fois dans les
tombeaux de l'Ancien Empire et dans les décombres des édifices
d'Abou-Schahreïn. De même en Asie-Mineure, les habitants de la ville
très antique dont les ruines ont été fouillées par M. Schliemann à
Hissarlik, en Troade, tout en connaissant déjà l'usage des métaux,
en possédant des vases, des armes et des outils de bronze, employaient
encore fréquemment des instruments de pierre polie, entre autres
des hachettes, dont un grand nombre ont été rendues au jour par la
pioche des excavateurs. Ces exceptions ne portent pas atteinte au fait
que je viens d'énoncer, dans sa généralité. Aussi est-ce à la hache de
pierre que se sont attachées plus tard le plus grand nombre de

superstitions, parce que son origine par le travail de l'homme était complètement
oubliée.


Note 107:
(retour)  «Suivant M. Wilkinson, remarque M. Roulin, l'espèce de traîneau qu'emploient encore
maintenant les fellahs égyptiens pour battre le grain, et qui, d'après deux passages de la
Bible, était connu des Hébreux au temps d'Isaïe, aurait anciennement été armé en dessous de
pointes de silex, pointes aujourd'hui remplacées par des lames de métal faisant saillie à la face
inférieure et portées par des axes qui tournent à mesure que marche la machine. Ce qui est
certain, c'est qu'en Italie, peu de temps avant le commencement de l'ère chrétienne, et probablement
longtemps après, on avait en certaines provinces un appareil tout semblable appelé
tribulum. Id fit e tabula lapidibus aut ferro asperata, c'est ainsi que le décrit Varron. Le
savant agronome nous apprend de plus que dans l'Espagne citérieure on était mieux outillé,
les lames tranchantes étant, dans cet appareil comme dans le traîneau égyptien, portées par
des cylindres mobiles; le nom par lequel il le désigne, plostellum poenicum, semble indiquer
que les Espagnols l'avaient reçu directement des Carthaginois, si supérieurs en agriculture
à leurs vainqueurs, comme ceux-ci le confessèrent suffisamment quand ils firent traduire à
leur usage le traité de Magnon.» (Rapport à l'Académie des Sciences sur une collection
d'instruments en pierre découverts dans l'île de Java, dans le tome LXVII des Comptes-rendus.)

Depuis que M. Roulin écrivait ceci, en 1868, M. le général Loysel a trouvé une machine
pareille au tribulum de Varron, généralement en usage à Madère. M. Émile Burnouf a signalé
son emploi actuel dans plusieurs parties de la Grèce sous le nom d'[Grec: alônistra]. Enfin, le Musée
Britannique, dans la collection Christy, en possède deux, l'une venant d'Alep et l'autre de
Ténériffe. Dans tous ces exemples, la face inférieure du traîneau est armée de lames de
pierre, ici en lave et là en silex.




La haute antiquité à laquelle remontaient les instruments de pierre
leur fit prêter par la suite, chez un grand nombre de peuples, un caractère
religieux. D'où l'usage s'en conserva dans le culte. Chez les
Égyptiens, c'était avec un instrument de pierre que le paraschiste
ouvrait le flanc de la momie avant de la soumettre aux opérations de
l'embaumement. Chez les Juifs, la circoncision se pratiquait avec un
couteau de silex. En Asie-Mineure, une pierre tranchante ou un tesson
de poterie était l'outil avec lequel les Galles ou prêtres de Cybèle
pratiquaient leur éviration. Dans la Chaldée, l'intention religieuse et
rituelle qui faisait déposer des couteaux et des pointes de pierre dans
les tombeaux de l'Ancien Empire, est attestée par les modèles de ces
instruments de pierre en terre-cuite, moulés sur les originaux, qui les
remplacent quelquefois. Chez les Romains on se servait, dans le culte
de Jupiter Latialis, d'une hache de pierre (scena pontificalis), et il en
était de même dans les rites des Féciaux. En Chine, où les métaux sont
connus depuis tant de siècles, les armes en pierre, et surtout les couteaux
de silex, se sont religieusement conservés. Encore de nos jours,
chez les pallikares de l'Albanie, comme j'ai eu l'occasion de l'observer
moi-même, c'est avec un caillou tranchant, et non avec un couteau
de métal, que doit être dépouillé de ses chairs l'os de l'omoplate de
mouton, dans les fibres duquel ils croient lire les secrets de l'avenir.





 1Musée du Louvre, collection Campana.







A côté de cette conservation rituelle de l'usage de certains instruments
de pierre dans les cérémonies religieuses, il faut signaler en
terminant les idées superstitieuses qui s'appliquèrent aux pointes de
flèches en pierre et aux haches polies qu'on découvrait dans le sol,
une fois que la tradition de leur origine fut perdue. Chez la plupart
des peuples du monde antique, dans les siècles voisins de l'ère chrétienne,
on les recueillait précieusement, et on leur attribuait mille propriétés
merveilleuses et magiques, croyant qu'elles tombaient du ciel avec la
foudre. Au témoignage de Pline, on distinguait
les cerauniae, qui, d'après sa description
même, sont des pointes de flèches,
et les betuli, qui sont des haches. On possède
des colliers d'or étrusques auxquels
sont appendues, en guise d'amulettes, des
pointes de flèches en silex. Au même caractère
talismanique attaché à cette classe
d'objets doivent être attribuées les inscriptions
gnostiques et cabalistiques du iiiee ou
ive siècle de notre ère, gravées sur quelques
haches de pierre polie découvertes en
Grèce; elles y ont été ajoutées quand ces
haches ont servi d'amulettes portées pour
se préserver des mauvaises influences ou
ont été employées à des usages religieux.
Ainsi, sur l'une des haches en question, l'on
a gravé l'image consacrée du dieu Mithra
frappant le taureau, d'où l'on doit conclure
qu'elle était conservée dans quelque Mithræum pour y jouer le rôle
de la pierre sainte, de laquelle on tirait chaque année, au solstice d'hiver,
l'étincelle du feu nouveau, personnification du dieu lui-même. Les
croyances superstitieuses sur les prétendues pierres de foudre sont demeurées
en vigueur, même parmi les savants, jusqu'au xvie siècle, et
ce n'est qu'au xviiie siècle qu'elles ont été complètement déracinées
dans l'Europe éclairée. Dans beaucoup de pays, comme en Italie, en
Alsace et en Grèce, elles subsistent encore chez les habitants des campagnes.


 1Musée d'Athènes.












§ 5.--LES INVENTEURS DE LA MÉTALLURGIE.



Essayons maintenant de pénétrer dans le mystère des siècles
antérieurs à toute histoire, et de chercher chez laquelle des races
humaines a dû prendre naissance l'art de la métallurgie. Recherchons
du moins le plus antique et le plus fécond des trois foyers que nous
avons indiqués plus haut, celui dont l'influence a rayonné sur toute
l'Asie antérieure et de là sur l'Europe, celui que la Bible personnifie
dans la figure de Thoubalqaïn.


Pour cette étude, les vestiges matériels qu'étudie l'archéologue ne
peuvent plus nous guider. Du moins, nous ne pouvons leur demander
que la constatation d'un fait, mais d'un fait capital par son importance,
et qui détermine à la fois l'existence nécessaire d'un point de départ
commun pour le travail des métaux dans toute la région qu'il embrasse,
l'unité de la source où les races 'hamitiques ou kouschites et sémitiques--si
tant est qu'on ne doive pas les voir se réunir en un seul tronc
quand on remonte dans une certaine antiquité--et la race aryenne,
ont également puisé les principes de cet art indispensable à la civilisation,
et les limites jusqu'où se sont étendus les courants partis de cette source,
qui permet enfin d'établir où commence l'action des autres centres,
absolument indépendants, de métallurgie primitive. Ce fait est celui
de l'unité de composition du bronze, où l'étain entre, par rapport au
cuivre, dans la proportion de 10 à 15 p. 100, unité trop absolue pour
n'être pas le résultat d'une même invention, propagée de proche en
proche sur un domaine dont M. de Rougemont a très bien établi les
limites géographiques. «Vers l'orient, dit-il, elles passent à l'est du
Tigre, ou plutôt des montagnes de la Médie et de la Perse propre. Du
fond du Golfe Persique, elles se dirigent vers la presqu'île du Sinaï,
et traversent l'Afrique de Syène par les oasis de la Libye et de la
Mauritanie. L'Océan Atlantique borne à l'occident notre empire du
bronze et l'Europe. Au nord, la frontière, partant des Orcades, passe
par l'extrémité sud de la Norwége et le centre de la Suède. Plus loin
commencent les hésitations et les incertitudes; nous laissons à notre
gauche les peuples finnois, sauf ceux de la Livonie, connus par leurs
ouvrages en cuivre, étain ou zinc, mais nous ne savons si nous devons
faire entrer dans notre empire les races lithuanienne et slave, ou
remonter l'Oder et gagner par les monts de la Hongrie et de la

Transylvanie les rives du Pont-Euxin, d'où nous reviendrions par le Caucase
à notre point de départ, si les Tchoudes ne nous arrêtaient pas en
chemin. Ils nous obligent, par leur métallurgie et par l'alliage de leurs
bronzes, à faire passer nos frontières par le coeur de la Sibérie, où nous
nous trouvons en présence de l'industrie chinoise.» Le tableau est
cependant encore incomplet, car il faut ajouter à ce vaste empire
l'Inde, dont l'histoire métallurgique reste encore à faire, mais où nous
trouvons le double travail du fer et du bronze aux proportions d'alliage
typiques, florissant dès une époque extrêmement ancienne et antérieure
même à l'établissement des Aryas; car les hymnes védiques montrent
les populations que conquéraient et refoulaient les tribus aryennes,
comme en pleine possession de ces deux métaux, aussi bien que les Aryas
eux-mêmes.





 1Nous complétons ici l'enseignement par les yeux, d'archéologie préhistorique, résultant des
figures que nous avons données d'antiquités des principales époques de l'âge de pierre. Nous
le faisons en insérant dans ce chapitre, qui traite des origines de la métallurgie, des représentations
des principaux types d'armes, d'instruments et de parures caractéristiques de l'âge
du bronze en Occident, représentations que nous empruntons à l'ouvrage de sir John Lubbock
sur L'homme préhistorique.

On a pris l'habitude d'appliquer le nom assez peu satisfaisant de celts--du mot douteux, de
basse latinité, celtis «ciseau»--aux hachettes de bronze qui se trouvent en grand nombre
dans nos pays et qui ont dû servir à des usages assez variés, comme armes et comme
instruments de métiers. Les spécimens que nous en plaçons sous les yeux du lecteur, de
manière à lui faire connaître les trois types principaux que l'on rencontre d'ordinaire de ces
objets, proviennent d'Angleterre et d'Irlande.




En attachant ainsi une importance de premier ordre au fait de l'unité
de composition du bronze, et en le considérant comme le fait caractéristique
du rayonnement du foyer de métallurgie auquel se rapporte
la tradition de la Genèse, je n'ai en aucune façon l'intention d'insister

outre mesure sur la distinction chronologique de l'âge du bronze et
de l'âge du fer. On l'a d'abord beaucoup trop exagérée, d'après les faits
particuliers du nord scandinave, et elle tend plutôt à s'effacer. Dans le
plus grand nombre des pays, les deux métaux furent connus en même
temps, et ce furent les circonstances locales, facilitant davantage le
travail du bronze, qui le firent d'abord prédominer chez certains peuples,
tandis que la fabrication du fer se développait de préférence chez
d'autres dès une extrême antiquité. Au foyer même, dans la race où
nous serons conduits à placer les premiers forgerons du monde antique,
les deux inventions du bronze et du fer durent se succéder très rapidement,
naître presque en même temps chez des tribus voisines; et quand
la tradition biblique les fait contemporaines, elle fournit un indice dont
il faut tenir grand compte, que nous verrons d'ailleurs se rattacher
à toute une série d'indices parallèles. Le travail des deux métaux découle
de la même source; c'est seulement dans leur marche vers des régions
lointaines que les courants en sont devenus divergents et ont présenté,
par suite de circonstances qu'il nous est le plus souvent presque impossible
d'apprécier, des phases de succession bien tranchées. Mais les
faits relatifs à la métallurgie du fer ne nous offrent rien d'aussi positif,
d'aussi palpable et d'aussi significatif, pour déterminer l'unité du
premier foyer commun, que celui du même alliage pour former le
bronze.


C'est aux traditions en grande partie mythiques que les peuples
de l'ancien monde ont conservées sur l'existence de leurs premiers
ancêtres, que nous devons nous adresser pour essayer de remonter à
ce centre primitif d'invention dont nous venons de mesurer l'action sur
la carte. La recherche est périlleuse et pleine de difficultés; mais la voie
a déjà été tracée par le regrettable baron d'Eckstein, dont l'esprit
pénétrant et sagace a su projeter des vues hardies et ingénieuses dans
les ténèbres qui environnent les origines de l'Asie avant le développement
des nations aryennes et sémitiques, et reconnaître plus d'un vestige
de ces civilisations prodigieusement antiques dont le problème attirait
son imagination d'un attrait invincible. «On peut, disait-il, appliquer
aux antiquités les plus reculées de l'espèce humaine le même genre
de travaux que l'on applique aux antiquités du globe. Cuvier a pu
exhumer les débris d'un monde animal, Brongniart a pu ressusciter
une flore gigantesque, Élie de Beaumont a pu découvrir les assises de

la terre, tous ont pu signaler la succession des êtres organiques, leur
conformité avec la succession des masses élémentaires, la série des
catastrophes des premiers, leur conformité avec la série des révolutions
des autres. Il est possible de révéler aussi la filiation des grandes
races des peuples primitifs, d'exhumer leurs reliques, non pas dans
l'état fossile de leurs ossements, mais en creusant jusqu'aux fondements
d'un antique sol social, mais en découvrant les strates de leurs établissements
religieux, les couches de leurs institutions civiles et politiques
qui y correspondent. D'autres races d'hommes, de souche comparativement
nouvelle, ont hérité de leurs travaux, ont profité de leur expérience,
métamorphosant leur héritage, y versant la sève d'une vie nouvelle.»


Il y a vingt-cinq ans, dès 1854, avant que les travaux et les découvertes
de l'archéologie préhistorique l'eussent posé d'une manière impérieuse
et eussent donné l'éveil à tous les esprits sur son importance, le baron
d'Eckstein, à l'aide principalement des traditions aryennes, avait scruté
le problème des origines de la métallurgie, et indiqué avec une sûreté
divinatrice les lieux et la race où il fallait en chercher la solution. Voici
ce qu'il écrivait alors
108:


Note 108:
(retour)  Athénæum français du 19 août 1854.



«Il y a des peuples qui adorent les dieux de l'abîme dans leur
rapport avec la fécondité du sol, avec les produits de l'agriculture,
comme les races pélasgiques, etc.; il y en a d'autres qui les adorent
sous un point de vue différent, puisqu'ils rendent exclusivement
hommage aux splendeurs d'un monde métallurgique, rattachent cette
adoration à des cultes magiques, à des superstitions talismaniques;
peuples et cultes sans parenté avec les Kouschites, avec les Phéniciens,
avec les Égyptiens, avec les Kénânéens, avec les grandes branches
des familles 'hamitiques. Faut-il les placer parmi les ancêtres mythiques
des races aryennes, des familles de peuples indo-européens? Pas plus
qu'on ne peut les incorporer aux croyances des tribus sémitiques. Le
culte de ces dieux de la métallurgie, le cortége de génies, d'êtres
fantastiques, souvent grotesques, où se dessinent les physionomies
parfois très caractérisées de certaines races de peuples, tout cela se
trouve fréquemment mêlé aux traditions d'un vieux monde, d'un monde
dont les races aryenne et sémitique ont gardé le souvenir, mais partout
de manière à faire voir que ces dieux redoutés, haïs ou méprisés,

ne sont pas de la même souche que les peuples qui ne leur vouent
aucune adoration, qui les tiennent même en très mince estime. Il faut
donc regarder autour de soi pour découvrir des tribus qui aient sincèrement
adoré les dieux de la métallurgie, qui les aient considérés comme
les grands dieux dont elles prétendaient tirer leur origine.


«Sur cette route de nos investigations, nous abordons forcément
une série importante de peuples; nous nous trouvons en face des
traditions et des croyances particulières aux tribus turques, mongoles,
tongouses, exploratrices de la chaîne de l'Altaï dans la nuit des âges;
nous heurtons du même coup les tribus finnoises depuis les vallées
de l'Oural jusqu'aux régions extrêmes du nord de la Scandinavie,
races anciennement refoulées par les peuples d'origine aryenne,
hordes peut-être originellement parentes d'autres peuples, de peuples
postérieurement compris dans l'agglomération des tribus thibétaines,
de tous les indigènes des vallées du Lahdac et du Baltistan, dont les
traces se laissent poursuivre à travers les gorges du Paropanisus, vers
les montagnes de l'Hazarajat. Il est probable que les indigènes des
vallées, du Belour, que les tribus des coins reculés du Wakhan et du
Tokharestan appartenaient, en principe, à la même famille d'hommes
qui ont eu l'initiative des découvertes de tous les arts métallurgiques.
Forcées de travailler pour le compte des Çoûdras ou des Kouschites
du voisinage des régions aryennes, elles changèrent de tyrans en
passant du joug kouschite sous le joug des races aryennes. De fortes
analogies plaident en faveur de l'hypothèse que plusieurs des races établies
dans le Caucase, que, notamment, les descendants de Meschech et
de Thoubal, que les Chalybes, les Tibaréniens, les Mossynoeques de l'antiquité
sont des tronçons dispersés de la même souche de peuples.»


L'unité ethnique des peuples auxquels il est ici fait allusion est
maintenant acquise à la science. Les admirables travaux philologiques
des Rask, des Castrèn, des Max Müller et de leurs disciples, ont établi
que toutes les populations diverses qui de la Finlande aux bords de
l'Amour habitent le nord de l'Europe et de l'Asie, Finnois et Tchoudes,
Turcs et Tartares, Mongols, Tongouses, appartiennent à une même
souche et constituent une seule grande famille, dont l'unité originaire
est attestée par la parenté des idiomes que parlent ces nations. Leur
langage, ainsi que l'ont montré MM. Max Müller et de Bunsen, s'est
immobilisé dans un état extrêmement primitif et représente une phase
du développement de la parole humaine antérieure à la formation des

langues à flexions, telles que les langues sémitiques et aryennes. On
est donc forcé d'admettre que cette famille de nations, dont le type
anthropologique révèle un mélange du sang de deux des types fondamentaux
de l'espèce humaine, le blanc et le jaune, où la proportion des
deux sangs varie suivant les tribus et fait prédominer tantôt l'un et
tantôt l'autre, que cette famille de nations s'est séparée avant les autres
du tronc commun d'où sont sortis tous les peuples qui ont un nom
dans l'histoire, et, se répandant au loin la première, s'est constituée
en tribus ayant une existence ethnique et distincte, dès une antiquité
tellement reculée qu'on ne saurait l'apprécier en nombres. C'est là
ce que l'on désigne par le nom commun de race altaïque ou ougro-japonnaise.





Mais les Altaïques n'ont pas été toujours confinés dans les régions
septentrionales où nous les trouvons aujourd'hui. Si quelques-uns
des rameaux de la race ont dû se répandre tout de suite au nord, et
s'établir dès l'époque de leur dispersion dans l'Altaï, sur les bords du
lac d'Aral et dans les vallées de l'Oural, où viennent aboutir toutes
leurs traditions les plus antiques, d'autres avaient pris la route de plus
heureuses régions, et n'ont été repoussés dans le nord que par le
développement postérieur des races aryenne et sémitique. Les Finnois
se souviennent encore, dans leurs légendes épiques, des pays méridionaux
et favorisés du ciel où habitaient leurs ancêtres avant de reculer
graduellement devant les nations aryennes jusqu'au fond de la Mer
Baltique.


Un passage célèbre de l'historien Justin
109 dit qu'antérieurement à
la puissance de toute autre nation, l'Asie des anciens, l'Asie antérieure,

fut en entier possédée pendant quinze siècles par les Scythes, dont il fait
le plus vieux peuple du monde, plus ancien même que les Égyptiens.
Cette donnée, que Trogue-Pompée avait puisée dans les traditions asiatiques,
est aujourd'hui confirmée par les découvertes de la science, et
passe à l'état de vérité fondée sur des preuves solides. Le résultat le plus
considérable et le plus inattendu des études assyriologiques a été la
révélation du développement de populations que les anciens eussent
qualifié de scythiques, et auxquelles on donne le nom un peu vague de
touraniennes, populations apparentées de plus ou moins près à la race
altaïque, dans toute l'Asie antérieure avant les Aryas et les Sémites,
et de la part prépondérante qu'elles eurent à la naissance des premières
civilisations de cette partie du monde. Les lueurs que ces études répandent
sur un passé où tout était ignoré, jusqu'au déchiffrement des
écritures cunéiformes, nous permettent, dès à présent d'entrevoir,
par delà les migrations de Schem et de Yapheth, une vieille Asie
déjà civilisée quand Aryens et Sémites menaient encore la vie de pasteurs,
et une Asie exclusivement touranienne et kouschite. Nous reviendrons
au chapitre suivant sur ce fait capital, et nous tenterons d'esquisser
le tableau de la distribution des peuples de cette Asie primordiale.


Note 109:
(retour)  II, 3; cf. I, 1.



La parenté des langues n'est pas, du reste, le seul lien des populations
dont nous parlons avec les Altaïques; elles ont en commun une civilisation
étrange et incomplète, à la physionomie spéciale et encore mal
équilibrée, civilisation qui présente les caractères de la plus extrême
antiquité, et dont les traditions ont servi, aux peuples venus plus tard, de
première initiation et de point de départ pour les progrès ultérieurs de
leur culture. Elle se fait avant tout remarquer par le culte des esprits
élémentaires, qui prend quelquefois la forme d'un grossier sabéisme,
plus souvent celle de rites magiques et de l'adoration des puissances
du monde souterrain, dispensatrices des richesses métalliques, par une
tendance éminemment matérialiste, un défaut complet d'élévation morale,
mais en même temps par un développement prématuré et vraiment
surprenant de certaines connaissances, et par la disproportion qui y
existe entre l'état d'avancement de certains côtés de la culture matérielle
et l'état rudimentaire où demeurent certains autres.


Avec la magie, et en liaison étroite avec elle, le trait dominant des
populations altaïques d'aujourd'hui et des populations touraniennes
dont nous ne retrouvons plus la trace que dans les traditions et les

monuments de l'Asie antique, est, comme l'a si bien indiqué le baron
d'Eckstein, le développement de la métallurgie et l'existence d'un cycle
de conceptions mythologiques qui se rattachent à cet art. Dans l'histoire
et dans la tradition, dans la leur comme dans celle des autres
peuples, ils sont par excellence les ouvriers des métaux, les adorateurs
des dieux de la mine et de la forge. C'est sous leurs traits que l'imagination,
des peuples qui les ont supplantés et refoulés se représentent
ces dieux antiques qui président aux richesses cachées, devenus pour
les nations nouvelles des génies malfaisants, gardiens jaloux de leurs
trésors, comme les gnomes, les kobolds, ces peuples d'êtres souterrains
à la petite taille que connaissent toutes les mythologies populaires.


Les Turcs et les Mongols placent leur berceau et leur paradis dans
une vallée inconnue de l'Altaï, fermée de tous côtés par d'infranchissables
montagnes riches en fer; leurs ancêtres étaient sortis de cette prison
par un défilé pratiqué au moyen d'un feu intense, qui avait mis en
fusion les rochers ferrugineux. Le souvenir de cette découverte du fer
était célébré chez les Mongols par une fête annuelle, et c'est de leur
premier forgeron que se faisait descendre Gengis-Khan. Depuis l'époque
la plus ancienne où les annales chinoises parlent des tribus turques, elles
signalent leur habileté pour le travail du fer.


Les Finnois, les Livoniens, les Esthoniens, et toutes les peuplades
ouraliennes qui se rattachent au même groupe, ont pour industries
primitives celles du forgeron et du tisserand. Les mythes métallurgiques
tiennent une place très considérable dans leurs souvenirs religieux.
Chez les Finnois, l'un des premiers mythes est celui de la naissance du
fer; ils n'en ont pas pour le cuivre. Leur légende poétique ne mentionne
à leurs origines que le fer et l'or. Leur Vulcain, Ilmarinen, fabrique d'or
sa propre femme. C'est à eux que les Lithuaniens et les Slaves ont
emprunté le nom du fer, et sans doute, aussi sa connaissance. Mais cette
concentration des légendes métallurgiques sur le fer n'est certainement
pas chez eux un fait primitif; c'est le résultat des conditions propres à
leur séjour, au pays où ils ont fini par être repoussés, pays qui leur offrait
le fer en abondance et ne leur fournissait plus l'occasion de maintenir
les traditions antiques du travail du cuivre et du bronze, que conservaient
fidèlement leurs frères de la Livonie.


En effet, c'est au groupe ougro-finnois qu'il faut rattacher cette
population des Tchoudes, qui a laissé dans toute la région entre la chaîne
de l'Oural et le bassin du Yénisséï les traces de son existence et de sa

multiplication considérable, dans une multitude de tumulus, ainsi que
de mines abandonnées depuis des siècles et de fourneaux en ruines.
Cette population avait déjà disparu quand l'aurore de l'histoire, se lève
pour les contrées où l'on découvre ses vestiges, et elle avait été remplacée
par les Hakas, les Turcs et les
Mongols, dont, les plus anciens monuments
funéraires se superposent aux siens,
en s'en distinguant facilement. Ses travaux
de mines remontent à une haute antiquité,
à en juger par l'état de pétrification
des bois qu'on y trouve. Le fer se
rencontre dans les tumulus et dans les
anciennes galeries de mines des Tchoudes,
mais il y est rare; les métaux prédominants
sont le cuivre pur et le bronze à l'alliage
caractéristique de 10 p. 100 d'étain. On y
découvre aussi de nombreux objets en or,
car les Tchoudes exploitaient également ce
métal. C'est sans doute leur nom qu'Hérodote
a transformé en Thyssagètes; et
le père de l'histoire connaît les populations
de mineurs et de métallurgistes de
l'Oural, ces Arimaspes à qui la renommée
populaire faisait disputer l'or aux griffons,
et qui transmettaient leurs métaux précieux
aux Argippéens, tribu d'un caractère sacré
qui paraît avoir été en possession du privilège
de fournir les chamans de tous leurs
voisins de même race. Les marchands grecs, venus des colonies
milésiennes du Pont-Euxin, fréquentaient le pays des Argippéens,
d'où ils tiraient l'or des Arimaspes; ils s'avançaient même encore

plus loin vers l'est, dans la Sibérie méridionale, entre le Tobol et
l'Irtysch, jusque chez les Issédons, peuple de marchands dont les
caravanes allaient chercher l'or extrait des gisements de l'Altaï. Les
exploitations minières et métallurgiques de la région qui va de l'Oural
à l'Altaï, et où se rencontrent les antiquités tchoudes, étaient donc en
pleine activité quand écrivait Hérodote, et les richesses qu'en amenait
une ligne de commerce de caravanes aboutissant à la mer Noire faisaient
alors la fortune de la cité grecque d'Olbia, comme un peu plus tard
celle de Panticapée. Mais ces colonies helléniques avaient succédé
elles-mêmes au rôle et à la prospérité de la Colchide, plus ancien terme
de la route du même commerce pour atteindre la mer, de la Colchide
où Hérodote place une antique colonie égyptienne ou plutôt éthiopienne,
terre classique de la toison d'or, but de la navigation des Argonautes,
que les Phéniciens avaient précédé dans la fréquentation des mêmes
parages. Le cycle des légendes de la toison d'or et des richesses de la Colchide
fait remonter bien haut l'existence de ce commerce et des exploitations
minières qui l'alimentaient.


 1Ces trois spécimens sont de France et de Danemark.

La forme de ces épées et le style de leur ornementation que l'on retrouvera sur les autres
objets du même âges figurés ci-après, restent invariablement les mêmes depuis l'Asie Mineure
jusqu'au fond de la Scandinavie ou de l'Irlande. On a donc là les produits d'une métallurgie
singulièrement une dans ses procédés, dans ses formes et dans son style, malgré la
vaste étendue du territoire sur lequel elle s'est propagée. Elle représente une époque des
débuts de la civilisation des peuples de l'Europe, époque où l'emploi du bronze était, sinon
exclusif, du moins de beaucoup prédominant. Les débuts de cette civilisation de l'âge du bronze, importée de l'extérieur, des contrées orientales, par le commerce ou peut-être par
des tribus qui faisaient le métier de métallurgistes ambulants, comme encore aujourd'hui les
Tziganes dans les pays danubiens, les débuts de cette civilisation ont dû être à peu près synchroniques
dans la majeure partie de l'Europe. Mais sa durée a été très variable suivant les
pays. En Grèce elle finissait à l'époque de la composition des poèmes homériques. En Italie
aussi, elle a fait place de bonne heure à une civilisation plus perfectionnée. Dans la Gaule,
son abandon correspond à l'établissement des Gaulois proprement dits. Dans la Scandinavie,
au contraire, l'âge du bronze et sa civilisation propre se sont prolongés jusque dans les environs
de l'ère chrétienne.


Tout semble indiquer actuellement à la science que le berceau et le point de départ de cette
métallurgie doivent être cherchés dans le nord de l'Asie-Mineure, au voisinage du Caucase,
c'est-à-dire dans le pays des Tibaréniens et des Chalybes.




Au sud de l'Altaï, dans le Thian-chan, toutes les traditions conservées
par les Chinois et par les écrivains musulmans nous montrent les
peuplades turco-tartares, qui l'habitent de temps immémorial, adonnées
depuis la plus grande antiquité à la fabrication du fer, et en ayant poussé
très loin les procédés. Elles touchent aux tribus tibétaines, dont font
partie les Miao-tseu de la Chine et les Sères des écrivains grecs et latins.
Les Miao-tseu, nous l'avons dit tout à l'heure, travaillaient le fer antérieurement
à l'arrivée de la migration chinoise, c'est-à-dire au moins
vingt-cinq siècles avant Jésus-Christ. Les Sères étaient célèbres à Rome
par leur fer, qui passait pour supérieur à tout autre, et qui arrivait
sur les bords de l'Océan Indien à travers les immenses plateaux du Tibet.



Transportons-nous maintenant à l'extrémité méridionale de la diffusion
des populations que nous appelons touraniennes, chez les Schoumers
et les Akkads de la Chaldée primitive. Dans cette contrée qu'habitent
deux populations d'origines différentes, dont la plus anciennement établie
et civilisée est la touranienne, la non-sémitique, nous reconnaissons
le siége d'une antique et florissante industrie des métaux, dont les
produits, l'exemple et l'influence ont rayonné sur l'Assyrie, la Syrie
et l'Arabie. Les tombeaux les plus vieux de la Chaldée, qui ne remontent
pas moins haut que les sépultures égyptiennes de l'Ancien
Empire, nous présentent des objets en or, en bronze et même en fer.
A côté se rencontrent encore, et concurremment employés, des instruments
et des armes en silex taillé et poli, têtes de flèches, haches et
marteaux. Le métal le plus répandu est le bronze; c'est en bronze
que sont tous les ustensiles et tous les instruments métalliques,
et il restera toujours prédominant dans le bassin de l'Euphrate
et du Tigre. Quant au fer, il est plus rare, et semble avoir encore
le caractère d'un métal précieux par la difficulté de sa production;
au lieu d'en faire des outils, on en forme des bracelets et d'autres parures
grossières. Malgré cela, comme on le voit, la métallurgie est
complète et ne se borne pas au bronze. Il n'en était pas de même au temps
bien plus reculé, jusqu'auquel ne nous font pas remonter les monuments
actuellement connus, où les Schoumers et les Akkads inventèrent les hiéroglyphes
rudimentaires et primitifs d'où est sortie l'écriture cunéiforme.
Parmi ces hiéroglyphes, il y a deux signes simples spéciaux pour désigner,
d'une part les métaux nobles, comme l'or et l'argent, d'autre part le
cuivre; mais le bronze et le fer, comme l'étain, ont leurs noms exprimés
par des combinaisons complexes de caractères, de formation postérieure
et secondaire. Mais si l'écriture cunéiforme paraît n'avoir reçu ses
derniers développements et sa constitution définitive que dans la Chaldée
même, après l'établissement des Schoumers et des Akkads dans les
plaines où se réunissent l'Euphrate et le Tigre, une importante et féconde
remarque de M. Oppert est de nature à faire penser qu'ils en avaient
apporté les premiers éléments d'un autre séjour, d'une étape antérieure
de leur migration. En effet, lorsqu'on étudie les signes constitutifs de
cette écriture en essayant de remonter aux images d'objets matériels
qu'ils représentaient d'abord, la nature des objets ainsi devenus des
éléments graphiques semble conduire, comme lieu d'origine de l'écriture,
à une autre région que la Chaldée, à une région plus septentrionale,

dont la faune et la flore étaient notablement différentes, où, par exemple,
ni le lion, ni aucun des grands carnassiers de race féline n'étaient
connus, et où le palmier n'existait pas. Pour retrouver le berceau des
premiers essais du système d'écriture des Schoumers et Akkads de la
Chaldée, et de leur métallurgie, qui était déjà complète au temps de
ces premiers essais, il faut donc remonter en partie la route de leur
migration, la route que la Genèse fait suivre aux constructeurs de la
tour de Babel, venus «de l'Orient» dans le pays de Schine'ar, la route
qui aboutit à cette montagne du nord-est qui joue un si grand rôle
dans les traditions chaldéennes et dans les textes cunéiformes, au
double titre de point d'origine de la race humaine et de lieu de l'assemblée
des dieux, et dont nous avons déjà longuement parlé dans le livre
précédent
110.


Note 110:
(retour)  Plus haut, p. 104 et suiv.







 1Provenant d'Irlande et du Danemark.







Nous sommes ainsi conduits à rapporter aux Schoumers et aux
Akkads, c'est-à-dire à la primitive population touranienne, l'origine
de la métallurgie de la Chaldée, et à en lier l'implantation dans cette
partie du monde à celle de l'écriture cunéiforme. Il ne nous est possible,
d'ailleurs, d'indiquer ici ces faits que d'une manière tout à fait sommaire,
nous réservant d'y revenir avec tous les développements qu'ils
réclament, dans le livre de cette histoire qui sera consacré aux annales
de la Chaldée et de l'Assyrie. Nous avons encore à jeter un rapide coup-d'oeil
sur un dernier rameau des vieilles populations touraniennes de
l'Asie, celui de tous qui a laissé la plus grande renommée métallurgique,
celui de Meschech et de Thoubal, auquel appartiennent les Tibaréniens
et les Chalybes. Mais ici nous laisserons de nouveau la parole au baron
d'Eckstein, qui a traité de la manière la plus heureuse cette partie du
sujet.


«Thoubal, nom de tribu, nom probable de corporation, est l'équivalent
des Telchines de la Grèce primitive. Nous rencontrons, au dixième
chapitre de la Genèse, ce nom, qui s'applique à une race caucasienne,
à celle des Tibaréniens, voisins des Chalybes, aborigènes des montagnes
qui bordent le Pont-Euxin, forgeant le fer, travaillant l'airain, fameux
du temps des Argonautes. Chez Ézéchiel (Ye'hezqêl), Thoubal est au
nombre des tribus vassales du commerce de Tyr, cité à laquelle ils
livraient l'airan de leurs montagnes. Les pierres précieuses qui portent le
nom de tibaréniennes, chez Pline, témoignent encore de la gloire de Thoubal.
Exploitant la chaîne des monts intermédiaires entre l'Arménie et le
Caucase, ces Chalybes, ces Tibarènes, ces Mossynoeques relèvent de
l'antique souche de Meschech et de Thoubal, mentionnée dans plus
d'un texte de l'Ancien Testament, chantée par les Grecs dès l'âge
mythique du temps des Argonautes; telles sont les tribus contre
lesquelles Xénophon s'est heurté lors de son expédition assyrienne.


«Ces mêmes peuplades sont les voisines immédiates d'Aia-Colchis,
la terre classique de la toison d'or. Près de là s'élève la province arménienne
de Syspiritis citée par Strabon, contrée riche en mines d'or et
en mines d'airain, province d'Isber ou d'Iber, comme elle est appelée
dans les annales de l'Arménie. Hérodote en parle deux fois en deux
passages importants; et chaque fois il y place les Saspires, sur la grande
route du commerce de la Médie à la Colchide. Vers la Médie se dirige
une autre route; grande artère du commerce des Indes, elle aboutit
à Suse, la cité éthiopienne ou memnonienne, où arrivent les

marchandises débarquées dans les ports de la Perside. Des rives de la mer
Érythrée jusqu'aux rives du Pont-Euxin, il existe ainsi une communication
commerciale, dont les Saspires sont les intermédiaires.


«Salués par un souvenir au passage des Argonautes, les Saspires
ou les Sapires donnent leur nom au saphir des anciens, pierre dont parle
Théophraste, mais qui n'est pas notre saphir. C'est le lapis-lazuli, le
vaidoûrya des Indiens, ainsi appelé parce qu'il vient de «très loin»
vidoûra, d'où le nom de Vidoûra donné au Belour, à la montagne dont
on le tire, là où sont les sources de l'Oxus, là où est la région du paradis
terrestre. Fameuses dans toute l'antiquité, célèbres en Chine, dans
l'Inde, dans la Perse, dans le reste de l'Asie, les pierres de lapis-lazuli
passent pour les lumières mystérieuses par excellence, illuminant le
monde souterrain. Si les Saspires donnent leur nom à cette pierre dans
une contrée où elle ne se trouve pas, c'est qu'ils étaient les grands
agents de son commerce et qu'ils constituaient l'anneau intermédiaire
de la chaîne qui rattachait aux villes du Pont-Euxin les indigènes des
régions supérieures de l'Indus et de l'Oxus. Là se trouve le 'Havilah des
premiers chapitres de la Genèse, les pays de Wakhan, de Badakchan, du
Tokharestan, illustrés par les travaux d'une prodigieusement antique
métallurgie. Wood, lors de son voyage aux sources de l'Oxus, nous a
montré ces exploitations dans un état de séculaire décadence, quoique
les travaux des mines de lapis-lazuli n'y chômassent pas encore. Là est
le berceau de la métallurgie et de son culte.»


En effet, dans le rapide voyage que nous venons de faire au travers
des populations des deux races apparentées, altaïque et touranienne, les
unes qui se maintiennent encore dans les contrées septentrionales, les
autres qui peuplaient dans des siècles relativement récents, et déjà pleinement
historiques, une grande partie de l'Asie occidentale et en étaient
les premiers occupants, dans ce rapide voyage, si nous avons trouvé
partout les différents rameaux de ces deux races que l'on venait sans
doute se confondre à leurs origines, exerçant de temps immémorial le
travail simultané du fer et du bronze, liant leur propre naissance à celles
de la métallurgie et accordant aux dieux de cet art, dans leurs mythes et
dans leurs adorations, une place qu'aucune autre race n'accorde aux
mêmes personnifications, nous avons pu discerner une série de rayons,
qui, de toutes les extrémités du domaine où nous avons trouvé ces
peuples, convergent vers un centre commun. Et ce centre, ce point

d'intersection où convergent tous les rayons venus du nord, du sud,
de l'est et de l'ouest, n'est autre que la région montueuse du Wakhan,
du Badakchan, du Tokharestan, de la Petite-Boukharie, et du Tibet
occidental, qui entoure le plateau de Pamir, c'est-à-dire le point où
la science, par la comparaison des traditions de l'Inde et de la Perse
avec celle des Livres Saints, détermine avec une précision rigoureuse
le berceau où les grandes races de l'humanité, Toûra, comme l'appelle
la tradition iranienne, aussi bien que Kousch, Schem et Yapheth, ont
pris naissance et commencé à grandir côte à côte, d'où elles ont successivement
envoyé leurs essaims à tous les points de l'horizon.


D'autres raisons, d'une valeur non moins décisive, nous obligent
encore à y chercher le foyer premier de l'invention
du travail des métaux chez les plus vieux ancêtres
des nations altaïques et touraniennes.


Ici les faits relatifs au bronze prennent de nouveau
une importance capitale, comme lorsqu'il
s'est agi de déterminer l'étendue sur laquelle s'est
propagée l'influence de ce foyer. En effet, si l'unité
de la composition de l'alliage du bronze est
le trait palpable et caractéristique qui permet de
rattacher avec certitude à une invention commune,
à celle que la tradition biblique attribue
à Thoubal-qaïn, toute la métallurgie du vaste empire
dont nous avons esquissé les limites, ce sont
aussi les éléments dont l'alliage constitue ce métal
qui peuvent servir à déterminer le lieu de son invention. Le fer se trouve
presque partout en abondance à la surface du globe, et par conséquent
on aurait pu presque partout commencer à le travailler et découvrir les
moyens de le fondre et de le forger. Le cuivre est un peu plus rare,
mais encore répandu dans un grand nombre de régions; le travail
du cuivre pur, qui, dans quelques pays, a précédé l'introduction du
bronze, et a été abandonné devant la supériorité du métal artificiel,
a pu naître spontanément dans ces pays, comme le travail du fer dans
l'Afrique centrale, avant la communication des procédés dont nous
recherchons le berceau; mais ce n'est qu'après celle-ci qu'a commencé
le règne de la vraie et parfaite métallurgie. Au contraire,

l'étain ne se rencontre dans les couches du sol que sur un petit
nombre de points nettement déterminés, et dont l'énumération est
facile. Or, il tombe sous le sens que le bronze a été découvert et
fabriqué, pour la première fois, dans une contrée où les gisements d'étain
et de cuivre existaient à proximité les uns des autres, dans une contrée
où le sol fournissait les deux minerais, et où, par conséquent, après
avoir observé les défauts du cuivre pur, on pouvait avoir naturellement
l'idée d'essayer le résultat que fournirait l'alliage des métaux obtenus
par la fusion de ces minerais. Ce n'est que plus tard, quand
les qualités du bronze étaient déjà bien connues et les meilleures
proportions de son alliage fixées, qu'on s'est mis à en
fabriquer là où l'on ne trouvait que le cuivre et où il fallait
faire venir l'étain de grandes distances.


1De Danemark et d'Irlande.








Ceci posé, quels sont les pays où se trouve l'étain? Nous
devons d'abord écarter les riches gisements de la Chine
et de l'Indo-Chine, qui se trouvent en dehors de la sphère
d'action de la métallurgie de Thoubal-qaïn, en dehors du
monde antique. Il en est de même de l'étain de Banca,
qui n'était même pas connu dans l'Inde au Ier siècle de notre
ère, puisque alors, d'après le témoignage formel du Périple
grec de la mer Érythrée, l'Inde, comme l'Arabie méridionale,
tirait tout son étain de la Grande-Bretagne par l'intermédiaire
d'Alexandrie. Qui d'ailleurs pourrait songer à
chercher à Banca et à Malacca le berceau de la métallurgie
de l'Asie occidentale et centrale et de l'Europe? Les mines
des monts Mêwar, dans l'Inde centrale, sont aussi dans
une situation trop excentrique et trop orientale; d'ailleurs
le témoignage du Périple les exclut également, puisqu'il
montre qu'elles n'étaient pas exploitées dans l'antiquité.
Quant à celles du pays de Midian, au nord-est de la mer Rouge,
récemment retrouvées par le capitaine Burton, leur production n'a jamais
eu qu'une importance secondaire. En réalité, l'antiquité ne connaissait
que trois grands gîtes de l'étain, florissants à des époques différentes:
la Grande-Bretagne, l'Ibérie du Caucase et le Paropanisus. Écartons
encore la première de ces contrées, qui ne peut pas prétendre à un
caractère véritablement primitif pour l'exploitation de ses mines, et

qui ne les a ouvertes que lorsque les navigateurs phéniciens ont fréquenté
ses côtes. Restent les gisements de l'Ibérie caucasienne et du Paropanisus.


 1Du Danemark. Il nous a paru intéressant de rapprocher cet objet, d'un travail très particulièrement
fin de taille à petits éclats, du type métallique qui lui a immédiatement succédé.



Les uns et les autres ont été activement fouillés dès un temps bien
plus reculé que celui des voyages des Phéniciens aux Iles Cassitérides.
Dans la Géorgie actuelle, on découvre des traces d'exploitations d'un
caractère extrêmement primitif dans les filons de minerai d'étain, et
le silence absolu que gardent au sujet de l'extraction de ce métal, chez
les Ibères, les écrivains grecs et latins de l'époque impériale et l'historien
arménien Moïse de Khorène, semble indiquer que les travaux, dont les
vestiges attestent un assez grand développement d'activité minière,
étaient abandonnés déjà vers le temps de l'ère chrétienne. C'est de là,
sans doute, que les gens de Thoubal, à l'époque de Ye'hezqêl, et les Chalybes
de la tradition grecque, tiraient l'étain nécessaire à la fabrication
de leurs bronzes fameux. C'est de là aussi que devait provenir celui que
consommaient les travaux de civilisation de l'Iran, de la Susiane et du
bassin de l'Euphrate et du Tigre, puisque nous avons constaté tout à
l'heure l'importance du commerce, en grande partie métallique, que
les Saspires d'Hérodote, chez qui se trouvaient ces mines, entretenaient
d'un côté avec la mer Noire, de l'autre avec Suse et Babylone, par deux
voies qui, une fois ouvertes et fréquentées, n'ont jamais été oubliées
au travers de toutes les révolutions de l'Asie. Quant à l'étain du Paropanisus,
on en a trouvé les gisements, accompagnés aussi de restes
d'antiques travaux abandonnés depuis des siècles, dans le pays de
Bamian, au coeur même de la chaîne de l'Hindou-Kousch, auprès des
sources de l'Helmend ou Etymander, un des quatre fleuves paradisiaques
des Iraniens. Ce ne peut être que de là que provenait l'étain que les habitants
de la Bactriane employaient déjà dans les âges antiques auxquels
remontent certaines parties des livres de Zoroastre; car il est fait mention
de ce métal, et même de l'art de l'étameur, dans un de ces chapitres
les plus primitifs du Vendidâd-Sadé. Nous hésiterions entre les
mines de l'Ibérie et du Paropanisus pour attribuer aux unes ou aux
autres l'honneur d'avoir été les premières exploitées, et d'avoir vu
naître dans leur voisinage l'art de travailler les métaux, comme la
science a longtemps hésité entre le Caucase et le Belourtagh; pour
reconnaître dans l'un ou dans l'autre la montagne qui abrita de son
ombre les familles des premiers ancêtres des grandes races humaines,
si notre choix n'était pas fixé par les raisons mêmes qui ont déterminé

les maîtres de l'érudition moderne à saluer, dans le Belourtagh et le
plateau de Pamir, le berceau véritable d'où nous descendons tous.


En effet, si c'est à une autre race que celles de 'Ham, de Schem et
de Yapheth qu'il faut attribuer les premières découvertes du travail des
métaux, si ces découvertes ont été l'oeuvre d'un rameau de l'espèce
humaine qui avait quitté plus tôt le berceau commun, elles ont dû avoir
pour théâtre un pays encore très voisin des lieux où les pères des trois
autres familles demeuraient réunis. Ni 'Ham, ni Schem, ni Yapheth n'ont
inventé la métallurgie; ils n'y prétendent même pas; mais ils ont reçu
la communication de ses secrets avant de s'être encore dispersés dans
le monde. Car, dès que les tribus de ces trois races entrent dans la
période de leurs migrations, elles sont en possession du bronze et du
fer, elles savent les extraire du minerai et les travailler, et partout où
elles vont elles portent cette industrie avec elles. Le groupe de peuplades
'hamitiques qui, dans une antiquité impossible à évaluer, franchit
l'isthme de Suez pour venir s'établir dans la vallée du Nil, et fut le
noyau de la nation égyptienne, était certainement maître des procédés
d'une métallurgie complète, car il ne l'aurait certainement pas inventée
dans ce pays qui ne produit pas de métaux, et où le besoin de
s'assurer du moins l'exploitation des mines de cuivre du Sinaï l'obligea
dès les premières dynasties à entrer dans la voie des conquêtes
étrangères. S'il y a eu réellement un âge de la pierre en Égypte,--ce
que je persiste à penser malgré l'autorité des savants qui le contestent,--il
a été antérieur à l'établissement des fils de Miçraïm; il
appartient à la population mélanienne qui paraît les y avoir précédés
et dont le sang se mêla au leur, fournissant l'élément africain dont la
présence est incontestable dans la nation égyptienne telle que les monuments
nous la font connaître. La plus ancienne tradition des Sémites,
celle que la Bible nous a conservée, place la découverte des métaux
presque aux origines de l'espèce humaine, mille ans avant le déluge et
la formation des trois familles des Noa'hides. Et rien, ni dans les souvenirs,
ni dans les usages, ni dans les langues de la race sémitique, ne nous
fait remonter à un temps où elle n'aurait pas employé les métaux. Chez
les Aryas, la philologie appliquée à cet ordre de recherches que Pictet
a si ingénieusement appelé «la paléontologie linguistique,» nous fait voir
la métallurgie déjà constituée avant la dispersion de la race ou du moins
de ses principaux rameaux, avant la séparation des nations orientales et
occidentales, chez les tribus encore cantonnées sur les bords de l'Oxus.






Il n'est guère moins frappant de trouver chez les trois familles de
'Ham, de Schem et de Yapheth la même notion symbolique, qui conduit
à représenter le dieu démiurge, l'ouvrier des mondes, en sa qualité
de dieu forgeron, sous les traits d'un nain grotesque et difforme. Qu'il
s'agisse du Pta'h de Memphis quand il est envisagé sous le point de vue
spécial de démiurge, des Patèques de la Phénicie ou de son Adonis
Pygmaion (le dieu qui manie le marteau), de l'Hêphaistos homérique qui
cache sa difformité dans l'île de Lemnos et dont la démarche et la tournure
excitent le rire des immortels, ou bien encore du Mimir des
Scandinaves, nous voyons toujours reparaître le même type consacré,
qui est aussi celui des kobolds, des gnomes et d'autres êtres analogues
dans les mythologies populaires, et qui semble une caricature des races qui
les premières ont travaillé les métaux. Il y a là une conception commune
aux peuples de 'Ham, de Schem et de Yapheth, et qui doit être rangée
parmi les souvenirs que ces peuples ont gardés d'avant leur séparation.




C'est maintenant, après cette suite de remarques qui nous ont ramené
au pied du plateau de Pamir, que nous pouvons apprécier à sa juste
valeur la tradition biblique sur l'invention des métaux, et en comprendre
la signification. Thoubal-qaïn n'est pas un individu au sens où nous
l'entendrions aujourd'hui; les traditions des premiers âges n'ont pas
ce caractère précis, et c'est rapetisser la Bible, donner à ses récits un
caractère puéril et en diminuer l'autorité, que d'envisager de cette façon
les patriarches qu'elle place au début de la famille humaine. Ce n'est
pas non plus un être mythique, une vieille divinité mal déguisée, une
sorte de Vulcain, comme on aimerait à se le figurer dans certaine école.
Thoubal-qaïn est une personnification ethnique; mais elle détermine
avec une merveilleuse exactitude l'âge, la race et le lieu de l'invention
placée sous son nom. Ce nom de Thoubal-qaïn établit un rapport saisissant
entre lui et le rameau métallurgique par excellence parmi la race
métallurgiste des Touraniens; en même temps, il est impossible de
méconnaître la parenté qui le lie à celui des Telchines des plus anciennes
traditions mythologiques de la Grèce. C'est encore dans le voisinage
du 'Eden, c'est tout auprès des lieux où habite la famille de Scheth,
celle qui deviendra la souche de 'Ham, de Schem et de Yapheth, que
Thoubal-qaïn, descendant de Qaïn, se livre aux premiers travaux de son
industrie, dans les lieux mêmes où le premier meurtrier est venu habiter
après son crime.



Or, il n'est pas dans tout le début de la Genèse un passage d'une précision
géographique plus remarquable que celui qui raconte la fuite de
Qaïn sous la malédiction divine. Il se retire «à l'orient de Eden,» c'est-à-dire
des hauteurs de Pamir, dans la terre de Nod ou de l'exil, de la
nécessité, en dehors du sol jusque là cultivé et habité, adamah. La
situation du 'Eden une fois déterminée, telle que l'impose la concordance
des traditions indiennes et iraniennes avec celle de la Bible, on ne saurait
douter qu'il ne s'agisse ici de la lisière du désert central de l'Asie, du
désert de Gobi. Et l'on demeure stupéfait de la façon dont un souvenir
aussi primitif a conservé avec exactitude le caractère distinctif, et la
position réciproque de localités aussi éloignées de celles où vivaient les
Israélites, de localités avec lesquelles depuis tant de siècles ils n'avaient
plus aucune communication. C'est là que Qaïn bâtit la première ville,
la ville de 'Hanoch. C'est là aussi que se trouve cette ville de Khotan
(en sanscrit Koustana) dont les traditions, enregistrées dans des chroniques
indigènes qui ont été connues des historiens chinois, remontaient
beaucoup plus haut que celles d'aucune autre cité de l'Asie intérieure.
Elle liait elle-même sa fondation aux mythes d'un antique dieu chthonien,
à la sombre physionomie, maître des feux souterrains et des trésors
métalliques, que les Musulmans n'ont pas manqué d'identifier à
Qaïn. Nous en avons, d'ailleurs parlé plus haut
111, en l'envisageant déjà
sous ce point de vue.


Note 111:
(retour)  P. 103.



Ainsi, d'un côté Thoubal-qaïn se rattache étroitement à l'un des
rameaux de la race touranienne, de l'autre le lieu de la retraite de Qaïn,
tel qu'il est indiqué par la Genèse, nous conduit dans la région même
où cette race s'établit d'abord et commença à se développer, dans la
région où tant d'autres indices ont concordé pour nous faire chercher à
la fois son berceau et celui de sa métallurgie, la première en date dans
le monde. Ne devons-nous pas en conclure que ce sont les Touraniens
qu'avait en vue l'auteur du récit qui forme le chapitre IV de la Genèse,
quand il faisait le tableau de la descendance de Qaïn? Il n'est pas, en
effet, un des traits de ce morceau qui ne s'applique d'une manière
curieuse aux tribus de cette race et à leur passé primitif, tel que nous
commençons à l'entrevoir. Séparés avant tous les autres du tronc
commun de la descendance d'Adam, constructeurs des premières villes,
inventeurs de la métallurgie et des premiers rudiments des principaux

arts de la civilisation, adonnés à des rites que Yahveh réprouve,
considérés avec autant de haine que de superstitieuse terreur par les
populations encore à l'état pastoral qu'ils ont devancées dans la voie
du progrès matériel et des inventions, mais qui restent moralement plus
pures et plus élevées, tels sont les Qaïnites; tels aussi nous apparaissent
à leur origine les Touraniens.


Je n'ose pas pousser plus loin ce parallèle et en tirer une conclusion
formelle et affirmative, car je viens me heurter ici à des questions d'une
nature particulièrement délicate, et il serait téméraire de contredire
d'une manière absolue toute l'interprétation traditionnelle de quelques-unes
des parties les plus importantes de la Genèse, sans apporter des
preuves décisives. Je sais que cette interprétation peut être modifiée
sans inconvénient pour la foi dans tout ce qui n'est pas du domaine de
celle-ci, et, par exemple, personne aujourd'hui ne voudrait plus entendre
les jours de la création comme le faisaient les anciens interprètes. J'ai
l'intime conviction que les exégètes les plus orthodoxes et les docteurs
autorisés de l'Église en viendront également un jour à considérer, d'un
tout autre point de vue qu'ils ne le font encore actuellement, la question
du déluge et de son universalité, qui n'est point un dogme, que le texte
biblique n'impose pas d'une manière absolue, et sur laquelle plusieurs
Pères ont admis la discussion.


Il est certain que les récits de la Bible débutent par des faits généraux
à toute l'espèce humaine, pour se réduire ensuite aux annales d'une
race particulièrement choisie par les desseins de la Providence. Ne
peut-on pas faire commencer ce caractère restreint du récit plus tôt
qu'on ne le fait généralement, et le reconnaître dans ce qui a trait au
déluge? C'est ce qu'ont déjà soutenu des savants du plus sérieux mérite,
qui sont des fils respectueux et soumis de l'Église. Je reconnais, il
est vrai, que les preuves, ou, pour parler plus exactement, les inductions
sur lesquelles elle s'appuie, tout en étant considérables et en tendant
chaque jour à le devenir davantage, n'ont pas jusqu'à présent le caractère
de la certitude qui s'impose à tous. Mais j'ai la confiance que cette
manière d'entendre le texte biblique sera un jour démontrée par une
masse de faits suffisante à la faire universellement accepter. Jusque-là
je ne la donne que pour une hypothèse individuelle, prêt à l'abandonner
si l'on me prouve que je me suis trompé. Surtout, ce que je ne voudrais
à aucun prix, serait de scandaliser ceux dont je partage les croyances,
et de donner le change sur mes convictions en laissant croire que je

me range avec les adversaires de l'autorité des Livres Saints. Cette
autorité, je la respecte, et je tiens au contraire à la défendre; mais je
n'admets pas qu'elle puisse souffrir des doutes élevés, avec la réserve
nécessaire en pareil cas, sur l'interprétation d'un fait historique.





 1Des habitations lacustres de la Suisse.



La question de l'universalité du déluge n'est pas encore suffisamment
mûre, et d'ailleurs elle est trop grave pour pouvoir être traitée
incidemment et à la légère. Je me bornerai donc à faire remarquer
qu'il est extrêmement difficile de concilier avec la notion de l'universalité
absolue les expressions de la généalogie de la famille de
Qaïn contenue dans le chapitre IV de la Genèse. C'est un morceau tout
à fait à part et dont la rédaction même porte l'empreinte d'une extrême
antiquité. On ne saurait y méconnaître un des plus vieux documents
mis en oeuvre et insérés dans sa composition par le rédacteur du premier
livre du Pentateuque, un document anté-mosaïque. Il n'a aucun lien
avec l'histoire du déluge et il semble ne tenir aucun compte de cette
tradition. L'idée d'une destruction générale de l'humanité, à l'exception
de la famille de Noa'h, est étrangère à sa rédaction, puisque, lorsqu'il
est dit de Yabal, fils de Lemech et frère de Thoubal-qaïn, qu'il fut «le
père des pasteurs et de ceux qui vivent sous les tentes,» la construction
de la phrase est telle qu'elle implique le présent, «ceux qui vivent» au
moment où l'auteur écrit. Et il n'est pas jusqu'à la dualité de Thoubal-qaïn
le forgeron et de Yabal le pasteur, qui ne paraissent se rapporter
à la division qui se produisit de très bonne heure entre les tribus touraniennes,
les unes adoptant avant toutes les autres races la vie sédentaire
et industrielle, les autres restant fidèles aux habitudes de la vie nomade,

que leurs descendants ont gardées jusqu'à nos jours dans l'Asie septentrionale.


Après cette recherche du foyer d'invention de la métallurgie et de la
race qui la cultiva la première, il serait intéressant d'étudier comment
les autres familles de l'humanité, particulièrement celles de Schem et
de Yapheth, y furent initiées. Mais là encore il s'agit d'un sujet dont le
développement et l'étude complète demanderait des volumes, sur lequel
les documents et les recherches déjà faites sont trop insuffisants pour
permettre autre chose qu'un demi-jour incertain et souvent trompeur.
Je veux parler de l'histoire, enveloppée de fables, de ces corporations
à la fois industrielles et sacrées, qui apparaissent dans les plus lointains
souvenirs des populations aryennes et sémitiques comme les instituteurs,
de nature à demi divine, qui leur ont communiqué les arts de la civilisation.
Ne pouvant qu'indiquer ici cet ordre d'études à poursuivre, sans
avoir la prétention de l'approfondir en quelques pages--qui n'ont pas
même le caractère d'une dissertation purement scientifique--je
laisserai une dernière fois la parole au baron d'Eckstein, qui a esquissé
sous une forme rapide et ingénieuse les principaux traits de la physionomie
et du rôle des antiques corporations civilisatrices, envisagées
au point de vue spécial des traditions de la race aryenne.


«D'une part sont les races au culte magique qui ont adoré les dieux
de la métallurgie; d'autre part se trouvent certaines corporations au
cachet mythique qui ont dirigé leurs travaux, qui ont fonctionné comme
leurs pontifes, confréries sacerdotales traditionnellement illustres. Les
Vêdas, le Zend-Avesta, la mythologie des Thraces, celle des Pélasges,
celle des Celtes, celle des Germains, regorgent du souvenir de ces
affiliations de dieux ouvriers, au caractère douteux, pareil au génie
des [Grec: saimones] de l'antiquité classique. Inventeurs, instructeurs, magiciens,
bienfaiteurs et malfaiteurs tout ensemble, quand l'image de ces
corporations s'efface, elles demeurent gravées comme puissances néfastes
dans la mémoire des hommes.


Telles sont les confréries de dieux subalternes, de Telchines,
d'Idéens, de Dactyles, etc., qui ressortent évidemment de peuples d'une
culture avancée, quelquefois étrangers à la race des mineurs qu'elles
disciplinent; elles ont dû puissamment influer sur les commencements
de la civilisation des races aryennes. Étrangères aux Aryens et intermédiaires
entre eux et les peuples de mineurs, elles ont initié les premiers

à la vie agricole; elles leur ont fait franchir le passage de la vie nomade
ou pastorale; elles ont ainsi influé sur les croyances originelles des
tribus aryennes. Il en est résulté que des conceptions tout à fait en
dehors de l'esprit des races aryennes, que des conceptions qui ne furent
pas le produit spontané de leur génie se trouvent néanmoins amalgamées
avec le fond de leurs croyances. Par là le Tvaschtar des Aryens, le dieu
«ouvrier» des mondes, se vit identifié à un dieu phallique, à un dieu
«générateur» du monde, à un Savitar, qui lui était en principe
radicalement étranger. Quoique dirigeant les travaux de l'industrie
humaine, les confréries religieuses dont nous parlons n'adoraient pas
un dieu personnel et libre, ne saluaient pas le dieu des pères de la race
aryenne, ne reconnaissaient pas un ouvrier des mondes; leur divinité
suprême était tout à fait impersonnelle, s'identifiant à la nature plastique
et primordiale, nature en laquelle elle s'engendrait, en y opérant ses
métamorphoses comme âme du monde.





 1Des palafittes des lacs de la Suisse.



«Il y eut une fin à cette primitive influence des confréries civilisatrices;
il y eut une éclipse de ces races d'hommes plus avancés en
culture que les pasteurs de la race aryenne et de la race sémitique:
la haine succéda aux souvenirs de la reconnaissance. Ce sont surtout les
Aryas de la Bactriane, ce sont tout autant les Aryas de souche brâhmanique,
les envahisseurs de l'Inde, qui se reconnaissent à leur aversion
pour les corporations néfastes, pour les soutiens des dieux serpents,
pour les pontifes des rois qui ont le dragon enflammé pour emblème,
cet Azdehak de l'Afghanistan et de la Médie anté-iranienne, ce type de
la royauté des dragons, des mythiques Aztahaks, comme disent les

Arméniens, des Astyages, comme disent les Grecs. Partout où se présentent
les dieux aryens, leurs héros, leurs pontifes, leurs guerriers, leurs
pasteurs, leurs laboureurs, ils portent un défi aux dieux serpents et aux
hommes serpents; ils combattent ces voleurs, ces marchands, ces fils de
l'Hermès Chthonios, du dieu des routes, ils les poursuivent dans les trois
mondes, ils les expulsent des cieux et de l'atmosphère; pour les
exterminer, ils descendent jusqu'aux abîmes. La race noble des Aryens
vient au secours de ses dieux, les nourrissant à l'autel pendant qu'ils
luttent pour son bonheur. Les dieux aryens ouvrent à leur peuple la
route des pays de la conquête, dérivent le cours des fleuves, les font
librement traverser aux Aryas depuis leur issue des montagnes, fleuves
qui sont les sapta saindhavah, les sept rivières de l'Indus, arrosant le
territoire du même nom, le même que le Hapta heanda de la géographie
du Zend-Avesta. Tous les hymnes des Vêdas sont remplis par ce thème,
qui se reproduit également dans les traditions du Zend-Avesta.


«Veut-on approfondir le double aspect sous lequel se présentent ces
corporations de Telchines, de Dactyles, etc., chez les races aryennes de
l'Asie et chez celles de l'Occident sans exception? On doit consulter le
beau travail de M. Kuhn, qui traite ce sujet à fond, et la savante monographie
sur les Ribhous, de M. Nève, qui présente l'autre face du même
sujet.»







§ 6.--L'ARCHÉOLOGIE PRÉHISTORIQUE ET LA BIBLE.


Existe-t-il accord ou contradiction entre les données de la tradition
biblique, corroborée par les souvenirs universels de l'humanité, et les
faits positifs qui se sont inscrits dans les couches supérieures de l'écorce
du globe, ou qui résultent des observations sur les vestiges de l'âge de la
pierre polie?


Remarquons-le d'abord, car on n'y songe généralement pas assez, le
récit biblique et les découvertes de la science moderne sur l'homme
paléontologique n'ont et ne peuvent avoir que très peu de points de
contact. L'histoire des âges primitifs de l'homme y est considérée par
deux côtés tout à fait différents. La Bible a principalement en vue les
faits de l'ordre moral, d'où peut sortir un enseignement religieux; la
paléontologie humaine et l'archéologie préhistorique, par suite de la
nature même des seuls documents qu'elles puissent interroger, embrassent
exclusivement les faits de l'ordre matériel. Les deux domaines de la

foi et de la science, comme partout ailleurs, se côtoient sans se confondre.
Il faut donc répéter les sages et judicieuses paroles de M. l'abbé
Lambert dans son intéressante thèse sur le Déluge mosaïque:


«La science ne doit pas demander à l'auteur inspiré raison de tout
ce qu'elle découvre ou de ce qu'elle croit découvrir dans l'univers matériel
qu'elle étudie. Tout ce qu'on peut raisonnablement demander de lui,
c'est que les faits avérés par la science ne soient pas en contradiction
avec son récit. Aussi il n'est pas nécessaire de démontrer rigoureusement
leur accord avec le texte sacré; il suffit de prouver que l'opposition et
l'incompatibilité entre les faits et la parole divine n'existent pas, qu'il n'y
a rien dans le récit de contraire à la vérité scientifique et à la raison,
et que les découvertes de la science peuvent se placer sans danger dans
les vides de la tradition mosaïque.»


Eh bien, je le dis avec une profonde conviction, que chaque pas
nouveau dans ces études n'a fait que corroborer, si l'on prend les faits
établis scientifiquement par la paléontologie humaine en eux-mêmes,
dans leur simplicité, en dehors des conclusions téméraires que certains
savants en ont tirées d'après des systèmes préconçus, mais qui n'en
découlent pas nécessairement; si l'on examine en même temps le récit
de la Bible avec la largeur d'exégèse historique que la plus sévère
orthodoxie admet sans hésiter et que repoussent seuls ceux qui veulent à
tout prix détruire l'autorité des Livres Saints; la contradiction n'existe
aucunement. Mais comme on a essayé de l'établir avec une persistance
marquée dans la plupart des livres consacrés à l'exposé des
découvertes de la nouvelle science de l'archéologie préhistorique, il
est du devoir de l'historien de s'y arrêter et de consacrer un examen
approfondi aux trois questions sur lesquelles pourraient exister des
difficultés de quelque gravité, à celles où certaine école a prétendu trouver
la Bible démentie par les découvertes sur l'homme fossile. Ces trois
questions: l'antiquité de l'homme, la condition sauvage et misérable
des premiers humains dont on découvre les vestiges, enfin l'absence de
traces géologiques du déluge.


L'ancienneté de l'homme. Sans doute, les faits actuellement acquis
et certains prouvent une antiquité de l'homme sur la terre beaucoup
plus grande que celle que pendant longtemps on avait cru pouvoir conclure
d'une interprétation inexacte et trop étroite du récit biblique.
Mais si l'interprétation historique, toujours susceptible de modification

et sur laquelle l'Église ne prononce pas doctrinalement, ne doit pas
être maintenue telle qu'on l'admettait généralement, le récit lui-même
en voit-il son autorité le moins du monde ébranlée? Se trouve-t-il
contredit en quelque point? Aucunement, car la Bible ne donne point de
date formelle pour la création de l'homme.


Un des plus grands érudits de notre siècle dans les études orientales,
qui était en même temps un grand chrétien. Silvestre de Sacy, avait
l'habitude de dire: «Il n'y a pas de chronologie biblique.» Le savant
et vénérable ecclésiastique qui était dernièrement encore l'oracle de
l'exégèse sacrée dans notre pays, l'abbé Le Hir, disait aussi: «La
chronologie biblique flotte indécise: c'est aux sciences humaines qu'il
appartient de retrouver la date de la création de notre espèce.» Les
calculs que l'on avait essayé de faire d'après la Bible reposent en effet
uniquement sur la généalogie des Patriarches depuis Adam jusqu'à
Abraham et sur les indications relatives à la durée de la vie de chacun
d'eux. Mais d'abord le premier élément d'une chronologie réelle et
scientifique fait absolument défaut; on n'a aucun élément pour déterminer
la mesure du temps au moyen de laquelle est comptée la vie des
Patriarches, et rien au monde n'est plus vague que le mot d'année, quand
on n'en a pas l'explication précise.


D'ailleurs, entre les différentes versions de la Bible, entre le texte
hébreu et celui des Septante, dont l'autorité est égale, il y a dans les
générations entre Adam et Noa'h et aussi entre Noa'h et Abraham, et dans
les chiffres d'années de vie, de telles différences que les interprètes
ont pu arriver à des calculs qui s'éloignent les uns des autres de deux
mille ans, suivant la version qu'ils ont préféré prendre pour guide.
Dans le texte tel qu'il est parvenu jusqu'à nous les chiffres n'ont donc
aucun caractère certain; ils ont subi des altérations qui les ont rendus
discordants et dont on ne peut pas apprécier l'étendue, altérations qui,
du reste, ne doivent en rien troubler la conscience du chrétien, car
on ne saurait confondre la copie plus ou moins exacte d'un chiffre avec
l'inspiration divine qui a dicté la Sainte Écriture pour éclairer l'homme
sur son origine, sa voie, ses devoirs et sa fin. Et même en dehors du
manque de certitude sur la leçon première des chiffres donnés par la
Bible pour l'existence de chacun des Patriarches antédiluviens et
postdiluviens, la généalogie de ces Patriarches ne peut guère être considérée
par une bonne critique comme présentant un autre caractère que
les généalogies habituellement conservées dans les souvenirs des peuples

sémitiques, les généalogies arabes par exemple, qui s'attachent à établir
la filiation directe au moyen de ses personnages les plus saillants, en
omettant bien des degrés intermédiaires.


C'est pour ces raisons décisives qu'il n'y a pas en réalité de chronologie
biblique, partant point de contradiction entre cette chronologie et les
découvertes de la science. Quelque haute que soit la date à laquelle les
recherches sur l'homme fossile devront un jour faire remonter l'existence
de l'espèce humaine,--aussi bien que les monuments égyptiens,
impossibles à resserrer dès à présent dans le chiffre de quatre mille ans,
autrefois généralement accepté--le récit des Livres Saints n'en sera ni
ébranlé ni contredit, puisqu'il n'assigne pas d'époque positive à la création
de l'homme. La seule chose que la Bible dise d'une manière formelle,
c'est que l'homme est comparativement récent sur la terre, et ceci,
les découvertes de la science, au lieu de le démentir, le confirment de
la manière la plus éclatantes. Quelle que soit la durée du temps qui
s'est écoulé depuis la formation des couches pliocènes jusqu'à nos jours,
cette durée est bien courte à côté des immenses périodes qui la précèdent
dans la formation de l'écorce terrestre. L'échelle des dépôts géologiques
ne compte en effet, depuis lors, que trois groupes de terrains, tandis
qu'elle nous montre antérieurement trente grands groupes de terrains
fossilifères, dont chacun a demandé des milliers de siècles pour se
former, et cela sans compter les roches primitives ignées, qui se sont
constituées auparavant et ont servi de base aux terrains de sédiment.


Mais, si nous reconnaissons que la foi n'apporte aucune entrave à la
plus grande liberté des spéculations scientifiques sur l'antiquité de
l'homme, ajoutons que la science, tout en grandissant de beaucoup cette
antiquité, n'est pas encore en mesure, dans l'état actuel, de l'évaluer
par des chiffres. Nous ne possédons aucun chronomètre pour déterminer,
même approximativement, la durée des siècles et des milliers d'années
qui se sont écoulés depuis les premiers hommes dont on retrouve les
vestiges dans les couches tertiaires. Nous sommes, en effet, en présence
de phénomènes d'affaissement et de soulèvement dont rien ne peut
nous laisser même soupçonner le plus ou moins de lenteur; car on
connaît des phénomènes du même genre qui se sont accomplis tout à
fait brusquement, et d'autres qui se produisent d'une manière si graduelle
et si insensible, que le changement n'est pas d'un mètre en
plusieurs siècles. Quant aux dépôts de sédiment, leur formation a pu

être également précipitée ou ralentie par les causes les plus diverses,
sans que nous puissions les apprécier. Rien, même dans l'état actuel
du monde, n'est plus variable de sa nature, par une multitude d'influences
extérieures, que la rapidité plus ou moins grande des alluvions fluviales,
telles que sont les dépôts de l'époque quaternaire. Et, de plus, les faits
de cette époque ou des temps antérieurs ne sauraient être mesurés à la
même échelle que ceux de la période actuelle, car leurs causes avaient
alors des proportions qu'elles n'ont plus. Aussi, les calculs chiffrés d'après
un progrès d'alluvion supposé toujours égal et régulier, ou d'après d'autres
données aussi incertaines, que des savants à l'imagination trop vive ont
tenté de faire pour établir le temps écoulé entre l'enfouissement des
plus anciens vestiges de l'homme fossile et notre époque ne sont-ils en
réalité que des hypothèses sans base, des fantaisies capricieuses. La
date de l'apparition de l'espèce humaine, d'après la géologie, est encore
dans l'inconnu, et y demeurera probablement toujours.


État misérable de l'humanité primitive. Ici encore la contradiction
entre le récit mosaïque et les découvertes de l'archéologie préhistorique
nous est impossible à trouver. Les écrivains qui ont prétendu l'établir
étaient peu au courant des croyances chrétiennes et n'ont oublié qu'une
chose, le dogme de la déchéance. Ils ont cru que l'état misérable de la
vie des sauvages de l'époque quaternaire démentait la vie heureuse
et sans nuages du 'Eden, l'état de perfection absolue, dans lequel le
premier homme était sorti des mains du Créateur. C'était ne pas tenir
compte de l'abîme que creuse, entre la vie édénique de nos premiers
pères et ces générations humaines, quelque antiques qu'elles soient,
la première désobéissance, la faute originelle, qui changea la condition
de l'homme, en le condamnant au travail pénible et à la douleur.


Rien de plus instructif, au contraire, pour le chrétien qui le regarde
à la lueur de la tradition sacrée, que le spectacle fourni par les découvertes
de la géologie et de la paléontologie dans les terrains tertiaires
et quaternaires. La condamnation prononcée par la colère divine est
empreinte d'une manière saisissante dans la vie si dure et si difficile
que menaient alors les premières tribus humaines éparses sur la surface
de la terre, au milieu des dernières convulsions de la nature et à côté
des formidables animaux contre lesquels il leur fallait à chaque instant
défendre leur existence. Il semble que le poids de cette condamnation

pesât alors sur notre race plus lourdement qu'il n'a fait depuis. Et
lorsque la science nous montre, bientôt après les premiers hommes
qui vinrent dans nos contrées, des phénomènes sans exemple depuis,
tels que ceux de la première période glaciaire, on est naturellement
amené à se souvenir que la tradition antique de la Perse, pleinement
conforme aux données bibliques au sujet de la déchéance de l'humanité
par la faute de son premier auteur, range au premier rang, parmi les
châtiments qui suivirent cette faute, en même temps que la mort et les
maladies, l'apparition d'un froid intense et permanent que l'homme
pouvait à peine supporter, et qui rendait une grande partie de la terre
inhabitable
112. Une tradition semblable existe aussi dans un des chants de
l'Edda des Scandinaves, la Voluspa.


Note 112:
(retour)  Vendidâd-Sadé, chap. Ier.



N'exagérons pas, du reste, les couleurs du tableau, comme on est trop
souvent porté à le faire. Si les données paléontologiques révèlent de
dures et misérables conditions d'existence, elles ne montrent pas l'espèce
humaine dans un état d'abjection. Bien au contraire, l'homme des
temps géologiques, et surtout celui de l'âge quaternaire, parce que c'est
celui que nous connaissons le mieux, se montre en possession des
facultés qui sont le privilège des fils d'Adam. Il a de hautes aspirations,
des instincts de beau qui contrastent avec sa vie sauvage. Il croit à
l'existence future. C'est déjà l'être pensant et créateur; et l'abîme
infranchissable que l'essence immatérielle de son âme établit entre lui
et les animaux qui s'en rapprochent le plus par leur organisation, est
déjà aussi large qu'il sera jamais. Vainement on a cherché dans les
couches de la terre l'homme pithécoïde, cette chimère caressée par
certains esprits qu'un orgueil bizarre et étrangement placé égare au
point de leur faire préférer admettre d'avoir eu un gorille ou un maki
pour ancêtre, plutôt que d'accepter le dogme de la faute originelle. On
ne l'a jamais trouvé et on ne le trouvera jamais.


Aussi bien, n'oublions pas que l'on n'a encore retrouvé les traces
que de tribus clair-semées, qui s'étaient lancées au milieu des déserts,
vivant du produit de leur chasse et de leur pêche, à une énorme distance
du berceau premier autour duquel devait se concentrer encore le noyau
principal des descendants du couple originaire. Aussi, de ce que ces
premiers coureurs aventureux des solitudes du vaste monde--wide,
wide world, comme disent nos voisins d'outre-Manche--ne pratiquaient

pas l'agriculture et n'avaient pas avec eux d'animaux domestiques, on
ne peut pas en conclure d'une manière absolue qu'un certain degré
rudimentaire de vie agricole et pastorale n'existait pas déjà dans le
groupe plus compacte et naturellement plus avancé qui n'avait pas quitté
ses primitives demeures. Donc, pas de démenti formel du récit de la
Bible, qui montre Qaïn et Habel, l'un agriculteur et l'autre pasteur, dans
le voisinage du 'Eden, dès la seconde génération de l'humanité. Prétendre
que ce démenti résulte des faits constatés dans l'Europe occidentale et
en Amérique, serait commettre la même erreur que l'individu qui
voudrait confondre la vie des coureurs des bois du Canada avec celle des
agriculteurs qui entourent Québec et Montréal.


Hors ce point, la vie des hommes dont les terrains quaternaires ont
conservé les vestiges n'est-elle pas, même dans ses détails, celle que
le récit de la Bible attribue aux premières générations humaines après
la sortie du paradis terrestre? Ils n'avaient pour couvrir leur nudité
contre les intempéries des saisons que les peaux des animaux qu'ils
parvenaient à tuer; c'est ce que la Genèse dit formellement d'Adam et
de 'Havah. Ils n'avaient pour armes et pour instruments que des pierres
grossièrement taillées; la Bible place celui qui, le premier, forgea les
métaux, six générations après Adam, et l'on sait combien de siècles
représentent dans le récit biblique ces générations antédiluviennes. Les
faits colligés par l'archéologie préhistorique prouvent que le progrès
de la civilisation matérielle est l'oeuvre propre de l'homme et le résultat
d'inventions successives; notre tradition sacrée ne fait pas des arts de
la civilisation, comme les cosmogonies du paganisme, un enseignement
du ciel révélé à l'humanité par une voie surnaturelle; elle les présente
comme des inventions purement humaines dont elle nomme les auteurs,
et elle montre à nos regards le progrès graduel de notre espèce comme
l'oeuvre des mains libres de l'homme, qui accomplissent, le plus
souvent sans en avoir eux-mêmes conscience, le plan de la Providence
divine.


Mais quand la Bible décrit en termes si formels la vie des premières
générations humaines comme celle de purs sauvages, d'où vient donc
la répugnance qu'ont aujourd'hui tant de catholiques à admettre cette
notion? D'où vient le préjugé si généralement répandu qu'elle est
contraire à la religion et à l'Écriture? C'est qu'il a plu, dans les premières
années de ce siècle, à un homme d'un immense talent, dont les doctrines
exercent une influence profonde, et à mon avis déplorable, sur

une grande partie des générations catholiques depuis cinquante ans,
à Joseph de Maistre, de déclarer la chose impossible et l'idée impie.
Pour la trop nombreuse école qu'il a enfantée, s'écarter des théories de
cet hiérophante, c'est nier la religion elle-même. Je n'appartiens point
à cette école, et je m'en fais gloire; aussi, pour moi, les dires de l'auteur
des Soirées de Saint-Pétersbourg ne sont rien moins que parole d'Évangile.
Appuyé sur les faits constatés par la science, je tiens ses rêveries
sur la civilisation des premières générations humaines, au lendemain
du jour où l'homme fut chassé du 'Eden, pour radicalement fausses au
point de vue historique, et, recourant à la Bible, je les trouve en
contradiction formelle avec son témoignage.


Non, la loi du progrès continu, qui ressort si lumineuse des recherches
de la paléontologie humaine et de l'archéologie préhistorique, n'a rien
de contraire aux croyances chrétiennes. Il me semble même, comme
je l'ai déjà dit plus haut, qu'il n'est pas de doctrine historique qui
s'harmonise mieux avec ces croyances, et que la contester est méconnaître
la beauté du plan providentiel d'après lequel se sont déroulées
les annales de l'humanité.


Dieu, qui créa l'homme libre et responsable, a voulu qu'il fit lui-même
ses destinées, réglées à l'avance par cette prescience divine qui sait se
concilier avec notre libre arbitre. Dans l'état de déchéance où l'avait
placé la faute de ses premiers auteurs, c'est par ces propres efforts
qu'il a dû se relever graduellement jusqu'à arriver à être digne, aux
temps prédestinés, de recevoir son Rédempteur. Ce progrès de l'humanité
préparant le terrain pour la prédication de la bonne nouvelle,
tout le monde est obligé de le reconnaître quand la brillante culture
de la Grèce et de Rome succède aux civilisations immobiles et inférieures
de l'Asie. Mais dès lors comment se refuser à l'admettre aussi pour les
temps qui ont précédé la naissance de ces civilisations? Et dès que
l'échelle ascendante est constatée, il faut bien convenir que le point
de départ, le terme inférieur en a été la condition du sauvage, conséquence
de la faute originelle et de la condamnation.


Combien Ozanam est plus dans le vrai que Joseph de Maistre lorsqu'il
revendique la doctrine du progrès continu comme une doctrine
essentiellement chrétienne et la proclame hautement! «La pensée
du progrès, dit-il, n'est pas une pensée païenne. Au contraire, l'antiquité
païenne se croyait sous une loi de décadence irréparable. Le livre sacré
des Indiens déclare qu'au premier âge «la justice se maintient ferme

sur ses quatre pieds; la vérité règne, et les mortels ne doivent à
l'iniquité aucun des biens dont ils jouissent. Mais dans les âges suivants
la justice perd successivement un pied, et les biens légitimes
diminuent en même temps d'un quart.» Hésiode berçait les Grecs
au récit des quatre âges, dont le dernier avait vu fuir la pudeur et la
justice, «ne laissant aux mortels que les chagrins dévorants et les maux
«irrémédiables.» Les Romains, les plus sensés des hommes, mettaient
l'idéal de toute sagesse dans les ancêtres; et les sénateurs du
siècle de Tibère, assis aux pieds des images de leurs aïeuls, se résignaient
à leur déchéance, en répétant avec Horace:



Aetas parentum, pejor avis, tulit

Nos nequiores, mox daturos

Progeniem vitiosiorem.





«C'est avec l'Évangile qu'on voit commencer la doctrine du progrès.
L'Évangile n'enseigne pas seulement la perfectibilité humaine; il en
fait une loi: «Soyez parfaits, estote perfecti;» et cette parole condamne
l'homme à un progrès sans fin, puisqu'elle en met le terme dans
l'infini.»



Le déluge. C'est ici le seul point où la difficulté soit grave, nous
devons l'avouer. Il n'y a pas contradiction radicale et à tout jamais
insoluble entre le récit de la Bible et les faits résultant des recherches
de la géologie; mais il y a un problème dont la clef n'est pas encore
trouvée et sur lequel on ne peut proposer que des hypothèses, celui de
la place qu'on doit assigner au déluge mosaïque parmi les phénomènes
dont notre globe fut témoin pendant la période quaternaire.


Il est aujourd'hui prouvé, d'une manière qui rend la discussion
même impossible, qu'aucun des trois ordres de dépôts principaux
constituant le terrain quaternaire n'est dû, comme une observation
superficielle l'avait fait penser d'abord, à un cataclysme universel, tel
qu'aurait été le déluge si l'on prenait au pied de la lettre les expressions
de la Bible. Ces différents dépôts sont le résultat de phénomènes diluviens
partiels et locaux, que les mêmes conditions de climat ont fait
se reproduire successivement dans toutes les parties de la terre, mais
qui n'en ont pas affecté toute la surface, et dont l'action ne s'est nulle
part fait sentir à plus de trois cents mètres au-dessus du niveau actuel
de la mer. Il est vrai qu'avec l'interprétation généralement acceptée
aujourd'hui et formellement reconnue comme admissible par l'Église,

qui entend l'universalité du déluge par rapport aux hommes et aux
régions qu'ils habitaient, non par rapport à la surface totale du globe,
une constatation pareille de la science ne soulèverait pas d'insurmontables
difficultés pour l'exégèse, puisqu'un des déluges partiels qui
furent si multipliés pendant la période quaternaire, suffirait à remplir
les conditions du cataclysme qui châtia les iniquités de l'espèce
humaine.


Mais voici où s'élève le difficile problème.


D'un côté nous avons le récit de la Bible, appuyé sur une tradition
universelle dans les plus nobles races de l'humanité, qui proclame le
grand fait du déluge. De l'autre, les découvertes de la géologie montrent
l'homme déjà répandu sur presque toute la surface de la terre, dès
l'âge des grands carnassiers et des grands pachydermes d'espèces
éteintes, depuis lequel on ne trouve pas de traces d'un cataclysme
universel, comme il l'eût fallu pour détruire partout ces hommes.
Aucune interruption violente ne se marque, d'ailleurs, depuis cette
époque dans le cours du progrès de l'humanité, dont on voit l'industrie
se perfectionner graduellement, par une marche continue, de même que
les espèces animales d'alors, qui ne vivent plus aujourd'hui, disparaissent
graduellement, sans brusque secousse. Et l'anthropologie vient
encore confirmer ce point de vue, en montrant, comme nous l'avons
déjà dit, dans la population actuelle de l'Europe des descendants des
races quaternaires, qu'aucun cataclysme ne sépare donc de nous.


Il n'y a pas moyen de nier ni l'un ni l'autre des termes du problème.
Force est donc d'en chercher la conciliation. Mais ici, nous le répétons,
la solution définitive n'est pas encore trouvée; on ne peut que proposer
des hypothèses. Trois paraissent possibles. Nous allons les exposer
fidèlement sans prononcer entre elles, et en nous gardant bien de leur
donner un caractère de certitude qu'elles ne sauraient avoir.


La première consisterait à reculer la date probable du déluge et à
le regarder comme antérieur à l'époque quaternaire. L'absence de
chronologie précise dans la Bible pour les temps de la création du
monde à Abraham la rendrait possible. Cette hypothèse s'appuierait
sur les vestiges d'existence de l'homme que plusieurs savants pensent
avoir constatés dans la couche supérieure et même dans les couches
moyennes des terrains tertiaires, mais qui, déjà probables, demandent
cependant encore une plus ample confirmation. Si l'homme s'est déjà
montré dans nos contrées vers le milieu de la période géologique

tertiaire, une interruption brusque, absolue et prolongée, sépare cette
première humanité de celle de la période quaternaire, au moins dans
nos pays. On pourrait alors assimiler au déluge mosaïque l'immense
invasion des eaux sur une grande partie de l'Europe et de l'Asie, qui mit
fin à la période tertiaire en produisant ce que les géologues ont appelé
le phénomène erratique du nord, alors que les glaces flottantes de la mer
apportèrent sur toutes les parties de l'Angleterre, sur les plaines de
l'Allemagne et de la Russie, des blocs énormes de rochers arrachés
aux régions du pôle.


La seconde hypothèse est celle qu'a soutenue M. l'abbé Lambert
113.
Elle consisterait à regarder l'universalité du déluge, par rapport à
l'humanité répandue sur la surface de la terre, comme composée d'actes
successifs, et à y englober tous les phénomènes diluviens partiels de la
période quaternaire.


Note 113:
(retour)  Le Déluge mosaïque, l'histoire et la géologie. Paris, 1868.



Enfin la dernière, limitant l'universalité du déluge en ce qui concerne
l'humanité comme en ce qui concerne l'étendue de la surface terrestre,
regarderait ce grand fait, qui a laissé de si vivants souvenirs dans la
mémoire des hommes, comme ayant frappé seulement le noyau
principal de l'humanité, demeuré près de son berceau premier, sans
atteindre les peuplades qui s'étaient déjà répandues bien loin dans
les espaces presque déserts, comme ayant frappé les races que la
Bible groupe dans la descendance de Scheth, sans atteindre celles
qu'elle rattache à la famille de Qaïn. Elle expliquerait ainsi l'absence
absolue de toute tradition du déluge chez la race noire, ce fait que la
tradition en commun n'est même sûrement un vieux souvenir ethnique
que chez les différents rameaux de la race blanche, et que chez la race
jaune et la rouge on peut voir en elle le fruit d'une importation
relativement récente. Dans le livre suivant, en étudiant le tableau
généalogique que donne la Genèse des peuples descendus des trois
fils de Noa'h, nous constaterons qu'il ne comprend absolument que
des nations de cette race blanche ou caucasique, qui constitue la véritable
humanité supérieure. Aucun peuple d'un autre type n'y a sa place,
et en particulier les nègres, qui pourtant ne pouvaient être inconnus
aux écrivains sacrés, sont exclus de cet arbre généalogique de la famille
noachide. Sans doute le rédacteur inspiré du livre de la Genèse ne
pouvait parler aux hommes de leur temps que des nations dont ils

avaient connaissance, et cette raison expliquerait parfaitement le
silence du livre sacré sur les Chinois et la race jaune en général ou sur
la race rouge américaine. Mais il est impossible d'admettre que ce
soit par ignorance ou par omission que l'écrivain n'a pas fait figurer les
noirs dans son tableau de la descendance de Noa'h. C'est volontairement,
systématiquement, avec une intention formelle qu'il a agi ainsi; et il
n'est possible de deviner de sa part une autre raison d'un tel silence que
celle qu'il les regardait comme étrangers à la souche du patriarche
sauvé du déluge. Au moins en ce qui concerne les nègres, le rédacteur
de la Genèse admettait donc l'existence, soit de Préadamites, soit de
Qaïnites préservés jusqu'à son temps, c'est-à-dire de fractions de l'humanité
sur lesquelles n'avait pas porté le cataclysme.


Il me paraît bien difficile de se soustraire à ce fait, d'échapper aux
conséquences de ce raisonnement. Aussi, sans prétendre encore
l'imposer au lecteur, la présenter comme une vérité scientifique dès à
présent démontrée, j'ai déjà fait voir plus haut, à plusieurs reprises, ma
tendance personnelle pour la théorie qui limiterait les effets du déluge à
une partie déterminée de l'humanité, tout en reconnaissant l'incontestable
caractère historique de ce fait. Il est certain, nous l'avons déjà dit,
que les récits de la Bible débutent par des faits généraux à toute l'espèce
humaine, pour se réduire ensuite aux annales d'une race plus particulièrement
choisie par les desseins de la Providence. L'opinion à laquelle
nous inclinons, tendrait à faire commencer ce caractère restreint du
récit plus tôt qu'on ne le fait généralement. Quelque hardie qu'elle
puisse paraître encore, par suite de son désaccord avec les interprétations
jusqu'ici les plus généralement reçues, des autorités théologiques
considérables, sans aller jusqu'à l'adopter, ont reconnu qu'elle n'avait
rien de contraire à l'orthodoxie et qu'on pouvait la soutenir sans s'écarter
des renseignements de l'Église dans ce qu'ils ont d'essentiel et de
nécessaire
114.


Note 114:
(retour)  Voy. ce qu'en a dit le R. P. Bellynek, dans les Études religieuses de la Compagnie de
Jésus, avril 1868.



Cette hypothèse sourit aux anthropologistes respectueux du livre
sacré, car elle laisse plus de latitude pour expliquer les changements
profonds qui se sont produits dans certaines races, en reculant la
séparation de ces races d'avec le tronc principal de la descendance
d'Adam, et en la plaçant dans une période où les influences de climat
et de milieu étaient forcément bien plus puissantes dans leur action

qu'aujourd'hui, puisque les phénomènes terrestres et atmosphériques
avaient une plus grande intensité. Elle n'est pas en contradiction formelle
avec le sens que les habitudes du langage poétique de la Bible permettent
d'attribuer aux expressions du récit du Déluge; car on a rassemblé bien
des passages où les Livres Saints emploient les mots «tous les hommes,
toute la terre,» sans qu'il soit possible de les prendre au pied de la lettre.
Un examen attentif des premiers chapitres de la Genèse, dans lequel on
pèse tous les mots avec soin, permet même de relever des indices, à mes
yeux tout à fait formels, d'après lesquels on peut soutenir avec vraisemblance
que l'auteur inspiré n'a pas voulu peindre le cataclysme comme
absolument universel, mais qu'il admettait, au contraire, que certaines
fractions de l'humanité auraient été préservées.


J'ai déjà, dans ce qui précède, relevé quelques-uns de ces traits, et
je n'y reviendrai pas. Mais il importe aussi de signaler à ce sujet un
point de vue général, sur lequel M. Schoebel
115 a eu le mérite d'appeler
le premier l'attention. L'auteur de la Genèse, en parlant des hommes
qui furent engloutis par le Déluge, les désigne toujours par l'expression
haadam, «l'humanité adamique.» Ceci semble indiquer qu'il parle
d'une seule et même famille, non encore divisée en peuples différents,
goîm. Et cependant, d'après son système même, cette division existait
déjà dans la race humaine. Avant de parler du Déluge, il montre la
descendance de Qaïn vivant et se propageant séparément de la race
de Scheth, tant par l'espace que par la religion et les moeurs. Elle n'était
donc plus dans l'unité adamique, de même qu'elle était, sortie du sol
primitivement habité et adamique, adamah
116; elle était donc vraiment
un peuple différent du peuple de Scheth. Comment, s'il considérait ce
peuple distinct comme ayant été compris dans le châtiment du Déluge,
l'auteur ne l'aurait-il pas dit? Comment, du moins, ne l'aurait-il pas fait
entendre de quelque manière? Au contraire, il nous montre, comme
le crime qui attira le déluge sur les hommes, la corruption irrémédiable
dans laquelle étaient tombés ceux qui connaissaient Yahveh, qui
invoquaient son nom
117, plus coupables que les autres puisqu'ils n'ignoraient
pas la vérité qu'ils méprisaient, qu'ils enfreignaient, puisqu'en
se laissant entraîner aux passions de la chair ils se soustrayaient

volontairement à l'action de l'esprit de Dieu
118. Les Qaïnites, eux,
d'après le livre saint, ne connaissaient pas Yahveh, puisque Qaïn
était sorti de la présence de Yahveh
119, en même temps que du territoire
de la adamah.


Note 115:
(retour)  De l'universalité du Déluge, Paris, 1868.



Note 116:
(retour)  Genes., IV, 14.



Note 117:
(retour)  Genes., IV, 26.



Note 118:
(retour)  Genes., VI, 3.



Note 119:
(retour)  Genes., IV, 16.



Au reste, la question de savoir si, d'après la Bible même, quelques
personnages n'auraient pas échappé au Déluge, bien que ne se trouvant
pas dans l'arche avec Noa'h, a été déjà discutée anciennement parmi
les Juifs et parmi les Chrétiens, et l'Église ne l'a jamais tranchée dogmatiquement
d'une manière formelle. D'après le texte des Septante,
Methouschela'h aurait encore vécu quatorze ans après le Déluge,
tandis que le texte hébreu le fait mourir l'année même de cet événement.
La donnée du texte grec a été suivie par beaucoup de docteurs
israélites. Un certain nombre d'écrivains chrétiens des premiers siècles
l'ont adoptée, entre autres les chronographes, tels qu'Eusèbe. Saint
Jérôme, dans ses Questions hébraïques sur la Genèse, nous apprend que
de son temps cette difficulté célèbre était l'objet de nombreuses controverses.











LIVRE II





LES RACES ET LES LANGUES


















CHAPITRE PREMIER


LES RACES HUMAINES
120.




Note 120:
(retour)  Sources principales de ce chapitre.--Les mémoires des Sociétés Ethnologiques de
Paris et de New-York.--Les Bulletins des Sociétés Anthropologiques de Paris et de Berlin.--Camper,
Dissertation sur les variétés naturelles qui caractérisent la physionomie des
hommes, traduction française, Paris, 1791.--Ch. V. de Bonstetten, L'homme du Midi et
l'homme du Nord, Genève, 1824.--Edwards, Des caractères physiologiques des races humaines, Paris, 1829.--Foissac, De l'influence des climats sur l'homme, Paris, 1837.--J.-C.
Prichard, Histoire naturelle de l'homme, traduction française, Paris, 1843.--D'Omalius
d'Halloy, Des races humaines, Paris, 1845.--Rob. Knox, The races of men,
Londres, 1850.--R.-G. Latham, The natural history of the varieties of man, Londres,
1850.--Ch. Pickering, The races of man and their geographical distribution, Londres,
1851.--Hollard, De l'homme et des races humaines, Paris, 1853.--Nott et Gliddon,
Types of mankind, Boston, 1854.--A. de Gobineau, Essai sur l'inégalité des races humaines,
Paris, 1855.--Hotz, The moral and intellectual diversity of races, Philadelphie,
1856.--A. Maury, La terre et l'homme, 3e édition, Paris, 1869.--A. de Quatrefages
et E. Hamy, Crania ethnica, en cours de publication.--A. de Quatrefages, Rapport
sur les progrès de l'anthropologie, Paris, 1868, L'espèce humaine, 2e édition, Paris, 1877.







§ 1.--L'UNITÉ DE L'ESPÈCE HUMAINE ET SES VARIATIONS.


La tradition sacrée nous enseigne que l'humanité tout entière, dans
ses races les plus diverses, descend d'un seul couple primordial. A la
parole divine seule il appartenait de prononcer d'une manière affirmative
et précise sur cette question capitale au point de vue religieux,
comme au point de vue philosophique, car elle intéresse le dogme
fondamental du christianisme, celui de la rédemption. La science
humaine ne saurait en pareille matière avoir des affirmations aussi
absolues, qui échappent à ses recherches. Elle ne peut remonter que
par induction au couple primordial; le résultat qu'il est donné à ses

investigations d'atteindre est la démonstration de ce fait que toutes les
variétés de races d'hommes appartiennent à une espèce unique, ce qui
suppose presque nécessairement le couple unique des premiers auteurs.


Il existe aujourd'hui deux écoles de naturalistes adonnés à l'étude de
l'homme, envisagé au point de vue de son organisation physique; l'une
admet, conformément à la tradition sacrée, l'unité de l'espèce humaine;
l'autre suppose plusieurs espèces d'hommes apparues dans les lieux
divers, mais ses adeptes n'ont jamais pu s'accorder sur le nombre de
ces espèces, qu'ils font varier de deux à seize. C'est ce qu'on appelle
les monogénistes et les polygénistes. Entre les deux doctrines, les faits
de l'ordre purement scientifique, ceux qui relèvent d'une manière
exclusive de la méthode de l'histoire naturelle, les observations de
l'anatomie et de la physiologie, ne permettent pas encore et ne
permettront peut être jamais de trancher d'une manière définitive. Il
s'agit, en effet, d'un problème que la nature particulière de l'homme
rend nécessairement complexe comme elle-même. Les considérations
philosophiques et même religieuses ne sauraient en être tenues à
l'écart. Elles doivent forcément y intervenir, et l'on n'a pas le droit de
les tenir en dehors. Elles exercent une influence décisive sur la manière
d'envisager les faits et sur les conclusions qu'on en tire. Il n'est pas
un monogéniste ou un polygéniste sur les théories duquel elles n'aient
eu une action, qu'elles n'aient contribué puissamment à déterminer en
faveur de l'un et de l'autre système.


Nous n'éprouvons aucun embarras à l'avouer, c'est principalement
cet ordre de considérations qui fait de nous un partisan résolu, de la
doctrine de l'unité de l'espèce humaine. Il est dans le monde toute une
série de problèmes que nul ne pourrait prétendre supprimer et qui
pourtant sont insolubles pour la science pure. La nécessité d'une
croyance philosophique et religieuse s'impose à chaque homme, et

c'est toujours une croyance de ce genre qui le dirige et l'inspire dans
ses travaux, fût-elle le scepticisme ou même le nihilisme le plus
absolu. C'est en vain qu'une école s'intitule aujourd'hui positiviste, elle
n'est pas plus positive que les autres, en ceci que, malgré sa prétention,
elle ne se borne pas plus qu'une autre à recueillir des faits formellement
constatés. Il lui faut les grouper, les interpréter, et elle ne peut le faire,
elle non plus, qu'en prenant pour point de départ une pétition de
principe, un axiome doctrinal, une théorie philosophique. Elle affirme
supprimer la métaphysique, et en réalité elle ne fait pas autre chose
qu'avoir sa métaphysique à elle propre.


Pour nous restreindre ici, sans nous laisser entraîner dans des
considérations plus générales, à ce qui est de l'unité ou de la pluralité
de l'espèce humaine, du monogénisme ou du polygénisme, ce seront
toujours les raisons et les arguments de l'ordre philosophique qui
primeront ce débat et qui décideront les esprits à opter pour l'un et
l'autre système, également soutenables au point de vue de la science
positive. L'histoire naturelle, l'anatomie et la physiologie ne le tranchent
pas, non plus que la linguistique ou l'ethnographie. Ce n'est pas réduire
le rôle de ces sciences, c'est le définir exactement, que de dire qu'elles
ont pour objet et pour mission de bien établir, sur des bases solides,
les éléments du problème, mais non sa solution. Tout ce que la critique
la plus rigoureuse a le droit d'exiger de celui qui affirme sa croyance
à l'unité de l'espèce humaine, est qu'il la justifie comme n'étant en
rien démentie par les faits que la science constate à l'aide de l'observation
et de l'expérience; que même sa doctrine, ou si l'on veut son hypothèse
fondamentale, est celle qui explique le mieux l'ensemble de ces faits,
en fournit la coordination la plus satisfaisante.


Les preuves qui permettent de défendre au nom de la science pure
la thèse de l'unité de notre espèce ont été récemment groupées une
fois de plus en faisceau par M. de Quatrefages, le plus éminent des
anthropologistes français, et présentées à certains points de vue d'une
manière plus saisissante qu'on n'avait fait jusqu'alors, en profitant des
derniers progrès des connaissances. C'est là que nous puiserons les
éléments d'un rapide résumé d'une telle démonstration, qui sans doute
appartient au domaine de la physiologie, mais qui ne saurait être
laissée de côté par l'histoire, sur les jugements et la méthode d'appréciation
de laquelle la question de savoir si tous les hommes sont frères,
ou si des différences d'espèces créent entre eux des barrières

infranchissables, ne saurait manquer d'avoir une grande influence. L'origine
de l'homme, d'ailleurs, est nécessairement le premier chapitre de son
histoire. Et c'est là notre justification pour avoir placé, en tête d'une
esquisse des annales des plus anciennes civilisations de l'humanité
historique, ce livre et le précédent.







 1D'après l'Histoire naturelle de l'homme, de Prichard. Le n° 1 est le crâne d'un Européen;
le n° 2 celui d'un Mongol; le n° 3 celui d'un nègre du Congo; et le n° 4 enfin, le crâne
d'un ancien Péruvien, tiré des sépultures de l'époque des Incas.



L'homme, considéré au point de vue du naturaliste, est le siège de
phénomènes communs à tous les êtres doués de vie et d'organisation.
Lors donc qu'il présente un problème dont il ne peut par lui-même
donner la solution, la marche à suivre est d'interroger sur ce point
les animaux, les végétaux eux-mêmes, et de conclure d'eux à lui. C'est
par cette voie qu'on arrive à justifier scientifiquement l'unité de l'espèce
humaine.


Mais d'abord il faut bien définir ce que c'est qu'une espèce: «L'espèce

est l'ensemble des individus, plus ou moins semblables entre eux, qui
sont descendus, ou qui peuvent être regardés comme descendus d'une
paire primitive unique par une succession ininterrompue de familles.»
Les individus qui s'écartent du type général d'une manière prononcée
sont des variétés. La race est une variété qui se transmet par génération.





 1Ces crânes sont les mêmes que ceux représentés de profil à la p. 228.



Les caractères propres à chacune des races humaines ne doivent pas
être considérés comme des caractères d'espèces, car les variations qu'on
observe dans une même espèce chez les animaux, surtout les animaux
domestiques, et qui vont jusqu'à affecter les parties les plus essentielles
du squelette, sont bien autrement considérables que celles qui séparent
le blanc du nègre, les deux types humains les plus éloignés. D'ailleurs
on ne peut pas établir de séparation bien tranchée entre les races
d'hommes, qui passent de l'une à l'autre par une infinité

d'intermédiaires. Or, quand il s'agit d'espèces animales, quelque rapprochées
qu'elles soient, on arrive à déterminer un ou plusieurs caractères,
absents chez les unes, présents chez les autres, et qui les différencient
nettement. Il n'en est pas ainsi des races. Les caractères s'entrecroisent
pour ainsi dire, si bien que, lorsqu'elles sont un peu nombreuses, on a
de la peine à dire quel est le trait qui les distingue réellement.


Si nous consultons les croisements, ils révèlent à leur tour des
différences fondamentales entre l'espèce et la race. Le croisement entre
espèces est très rare dans la nature. Lorsqu'il s'opère sous l'influence
de l'homme, il est infécond dans l'immense majorité des cas. Le croisement
entre races est toujours fécond. Or les unions entre les types
les plus opposés de l'humanité présentent constamment ce dernier
caractère; il arrive même quelquefois que la fécondité des races ainsi
unies s'y augmente.


La race, avons-nous dit, est une variété que l'hérédité parvient à
propager. Les influences du milieu, c'est-à-dire l'action des conditions
d'existence au milieu desquelles se développe un animal, est la principale
des causes qui produisent dans une même espèce les variétés,
origines des races. Cette influence des milieux, due au climat, à la
nature du sol, au mode de vie, fut bien évidemment celle qui détermina
la naissance des différentes races de l'humanité. Sans doute nous ne
la voyons plus produire des effets aussi puissants dans les émigrations
européennes des siècles modernes. Mais cela tient à la manière
intelligente dont l'homme civilisé se défend contre le milieu où il
réside. Cette lutte, il la soutient sans cesse, dans le lieu même qui
fut le berceau de la race à laquelle il appartient; émigrant, il agit
de même avec plus de soin encore. L'habitant des zones tempérées
qui arrive en Sibérie perfectionne ses moyens de chauffage; dans
l'Inde ou au Sénégal il s'efforce d'échapper à la chaleur, et il y réussit
en partie; partout il transporte avec lui des moeurs, des habitudes,
des pratiques qui font aussi partie du milieu et tendent à diminuer
l'influence du changement.


Toutefois l'homme a beau se défendre, il n'en subit pas moins dans
une certaine mesure l'action du climat et du sol nouveau, où il fixe
sa demeure. L'individu européen peut, quand il renonce à la lutte,
être rapidement transformé au point de devenir méconnaissable pour
ses compatriotes. La race anglaise qui, plus qu'aucune autre, emporte
avec elle tout ce qui peut la protéger contre les actions dont il s'agit,

est attaquée dès la première génération en Australie, où pourtant
elle prospère merveilleusement. Aux États-Unis, elle s'est assez
transformée pour pouvoir être considérée comme ayant donné naissance
à une race nouvelle.





 1D'après Prichard. Type de la race blanche dans sa division aryo-asiatique. La tête de
l'Apollon du Belvédère, placée en tête de ce chapitre (p. 225), est un exemple du type idéal
des peuples aryo-européens.



S'il en est ainsi de nos jours, pour l'homme pourvu de tous les
moyens de défense que fournit la civilisation la plus raffinée, combien
ces influences auxquelles il ne parvient jamais à se soustraire entièrement,
n'ont-elles pas dû avoir d'action sur les familles primitives qui
se sont répandues dans le monde encore à l'état sauvage. Dans les
conditions de cet âge de l'humanité, l'influence du milieu a été forcément
la même sur l'homme que sur les animaux, et les changements
qu'éprouvent toutes les espèces animales transportées dans de nouveaux
climats, ne sont pas moindres que les différences qui séparent entre

elles les races humaines. Un changement complet dans le mode de vie
d'une population, sous le même climat, suffit d'ailleurs à produire
des faits analogues à ceux qui se sont produits ainsi dans l'époque
primordiale de l'humanité et qui ont donné naissance à ses races. On
en a vu un exemple saisissant dans l'Irlande, à la suite des guerres du
xviie siècle. Des populations entières, refoulées dans les contrées les
plus sauvages de l'île et vouées pendant plusieurs générations à la
misère, à la faim, à l'ignorance, sont pour ainsi dire revenues à l'état
sauvage; et leurs caractères physiques, profondément altérés, modifiés,
en ont fait une race parfaitement distincte de celle d'où elles sont
sorties et que l'on retrouve avec ses caractères primitifs dans les
comtés voisins.


Rien, du reste, ne prouve d'une manière plus manifeste l'unité de
l'espèce humaine, sa descendance d'une même souche et la production
de la variété de ses races par des influences de milieu, que le spectacle
de la distribution géographique des différents rameaux de l'humanité
sur la surface du globe, et du rapport de leurs types avec les conditions
physiques et sociales dans lesquelles ils sont placés.


«Toutes les traditions, a dit M. Maury, auquel nous nous plaisons
à emprunter ces pages si remarquables, toutes les traditions concourent
à placer la formation de la race blanche, c'est-à-dire de la race la
plus élevée dans l'échelle intellectuelle, celle qui possède au plus
haut degré la convenance, la proportion, le parfait équilibre des
forces et de l'organisation physique, dans la partie septentrionale de
l'ancien monde, située pour ainsi dire à égale distance de ses deux
extrémités. L'étude des migrations des peuples, la comparaison des
langues, les témoignages historiques, s'accordent à faire rayonner
la race blanche de la contrée située au pied du Caucase, comprise
entre la Méditerranée, la mer Rouge et la mer des Indes, les steppes
de l'Asie centrale et les montagnes de l'Himalaya. Plus nous nous
éloignons de ce berceau de notre race, plus les caractères de ce beau
type s'altèrent ou s'effacent. C'est en Europe qu'il se conserve davantage.
Toutefois on ne retrouve déjà plus dans les traits des populations
européennes cette régularité parfaite, cette noble symétrie qui nous
frappent tant dans les figures des Orientaux, chez les habitants de
l'Arménie, de la Perse, ou chez les femmes de la Géorgie et de la
Circassie. Chez les Européens il y a, par contre, plus d'animation,

plus de mobilité, plus d'expression; la beauté est, en un mot, moins
physique, mais plus morale.





1D'après le Tour du Monde. Type de la race blanche dans sa division sémitique ou
syro-arabe.



«Pénétrons en Afrique, et nous allons rencontrer un autre ordre
d'altérations. Déjà l'Arabe qui habite le voisinage de l'isthme de Suez,
et qui peuple à la fois l'un et l'autre littoral de la mer Rouge et
s'avance sur les bords de la Méditerranée, a les traits moins intelligents
et moins réguliers. Son front est plus fuyant, et sa tête plus allongée;
son visage n'a ni la beauté du coloris, ni la fermeté des chairs du Persan
ou de l'Arménien, ni la fraîcheur de l'Européen; sa peau est jaunâtre
et parfois bistrée. Avance-t-on au midi, au delà du tropique du
Cancer, la couleur prend une teinte encore plus sombre, en même

temps que les cheveux deviennent crépus, les lèvres épaisses. Telle
est la physionomie des Gallas de l'Abyssinie. Plus avant vers le sud,
sur la côte orientale de l'Afrique, ce type s'enlaidit encore. Alors
apparaît le Cafre à la chevelure laineuse, aux lèvres épaisses, et dont
les mâchoires sont déjà légèrement proéminentes. Enfin, à l'extrémité
même de l'Afrique, au point le plus éloigné de ce côté du monde où
l'espèce humaine puisse atteindre, ses caractères physiques et moraux
sont arrivés à leur point extrême de dégradation. Le Hottentot nous
présente le type le plus enlaidi et le moins intelligent de l'humanité.


«Sur la côte d'Afrique opposée, à des distances encore plus éloignées
du berceau de la race blanche, la dégénérescence s'opère par une
progression plus rapide. Les races berbères du Sahara se rattachent
sans contredit à la souche blanche, mais déjà on découvre dans leur
type comme les avant-coureurs de l'altération profonde qui s'opère
dans le Soudan. La tête est allongée, la bouche forme une saillie
prononcée, les membres sont maigres et mal proportionnés, la couleur
de la peau se fonce. Le Fellatah du Soudan est déjà un nègre, mais un
nègre dont la figure respire l'intelligence. Ce reste de noblesse dans
les traits disparaît chez le noir de la Sénégambie, et est remplacé par
un peu plus de laideur. Le nègre du Congo nous fournit enfin le type
pur de sa race: front déprimé et rejeté en arrière, mâchoire inférieure
proéminente, lèvres épaisses, nez camus, chevelure laineuse, occiput
développé, intelligence bornée et confinée presque tout entière dans
l'adresse manuelle. Enfin, aux extrémités de cette côte occidentale
d'Afrique, le Buschman ou Boschiman nous offre les traits enlaidis, s'il
est possible, du Hottentot.


«Cette dégénérescence graduelle du type humain qui vient d'être
constatée, pour ainsi dire en latitude, des bords de la mer Caspienne
au cap de Bonne-Espérance, on la retrouve non moins prononcée
lorsqu'on s'éloigne du même berceau, dans la direction de l'est et du
sud-est. Si nous pénétrons dans les steppes de l'Asie Centrale, nous
rencontrons le Mongol aux pommettes proéminentes, aux yeux petits
et bridés, relevés à leur angle externe, à la face triangulaire, aux formes
carrées et épaisses. Toute harmonie dans les lignes a disparu. La race
dravidienne, repoussée par les hommes de race blanche de la majeure
partie de l'Hindoustan, réfugiée dans les montagnes de son ancienne
patrie, la race malaie, qui en forme comme l'avant-garde et qui de la
presqu'île transgangétique s'est répandue dans les îles, depuis les

Moluques jusqu'à Madagascar, offrent des traits plus sauvages que
les Mongols et une coloration plus prononcée. Chez les plus barbares,
la peau est presque noire, et les membres laissent déjà percer cette
maigreur et ces formes grêles qui, en Afrique, annoncent le voisinage
de la race noire. L'Alfourou présente différentes teintes variant du
brun clair au brun foncé. Sa chevelure affecte une disposition par touffes
énormes, qui commence chez les populations malayennes les plus
abruties. Enfin, au delà de la race alfourou qui les repousse devant elle,
çà et là répandus, des îles Andaman aux Philippines, à l'intérieur
desquelles ils habitent, les Australiens et les Negritos, dont la patrie
s'avance jusque dans la terre de Van-Diémen, nous offrent le dernier
degré de la grossièreté et de la laideur, de la stupidité et de l'abjection.





 1D'après Prichard. Type de la race jaune.



«Si, au lieu de descendre au sud-est, on s'avance au delà des
Mongols, dans la direction du nord et du nord-est, on observe une
altération d'un autre genre, mais moins profonde. Comme l'espace ne
s'offre pas aussi étendu à la migration des peuples, que notre espèce

ne peut pas s'éloigner autant du point où elle atteint son plus haut degré
de développement, la dégénérescence n'a point eu un champ si ouvert
à ses progrès. Les races ougro-finnoises, qui s'étendent sur tout le nord
du globe, depuis la Laponie jusqu'au pays des Esquimaux, rappellent
encore la race mongole; mais leurs yeux sont généralement moins
obliques, leur peau ne prend plus une teinte jaune aussi prononcée, leur
chevelure est plus abondante, leur front plus déprimé, leur figure respire
moins d'intelligence.


«L'Amérique, en excluant la partie septentrionale habitée par la
race boréale, renferme une autre race dont le mode de distribution ne
correspond plus toutefois avec la loi que nous venons de constater.
Dans l'Amérique du Nord, l'homme se présente avec un caractère
d'énergie dans les traits tout particulier. Les lignes de la figure sont
arquées, le front est extraordinairement fuyant, sans être pour cela
déprimé à la façon de celui du nègre, la peau est rouge, la barbe est
nulle ou rare, l'oeil est très légèrement relevé sur les bords, les pommettes
sont proéminentes. Ce type atteint son point culminant de beauté
et d'intelligence dans les régions équatoriales du Mexique et du Pérou.
Au delà de ces régions, à mesure qu'on descend vers le sud, la peau se
fonce ou plutôt se brunit, les traits s'enlaidissent, les lignes perdent de
leur courbure et de leur régularité, les membres de leur bonne conformation.
Tel est le caractère des Guaranis, des Rotocoudos, des Aymaras.
Lorsqu'on arrive à l'extrémité méridionale de l'Amérique, on ne trouve
plus que la plus difforme et la plus misérable des populations, la plus
abrutie et la plus stupide, les Pécherais de la Terre de Feu.


«Cette distribution nouvelle et en apparence anomale des races du
Nouveau Monde, loin d'être une exception à la loi qui nous présente le
type humain d'autant plus parfait que les conditions climatologiques sont
plus favorables, ne fait, au contraire, que la confirmer. L'Amérique a aussi
sa contrée tempérée; cette contrée est située plus au sud que celle de
l'Europe, parce que ce continent est plus froid; la chaîne de montagnes
qui lui sert comme d'arête, détermine une succession de plateaux élevés.
C'est en effet au Mexique et au Pérou c'est-à-dire dans des contrées
placées, à raison de leur altitude, dans des conditions plus favorables à
la vie, que la civilisation indigène américaine avait atteint son plus haut
degré de développement.



La diffusion de l'humanité dans toutes les parties du globe et sous tous

les climats, dont nous venons d'esquisser le tableau, est encore un des
faits où la science de l'anthropologie, guidée par l'analogie des observations
les plus modernes sur la distribution géographique des animaux,
découvre la justification de l'unité de notre espèce, en constatant
qu'elle a dû se répandre partout en partant d'un point unique et restreint,
où elle avait fait sa première apparition à la vie.





1D'après Prichard. Type de la race noire dans sa division africaine.



Les animaux, comme les plantes, ne sont pas distribués au hasard
sur le globe. L'observation nous apprend que chaque région a ses
espèces, ses genres, ses types particuliers. L'expérience démontre que
certaines espèces peuvent être transportées d'une région dans une
autre, y vivre et y prospérer. Mais il n'existe pas une seule espèce
qui soit naturellement cosmopolite. Aussi faut-il, pour les animaux
et les plantes, abandonner l'idée d'un centre de création unique et
accepter celle des centres de création multiples.


Ces centres de création multiples, les partisans des doctrines polygénistes
sont obligés de les admettre pour les hommes, du moment
qu'ils en distinguent plusieurs espèces. Mais là encore ils viennent se
heurter contre les lois que la science proclame comme ayant présidé
à la répartition des êtres organisés. En effet, pour avoir une aire plus

étendue que les espèces, les genres n'en présentent pas moins des faits
de cantonnement analogues, car, comme l'a si bien dit M. de Candolle,
«les mêmes causes ont pesé sur les espèces et sur les genres.» Plus
l'organisation d'un végétal ou d'un animal devient complète, plus son
aire devient restreinte. Dans la série des mammifères particulièrement,
on peut suivre pas à pas le rétrécissement de l'aire occupée à mesure
qu'on s'élève dans l'organisation. Quand nous en arrivons aux grands
singes anthropomorphes, qui sont les animaux les plus rapprochés
de nous au point de vue physique, nous constatons que presque chaque
genre est représenté par une unique espèce, que pas un de ces genres
n'est commun à l'Asie et à l'Afrique, pas un ne s'étend sur l'ensemble
de la partie du monde qu'il habite, enfin que tous sont remarquablement
cantonnés. Supposer donc que le genre humain se subdivise en plusieurs
espèces, issues d'origines distinctes, admettre que ce type, le plus
perfectionné de tous, même au point de vue purement organique, a pris
naissance dans tous les centres de création, qu'il n'en a caractérisé
aucun, ce serait faire de l'homme une exception unique aux lois de la
nature.


Ainsi l'observation directe et la science de la physiologie mettent
en état d'affirmer, suivant l'ingénieuse expression de M. de Quatrefages,
que «tout est comme si l'ensemble des hommes avait commencé par
une paire primitive et unique.» Elles ne nous apprennent rien sur
l'existence de ce couple originaire. La parole divine pouvait seule nous
instruire à ce sujet.






§ 2.--LE CANTONNEMENT PRIMITIF DE L'ESPÈCE HUMAINE
ET SES MIGRATIONS.


«Est-il possible, dit M. de Quatrefages, d'aller plus loin que nous
venons de le faire et de chercher à déterminer la position géographique
du centre d'apparition humain? Je ne saurais aborder ce problème
dans ses détails; je me bornerai à en préciser le sens et à indiquer
les solutions probables d'après les données de la science actuelle.


«Remarquons d'abord que, lorsqu'il s'agit d'une espèce animale
ou végétale, de celles même dont l'aire est la plus circonscrite, personne
ne demande le point précis où elle a pu se montrer pour la première
fois. La détermination dont il s'agit a toujours quelque chose de très
vague et est forcément approximative. L'on ne saurait en demander

davantage, quand il s'agit de l'espèce répandue aujourd'hui partout.
Dans ces limites, il est permis de former au moins des conjectures
ayant pour elles une certaine probabilité.


«La question se présente avec des caractères assez différents, selon
que l'on s'arrête aux temps présents ou que l'on tient compte de
l'ancienneté géologique de l'homme. Toutefois les faits ramènent dans
les mêmes régions et semblent indiquer deux extrêmes. La vérité est
peut-être entre eux deux.


«On sait qu'il existe en Asie une vaste région entourée au sud et
au sud-ouest par l'Himalaya, à
l'ouest par le Bolor ou Belourtagh,
au nord-ouest par l'Ala-Tau,
au nord par l'Altaï et ses dérivés,
à l'est par le Kingkhan, au sud et
au sud-est par le Felina et le Kouenlun.
A en juger par ce qui existe
aujourd'hui, ce grand massif central
pourrait être regardé comme
ayant renfermé le berceau de l'espèce
humaine.


«En effet, les trois types fondamentaux
de toutes les races humaines
sont représentés dans les
populations groupées autour de ce
massif. Les races nègres en sont
les plus éloignées, mais ont pourtant
des stations maritimes où on
les trouve pures ou métisses depuis
les îles Kioussiou jusqu'aux Andaman. Sur le continent elles
ont mêlé leur sang à presque toutes les castes et classes inférieures
des deux presqu'îles gangétiques; elles se retrouvent encore pures
dans toutes deux, remontent jusqu'au Népal et s'étendent à l'ouest
jusqu'au golfe Persique et au lac Zareh, d'après Elphinstone.


1D'après Prichard. Type de la race noire dans sa division pélagienne.



«La race jaune, pure ou mélangée par places d'éléments blancs,
paraît occuper seule l'aire dont il s'agit; elle en peuple le pourtour
au nord, à l'est, au sud-est et à l'ouest. Au sud elle se mélange

davantage, mais elle n'en forme pas moins un élément important de
la population.


«La race blanche, par ses représentants allophyles, semble avoir
disputé l'aire centrale elle-même à la race jaune. Dans le passé nous
trouvons les Yu-Tchi, les Ou-soun au nord du Hoang-Ho; de nos jours
dans le Petit Thibet, dans le Thibet oriental, on a signalé des îlots de
populations blanches. Les Miao-tseu occupent les régions montagneuses
de la Chine; les Siaposch résistent à toutes les attaques dans
les gorges du Bolor. Sur les confins de l'aire, nous rencontrons à l'est
les Aïnos et les Japonais des hautes castes, les Tinguianes des
Philippines; au sud les Hindous. Au sud-ouest et à l'ouest l'élément
blanc, pur ou mélangé, domine entièrement.


«Aucune autre région sur le globe ne présente une semblable
réunion des types humains extrêmes distribués autour d'un centre
commun. A lui seul, ce fait pourrait inspirer au naturaliste la conjecture
que j'ai exprimée plus haut; mais on peut invoquer d'autres considérations.


«Une des plus sérieuses se tire de la linguistique. Les trois formes
fondamentales du langage humain se retrouvent dans les mêmes
contrées et dans des rapports analogues. Au centre et au sud-est de
notre aire, les langues monosyllabiques sont représentées par le
chinois, le cochinchinois, le siamois et le thibétain. Comme langues
agglutinatives, nous trouvons du nord-est au nord-ouest le groupe des
ougro-japonaises ou altaïques, au sud celui des langues dravidiennes
et des malaies, à l'ouest les langues turques. Enfin le sanscrit avec
ses dérivés, et les langues iraniennes représentent au sud et au
sud-ouest les langues à flexion.


«C'est aux types linguistiques accumulés autour du massif central
de l'Asie que se rattachent tous les langages humains; soit par le
vocabulaire soit par la grammaire, quelques-unes de ces langues
asiatiques touchent de très près à des langages parlés dans des régions
fort éloignées, ou séparées de l'aire dont il s'agit par des langues fort
différentes.


«Enfin c'est encore d'Asie que nous sont venus nos animaux domestiques
les plus anciennement soumis. Isidore-Geoffroy Saint-Hilaire
s'accorde entièrement sur ce point avec Dureau de la Malle.


«Ainsi, à ne tenir compte que de l'époque actuelle, tout nous ramène
à ce plateau central ou mieux à cette grande enceinte. Là, est-on tenté

de se dire, ont apparu et se sont multipliés les premiers hommes,
jusqu'au moment où les populations ont débordé comme d'une coupe
trop pleine et se sont épanchées en flots humains dans toutes les
directions.»





 1D'après Prichard. Type de la race rouge.



Avons-nous besoin d'insister sur ce qu'a de remarquable et de
frappant pour l'esprit l'accord de ces conclusions, fondées uniquement
sur des considérations anthropologiques, avec celles où nous a conduit,
dans le livre précédent, l'étude des traditions antiques des plus grandes
races humaines sur le berceau de l'humanité primitive? Le lecteur aura
certainement relevé cet accord et en aura apprécié toute l'importance,
sans qu'il nous soit nécessaire de le lui signaler.


«Mais, continue l'éminent anthropologiste que nous citons ici, les
études paléontologiques ont conduit assez récemment à des résultats
qui peuvent modifier ces premières conclusions. MM. Heer et de
Saporta nous ont appris qu'à l'époque tertiaire la Sibérie et le Spitzberg
étaient couverts de plantes attestant un climat tempéré. A la même
époque, nous disent MM. Murchison, Keyserlink, de Verneuil,

d'Archiac, les barenlands de nos jours nourrissaient de grands herbivores,
le renne, le mammouth, le rhinocéros à narines cloisonnées. Tous ces
animaux se montrent chez nous au début de l'époque quaternaire. Ils
me semblent ne pas être arrivés seuls.


«Les trouvailles de M. l'abbé Bourgeois démontrent à mes yeux
l'existence en France de l'homme des âges tertiaires
121. Mais tout semble
annoncer qu'il ne comptait encore chez nous que de rares représentants.
Les populations de l'âge quaternaire, au contraire, étaient, au moins
par places, aussi nombreuses que le permet la vie de chasseur. N'est-il
pas permis de penser que, pendant l'époque tertiaire, l'homme vivait
dans l'Asie boréale à côté des espèces que je viens de nommer et qu'il
les chassait pour s'en nourrir, comme il les a plus tard chassées en
France? Le refroidissement força les animaux à émigrer vers le sud;
l'homme dut les suivre pour chercher un climat plus doux et pour ne
pas perdre de vue son gibier habituel. Leur arrivée simultanée dans nos
climats, l'apparente multiplication subite de l'homme s'expliqueraient
ainsi aisément.


Note 121:
(retour)  Nous avons fait plus haut par avance certaines réserves sur cette affirmation (p. 121 et
suiv.). La question de l'existence de l'homme dans nos contrées aux temps de la période tertiaire
est encore douteuse.



«On pourrait donc reporter bien au nord de l'enceinte dont je parlais
tout à l'heure, et au moins jusqu'en Sibérie, le centre d'apparition
humain. Peut-être l'archéologie préhistorique et la paléontologie
confirmeront-elles ou infirmeront-elles un jour cette conjecture.


«Quoiqu'il en soit; aucun des faits recueillis jusqu'à ce jour n'autorise
à placer ailleurs qu'en Asie le berceau de l'espèce humaine. Aucun non
plus ne conduit à chercher notre patrie originelle dans les régions
chaudes, soit des continents actuels, soit d'un continent disparu. Cette
pensée, bien souvent exprimée, repose uniquement sur la croyance
que le climat du globe, au moment de l'apparition de l'homme, était
ce qu'il est aujourd'hui. La science moderne nous a appris que c'est
là une erreur. Dès lors rien ne s'oppose à ce que nos premiers ancêtres
aient trouvé des conditions d'existence favorables jusque dans le nord
de l'Asie, où nous ramènent tant de faits empruntés à l'histoire de
l'homme, à celle des animaux et des plantes.»


La tradition religieuse et la philosophie spiritualiste affirment l'unité
spécifique du genre humain. La physiologie fournit des éléments de

démonstration de cette thèse qu'il n'existe qu'une seule espèce d'homme
dont les différents groupes humains sont les variétés et les races. La
géographie zoologique conduit à admettre presque forcément que cette
espèce a dû être primitivement cantonnée dans un espace relativement
très restreint. Si donc nous la voyons aujourd'hui partout, c'est qu'elle
s'est répandue en irradiant en tous sens à partir de ce centre primitif.
Le peuplement du globe par voie de migrations est la conséquence nécessaire
de ces prémisses.






Les polygénistes, les partisans de l'autochthonie des races humaines
ont déclaré ces migrations impossibles
pour un certain nombre
de cas, et ont présenté cette
impossibilité prétendue comme
une objection insurmontable à
la doctrine monogéniste. Les
faits historiquement connus,
d'où l'on est en droit d'induire
de quelle manière ont dû s'opérer
les faits analogues dont le
comment reste et restera toujours
inconnu, répondent surabondamment
à une telle objection.
Car ils établissent au-dessus
de toute contestation deux faits
essentiels, qui suffisent à expliquer
le peuplement du globe
entier par voie de migrations
ayant un point de départ unique:
la faculté spéciale qu'a l'homme de toutes les races de s'acclimater
dans toutes les contrées et sous tous les climats; non-seulement
la possibilité, mais la réalisation, dans des circonstances connues, de
migrations ethniques qui se sont produites précisément dans les conditions
où on les représentait, d'après des théories préconçues; comme
absolument impossibles.


 1D'après Prichard. Type de la sous-race éthiopico-berbère.



«L'expérience, dit M. Maury, montre que l'acclimatation est possible
dans un climat donné pour des hommes de toute race, mais qu'elle

s'opère d'autant plus facilement que la race à laquelle ils appartiennent
trouve des conditions plus analogues à celles de son berceau, et
adopte un genre de vie plus conforme à celui que nécessite sa nouvelle
patrie. Ce qui se produit pour certains animaux, tels que les boeufs et
les chevaux, revenus à l'état sauvage en Amérique, y prospérant, s'y
propageant aussi bien que sur la terre natale, a également lieu pour
l'Européen établi aux États-Unis et dans l'Amérique du Sud, pour le
Chinois transporté en Californie et le Nègre dans le Nouveau-Monde.
Seulement cette acclimatation exige une véritable lutte pour l'existence,
dans laquelle un grand nombre succombent. Les individus émigrés
sous un ciel très différent du leur, comme cela s'observe pour les
animaux et les plantes exotiques, languissent d'abord, et ne retrouvent
qu'au bout d'un certain nombre de générations leur fécondité native. Il
y a d'ailleurs des races qui sont plus propres à s'acclimater que d'autres.
Il y a des contrées malsaines où toutes les races dépérissent, comme
la côte du Gabon; il en est, comme l'Australie, qui conviennent à toutes,
parce qu'elles offrent des conditions moyennes auxquelles les races
les plus distinctes peuvent s'adapter. Mais l'acclimatation est loin
d'avoir toujours réussi. L'influence délétère des agglomérations trop
nombreuses, des vices qu'apporte aux sauvages le contact de la civilisation
européenne, des guerres d'extermination et de bien autres
causes de destruction ont amené l'anéantissement de certaines races
qui avaient émigré. Malgré ces faits, n'en subsiste pas moins la loi
générale qu'à quelque race qu'il appartienne l'homme peut se faire à
tous les milieux auxquels s'est déjà accommodé son semblable, qu'il
peut se reproduire sous tous les climats. Cette loi permet donc
d'admettre que des migrations se sont opérées dans les sens les plus
divers, que les races ont dû non-seulement se mêler, mais se substituer
les unes aux autres, qu'aucune, en un mot, n'est irrévocablement
attachée à une contrée déterminée.»


Voilà pour ce qui est de la faculté spéciale d'acclimatation que possède
l'homme, soit qu'on l'envisage au point de vue de l'ensemble de son
unité d'espèce, soit qu'on le considère séparément dans chacune de
ses variétés et de ses races. Écoutons maintenant M. de Quatrefages
au sujet des objections élevées contre la possibilité matérielle du peuplement
de la surface terrestre par des migrations ayant pour point de
départ un centre d'origine commun et restreint.


«Les migrations se montrent à peu près partout dans l'histoire,

dans les traditions et les légendes du nouveau comme de l'ancien
monde. Nous les constatons chez les peuples les plus civilisés de nos
jours et chez les tribus encore arrêtées aux plus bas échelons de la vie
sauvage. A mesure que nos connaissances grandissent et dans quelque
sens qu'elles s'étendent, elles nous font de plus en plus connaître les instincts
voyageurs de l'homme. La paléontologie humaine, l'archéologie
préhistorique ajoutent chaque jour leurs témoignages à ceux des sciences
historiques.






«A ne juger que par cette sorte de renseignements, le peuplement
du globe entier par voie de migrations,
de colonisations, apparaît
comme plus que probable.
L'immobilité primordiale
et ininterrompue d'une race
humaine quelconque serait un
fait en désaccord avec toutes
les analogies. Sans doute, une
fois constituée, elle laissera en
place, à moins d'événements
exceptionnels, un nombre plus
ou moins considérable, et d'ordinaire
la très grande majorité
de ses représentants; mais, à
coup sûr, dans le cours des
âges, elle aura essaimé.


«Les partisans de l'autochthonie
insistent d'une manière spéciale sur deux ordres de considérations
tirées les unes de l'état social des peuples dans l'enfance et
dépourvus des moyens d'action que nous possédons, les autres des
obstacles qu'une nature jusque-là indomptée devait opposer à leur
marche.


 1D'après Prichard. Type de la sous-race altaïque dans ses variétés les plus rapprochées de
la race jaune pure.



«La première objection repose évidemment sur une appréciation
inexacte des aptitudes et des tendances développées chez l'homme
par ses divers genres de vie. L'imperfection même de l'état social, loin
d'arrêter la dissémination de l'espèce humaine, ne pouvait que la

favoriser. Les peuples cultivateurs sont forcément sédentaires; les
pasteurs, moins attachés au sol, ont besoin de rencontrer des conditions
spéciales. Les chasseurs au contraire, entraînés par leur genre de vie,
par les nécessités qu'il impose et les instincts qu'il développe, ne peuvent
que se disséminer en tout sens. Il leur faut pour vivre de vastes espaces;
dès que les populations s'accroissent, même dans d'assez faibles
proportions, elles sont forcées de se séparer ou de s'entre-détruire,
comme le montre si bien l'histoire des Peaux-Rouges. Les peuples
chasseurs ou pasteurs sont donc seuls propres aux grandes et lointaines
migrations. Les peuples cultivateurs seront plutôt colonisateurs.


«L'histoire classique elle-même confirme de tout point ces inductions
théoriques. On sait ce qu'étaient les envahisseurs du monde
romain, les destructeurs du Bas-Empire, les conquérants arabes. Le
même fait s'est produit au Mexique. Les Chichimèques représentent
ici les Goths et les Vandales de l'ancien monde. Si l'Asie a tant de fois
débordé sur l'Europe, si le nord américain a envoyé tant de hordes
dévastatrices dans les régions plus méridionales, c'est que dans ces deux
contrées l'homme était resté barbare ou sauvage.


«Les obstacles naturels étaient-ils vraiment infranchissables pour
les populations dénuées de nos moyens perfectionnés de locomotion?
Cette question doit être examinée à deux points de vue, selon qu'il s'agit
de migrations par terre ou par mer.


«Le premier cas nous embarrassera peu. On a vraiment trop exagéré
la faiblesse de l'homme et la puissance des barrières que pouvaient
lui opposer les accidents du terrain, la végétation ou les faunes. L'homme
a toujours su vaincre les bêtes féroces; dès les temps quaternaires il
mangeait le rhinocéros. Il n'a jamais été arrêté par les montagnes lors
même qu'il traînait à sa suite ce qui pouvait rendre le passage le plus
difficile; 'Hanniba'al a franchi les Alpes avec ses éléphants et Bonaparte
avec ses canons. Les hordes asiatiques n'ont pas été arrêtées par les
Palus Méotides, pas plus que Fernand de Soto par les marais de la
Floride. Les déserts sont chaque jour sillonnés par des caravanes; et
quant aux fleuves, il n'est pas de sauvage qui ne sache les traverser sur
un radeau ou une outre.


«En réalité,--l'histoire des voyages ne le prouve que trop--l'homme
seul arrête l'homme. Quand celui-ci n'existait pas, rien ne
s'opposait à l'expansion de tribus ou de nations avançant lentement, à
leur heure, se poussant ou se dépassant tour à tour, constituant des

centres secondaires d'où partaient plus tard de nouvelles migrations.
Même sur une terre peuplée, une race supérieure envahissante ne procède
pas autrement. C'est ainsi que les Aryas ont conquis l'Inde, c'est
ainsi qu'avancent les Paouins, qui, partis d'un centre encore inconnu,
arrivent au Gabon sur un front de bandière d'environ 400 kilomètres.»





 1D'après Prichard. Type de la sous-race hyperboréenne.



Les migrations terrestres suffisent à expliquer le peuplement des
trois parties, du continent de l'ancien monde et des îles qui y sont
adjacentes, car l'occupation de celles-ci sortait à peine des conditions
de ces migrations. Les bras de mer qu'il fallait franchir pour y pénétrer
n'offraient pas, en général, pour leur passage de difficultés beaucoup
plus grandes que celles que présente le passage des grands fleuves,
qui n'ont arrêté aucune migration terrestre de peuples sauvages ou
barbares. On conçoit facilement comment des tribus qui ne possédaient
encore que des moyens de transport par eau tout à fait rudimentaires,

ont pu cependant traverser de semblables bras de mer et passer du
continent dans les îles voisines. Ce ne sont pas là, à proprement parler,
des migrations maritimes.


Dans le cours de l'histoire que nous avons entrepris de raconter, nous
rencontrerons, nous saisirons pour ainsi dire sur le fait quelques
migrations de cette dernière catégorie, qui se sont produites au milieu
des temps pleinement historiques, dans le bassin de la Méditerranée
et dans celui de la mer d'Oman: par exemple la migration d'une partie
des populations pélasgiques d'Asie-Mineure en Italie, ou bien celles
qui ont eu lieu entre l'Inde, d'une part, et, de l'autre, l'Arabie méridionale
et la côte africaine du pays des Somalis. Mais ce sont, d'après leurs
proportions mêmes, des faits de colonisation plutôt que proprement
de migration. D'ailleurs nous les voyons se produire dans des conditions
qui les rendent aussi peu extraordinaires que celui de l'établissement
et de la diffusion de la race blanche en Amérique depuis le xve siècle
jusqu'à nos jours. Il s'agit de mouvements opérés, en prenant la mer
pour grand chemin, par des populations habituées au métier de
matelots, possédant des vaisseaux capables d'affronter des traversées
d'une certaine étendue, connaissant les conditions d'une navigation
hanturière qui, sans franchir encore de bien vastes espaces, ne craignait
pas cependant de perdre pour quelques journées la vue des côtes, par
des populations parvenues à un degré de civilisation déjà remarquable.
Remarquons de plus qu'aucun de ces transports de tribus entières par
la voie de mer ne dépasse l'aire du développement habituel de la
navigation commerciale à l'époque où elles se sont produites. Tout
cela est bien loin de ce que firent les Scandinaves, avec des vaisseaux
qui n'étaient ni plus forts ni plus perfectionnés, lorsqu'au ixe siècle ils
colonisèrent le Groenland, et que, du xie au xive siècle, ils fréquentèrent
habituellement le Vinland, c'est-à-dire le littoral de l'Amérique du Nord,
en y fondant des établissements.


La réalisation de migrations maritimes de ce genre n'a donc en réalité
presque aucun rapport avec le problème, insoluble semble-t-il au premier
abord, que présente le peuplement par migrations de certaines
parties du globe qui se composent d'îles disséminées sur un immense
espace, séparées entre elles par d'énormes distances, et que cependant
les Européens ont trouvées habitées par des tribus sauvages qu'il était
difficile de croire capables d'avoir franchi, avec les faibles moyens en
leur possession, les effrayantes étendues de mer qui s'interposent entre

ces îles et le continent où tout nous induit à placer le berceau unique
et commun de l'espèce humaine. Et pourtant ce problème a été
résolu d'une manière certaine par la science contemporaine, et cela
précisément pour la région où le fait exigé par la doctrine monogéniste
paraissait le plus invraisemblable.





1D'après Prichard. Type de la sous-race malayo-polynésienne, dans sa division malaye.



La plupart des défenseurs de la pluralité des espèces d'homme et
de l'autochthonie des races ont reconnu que les migrations par terre
n'avaient en elles-mêmes rien d'impossible; mais il en était tout
autrement, affirmaient-ils, des migrations par mer. En particulier, ils
soutenaient que le peuplement de la Polynésie, par des immigrants
venus de notre grand continent, était au-dessus de tout ce que pouvaient
entreprendre et accomplir des peuples dépourvus de connaissances

astronomiques et de moyens perfectionnés de navigation. A les en
croire, les conditions géographiques, le régime des vents et des
courants devaient opposer une barrière insurmontable à toute entreprise
de ce genre.


Or, les admirables études de l'anthropologiste américain, M. Horatio
Hale, puis de M. de Quatrefages, fondées sur les traditions orales
des différents peuples de la Polynésie, sur les chants historiques qui
s'y répètent de génération en génération, ainsi que sur les généalogies
soigneusement étudiées de leurs maisons princières, ont permis de
reconstituer sans lacunes, avec une sûreté parfaite et en n'enregistrant
que des faits positifs, l'itinéraire et les annales de la migration maritime
des Polynésiens. Il est impossible de le contester aujourd'hui, la
Polynésie, cette région que les conditions géographiques semblent
au premier abord isoler du reste du monde, a été peuplée à une époque
rapprochée de nous par voie de migration volontaire, et de dissémination
accidentelle, procédant de l'ouest à l'est, au moins pour l'ensemble,
et elle l'a été par une population qui ne possédait même pas l'usage
des métaux, qui en était encore aux pratiques de l'âge de la pierre
polie. Les Polynésiens venus de la Malaisie, et de l'île Bouro en
particulier, se sont établis et constitués d'abord dans les archipels de
Samoa et de Tonga; de là ils ont successivement envahi le monde
maritime ouvert devant eux; ils ont trouvé désertes, à bien peu près,
toutes les terres où ils ont abordé et n'ont rencontré que sur trois ou
quatre points quelques tribus peu nombreuses de sang plus ou moins
noir. Il y a plus. On est parvenu à déterminer avec une approximation
très rapprochée les dates des principales étapes de cette migration si
extraordinaire. C'est vers l'époque de l'ère chrétienne que les ancêtres
des Polynésiens sont sortis de l'île de Bouro, et dans les quatre premiers
siècles de cette ère qu'a eu lieu leur première extension jusqu'aux îles
Samoa et Tonga. Au ve siècle ils occupaient les Marquises, au viiie les
îles Sandwich, aux xiiie, dans une autre direction, les îles Manaïa, d'où
partirent les colons qui s'établirent à la Nouvelle-Zélande entre 1400
et 1450. Ainsi c'est au plus tôt dans les premières années du xve siècle
de notre ère qu'ont pris terre, dans cette dernière contrée, ces
Maoris dont on a voulu faire les enfants du sol qui les porte.









 1D'après Prichard. Type de la sous-race malayo-polynésienne dans sa division canaque ou
polynésienne.



Les dates que nous venons d'indiquer prouvent que cette migration
est étrangère à l'histoire ancienne, de même que le domaine où elle
s'est développée est en dehors de l'aire géographique des civilisations
dont les époques les plus antiques font le sujet du présent ouvrage.
Il en est de même du peuplement de l'Amérique, dont l'époque et le
mode ne sont pas aussi bien éclaircis, et où il faut sûrement admettre
des époques différentes et des couches d'immigrations successives. La
question se complique ici par le fait de l'existence sur le nouveau
continent, dès l'époque quaternaire, d'une population humaine encore
imparfaitement connue, qui n'a peut-être pas été étrangère à la
formation de la race rouge, à laquelle appartient l'immense majorité
des indigènes de l'Amérique. L'homme américain des temps géologiques
a dû passer d'Asie en Amérique par le Nord, où les îles Aléoutiennes
établissent entre l'extrémité orientale de l'Asie et le Nouveau-Monde
une chaîne ininterrompue, dont les anneaux sont si rapprochés que
le passage par cette voie rentrait plutôt dans la donnée des migrations
terrestres que dans celle des migrations maritimes. Mais en dehors de
la race rouge, le continent américain a présenté à ses premiers
explorateurs des îlots de populations appartenant de la manière la plus
formelle aux trois races, jaune, noire et blanche, isolés au milieu de
la masse des indigènes, qui est de race rouge. Et l'existence de ces

îlots sporadiques ne peut s'expliquer que par des faits de dissémination
accidentelle, produits des tempêtes et des grands courants marins,
faits ayant pour théâtres le littoral de l'Océan Pacifique, de la Californie
au Pérou, le long du trajet du vaste courant que les Japonais appellent
Kouro-Sivo ou «fleuve noir,» ou bien le littoral de l'Atlantique, là
où portent le Gulf-stream et son contre-courant.


Je ne veux pas, du reste, m'appesantir plus longuement sur des
ordres de faits qui n'intéressent pas directement le sujet spécial de
l'histoire que j'ai entrepris de raconter. Il était cependant impossible
de les passer absolument sous silence, en touchant d'une manière
générale à la question de la diffusion, sur toutes les parties de la surface
terrestre, de l'homme, sorti d'une source unique sur un point déterminé
du globe. Mais il me suffit d'y avoir trouvé dans le passé la justification
de ces belles paroles du grand géologue anglais Lyell, aussi fermement
convaincu de l'unité de l'espèce humaine, et de la sortie de tous ses
rameaux d'un centre commun, que de son antiquité géologique: «En
supposant que le genre humain disparût en entier, à l'exception d'une
seule famille, fût-elle placée sur l'Océan ou sur le nouveau continent,
en Australie ou sur quelque îlot madréporique de l'Océan Pacifique,
nous pouvons être certains que ses descendants finiraient dans le cours
des âges par envahir la terre entière, alors même qu'ils n'atteindraient
pas à un degré de civilisation plus élevé que les Esquimaux ou les
insulaires de la mer du Sud.»






§ 3.--GRANDES DIVISIONS DES RACES HUMAINES, TYPES FONDAMENTAUX
ET TYPES SECONDAIRES.


Entre les nombreuses variétés de l'espèce humaine, dont nous avons
indiqué un peu plus haut, à grands traits, la distribution géographique,
on ne peut pas toujours distinguer les plus anciennes, celles qui sont
pures ou du moins constituées depuis des milliers d'années, de celles qui
résultent de croisements. «Toutefois, dit M. Maury, en s'appuyant
sur ce fait fourni par la physiologie végétale que les espèces pures
varient peu ou restent dans leurs variations soumises à des lois végétales,
tandis que chez les hybrides la forme se dissout, d'une génération à
l'autre, en variations individuelles, on peut admettre que les races
humaines dont le type est le plus persistant, sont les moins mélangées.
En tenant compte de toutes les variétés spécifiques, et en rangeant

les unes à côté des autres, par ordre d'affinités, toutes les races humaines,
on arrive à reconnaître qu'elles se groupent autour de trois types
principaux:


«Un type blanc,


«Un type jaune,


«Et un type noir.


«On passe de l'un à l'autre type par une série de types intermédiaires,
qui représentent des races mixtes. Quoique à certains égards indépendant
du climat et de latitude, quoique persistant un laps de temps
fort long quand il est transporté en d'autres régions que celle où il
est indigène, le type ne peut être considéré comme ayant une origine
étrangère à la constitution du pays où il se produit. Au contraire, tout
donne à penser aujourd'hui que la race, émigrée sous un autre ciel,
revient peu à peu au type propre à ce nouveau climat. C'est ainsi que
l'Anglo-Américain tend à se rapprocher du type indien, qu'il perd
chaque jour davantage de sa physionomie européenne pour prendre
celle des anciens indigènes, avec lesquels il évite pourtant de se croiser;
de même le nègre établi dans les contrées froides perd, après plusieurs
générations, en partie le pigment noir de sa peau et prend une couleur
grisâtre. Ce phénomène nous explique comment les populations
aryennes ont pu en Europe revêtir un type tout septentrional. Inversement,
les Portugais établis depuis plusieurs générations dans l'Inde,
sans se croiser avec les Hindous, ont pris peu à peu, par l'action du
climat, la coloration et le type de ceux-ci. Ce phénomène tend donc à
faire attribuer un caractère plus géographique que physiologique à la
distinction des races.


«Le type blanc semble avoir son berceau dans le plateau de l'Iran,
d'où il a rayonné dans l'Inde, l'Arabie, la Syrie, l'Asie-Mineure et
l'Europe, circonstance qui a fait donner à la race blanche le nom assez
impropre de caucasique.


«Le type jaune existe en Chine depuis la plus haute antiquité;
il se présente dans toutes les contrées habitées par les populations
mongoliennes; de là l'épithète de mongolique appliquée à la race chez
laquelle il s'observe. Cette race s'est répandue, au sud, jusque dans
les deux presqu'îles de l'Inde et dans la Malaisie; au nord, elle confine
aux régions polaires.


«Le type noir répond à l'Afrique centrale et occidentale, et paraît
s'être étendu sous la zone intertropicale, depuis la côte orientale de

l'Afrique jusqu'en Australie.» Son centre primitif de formation a
peut-être été dans une partie de l'Inde ou vers l'Éthiopie asiatique
des anciens, le Beloutchistan actuel. C'est ainsi qu'on s'expliquerait
le mieux le double courant divergent de migration qui a répandu les
populations de ce type, d'un côté en Afrique, de l'autre dans l'Inde
méridionale, dont les traditions semi-historiques conservent le souvenir
de peuples noirs, dans les Philippines, où nous rencontrons les Negritos,
dans la Papuasie et dans une portion de l'Océanie, dans celle qu'on
appelle spécialement la Mélanésie.




Les nègres du type le plus caractérisé ont le crâne allongé,
comprimé, étroit surtout aux tempes. L'os de la mâchoire supérieure
se projette en avant, par cette disposition que les naturalistes appellent
prognathisme; de là les traits les plus saillants du visage de la race
noire, le peu de saillie du nez, son épatement à l'endroit des narines
et le développement exagéré des lèvres. Les cheveux sont noirs, courts
et crépus, le système pileux en général très peu développé, ce qui se
remarque aussi chez les différents mammifères des pays qu'habite le
nègre. Avec quelques particularités dans la forme du torse et une
courbure sensible des jambes, ce sont là les caractères essentiels et
distinctifs de la race noire, bien plus que la couleur, car il est tel peuple
de race blanche, comme les Abyssins, à qui un long séjour dans
l'Afrique équatoriale a donné une teinte de peau tout aussi foncée.


Le crâne de la race jaune présente une forme arrondie; l'ovale de
la tête est plus large que chez les Européens. Les pommettes sont
fortement saillantes, les joues relevées vers les tempes; par suite,
l'angle externe des yeux se trouve élevé, les paupières comme bridées
et à demi-closes. Le front s'aplatit au-dessus des yeux. Le nez est écrasé
vers le front, le menton court, les oreilles démesurément grandes et
détachées de la tête. La couleur de la peau se montre généralement
jaune et tourne au brun dans certains rameaux. Les poils sont durs
et presque constamment noirs comme les yeux.


Quant à notre race blanche, elle est avant tout caractérisée par la
beauté de l'ovale que forme sa tête. Les yeux sont horizontaux et plus
ou moins largement découverts par les paupières; le nez est plus saillant
que large; la bouche est petite ou modérément fendue, les lèvres
sont assez minces. La barbe est fournie, les cheveux longs, lisses ou
bouclés, et de couleur variable. La peau, d'un blanc rosé, a plus ou

moins de transparence, selon le climat, les habitudes et le tempérament.
Sous le rapport intellectuel et moral, la race blanche a une
supériorité marquée sur les autres. C'est parmi les peuples qui y
appartiennent que nous rencontrons, depuis une haute antiquité, le
plus grand développement de civilisation et les tendances les plus
progressives.





1D'après Prichard.



Peut-être faut-il joindre à ces trois types, comme celui d'une
quatrième race fondamentale de l'humanité, le type rouge, propre à
l'Amérique, où il s'est certainement constitué. Nous avons indiqué
déjà plus haut les principaux traits qui distinguent le visage de l'homme
de ce type, très voisin dans sa construction osseuse du type blanc, mais
s'en distinguant par la couleur, toujours d'un brun rouge ou cuivrée,
avec plus ou moins d'intensité dans le ton, puis par la rareté du système
pileux, car toutes les populations américaines ont les cheveux rares
et courts, et sont imberbes.


On ne saurait déterminer toutes les variétés sorties des innombrables
mélanges opérés entre les trois races primordiales, ou dues à l'action
combinée des influences sous lesquelles chacune de ces trois grandes
races a pris naissance. Quelques-unes ont cependant des caractères
spécifiques assez tranchés, assez permanents pour constituer des sous-races
particulières.


Ce sont:




La race boréale, qui embrasse toutes les populations habitant au
voisinage du cercle polaire arctique, et qui est intermédiaire entre les
races blanche et jaune. C'est à cette race, nous l'avons vu plus haut,
qu'appartenait une partie des habitants de notre contrée à l'époque
quaternaire, les tribus qui ont laissé leurs vestiges bien caractérisés à
Grenelle, sur les rives de la Seine, et à Furfooz en Belgique;


La race altaïque ou ougro-japonaise, qui est sortie du même métissage
de blancs et de jaunes et qui présente une série continue de
transitions graduelles entre ces deux types extrêmes; la race boréale
n'en est presque qu'une exagération, et par quelques-uns des peuples
qui la constituent, comme les Lapons, la race altaïque arrive à la toucher
d'une manière intime; les Samoyèdes, plus boréaux de type et de
demeure, forment le lien et la transition entre les deux; ce sont surtout
le langage et l'habitat qui constituent à la race altaïque une individualité
pleinement distincte de celle de la race boréale; on serait assez disposé
à les envisager comme deux branches d'une même famille humaine
que des milieux divers ont différenciées
122, mais qui sortiraient originairement
d'une seule souche;


Note 122:
(retour)  Il faut remarquer, en effet, combien le type des Yakoutes, qui sont pourtant de sang turc
pur, c'est-à-dire altaïque, est devenu celui de la race boréale dans leur séjour sur les bords de
la Léna, touchant à la mer Glaciale.



La race malayo-polynésienne, qui participe à la fois des types nègre,
mongolique et blanc, et dont le domaine s'étend, de chaque côté de
l'équateur, depuis Madagascar jusqu'en Polynésie;


La race égypto-berbère, qui a peuplé le nord et le nord-est de l'Afrique;
elle participe des races blanche et noire, et présente un grand nombre de
variétés où l'un ou l'autre élément est prépondérant;


La race hottentote, de l'extrémité méridionale de l'Afrique, qui se
place entre la race nègre et la race jaune;


La race noire pélagienne, dont les Papous, les Negritos et les Australiens
sont les principales variétés; on peut la considérer comme une
branche de la race nègre, distinguée par sa brachycéphalie, tandis que
les noirs africains sont éminemment dolichocéphales.


On est ainsi amené à reconnaître dix grandes familles d'hommes,
dix types, tant secondaires que primaires, qui, dans leur distribution
actuelle, répondent sensiblement à des régions zoologico-botaniques
assez nettement tracées.


Nous l'avons dit plus haut, l'influence des milieux et l'hérédité rendant

permanente une variété d'abord produite accidentellement, ont été,
sans aucune contestation possible, les deux principaux facteurs de la
formation des races humaines. C'est à eux seuls qu'il convient d'attribuer
l'apparition des types fondamentaux autour desquels se groupent tous
les autres, plus indécis, moins nettement définis et occupant une
position intermédiaire.







Mais dans la formation des types secondaires, qui tous participent
dans une certaine mesure à la fois de plusieurs des types primordiaux,
et surtout des innombrables variétés qui les subdivisent à l'infini et font
passer de l'un à l'autre par une série de transitions graduelles et presque
insensibles, il n'est guères douteux
qu'une autre action se soit
aussi exercée, celle du métissage,
c'est-à-dire des unions entre
deux races différentes mises
en contact, qui a produit des
types nouveaux portant l'empreinte
de leur double origine.
Ici encore, c'est par l'analogie
avec les faits qui se produisent
sous nos yeux que nous pouvons
juger ceux qui ont marqué les
temps primitifs de l'espèce humaine
et de sa diffusion sur la
surface de la terre.


La prodigieuse expansion de
la race blanche européenne, comme commerçante, civilisatrice et
conquérante, depuis le xve siècle, a produit et produit encore de nos
jours de très nombreux faits de métissage de cette race avec les races
de couleur en Amérique, dans l'extrême Asie et en Océanie. On peut
évaluer actuellement à 18 millions, c'est-à-dire à 1/62 de la population
totale du globe, le nombre des métis modernes de ce genre.


1D'après Prichard. Type de la sous-race hottentote.




Mais la plupart des croisements qui les produisent ne s'opérant que
passagèrement, ils n'ont pu engendrer de véritables races, d'un caractère
permanent. Le sang qui finit par prédominer davantage ramène peu à
peu au type qu'il représente. C'est ainsi que dans certaines parties de

l'Amérique centrale et méridionale, l'infusion toujours de plus en
plus grande du sang indien chez les créoles d'origine espagnole, tend
à faire reparaître à l'état presque pur la vieille race, qui avait été d'abord
repoussée dans les forêts et les savanes, et à rendre au Nouveau-Monde
sa population indigène. Mais là où le métissage se reproduit sans cesse
avec les mêmes éléments, une race croisée tend à se constituer, qui
prend même parfois la place de la race indigène. En Polynésie, la
population primitive est graduellement remplacée par un croisement
d'Européens et de Polynésiens. Aux Philippines, notamment à Luçon,
les métis de Tagals, de Chinois et d'Espagnols voient leur chiffre
incessamment grossir, et ils se substituent peu à peu aux insulaires
primitifs. Au Cap, le croisement des Hollandais et des Hottentots
donna naissance à des métis appelés Basters, qui devinrent bientôt
assez nombreux pour inspirer des craintes. On les bannit au delà de la
Rivière Orange. Ils s'y sont constitués sous le nom de Griquas, et leur
population s'accroît rapidement par elle-même. C'est certainement un
phénomène tout semblable qui s'est produit en beaucoup de lieux dans
le passé, et plusieurs des races qui tiennent déjà une place dans
l'histoire ancienne n'ont pas d'autre origine. Il n'est que bien peu de
peuples dans le monde que l'on puisse considérer comme appartenant
à une race absolument pure.


«Le milieu et l'hérédité, dit M. de Quatrefages, ont façonné les
premières races humaines, dont un certain nombre a pu conserver
pendant un temps indéterminé cette première empreinte, grâce à
l'isolement.


Peut-être est-ce pendant cette période, bien lointaine, que se sont
caractérisés les trois grands types, nègre, jaune et blanc.


Les instincts migrateurs et conquérants de l'homme ont amené la
rencontre de ces races primaires, et par conséquent les croisements
entre elles.


Quand les races métisses ont pris naissance, le croisement même
n'a fonctionné que sous la domination du milieu et de l'hérédité.


Les grands mouvements de populations n'ont lieu qu'à intervalles
éloignés et comme par crises. Dans l'intervalle d'une crise à l'autre,
les races formées par croisement ont eu le temps de s'asseoir et de
s'uniformiser.


La consolidation des races métisses, l'uniformisation relative des
caractères à la suite du croisement, ont été forcément très lentes

par suite du défaut absolu de sélection. Par conséquent, toute race
métisse uniformisée est en même temps très ancienne.


Les instincts de l'homme ont amené le mélange des races métisses,
comme ils avaient produit celui des races primaires.


Toute race métisse, uniformisée et assise, a pu jouer, dans de
nouveaux croisements, le rôle d'une race primaire.


L'humanité actuelle s'est ainsi formée, sans doute pour la plus
grande partie, par le croisement successif d'un nombre encore indéterminé
de races.


Les races les plus anciennes que nous connaissions, les races
quaternaires, n'en sont pas moins représentées encore de nos jours,
soit par des populations généralement peu nombreuses, soit par des
individus isolés, chez lesquels l'atavisme reproduit les traits de ces
ancêtres reculés.» C'est un fait que nous avons exposé déjà dans le
livre précédent.







§ 4.--L'HOMME PRIMITIF.



Il serait du plus haut intérêt, parmi les grands types primordiaux
de l'humanité, que nous trouvons déjà complétement constitués et
aussi distincts qu'aujourd'hui dès les temps les plus anciens où
remontent l'histoire positive et les monuments de la civilisation,
d'arriver à déterminer quel est le plus antique et s'il en est un qui
représente encore avec un certain degré d'exactitude l'homme primitif.
Malheureusement c'est là une question à laquelle la science est impuissante
à donner une réponse formelle. Elle n'a pas d'éléments certains
pour déterminer quel était le type primitif de notre espèce.


Ce qui paraît bien probable, et même presque certain, c'est que ce
type a dû, dans le cours des âges, s'effacer et disparaître, et qu'il n'était
précisément celui d'aucune des races actuelles. Les conditions de
milieu dans lesquelles l'homme est apparu sur la terre ont profondément
changé, puisque c'étaient celles d'une autre époque géologique. Comment
admettre que de tels changements aient permis la conservation
du type exact des premiers humains? Quand tout se transformait
autour de lui, l'homme ne pouvait rester immuable. Et d'ailleurs,
comme nous venons de le faire voir, le métissage a eu aussi sa part dans
cette modification.


Cependant, d'autre part, nous avons constaté que la tête osseuse de

la plus ancienne race quaternaire se retrouve non-seulement en
Australie dans quelques tribus, mais en Europe et chez des hommes
qui ont joué un rôle considérable parmi leurs compatriotes. Les autres
races de la même époque, à en juger de même par la tête osseuse, ont
parmi nous de nombreux représentants. Elles ont pourtant traversé
une révolution géologique qui nous sépare de notre souche originelle.
Il n'y a donc rien d'impossible à ce que celle-ci ait transmis à un certain
nombre d'hommes, peut-être dispersés dans le temps et dans l'espace,
au moins une partie de ses caractères.


Malheureusement on ne sait où chercher ces reproductions, plus
ou moins ressemblantes, du type primitif; et, faute de renseignements,
il serait impossible de les reconnaître pour telles si on venait
à les rencontrer. Ici l'observation seule ne peut donc fournir aucune
donnée. Mais, éclairée par la physiologie, elle permet quelques conjectures.


Il y a des anthropologistes qui ont voulu chercher l'homme primitif
dans les tribus placées aux derniers rangs de l'espèce humaine, comme
les Hottentots ou les Australiens. Mais pareille opinion n'est pas
scientifiquement admissible, car ces tribus attestent par leurs caractères
physiques un état de dégradation qui indique un état antérieur plus
élevé, et qui est le résultat des conditions d'existence au milieu desquelles
les a conduits le passé de leur race. Par contre, il est bien difficile,
surtout quand on voit combien elle s'altère quand elle retombe dans
une vie presque sauvage, de ne pas admettre dans la race blanche un
perfectionnement du type, dû aux conditions exceptionnellement
favorables de climat dans lesquelles elle a vécu, et surtout à la longue
pratique de la civilisation.


On observe chez toutes les espèces animales qui présentent des
variétés nombreuses, un genre de phénomènes que les naturalistes ont
qualifié du nom à'atavisme. C'est l'apparition sporadique, dans toutes
les variétés, d'individus qui reproduisent, au lieu du type de leurs
auteurs directs, le type originaire de l'espèce, antérieur à la formation
des variétés. Certains faits, qui se reproduisent de temps à autre dans
les différentes races de l'humanité, paraissent devoir être regardés
comme des faits d'atavisme. Les anthropologistes les plus habiles,
tels que M. de Quatrefages et M. le docteur Pruner-Bey, les considèrent
comme pouvant jeter quelque lumière sur ce qu'étaient les ancêtres
primitifs de notre espèce. Deux points surtout paraissent en ressortir:

c'est que le visage des premiers hommes devait présenter un certain
prognathisme et que leur teint n'était pas noir.


Le trait anatomique du prognathisme, surtout de la saillie de la
mâchoire supérieure, existe chez toutes les familles de la race noire;
il n'est pas moins accusé chez une partie de la race jaune. On y remarque
une tendance sensible dans le type de la plupart des variétés groupées
dans la sous-race boréale. Considérablement atténué chez les blancs,
il y reparaît pourtant assez fréquemment chez des individus isolés,
parfois à peu près aussi marqué que dans les deux autres groupes.
Il existait chez toutes les races d'hommes de l'âge quaternaire qui nous
sont jusqu'à présent connues. Tout semble donc indiquer que ce
caractère devait être assez fortement prononcé chez nos premiers
ancêtres.


«Les phénomènes d'atavisme portant sur la coloration, dit M. de
Quatrefages, sont fréquents chez les animaux. On les constate également
dans l'espèce humaine. Cette considération me fait attacher une
importance réelle à l'opinion d'Eusèbe de Salles, qui attribue une
chevelure rousse aux premiers hommes. On a signalé, en effet, dans
toutes les races humaines, des individus dont les cheveux se rapprochent
plus ou moins de cette teinte.


L'es expériences de Darwin sur les effets du croisement entre races
très différentes de pigeons conduisent à la même conclusion. Il a vu,
à la suite de ces croisements, reparaître dans les métis des particularités
de coloration propres à l'espèce souche et qui avaient disparu dans les
deux races parentes. Or, dans nos colonies, le tierceron, fils de mulâtre
et de blanc, a souvent les cheveux rouges. En Europe même, selon la
remarque de M. Hamy, il naît souvent des enfants à cheveux rouges,
lorsque le père et la mère sont franchement, l'un brun et l'autre blond.
Dans tous les cas de cette nature, on dirait que le caractère primitif se
dégage par la neutralisation réciproque des caractères ethniques opposés
accidentellement acquis.»


Il est permis d'être plus affirmatif sur ce point que les auteurs de
notre espèce n'étaient pas noirs. Le ton plus foncé de la peau, le
développement exagéré de la matière noire ou pigmentum, qui se
forme sous le derme, est très positivement un effet des climats brûlants
et de l'ardeur du soleil, qui ne se produit que dans la région intertropicale,
où certainement le berceau primitif de l'humanité ne s'est pas
trouvé. De plus, on voit assez fréquemment apparaître, par un effet

d'atavisme, des individus blancs ou jaunes dans les populations nègres;
on ne voit jamais naître de nègres au sein des populations blanches ou
jaunes.


M. de Quatrefages est même d'avis qu'on pourrait aller encore plus
loin, que d'après d'autres faits de même classe on serait dans une
certaine mesure en droit de conjecturer que le type originaire de
l'humanité devait plutôt se rapprocher de celui de la race jaune, dont
les langues sont aussi celles qui se sont conservées à l'état le plus primitif.
Mais nous n'osons pas le suivre sur ce terrain encore bien peu
assuré, et nous préférons nous borner aux données suivantes, qui
paraissent contenir tout ce que la science peut dire actuellement sur
cet obscur sujet avec une certaine assurance. Suivant toutes les apparences,
l'homme du type originaire devait présenter un prognathisme
accusé, et n'avait ni le teint noir ni les cheveux laineux. Il
est encore assez probable, quoiqu'à un degré qui approche moins de
la certitude, que son teint, s'il n'était pas noir, n'était pas non
plus absolument blanc, et qu'il accompagnait une chevelure tirant sur
le roux.


«L'homme, dit encore l'illustre anthropologiste auquel nous avons
fait tant d'emprunts dans ce chapitre, l'homme a d'abord sans doute
peuplé son centre d'apparition et les contrées immédiatement voisines.
Puis il a commencé l'immense et multiple voyage qui date des temps
tertiaires et dure encore aujourd'hui. Il a traversé deux époques
géologiques; il en est à sa troisième. Il a vu le mammouth et le rhinocéros
prospérant en Sibérie, au milieu d'une riche faune; tout au moins,
il les a vus chassés par le froid jusque dans le midi de l'Europe; il a
assisté à leur extinction. Plus tard, lui-même a repris possession des
barenlands; il a poussé ses colonies jusque dans le voisinage du pôle,
peut-être jusqu'au pôle lui-même, en même temps qu'il envahissait
les sables et les forêts des tropiques, atteignait l'extrémité des deux
grands continents et peuplait tous les archipels.


Depuis bien des milliers d'années, l'homme a donc subi l'action
de tous les milieux extérieurs que nous connaissons, celle de milieux
dont nous pouvons tout au plus nous faire une idée. Les divers genres
de vie auxquels il s'est livré, les différents degrés de civilisation auxquels
il s'est arrêté ou élevé, ont encore diversifié pour lui les conditions
d'existence. Était-il possible qu'il conservât partout et toujours ses
caractères primitifs?



L'expérience, l'observation, conduisent à une conclusion tout
opposée.


En voyant l'Anglo-Saxon de nos jours, bien que protégé par toutes
les ressources d'une civilisation avancée, subir l'action du milieu américain
et se transformer en Yankee, il nous faut admettre qu'à chacune
de ses grandes étapes, l'homme, soumis à des conditions d'existence
nouvelles, a dû s'harmoniser avec elles, et pour cela se modifier.
Chacune de ces stations principales a nécessairement vu se former une
race correspondante. Les caractères primitifs, ainsi atteints successivement,
se sont inévitablement altérés de plus en plus, en raison de la
longueur du voyage et de la différence des milieux. Parvenus au bout de
leur course, les petits-fils des premiers émigrants n'avaient certainement
conservé que bien peu des traits de leurs ancêtres.


Le type humain primitif a probablement présenté, pendant un
temps indéfini, ses caractères originels chez les tribus qui restèrent
attachées au centre d'apparition de notre espèce. Quand vint l'époque
glaciaire, qui, selon toute apparence, rendit inhabitable la première
patrie de l'homme, ces tribus durent émigrer à leur tour. Dès lors, la
terre n'eut plus d'autochthones; elle ne fut peuplée que de colons. En
même temps, l'action modificatrice des milieux pesa sur les derniers
venus, qui, eux aussi, se transformèrent.


A partir de ce moment, le type primitif de l'homme a été perdu;
l'espèce humaine n'a plus été composée que de races, toutes plus ou
moins différentes du premier modèle.»







§ 5.--LA DESCENDANCE DES FILS DE NOA'H DANS LA GENÈSE
123.


Note 123:
(retour)  Sur ce sujet, voyez principalement: Bochart, Geographia sacra seu Phaleg et Chanaan,
Caen 1646 (et dans le tome Ier de ses OEuvres complètes, Leyde, 1792).--J.-D. Michaëlis,
Spicilegium geographiae Hebraeorum exterae, Goettingue, 1769-1780.--Forster, Epistolae
ad J.-D. Michaelem, Goettingue, 1772.--Volney, Recherches nouvelles sur l'Histoire
ancienne, tome I, Paris, 1814.--Schulthess, Das Paradies, Zurich, 1816.--Rosenmüller,
Handbuch der biblischen Alterthumskunde, tome I, 1re et 2e partie, Leipzig, 1823.--Feldhoff,
Die Voelkertafel der Genesis, Elberfurt,1837.--Krücke, Erklærung der Voelkertafel
im Buch Mose, Bonn, 1837.--Ch. Lenormant, Introduction à l'Histoire de l'Asie
occidentale, Paris, 1838.--Tuch, Commentar ueber die Genesis, Halle, 1833.--Knobel,
Die Voelkertafel der Genesis, Giessen, 1850.--Dillmann, Die Genesis, Leipzig, 1875.--Fr.
Lenormant, Les origines de l'histoire, tome II, Paris, 1881.--Ewald, Jahrbücher,
tomes IX et X.--Le Realwoerterbuch de Winer et le Bibellexikon de Schevkel.

Pour la généalogie spéciale des enfants de Yapheth: J. von Goerres, Die Jafetiten und
ihre Heimath Armenien, Munich, 1844.--Bergmann, Les peuples et la race de Jafête,
Strasbourg, 1853.--Kiepert, Ueber die geographische Stellung der noerdlichen Lænder
in der phoenizischen-hebræischen Urkunde, dans les Monatsberitchte de l'Académie de
Berlin, année 1859.--De Lagarde, Gesammelte Abhandlungen, Leipzig, 1866, p. 254 et
suiv.--A. Maury, dans le Journal des savants, avril, mai et juin 1869.


Pour la comparaison du tableau ethnographique de la Genèse avec les documents égyptiens:
Ebers, Ægypten und die Bücher Mose's, Leipzig, 1868.


Pour sa comparaison avec les documents assyriens: E. Schrader, Die Keilinschriften
und das Alte Testament, Giessen, 1872.




Noa'h, comme nous l'avons déjà dit, avait, suivant la Bible, trois
fils, Schem, 'Ham et Yapheth. Dans le dixième chapitre de la Genèse,
l'auteur inspiré donne le tableau des peuples connus de son temps,
rattachés à la filiation de ces trois grands chefs de races de l'humanité

nouvelle, postérieure au déluge. C'est le document le plus ancien,
le plus précieux et le plus complet sur la distribution des peuples dans
le monde de la haute antiquité. On est même en droit de le considérer
comme antérieur à l'époque de Moscheh (Moïse), car il présente un
état des nations que les monuments égyptiens nous montrent déjà
changé sur plusieurs points importants à l'époque de l'Exode. De plus,
l'énumération y est faite dans un ordre géographique régulier autour
d'un centre qui est Babylone et la Chaldée, non l'Égypte ou la Palestine.
Il est donc probable que ce tableau des peuples et de leurs origines
fait partie des souvenirs que la famille d'Abraham avait apportés
avec elle de la Chaldée, et qu'il représente la distribution des peuples
connus dans le monde civilisé au moment où le patriarche abandonna
les rives de l'Euphrate, c'est-à-dire 2,000 ans avant l'ère chrétienne.


Depuis longtemps il a été reconnu que, malgré la forme généalogique
donnée à ce tableau du chapitre X de la Genèse, tous les noms
qui le composent sont des noms de peuples. On a soutenu, il est vrai,
que c'étaient primitivement des noms d'hommes, et qu'il y avait là,
non pas une liste de peuples, mais une généalogie proprement dite
des premiers ancêtres dont ces peuples sortirent. La forme même des
noms constituant la liste ne permet pas une semblable interprétation.
Le plus grand nombre d'entre eux ne sont pas au singulier, comme
c'est l'habitude constante pour les noms propres d'hommes; ils ont
la forme du pluriel hébraïque en im. Ce sont donc des appellations
plurielles qui désignent une collectivité ethnique, et non le patriarche
d'où on la regardait comme descendue. D'autres sont des noms de
pays: Kena'an, par exemple, un des fils de 'Ham, signifie «le bas
pays;» Miçraïm est un duel qui désigne la Haute et la Basse-Égypte.
On trouve même dans la liste des noms de villes; par exemple, quand
nous y lisons que Kena'an engendra Çidon, son premier-né, ceci veut
dire que Sidon fut la première métropole des Phéniciens.









On a aussi beaucoup discuté sur la question de savoir si le principe
de construction de la liste a été purement géographique ou bien ethnographique;
en d'autres termes, comme le dit fort bien M. Philippe
Berger, «si l'auteur a seulement décrit ce qu'il avait sous les yeux,
ou bien s'il s'est inspiré de la tradition, et si cette table représente
avec plus ou moins d'exactitude non pas seulement les relations
géographiques, mais la filiation des peuples qui y figurent.» Les
partisans de l'interprétation géographique prétendent que la classification
des peuples est artificielle dans le document biblique, et que
sous cette triple division l'on a compris tout le monde connu: Yapheth
désignant tous les peuples situés à l'ouest ou au nord; 'Ham les
habitants de la côte méridionale de l'Asie et de l'Afrique; enfin Schem,
ceux qui habitaient la Syrie et les pays voisins, jusqu'à l'Arabie d'un
côté et au golfe Persique de l'autre. On a prétendu aussi que, dans
cette table, des peuples de races différentes ont été groupés ensemble;
qu'ainsi les Kenânéens sont donnés comme frères des Égyptiens, qui
appartiendraient à une autre race. Mais cette objection a été soulevée
sous l'empire d'un préjugé, très répandu il y a quelques années encore,
lequel consistait à voir dans le langage le critérium infaillible de la
race. Ce préjugé est aujourd'hui déraciné dans la science, et nous
ferons voir un peu plus loin à quel degré les faits le démentent. Bien
souvent les divisions des langues ne correspondent pas à celles des
races. Cette idée fausse écartée, toute base manque aux arguments
qu'on en tirait contre le caractère réellement ethnographique du tableau
de la descendance de Noa'h dans la Genèse. Mais la meilleure démonstration
de l'exactitude de ce caractère ethnographique ou ethnogénique
sera l'analyse même du tableau. Elle ne laissera pas, je crois, de doute
dans l'esprit du lecteur sur ce que nous y avons une classification des
peuples, non d'après leur position géographique, mais d'après leur
parenté d'origine, telle qu'elle se déduisait de la tradition, et de la
ressemblance de leur type physique.


Ce document fournit donc une base d'un prix inestimable pour les
recherches historiques de l'ethnographie, c'est-à-dire de la science
qui s'occupe de rechercher les affinités des nations entre elles et leurs
origines. L'étude attentive des traditions de l'histoire, la comparaison
des langues et l'examen des caractères physiologiques des diverses

nations, fournissent des résultats pleinement d'accord sur cette matière
avec le témoignage du livre inspiré. Nous allons exposer, aussi brièvement
que possible, les faits qui ressortent des renseignements ethnographiques
de la Genèse et les constatations de la science moderne, qui
sont venues les compléter ou les éclaircir
124.


Note 124:
(retour)  Une carte, gravée hors texte, éclaircira pour le lecteur toute cette étude de l'ethnographie
de la Genèse.







Famille de 'Ham.--'Ham, dont le nom veut dire «le noir, le brun,»
est le père de la grande famille dont les peuples de la Phénicie, de
l'Égypte et de l'Éthiopie étaient primitivement descendus. Ce groupe
de populations, que représentent encore de nos jours les fellahs de
l'Égypte, les Nubiens, les Abyssins et les Touaregs, et avec un mélange
de sang blanc, probablement yaphétite ou indo-européen, dont on
peut déterminer historiquement la date d'une manière approximative,
les Berbères ou Amazigs, présente tous les traits anatomiques essentiels
de la race blanche. Mais il se distingue par le teint toujours foncé,
qui passe du brun clair à la couleur du bronze et presque au noir,
par la taille peu élevée, le menton fuyant, les lèvres grosses sans être
très proéminentes, la barbe clair-semée, les cheveux très frisés sans
être jamais crépus. Les classifications de l'anthropologie, fondées
uniquement sur les caractères physiques, le délimitent exactement
de même que le texte sacré. C'est la sous-race que nous avons qualifiée
plus haut d'égypto-berbère, et qui tient une place intermédiaire entre les
deux races primordiales blanche et noire.


Suivant la Genèse, 'Ham eut quatre fils: Kousch, Miçraïm, Pout et
Kena'an. Ce sont quatre divisions principales, ethniques et géographiques,
de la famille.


L'identité de la race de Kousch et des Éthiopiens est certaine; les
inscriptions hiéroglyphiques de l'Égypte désignent toujours les peuples
du Haut-Nil
125, au sud de la Nubie, sous le nom de Kousch. Mais ce nom,
dans la Genèse, comme celui d'Éthiopiens dans la géographie classique,
possède un sens bien plus étendu. Avec les habitants non-nègres du
Haut-Nil, il embrasse tout un vaste ensemble de populations, étroitement
apparentées entre elles par le type physique, sinon par le langage,
qui s'étendent le long des rivages de la mer d'Oman, de la côte orientale

de l'Afrique aux embouchures de l'Indus. Nous en avons la preuve
par la liste que le texte biblique donne ensuite des fils de Kousch,
c'est-à-dire des sous-familles que son auteur rattachait à la famille
principale. Cette liste suit un ordre géographique parfaitement régulier
d'ouest en est, de la manière suivante:


Note 125:
(retour)  Ces habitants non-nègres du pays de Kousch ou de l'Éthiopie nilotique, sont représentés
sur les monuments exactement avec les mêmes traits que les Égyptiens, dont on ne les distingue
pas. Aussi n'avons-nous pas cru nécessaire d'en donner ici une figure.



Seba, que d'autres textes bibliques représentent comme relégué
au plus loin dans le sud et mettent en rapport avec l'Égypte et l'Éthiopie;
il faut en rapprocher la grande ville de Sabæ et le port de Saba (Sabat
chez Ptolémée), que Strabon place sur la rive occidentale de la Mer
Rouge, au nord du détroit de Bab-el-Mandeb.


'Havilah, que l'on ne doit pas confondre avec le peuple sémitique
de même nom, classé dans la descendance de Yaqtan; dans celle de
Kousch, 'Havilah représente la nation des Avalites, habitant les bords du
golfe que forme la côte d'Afrique au sud du détroit donnant accès dans
la Mer Rouge, du golfe de Zeïlah.


Sabtah, dont le nom correspond manifestement à celui de la ville de
Sabbatha ou Sabota, devenue plus tard la capitale des Chatramotites
de la géographie classique, c'est-à-dire des habitants du 'Hadhramaut,
et l'un des plus grands marchés de l'Arabie méridionale.


Ra'emah, que les Septante et saint Jérôme transcrivent Regma,
d'après la transformation fréquente du 'aïn sémitique en un gamma grec; on
rapproche généralement Ra'emah du port de Regma, situé sur la rive
arabe du golfe Persique, bien qu'il y ait à cette assimilation une difficulté
philologique, dans le fait que le nom arabe indigène correspondant
à Regma est Redjam, et non Re'am ou Regham. Cependant les fils que
la Genèse attribue à Ra'emah semblent la confirmer: car le premier,
Dedan, correspond sûrement à l'appellation de Daden, donnée à l'une
des îles Bahreïn. Le second, Scheba, est plus obscur; tout d'abord on
serait tenté, et ç'a été l'avis de la majorité des commentateurs, d'y voir
les fameux Sabéens de l'Arabie-Heureuse, qui reparaissent sous le
même nom de Scheba dans la descendance de Yaqtan, double emploi par
lequel l'auteur inspiré aurait exprimé le fait d'une double couche ethnique,
d'abord kouschite, puis yaqtanide, qui aurait contribué à la formation
de ce peuple. Mais, sans s'éloigner autant du site de Ra'emah et
de Dedan, le nom de Scheba peut s'expliquer par le peuple des Asabes,
que les géographes classiques placent sur la côte de l'Oman actuel,
où l'on cite aussi la ville de Batra-sabbes, et un peuple de Sabéens
mentionnés par Pline.



Sabteka, dont l'appellation doit être mise en parallèle avec celles de
la ville de Samydacê et du fleuve Samydacês, sur le littoral de la
Carmanie, où la géographie classique place aussi un fleuve Sabis et
un peuple de Sabæ.


Cette liste nous conduit ainsi, pour l'extension des peuples de la
souche de Kousch, jusqu'à la frontière de la Gédrosie, où les écrivains
grecs placent leurs Éthiopiens orientaux ou asiatiques, semblables
d'aspect aux Éthiopiens africains; et de là nous gagnons l'Inde, dont
les anciennes traditions nous parleront d'un peuple brun de Kauçikas,
habitant le pays antérieurement à l'arrivée des Aryas et absorbé par
eux, peuple dont le nom offre une bien remarquable coïncidence avec
celui de Kousch.


La Bible place encore des Kouschites dans la partie méridionale du
bassin de l'Euphrate et du Tigre, quand elle fait sortir de Kousch
Nemrod, le fondateur légendaire de la puissance politique et de la
civilisation des Chaldéo-Babyloniens. La tradition recueillie par les
Grecs parle aussi de la dualité ethnique des Chaldéens et des Céphènes
comme ayant formé originairement la population de cette contrée;
et le nom de Céphènes est sûrement un synonyme de celui de Kousch;
des bords de la Méditerranée jusqu'à ceux de l'Indus, il s'applique
toujours aux mêmes populations. Les textes cunéiformes nous font
connaître un peuple de Kasschi, répandu dans une partie de la Babylonie
et dans le nord-ouest du pays de 'Élam; nous lui verrons jouer un
grand rôle dans l'histoire de ces pays à une date reculée. Ce sont
les Cissiens de la géographie classique, qui met aussi dans le nord
de la Susiane des Cosséens, dont le nom paraît également un reste
de celui de Kousch.


Tout ceci nous montre que, pour l'auteur du document que fournit
le chapitre X de la Genèse, Kousch est une grande famille de peuples
couvrant une zone méridionale de territoires depuis le Haut-Nil
à l'ouest jusqu'au Bas-Indus à l'est, famille dont l'unité physique
était encore plus accusée dans la haute antiquité que de nos jours,
mais n'a cependant pas tout à fait disparu, malgré les migrations qui
depuis ont superposé sur différents points d'autres races à ce substratum
ethnique. En revanche, elle ne nous offre pas dans l'histoire la
même unité linguistique, unité sans doute rompue de bonne heure par
des circonstances historiques. Nous constaterons, d'ailleurs, par d'autres
exemples que dans le système de classification des races qui a

servi de base au tableau généalogique des descendants de Noa'h, ce
ne sont pas d'après les affinités du langage que l'on s'est guidé, mais
d'après le type et aussi d'après certaines données traditionnelles sur
la filiation des peuples.


Dans les Livres Saints, Miçraïm est l'appellation constante de
l'Égypte, qualifiée de Mouçour ou Miçir par les Assyriens, de Moudrâya
par les Perses. De nos jours encore les Arabes appliquent le nom de
Miçr soit à la capitale de l'Égype, soit à l'Égypte entière. Ainsi que
nous l'avons dit plus haut, Miçraïm a la forme du duel, à cause de
la fameuse division de l'Égypte en deux parties, haute et basse. De
même qu'à Kousch, le texte sacré donne une série d'enfants, représentant
autant de divisions ethniques secondaires, à Miçraïm.


Les Loudim sont sûrement les Égyptiens proprement dits, de la
race dominante, qui s'intitulaient eux-mêmes, nous l'avons vu plus
haut, Rot ou Lot
126, «la race» par excellence
127.



Note 126:
(retour)  En égyptien les deux articulations r et l permutaient avec une singulière facilité.



Note 127:
(retour)  La gravure de la page 111 a déjà montré plus haut comment les Égyptiens représentaient
eux-mêmes le type de ce peuple de Rot ou de leur propre race. Il suffit d'y renvoyer le lecteur,
sans donner ici d'autre figure monumentale des Égyptiens antiques. D'ailleurs l'illustration
de notre livre III en offrira un peu plus loin de très nombreux exemples.



Les 'Anamim, sont les 'Anou des monuments égyptiens, population
qui apparaît aux âges historiques brisée en débris répandus un peu
partout dans la vallée du Nil; elle a laissé son nom aux villes d'Héliopolis
(en égyptien 'An), Tentyris ou Dendérah (appellée aussi quelquefois
'An) et Hermonthis ('An-res, la 'An du sud); deux de ses rameaux
gardèrent pendant un certain temps après les autres une vie propre,
l'un dans une portion de la péninsule du Sinaï, l'autre dans la Nubie;
ce sont probablement les gens de ce dernier rameau, les 'Anou-Kens
des inscriptions égyptiennes, que l'auteur du document ethnographique
de la Genèse a eu en vue;


Les Naphtou'him sont les habitants du pays de Memphis, dont le
nom sacerdotal indigène était Nu-Phta'h, «le domaine du dieu
Phta'h.»


Les Pathrousim sont ceux de la Thébaïde, appelée en égyptien p-to-res
«le pays méridional.»


Les Kastou'him sont plus embarrassants; ils ont donné lieu à beaucoup
de conjectures, dénuées de fondement suffisant. Ce qui complique
ici la question, c'est que ni les documents égyptiens, ni les

documents assyro-babyloniens ne nous fournissent d'appellation analogue.
Il faut cependant remarquer que les Septante ont eu ici sous
les yeux un texte différent de notre texte hébraïque, et que ce texte
substituait au nom de Kaslou'him celui de 'Hasmoniim, «les gens
du pays du natron,» en égyptien 'hesmen. Ceci fournit une désignation
certaine de la partie occidentale du Delta et du nome libyque
des Grecs, synonyme de celle de Milou'h'hi ou Melou'h'hi, par laquelle
les textes cunéiformes désignent la même contrée, comme «le pays
du sel,» en copte mel'h
128; et l'appellation de Maréa, placée dans
la même contrée par les géographes classiques, doit dériver du
même prototype égyptien. Cependant les peuples que la Genèse fait
sortir des Kaslou'him rendent difficile de croire que ce nom désigne
seulement la partie occidentale du Delta; il est plus probable que
dans la pensée de l'auteur sacré il s'étendait à toute la partie maritime
de l'Égypte, habitée par une population particulière et plus
asiatique que celle du reste du pays, depuis la frontière de la
Libye jusqu'à celle du pays des Philistins. On peut même conjecturer
que ce nom doit être regardé comme embrassant en outre la couche
la plus ancienne de la population du pays philistin, caractérisée comme
Céphénienne dans les traditions que les Grecs recueillirent. En effet,
le document biblique dit que des Kaslou'him sortirent les Pelischthim,
c'est-à-dire les Philistins. Ceux-ci nous apparaissent dans l'histoire
comme une population de la souche pélasgique, aux yeux bleus et
aux cheveux blonds, établie dans le xive siècle avant notre ère sur
la côte palestinienne. Il est clair qu'en les faisant fils des Kaslou'him,
l'auteur de la Genèse a voulu marquer la fusion qui s'était opérée sur
ce terrain entre les envahisseurs venus du Nord et l'ancienne population,
sortie de la souche de 'Ham, fusion qui avait donné naissance à un
peuple mixte et nouveau. Et par un des éléments qui avaient contribué
à sa formation, ce peuple pouvait être à bon droit qualifié de petit-fils
de Miçraïm; car il est facile de remarquer que, dans sa construction
sous forme généalogique, le tableau donné par la Bible multiplie les
degrés de génération séparant de la souche fondamentale, à proportion
des mélanges de sang étranger qui rendent un peuple de race moins
pure. Quant aux Kaphthorim, que le texte biblique associe aux Pelischthim,
comme sortis de la même source, ce sont les habitants de

l'île de Kaphthor, qui dans nombre d'autres passages de la Bible est
certainement la Crète. La parenté ethnique des Crétois et des Philistins
est attestée par le témoignage unanime de toute l'antiquité.


Note 128:
(retour)  On n'a pas encore trouvé la forme correspondante en égyptien antique.



Enfin, le dernier des fils de Miçraïm n'offre pas de doute pour ce
qui est de sa signification ethnographique. Les Lehabim sont sûrement
les Libyens, les Lebou des monuments égyptiens; mais l'appellation doit
être ici entendue dans un sens restreint, comme s'appliquant seulement
aux Libyens voisins de l'Égypte, chez qui pouvait s'être infusée une
part de sang égyptien. Ces
Lehabim pénétraient certainement
jusque dans une
partie du Delta occidental.






Pout, troisième fils de
'Ham, est un peuple africain
dans un grand nombre
de passages de la Bible.
La tradition juive en fait
les habitants des côtes septentrionales
de l'Afrique
jusqu'à l'extrémité de la
Mauritanie. Ceci est confirmé
par l'appellation de
Phaiat donnée en copte à
la Libye, ainsi que par
l'existence d'un fleuve Phthuth ou Fut, mentionné dans la Mauritanie
par les géographes grecs et romains. Les inscriptions cunéiformes
perses mentionnent un pays de Poutiya parmi ceux qui étaient
soumis à l'empire des Achéménides, et il ne peut être que la portion
de la Libye qui reconnaissait leurs lois. D'un autre côté, il est
bien difficile de ne pas comparer, à la suite de M. Ebers, le nom de
Pout avec celui de Pount, qui désigne dans la géographie des anciens
Égyptiens les pays au sud-est de la vallée du Nil, c'est-à-dire la côte
africaine des Somâlis d'aujourd'hui et la côte opposée de l'Arabie-Heureuse.
Dans les bas-reliefs historiques de l'Égypte, les gens de
Pount, qui forment ainsi en Arabie le substratum 'hamitique auquel
se sont superposés les Sabéens yaqtanides, sont représentés avec la
même coloration que les Égyptiens, et des traits qui participent à la
fois de ceux de ce peuple et de ceux des Sémites purs.


1D'après les sculptures du palais de Médinet-Abou, à Thèbes, exécutées sous Ramessou III,
de la XXe dynastie.











Ceci correspond
fort bien avec le type physique des Somâlis actuels, qui, dans leurs
propres traditions, se disent apparentés à la population la plus antique
du Yémen et du 'Hdhramaout. Il semble donc que, dans le tableau
ethnographique de la Genèse, Pout ait un sens géographiquement
aussi étendu que Kousch. Il désigne tout le vaste ensemble des populations
de race éthiopico-berbère répandues au sud de l'Éthiopie
kouschite et à l'ouest du bassin du Nil. Ces populations forment deux
groupes principaux, séparés par l'interposition
d'éléments nègres: d'abord les peuples
du Pount des Égyptiens, c'est-à-dire
les Somâlis et leurs congénères et voisins de
la côte orientale d'Afrique, à cheval, comme
les Kouschites leurs proches parents, sur les
deux rives du golfe d'Aden; puis la grande
famille des peuples libyens et berbères, occupant
tout le nord du continent africain, depuis
le voisinage de l'Égypte jusqu'à l'Océan Atlantique
et même ayant occupé les îles Canaries
dans cet océan. Les peuples de cette dernière
famille se donnent à eux-mêmes le nom générique d'Amazigs (les nobles),
que l'antiquité nous offre déjà dans les appellations des Mazices
et des Maxitains, que les Phéniciens, qui fondèrent Carthage, trouvèrent
à leur arrivée et qui paraissent identiques aux Maxyes ou Libyens
laboureurs, appelés Maschouasch dans les documents égyptiens. Entre
ces deux groupes de populations, auxquelles s'applique en commun
le nom biblique de Pout, la parenté ethnographique et linguistique
est très grande. Mais le type primitif et 'hamitique de la famille paraît
s'être mieux conservé qu'ailleurs chez les Somâlis et les autres peuples
du même groupe. Les Berbères ou Amazigs ont reçu à une époque
ancienne une forte infusion de sang de la race blanche pure, qui
les a sensiblement modifiés. C'est le résultat de la grande invasion
maritime des Ta'hennou ou Tama'hou aux cheveux blonds et aux yeux

bleus
129, que les monuments égyptiens du temps de la xviiie et de la
xixe dynastie nous montrent répandus dans la Libye, et rapportent à la
même race que les Ha-nebou ou habitants du continent et des îles de la
Grèce, ainsi que du midi de l'Italie.


1D'après les bas-reliefs égyptiens du temple de Deïr-el-Bahari, à Thèbes, élevé sous la
minorité du roi Tahoutmès III.





Note 129:
(retour)  Voy. plus haut, p. 111, le type que les monuments égyptiens donnent à ces Ta'hennou
ou Tama'hou.





Sous le nom de Kena'an sont compris les Phéniciens et toutes les
tribus étroitement apparentées à eux, qui, avant l'établissement des
Hébreux, habitaient le pays compris entre la
Méditerranée et le bassin de la mer Morte et
du Jourdain, qui fut plus tard la Terre-Sainte.
Le document biblique énumère de nombreux
fils de Kena'an; il pousse ici la subdivision
jusqu'à un degré très minutieux, à cause des
rapports étroits entre l'histoire des Kenânéens
et celle du peuple choisi de Dieu. Il compte
donc comme issus de Kena'an:


Çidon, «son premier-né,» c'est-à-dire,
comme nous l'avons déjà remarqué, la ville de
Sidon (en phénicien Çidon), première métropole
des Phéniciens; ce nom représente ici
tout le peuple des Kenânéens maritimes ou
Phéniciens, qui se donnaient à eux-mêmes
le nom de Çidonim ou Sidoniens.


'Heth, qui représente le grand peuple des
Kheta des monuments égyptiens, des 'Hatti
des Assyriens, établi entre l'Oronte, l'Euphrate
et l'Amanus, peuple que nous verrons tenir
une place de premier ordre dans l'histoire
des contrées syriennes pendant six siècles au
moins, depuis le temps où la xixe dynastie monta sur le trône d'Égypte
jusqu'à celui où les Sargonides régnèrent en Assyrie; une petite peuplade
de 'Hittim, colonie détachée de cette grande nation, est signalée
auprès de 'Hébron.


Le Yebousi ou peuple de Yebous, localité qui devint ensuite Yerouschalaïm
(Jérusalem).






Le Amori, nation qu'à l'époque de la conquête de la Palestine par
les Hébreux nous voyons habiter les montagnes d'Éphraïm et de
Yehoudah (Juda) et se prolonger encore plus dans le sud; les monuments
égyptiens nous montrent aussi une peuplade isolée d'Amorim
habitant plus au nord, auprès de Qadesch sur le haut Oronte.


1D'après un bas-relief égyptien d'Ibsamboul en Nubie. Le prince ainsi représenté était
devenu le beau-frère du Pharaon Ramessou II, de la xixe dynastie.





Le Girgaschi, peuple qui est encore nommé parmi ceux que
les Hébreux, mais dont on ne précise pas la situation dans le pays
de Kena'an.




Le 'Hivi, dont les récits bibliques de la conquête de la Terre-Promise
mentionnent des tribus à
Schechem (Sichem), à
Gib'eon et dans le voisinage
du mont 'Hermon.


Le 'Arqi, de Arca dans
le Liban, un peu au nord
de Tripolis.


Le Sini ou peuple de
la ville de Sin, située un
peu plus haut dans la
même région, en remontant
du sud au nord, direction
que la liste suit
désormais très exactement.


Le Arvadi, de la ville insulaire d'Arvad, l'Aradus de la géographie
classique.


1Sculpture égyptienne de Medinet-Abou.



Le Çemari, dont la cité est appelée Simyra des Grecs et des Latins.




Le 'Hamathi, de la grande ville de 'Hamath dans la vallée de
l'Oronte.




L'inscription de Kena'an parmi les fils de 'Ham a été le principal
argument dont on s'est servi pour attaquer l'exactitude et le caractère
ethnographique du tableau des peuples dans le chapitre X de la Genèse.
On y objectait qu'ils devaient appartenir à la famille syro-arabe ou au
sang de Schem, puisqu'ils parlaient un idiome purement sémitique, le
même que celui des Hébreux. Aujourd'hui, dans le point de vue actuel

de la science, cet argument linguistique a perdu beaucoup de sa force.
Les érudits qui ont étudié le plus à fond les Phéniciens et les autres
Kenânéens, comme M. Renan, reconnaissent qu'en dépit de leur
langage sémitique et de la forte infiltration de sang syro-arabe qui dut
nécessairement se produire parmi eux, une fois qu'ils furent établis dans
la Palestine et dans la région du Liban, le fond premier de ces peuples
était plus apparenté aux Égyptiens, avec lesquels ils ont tant de
légendes religieuses communes, qu'aux nations de Schem. Ceci s'accorde
avec la tradition, constante dans l'antiquité et chez les Phéniciens
eux-mêmes, qui les faisait venir des bords du golfe Persique, c'est-à-dire
d'un domaine qui appartient exclusivement
aux peuples de 'Ham. Les Égyptiens,
sur leurs monuments, donnent aux gens
de Kefta, les Phéniciens, des traits et un
costume qui se rapprochent beaucoup des
leurs propres; ils les peignent en rouge
comme eux-mêmes. Et c'est à cette couleur
de teint rouge qu'a trait le nom de [Grec: phones],
qui leur a été donné par les Grecs. En même
temps, quand on voit ce nom de Phéniciens
prendre en latin la forme Poeni, qui s'applique
spécialement aux Kenânéens auxquels
les Romains et les autres Italiotes ont eu le
plus anciennement affaire, c'est-à-dire aux
Carthaginois, on en arrive à soupçonner que les Grecs ont dû helléniser
en [phoïnes], pour y donner un sens dans leur propre idiome,
une appellation asiatique, dont Poeni aura mieux conservé la forme
indigène et dont la ressemblance avec le Pount égyptien est à tout
le moins digne d'attention.


1Cette figure d'un homme du pays de Kefta, apportant en tribut des oeuvres de son industrie,
est empruntée aux peintures du tombeau de Hekh-ma-Ra, à Thèbes, datant du règne de
Tahoutmès III.



Au reste, la contradiction apparente que l'on a cru remarquer entre
la place donnée à Kena'an dans le tableau ethnographique de la Genèse,
et la nature de la langue que parlait ce peuple, tient surtout à
l'habitude que l'on a prise, par suite de la confusion qui a longtemps
régné entre les faits philologiques et les faits ethnographiques, d'appeler
langues sémitiques le rameau syro-arabe des idiomes à flexion.

Des savants de premier ordre, et dont l'opinion possède une autorité
supérieure, ont déjà fait remarquer ce que cette expression a d'impropre.
Une notable partie, sinon la majorité des peuples que la Bible
rapporte à la descendance de 'Ham, en particulier ceux du rameau
de Kousch, parlaient des langues de cette classe. Le fait de Kena'an
n'est pas isolé; il appartient, au contraire, à tout un ensemble. Le
ghez est parlé par une population dont le fond--les caractères
physiques des Abyssins l'attestent--est resté en très grande majorité
kouschite, et où les quelques éléments sémitiques qui se sont
infiltrés de manière à devenir dominateurs, venant du Yémen,
auraient apporté l'himyarite comme ils ont
apporté l'écriture de l'Arabie méridionale,
si le langage venait d'eux. La langue himyarite
ou sabéenne elle-même, est l'idiome
d'un pays où les peuples de Kousch
et de Pount précédèrent les tribus de la descendance
de Yaqtan, et formèrent toujours
un élément considérable de la population.
Si les Yaqtanides de l'Arabie méridionale
eurent, au temps de leur civilisation, un
langage différent de celui des tribus de
même souche qui s'étaient établies dans le
reste de la péninsule, n'est-il pas très
vraisemblable de penser qu'ils le durent à l'influence de la race antérieure,
qui se fondit avec eux? De même, quand nous exposerons
l'histoire des civilisations du bassin de l'Euphrate et du Tigre, la
langue de la famille syro-arabe, dite assyrienne, nous apparaîtra comme
ayant été à l'origine la langue de l'élément kouschite de la population
de la Babylonie, transmise ensuite, avec la civilisation chaldéo-babylonienne,
au peuple d'Asschour, de la pure race de Schem.




1Ce personnage est donné comme ayant pour patrie la ville de Kanàana, que les documents
hiéroglyphiques représentent comme située dans la Palestine méridionale, probablement
sur le territoire qu'occupèrent plus tard les Pelischtim ou Philistins.

Représentation égyptienne du temps de la xixe dynastie, empruntée à l'ouvrage de Wilkinson,
Manners and customs of ancient Egyptians.




Tout ceci vient favoriser, au point de vue de la linguistique, et même,
dans une certaine mesure, de l'histoire, la théorie de ceux qui voient
dans les nations de 'Ham «la branche la plus ancienne de cette famille

de peuples répandus dans toute l'Asie antérieure, des sources de
l'Euphrate et du Tigre au fond de l'Arabie, des bords du golfe Persique
à ceux de la Méditerranée, et sur les deux rivages du golfe Arabique,
en Afrique et en Asie. Cette branche ancienne de la famille sémitique,
partie la première du berceau commun, disent les partisans d'une telle
opinion, la première aussi parmi cette foule de hordes longtemps
nomades, se fixa, puis s'éleva à la civilisation en Chaldée, en Éthiopie,
en Égypte, en Palestine, pour devenir à ses frères demeurés pasteurs
un objet d'envie et d'exécration tout à la fois. De là cette scission entre
les enfants de Schem et ceux de 'Ham, ces derniers au sud et à l'ouest,
les autres à l'est et au nord, quoique tous fussent les membres d'une
même famille originaire, parlant une même langue, divisée entre de
nombreux dialectes, et qu'on est autorisé à nommer ethnographiquement
dans son ensemble famille syro-arabique ou syro-éthiopienne,
par opposition à la famille indo-persique ou indo-germanique (aryenne),
autre grande section de la race blanche
130.» Cette manière de voir se
concilierait d'une manière très heureuse avec la singulière facilité que
les 'Hamites montrent dans l'histoire à se confondre avec les Sémites
purs, de manière à ne plus pouvoir s'en distinguer, toutes les fois qu'il
y a eu superposition des deux éléments, comme dans l'Arabie méridionale.


Note 130:
(retour)  Guigniaut, Religions de l'antiquité, t. II, p. 822.



Mais, d'un autre côté, anthropologiquement il semble, dans l'antiquité
comme de nos jours, y avoir entre les peuples de Schem et de 'Ham une
distinction qui n'existe pas dans le langage, et qui correspond à celle
qu'établit la tradition biblique; les peuples de 'Ham ont aussi, dans
une certaine mesure, un génie à part, plus matérialiste et plus industriel
que celui des purs Sémites, à côté de bien des instincts communs; enfin
même, si une partie notable des 'Hamites parle des langues décidément
sémitiques, d'autres, comme les Égyptiens, ont des idiomes qui sont
sans doute apparentés à la famille sémitique, mais possèdent cependant
une originalité propre assez considérable pour qu'on doive en faire une
famille à part. Peut-être est-il possible d'expliquer et de concilier
ces données contradictoires, en modifiant la formule dans le sens des
faits que l'anthropologie permet déjà d'entrevoir. Il faudrait supposer
dans ce cas que le premier rameau détaché du tronc commun, celui
des peuples de 'Ham, subit un métissage avec une race noire ou

mélanienne, qu'elle trouva antérieurement établie dans les pays où elle se
répandit d'abord, tandis que les Sémites, demeurés en arrière, conservaient
dans sa pureté le sang de la race blanche. Le métissage aurait
été suffisant pour faire des peuples de 'Ham, au bout d'un certain temps
de séparation, une race réellement différente de celle de Schem, sans
cependant effacer les affinités originaires, surtout dans le langage.
Mais en même temps, le mélange avec un autre sang, qui serait ainsi
le caractère distinctif des 'Hamites, ne se serait pas opéré partout dans
les mêmes proportions; ici, le sang mélanien aurait prédominé davantage,
et là moins. Ainsi les nations groupées par la Bible dans la race
de 'Ham offriraient en réalité comme une gamme de métissages plus
ou moins prononcés, depuis des peuples aussi rapprochés des Sémites
purs et aussi difficiles à en distinguer par certains côtés, que les Kouschites
de Babylone ou les Kenânéens de la Phénicie, jusqu'à des
peuples à la physionomie déjà nettement tranchée, comme les Égyptiens.
Et il est à remarquer qu'en envisageant ainsi la race de 'Ham,
le plus ou moins d'affinité des idiomes de ses différents peuples avec
les langues sémitiques coïncide avec le plus ou moins de ressemblance
des mêmes peuples avec le type anthropologique des Sémites purs,
marque incontestable d'une proportion plus ou moins forte de mélange
d'un sang étranger, autre que celui de la race blanche.


Les observations que nous venons de faire au sujet du langage
laissent en dehors les Kouschites orientaux du tableau ethnographique
de la Genèse, c'est-à-dire les peuples habitant à l'est du golfe Persique
et rattachés encore par l'écrivain sacré à la descendance de Kousch.
Ceux-là, en effet, aussi haut qu'on les rencontre dans l'histoire, s'y
montrent parlant des idiomes radicalement différents de ceux des
peuples de Schem et des autres peuples de 'Ham. Mais ceci ne saurait
être une raison suffisante pour contester formellement la tradition
de leur parenté ethnique avec le reste des 'Hamites. D'ailleurs il faut
tenir compte de la façon dont ces peuples, les plus reculés dans l'est
de l'horizon géographique de la Bible, se confondent par une série
de transitions graduelles avec les Dravidiens de l'Inde, que l'antiquité
n'a jamais distingués des Éthiopiens ou Kouschites. La côte entre le
golfe Persique et l'Indus paraît avoir été, dès une époque extrêmement
reculée, le point de rencontre et de fusion de deux races distinctes
d'hommes à peau brune, inclinant plus ou moins vers le noir pur.


Les 'Hamites furent donc, des trois grandes divisions de l'humanité

Noa'hide que la Bible montre se séparant après la confusion des langues,
ceux qui s'éloignèrent les premiers du centre commun, se répandirent
d'abord sur la plus vaste étendue de territoire et fondèrent les plus
antiques monarchies. Ce fut chez eux que la civilisation matérielle
fit d'abord les plus rapides progrès. Mais Noa'h avait maudit son fils
'Ham pour lui avoir manqué de respect dans son ivresse et pour avoir
tourné en dérision la nudité paternelle. «Tu seras le serviteur de Schem
et de Yapheth,» lui avait-il dit. Cette malédiction s'accomplit dans
sa plénitude. Les empires fondés par les 'Hamites se trouvèrent bientôt
en contact avec les deux autres races, qui entrèrent en lutte avec eux,
les vainquirent et s'emparèrent des pays qu'ils occupaient. Les Sémites
les remplacèrent dans la Chaldée, dans l'Assyrie, dans la Palestine et
dans l'Arabie; les Aryas dans l'Inde et la Perse. Les descendants du
fils maudit ne maintinrent leur puissance qu'en Afrique et particulièrement
en Égypte, où s'éleva la plus florissante de leurs colonies. Et
même encore là, dans la suite des siècles, les effets de la malédiction
paternelle ont fini par les atteindre. Si 'Ham y est resté libre et maître
plus longtemps qu'ailleurs, il n'y est pas moins à la fin devenu le
serviteur de Schem. Après avoir été conquis par les Grecs et les
Romains, descendants de Yapheth, la Phénicie, l'Égypte et le nord
de l'Afrique obéissent depuis des siècles à des Arabes; les Éthiopiens
ont été conquis par des tribus sémitiques, qui se sont amalgamées
avec eux. Si la famille de 'Ham subsiste encore dans un certain nombre
de pays et y forme toujours le fond de la population, nulle part, depuis
des centaines et des centaines d'années, elle n'a une vie propre et
nationale et ne forme un État indépendant.


Les descendants de 'Ham furent les premiers, parmi l'humanité
Noa'hide, à marcher dans la vie de la civilisation matérielle, qu'ils
poussèrent à un haut degré de développement. Mais s'ils avaient sous
ce rapport des aptitudes remarquables, leur race garda toujours
l'empreinte des tendances dépravées et grossières qui avaient attiré sur
'Ham la malédiction paternelle. Les peuples 'hamites ont été tous
profondément corrompus, à part les Égyptiens, qui forment à cet
égard parmi eux une éclatante exception. Leurs religions (en mettant
aussi à part celle de l'Égypte) ne sortaient pas du matérialisme le plus
absolu, exprimé sans pudeur, par des fables révoltantes et par des
symboles d'une inconcevable obscénité. Aussi le triomphe des familles
de Schem et de Yapheth a-t-il été partout la substitution d'une

civilisation plus haute et plus épurée à celle que les 'Hamites avaient établie,
l'avénement d'une morale plus pure et d'une religion plus spirituelle,
même au milieu des erreurs de l'idolâtrie.


Famille de Schem.--Les descendants de Schem furent les seconds
à se répandre dans le monde, en quittant la contrée que les enfants
de Noa'h avaient habitée à la suite du Déluge. Ils occupèrent les pays
qui s'étendent depuis la haute Mésopotamie jusqu'à l'extrémité méridionale
de l'Arabie et depuis les bords de la mer Méditerranée jusqu'au
delà du Tigre. L'énumération de leurs différentes branches, dans
le chapitre X de la Genèse, suit un ordre géographique régulier,
procédant d'est en ouest. Car on donne pour fils à Schem, 'Elam,
Asschour, Arphakschad, Loud et Aram.


Le premier-né est donc 'Elam. Ce nom, d'origine sémitique et
signifiant «le pays élevé,» le pays des montagnes par opposition aux
plaines de la Chaldée
131, est celui par
lequel les Assyriens, les Hébreux et
les peuples congénères désignaient
la Susiane ou Élymaïs de la géographie
classique, la contrée située entre
le Tigre et la Perse. Au premier
abord on est surpris de voir la population
de ce pays donnée comme
sémitique, car linguistiquement le
pays de 'Elam est absolument étranger
au monde sémitique. La langue qu'on y parlait, et dont nous
possédons un certain nombre de monuments écrits, était un idiome
agglutinatif, tenant de très près à celui du vieux fond anté-aryen de la
population de la Médie, et apparenté dans une certaine mesure aux
langues altaïques, particulièrement à celles du rameau turc. Il ne paraît
pas douteux aujourd'hui que la masse du peuple élamite ou susien ne
se composât de tribus juxtaposées et en partie croisées, se rattachant
les unes à la souche de 'Ham comme les Cissiens et les Cosséens, les
autres à la souche touranienne comme les Susiens proprement dits,
comme les Susiens (Schouschinak dans leur propre langage), les

Apharséens ou Amardes (Hafarti) et les Uxiens (nom tiré par les Grecs du
Perse Ouvaja). Les sculptures assyriennes représentant des scènes des
guerres des monarques ninivites dans le pays de 'Elam, montrent qu'un
type négroïde très caractérisé prédominait dans cette population de
sang extrêmement mélangé. Mais en même temps elles justifient l'écrivain
biblique en attribuant à la plupart des chefs de tribus et des hauts
fonctionnaires de la cour des rois de Suse un type de race tout à fait
différent de celui des hommes du peuple, des
traits qui sont, sans aucun doute possible, ceux
des nations syro-arabes. Il y avait donc eu dans
le pays de 'Elam, à une époque qu'il nous est
impossible de déterminer, introduction d'une
aristocratie se rattachant à la race de Schem,
aristocratie qui avait rapidement adopté le langage
du peuple auquel elle s'était superposée,
mais qui, ne se mélangeant pas avec les indigènes
des classes inférieures, avait conservé
fort intact son type ethnique particulier. C'est
là ce que le document sacré désigne sous le nom
de 'Elam, fils de Schem.


2D'après les sculptures assyriennes du palais du roi Asschour-bani-abal, à Koyoundjik,
l'ancienne Ninive.



Note 131:
(retour)  C'est aussi le sens du nom donné au même pays dans la langue accadienne, Nima.





1D'après les sculptures assyriennes de Koyoundjik.



Asschour, second fils de Schem, personnifie la
nation des Assyriens, qui joua un si grand rôle dans l'histoire de
l'Asie occidentale. La langue et la civilisation sont communes aux
Assyriens proprement dits et aux Chaldéo-Babyloniens; mais les monuments
figurés de ces peuples eux-mêmes montrent que leur type
physique et anthropologique différait profondément. Les Assyriens
ont tous les traits propres aux peuples syro-arabes; ils peuvent en
passer pour une des nations caractéristiques et typiques au point
de vue de l'apparence extérieure, ce qui s'applique très bien à la
place donnée à Asschour dans la descendance de Schem. Les Chaldéo-Babyloniens
s'en distinguent d'une façon très accusée; il suffit
de voir leur figure dans les bas-reliefs exécutés avec soin pour reconnaître
que, malgré la communauté de langue, ce sont des hommes
d'une autre race. Et en effet, nous verrons en étudiant leur histoire
que leur nation s'est formée de la fusion de deux éléments ethniques:
l'un à qui appartenait en propre à l'origine la langue de la famille

syro-arabe dit abusivement assyrienne, mais que la Genèse, en parlant
de son héros légendaire Nimrod, range dans la descendance de
Kousch; l'autre, parlant un idiome agglutinatif très particulier, est
le peuple de Schoumer et d'Akkad, comme il s'intitulait lui-même, qui
paraît devoir être rapporté à la souche touranienne. La distinction
d'origine ethnique, que la Bible établit entre les Assyriens et les Chaldéo-Babyloniens,
est donc parfaitement justifiée au point de vue scientifique.





1D'après les bas-reliefs de l'Assyrie. La figure imberbe, placée entre les deux autres, est
celle d'un eunuque.



Le texte sacré ajoute que c'est de la terre où Nimrod avait établi
son empire kouschite et où se trouvaient les quatre villes de Babel
(Babilou, Babylone), Érech (Ourouk, Orchoé), Akkàd et Kalneh (Koulounou),
que sortit Asschour; après quoi il bâtit Ninive et les cités voisines.
Ceci encore est de la plus merveilleuse exactitude. Nous verrons, en
effet, dans le livre de cette histoire qui sera consacré aux Assyriens,
que la civilisation chaldéo-babylonienne était déjà depuis longtemps
constituée, et parvenue à un haut point de splendeur quand les tribus
de race sémitique pure, riveraines du Tigre, qui formèrent ensuite la
nation assyrienne, étaient encore à l'état de hordes confuses, nomades
et à demi barbares, auxquelles on donnait le nom collectif de Gouti, en
hébreu Goim. Une colonie babylonienne, prenant sa route vers le nord,
s'établit sur la rive occidentale du Tigre, à l'entrée du territoire de ces
tribus, dans le lieu qui s'appelle aujourd'hui Kalah-Scherghât. Elle y
fonda une ville, consacrée au culte du dieu Asschour, un des dieux du
panthéon chaldéo-babylonien. Cette ville devint le foyer d'où la civilisation
et la langue de Babylone rayonnèrent sur les Gouti et les conquirent.
Peu à peu ils se groupèrent autour de ce centre, reconnurent sa

suprématie et se formèrent en unité nationale sous le gouvernement
de chefs, primitivement sacerdotaux, qui résidaient dans «la ville
d'Asschour.» Le dieu Asschour, sous les auspices duquel ils s'étaient
ainsi civilisés et constitués, devint leur grand dieu national, le peuple
que forma leur groupement «le peuple d'Asschour» et leur territoire
«le pays d'Asschour.»






Le troisième fils de Schem, dans le tableau ethnographique de la
Genèse, est appelé Arphakschad. C'est une
souche ethnique que l'auteur représente
comme se divisant, au bout de quelques
générations, en deux grands rameaux, les
Tera'hites ou les Hébreux et les peuples
qui leur sont intimement apparentés, les
Yaqtanides ou populations sémitiques de
l'Arabie méridionale. Les premiers noms
de la généalogie de cette section de la race de Schem, à laquelle l'écrivain
sacré donne un développement tout spécial, parce que c'était celle
à laquelle appartenait le peuple choisi dont il racontait l'histoire, ont un
caractère à part; ils ne sont évidemment ni personnels, ni ethnographiques;
leur sens est à la fois géographique et historique. Ils représentent
les premiers faits de la migration d'est en ouest, de ce groupe des descendants
de Schem après la constitution de son individualité propre et
avant sa division en deux courants divergents. Arpha-Kschad signifie
«limite du Chaldéen» ou plutôt «limitrophe du Chaldéen;» c'est l'indication
du point où fut le berceau du groupe. Schela'h, nom donné comme
celui de son fils, exprime «l'impulsion en avant,» la mise en marche de
ce rameau de populations, sortant de son premier séjour pour se porter
vers l'occident. A la génération suivante 'Eber représente le «passage
au delà (de l'Euphrate),» qui dut, en effet, avoir lieu pour permettre
aux Yaqtanides de gagner l'Arabie et aux Tera'hites de s'établir autour
d'Our des Kaschdim ou Chaldéens, qui fut le point de départ de leur
dernière migration. Il rappelle aussi que les populations de la Syrie,
en vertu de ce même fait, donnèrent aux Tera'hites, quand ils vinrent
s'établir au milieu d'elles, le nom de 'Ebrim ou Beni 'Eber, c'est-à-dire
les gens venus d'au delà du fleuve, d'où l'on a fait Hébreux. C'est à

la génération après 'Eber, autrement dit après le passage sur la rive
droite de l'Euphrate, que s'opère la division du tronc ethnique en deux
rameaux. Le représentant de celui d'où sortirent les Tera'hites est Peleg,
dont le nom exprime l'idée de «division,» et le texte sacré insiste sur
cette signification; le représentant du rameau qui prend dès lors sa route
vers l'Arabie, a un nom ethnique, Yaqtan.


1D'après les sculptures du palais de Koyoundjik, retraçant les campagnes du roi ninivite
Asschour-bani-abal en Babylonie.



Yaqtan revêt dans la tradition arabe la forme Qa'htan, qui est le
nom d'un canton situé dans le nord du Yémen, sans doute celui d'où
rayonnèrent toutes les tribus de cette race, qui se superposèrent aux
anciens habitants 'Hamites sur le littoral arabe de la mer d'Oman. Les
peuples yaqtanides ou qa'htanides constituent dans la péninsule arabique
la couche de populations que les traditions recueillies par les
Musulmans appellent Moute'arriba. «Ils habitèrent, dit le texte, à partir
de Mescha, en allant vers Sephar, jusqu'à la Montagne de l'Orient.»
Ces points géographiques sont bien clairs: Mescha est la Mésène de la
géographie classique, le Maisân des écrivains syriaques, auprès de
l'embouchure commune de l'Euphrate et du Tigre, avec le Mésalik de
nos jours, c'est-à-dire la partie de désert, actuellement habitée par
la grande tribu arabe des Benou-Lam, qui s'étend immédiatement en
arrière de la contrée fertile du 'Iraq-'Araby; Sephur est le Saphar
des géographes grecs et latins, qui fut un temps la capitale des Sabéens,
le Zhafâr d'aujourd'hui; quant à la Montagne de l'Orient, cette désignation,
par rapport à la péninsule arabique, a trait évidemment au
massif montueux et fortement relevé du Nedjd. Ainsi les indications de
la Genèse déterminent pour l'habitation des Yaqtanides une vaste zone
qui traverse toute l'Arabie et comprend, à partir du Mésalik, le Djebel-Schommer,
le Nedjd, le midi du 'Hedjâz, le Yémen, le 'Hadhramaout et
le Mahrah. Sur ce territoire, l'écrivain biblique compte treize fils de
Yaqtan ou peuples principaux issus de cette souche:


Almodad, dont le nom présente l'article arabe al; ce sont probablement
les Djor'hom de la tradition arabe, l'une des plus puissantes
nations issues de Qa'htan, qui habitait une portion du 'Hedjâz et dont
les rois légendaires sont presque tous désignés par l'appellation de
Modhadh.


Schaleph correspond bien manifestement aux Salapeni de la géographie
classique et au canton actuel de Salfieh, au sud-ouest de Çan'âa.


'Haçarmaveth est la forme que devait revêtir régulièrement en hébreu
le nom du 'Hadhramaout, le pays des Chatramotites des Grecs.



Yera'h ne peut être que la traduction hébraïque d'un nom de peuple,
qui en arabe avait le sens de «peuple de la lune;» les commentateurs
hésitent pour l'application de ce nom entre les Benou-Helal ou «fils
de la nouvelle lune,» ancien peuple du nord du Yémen, les Aliléens
de la géographie classique, et la région du Djebel Qamar, «la montagne
de la lune,» dans le 'Hadhramaout oriental.


Pas de doute que Hadoram ne corresponde aux Adramites des géographes
classiques, donnés pour voisins des Chatramotites mais distincts
d'eux.


Ouzal représente le canton du Yémen où est située la ville de Çan'âa,
que les traditions arabes affirment s'être appelée Aouzâl jusqu'à la
conquête éthiopienne du ve siècle de l'ère chrétienne.


Avec Diqlah nous sommes obligés de rentrer dans la voie des conjectures;
aucun canton de l'Arabie ne nous offre d'appellation analogue;
mais ce nom signifie «palme» en hébreu; il doit donc désigner une
contrée particulièrement riche en palmiers, ou bien où l'on rendait un
culte religieux au dattier, comme le faisaient les habitants de Nedjrân;
la situation de ce dernier canton conviendrait fort au groupement de
Diqlah avec les noms voisins.


'Obal, qui peut répondre à un protype arabe Ghobal, rappelle à
l'esprit les Gebanitae de Pline, qui habitaient à l'ouest du canton
d'Aouzal, sur le bord de la mer, et dont la capitale, Tamna, était une
si grande ville qu'elle comptait jusqu'à 65 temples.


Abimaël, «le père de Maël,» représente un des cantons du pays de
Mahrah, la région principale de production de l'encens; le naturaliste
grec Théophraste dit, en effet, que de son temps le meilleur encens
venait du district de Mali, qu'on ne saurait manquer d'identifier avec
Maël.


Le sens de Scheba est certain; ce sont les célèbres Sabéens, le peuple
le plus considérable et le plus fameux de l'Arabie-Heureuse.


Vient ensuite Ophir. Il ne saurait être ici question de l'Ophir indien,
du pays d'Abhîra, près des bouches de l'Indus; mais la conjecture la
plus vraisemblable, au sujet de l'Ophir arabe, est que ce nom avait été
appliqué dans l'usage à la région qui servait d'entrepôt ordinaire aux
produits de l'Ophir indien, c'est-à-dire aux alentours du port de 'Aden,
où les vaisseaux de l'Inde avaient l'habitude d'apporter leurs marchandises,
qu'y prenaient d'autres vaisseaux faisant la navigation de la mer
Rouge. Et, en effet, nous voyons dans les géographes classiques la

province du Yémen qui s'étend le long du détroit de Bal-el-Mandeb,
depuis Muza (aujourd'hui Maouschid) jusqu'à 'Aden, appelée pays de
Maphar, appellation qui reproduit celle d'Ophir, avec une préformante
m, très fréquente dans les noms de lieux sémitiques.


'Havilah est le pays de Khaoulân dans le nord du Yémen, touchant
à la frontière du 'Hedjâz; c'est jusque là, est-il dit plus loin dans la
Genèse
132, que s'étendirent au sud les tribus de la descendance de
Yischmaël (Ismaël).


Note 132:
(retour)  XXV, 18.



Enfin le dernier des fils de Yaqtan est Yobab, dont le nom paraît être
altéré et devoir se corriger en Yobar; car Ptolémée mentionne des
Iobaritæ dans l'Arabie méridionale, et les traditions arabes enregistrent
un peuple Wabar, issu de Qa'htan, qui habitait à l'orient de 'Aden
jusqu'à la frontière du 'Hadhramaout.


Pendant que la branche de Yaqtan se divise ainsi, la descendance de
Peleg se continue par les générations successives de Re'ou (nom dont
le sens implique la notion de la vie pastorale), Seroug, Na'hor et Tera'h.
Après ce dernier personnage, l'ensemble des tribus tera'hites ou des
'Ebrim, opère sa migration de la Chaldée occidentale en Syrie, où il a
son premier établissement à 'Haran, et la Bible nous le montre subissant
une division tripartite, qui semble calquée sur celle des fils de Noa'h. Les
trois fils de Tera'h sont Abraham, Na'hor et 'Haran, tous trois chefs de
divisions ethniques et pères de nombreuses tribus. Na'hor reste fixé
dans le Paddan Aram ou Aram Naharaïm, c'est-à-dire dans le vaste
plateau de Damas, arrosé de deux rivières, tandis que son frère Abraham
se dirige vers le sud. Là il a douze fils
133, qui représentent autant de
peuplades, qui se mêlent aux Araméens et s'étendent vers le sud, le
long de la lisière du désert. Lot, fils de 'Haran, suit la migration de son
oncle Abraham; la Genèse fait sortir de lui les peuples de Moab et de
'Ammon, qui habitaient à l'Orient de la Mer Morte. Pour Abraham, il a
comme fils, de sa femme légitime Sara, Yiçe'haq (Isaac), qui continue la
lignée de la tribu aînée, et auparavant, de son esclave Hagar, Yischma'el
(Ismaël), qui, s'unissant à une Égyptienne, donne à son tour naissance à
douze fils, représentant les principales tribus de la dernière couche de
population de l'Arabie, les Arabes proprement dits ou Moust'ariba des
écrivains musulmans. Les tribus ismaélites, dont nous réservons

l'examen détaillé pour une autre partie de notre histoire, sont désignées
dans le texte biblique comme «habitant, les unes dans des villages et
les autres sous des tentes, depuis le pays de 'Havilah jusqu'au désert de
Schour à l'orient de l'Égypte, dans un sens, et de là jusqu'à la frontière
d'Asschour, dans l'autre sens
134.» Enfin Abraham, après la mort de Sara,
épouse une nouvelle femme, Qetourah, dont il a six fils, représentant
encore autant de peuplades, dont la liste généalogique
135 suit l'ordre
de leur position respective du sud au nord. La plus importante est celle
de Midian, fameuse dans
l'histoire des Hébreux,
par ses conflits avec ce
peuple; et les autres appartiennent
à son voisinage
immédiat. L'auteur
sacré indique même que,
de ses concubines, Abraham
a eu encore de nombreux
fils, qu'il a envoyé
au loin dans l'est, après
les avoir dotés
136, et qui y
sont devenus les auteurs
de tribus nomades. La
dernière division des Tera'hites
se produit après
Yiçe'haq, quand de ses
deux fils l'un, Yaqob (Jacob), surnommé Yisraël, devient le père des
Beni Yisraël ou Israélites, et de leurs douze tribus (ce nombre de douze,
qui se reproduit dans la famille de Na'hor et dans celle de Yischma'el,
est évidemment artificiel et cherché), l'autre, 'Esav (Esaü), surnommé
à son tour Edom, est l'auteur des Édomites ou Iduméens. La Genèse
attribue à 'Esav cinq fils, nés de mères Kenânéennes ou Ismaélites
137;
ils représentent cinq tribus qui, dans les montagnes de Se'ir, s'associent
et se mêlent aux sept tribus des 'Horim, habitants antérieurs du
pays
138. Ainsi la nation des Édomites se montre à son tour formée
encore de douze tribus, issues de deux origines différentes.


4D'après les sculptures égyptiennes du Palais de Médinet-Abou.

Le nom de Schasou, comme celui de Bédouins aujourd'hui, était une appellation générale
que les Égyptiens donnaient à toutes les tribus nomades de Sémites habitant le désert, telles
que les Édomites et les Ismaélites; il semble englober aussi les peuples de 'Amaleq.




Note 133:
(retour)  Genes., XXII, 20-24.



Note 134:
(retour)  Genes., XXV, 12-18.



Note 135:
(retour)  Genes., XXV, 1-4.



Note 136:
(retour)  Genes., XXV, 6.



Note 137:
(retour)  Genes., XXXVI, 9-19.



Note 138:
(retour)  Genes., XXXVI, 20-30.









Nous venons de suivre la vaste extension de la descendance d'Arphakschad
dans l'ouest et le sud-ouest, telle que le texte biblique la donne
avec beaucoup plus de détails que celle d'aucun autre des rameaux
congénères. Mais le rang de ce nom dans la liste des fils de Schem se
rapporte à la position du berceau premier de tous ces peuples, et non
au champ de leur développement postérieur. Les deux derniers fils de
Schem sont Loud et Aram. Ils représentent les deux divisions, septentrionale
et méridionale, des peuples Araméens ou Syriens.


On a cherché dans Loud les Lydiens de l'Asie-Mineure, d'après une
assonance de noms purement fortuite. Les Lydiens sont un peuple aryen
de race et de langage; et leur position géographique ne correspond
aucunement à celle du Loud, fils de Schem, qui, d'après son rang dans
l'énumération, habitait entre Asschour et Arphakschad, d'une part, et
Aram, de l'autre. Sur ce qu'est ce dernier, pas de doute possible,
son nom a gardé sa signification ethnographique et géographique dans
toutes les langues orientales. Seulement, dans toute la Genèse, sa signification
est beaucoup moins étendue que plus tard. Qu'on y emploie
les noms d'Aram simplement, de Paddan Aram ou de Aram Naharaïn,
ces expressions ne désignent jamais (nous en donnerons la preuve dans
le livre de cette histoire consacré aux Israélites) que le pays voisin de
Dammeseq ou Damas, c'est-à-dire la Syrie méridionale. Et c'est aussi là
que nous maintient la liste des fils d'Aram dans le tableau ethnographique
du chapitre X.


Ces fils sont, en effet:


'Ouç, le peuple auquel appartient le Patriarche Yiob (Job); le même
nom reparaît dans les généalogies des descendants de Na'hor et de ceux
des 'Horim, ce qui indique que des éléments divers s'étaient mêlés
dans le peuple qu'il désignait; parmi les fils de Na'hor, 'Ouç a pour frère
Bouz, et les documents assyriens mentionnent, comme deux peuplades
situées à côté l'une de l'autre dans le désert à l'est de la Syrie, 'Hazou et
Bazou; le prophète Yirmiah (Jérémie) parle d'un pays de 'Ouç touchant
à celui d'Edom, du côté du nord, et c'est bien là qu'est la scène de

l'histoire de Yiob; d'un autre côté, le 'Hazou des inscriptions cunéiformes
assyriennes est plutôt voisin de la Trachonitide, où l'historien
juif Josèphe place le 'Ouç, fils d'Aram; enfin Ptolémée parle d'une
peuplade de Aisitæ ou Ausitæ, errant dans le désert à l'ouest de
l'Euphrate; tout ceci donne l'idée d'un peuple qui s'est formé dans l'est
de Damas et de la Trachonitide, et s'est ensuite brisé en plusieurs
tronçons, répandus sur différents points du désert de Syrie;


'Houl, dont le nom est celui du pays de 'Houl ou 'Houla, placé par
les géographes arabes entre les contrées antiques de Baschan et de
Golan; le territoire de la population désignée par ce nom devait s'étendre
jusque là où est située 'Houleh, sur le lac Merom;


Gether est représenté dans les généalogies traditionnelles des Arabes
comme la source des peuples de Themoud et de Djadis; on n'est pas
en mesure de discuter la valeur de cette donnée; dans le document
biblique, Gether paraît correspondre au canton que la géographie classique
appelle l'Iturée;


Pour le quatrième fils d'Aram, Masch, les interprètes ont hésité
entre la Mésène, que nous avons déjà vu désigner tout à l'heure sous
la forme Mescha, et le Masius auprès de Nisibe; la question est tranchée
en faveur de la Mésène par ce fait que les inscriptions cunéiformes
assyriennes y placent un peuple d'Arami ou Araméens; cette fraction
de la famille sémitique y avait établi de très bonne heure une de ses
tribus; peut-être même avait-ce été là le berceau premier d'où sa majeure
part avait émigré pour la Syrie.






Ce dernier nom nous éloigne donc de la Syrie méridionale, mais non
pour nous amener dans la Syrie du nord, qui reste absolument en dehors
de la descendance d'Aram, dans le tableau du chapitre X de la Genèse.
Pour cette dernière région, c'est Loud qui l'y représente. C'est, en effet,
de ce côté que la situation dans laquelle Loud est mentionné entre les
fils de Schem, nous oblige à le chercher; et les généalogies traditionnelles
des Arabes nous confirment dans cette voie, en faisant, dans
quelques-unes de leurs versions, de Loud un fils d'Aram. Ces généalogies
n'ont pas, sans doute, une bien grande autorité; cependant ici
elles ne sauraient être absolument méprisées, car elles nomment Pharis
comme un fils de Loud ou Laoud, et dans le seul passage biblique où il
soit encore question du peuple asiatique de Loud
139, il est associé à Paras
comme fournissant tous deux des mercenaires aux armées de Tyr.
Mais ce qui est bien plus sérieux et qui doit entrer au premier rang en
ligne de compte pour la solution du problème des deux derniers fils de
Schem, c'est que les monuments égyptiens donnent le nom de Routen à
l'ensemble des peuples connus plus tard sous l'appellation générique
d'Araméens. Ils distinguent, du reste, ces peuples en deux groupes sous
leur nom commun: le Routen inférieur ou Khar
140 qui correspond à l'Aram
du tableau ethnographique de la Genèse, en y joignant le pays de
Kena'an ou la Palestine; le Routen supérieur, auquel appartient, du reste,
plus spécialement et plus en propre le nom de Routen, et que désigne
ce nom quand il est employé absolument. C'est la Syrie du Nord, entre
la vallée de l'Oronte et l'Euphrate, avec la partie ouest de la Mésopotamie
septentrionale, jusqu'à la frontière
des Assyriens. Voilà le
Loud de la Genèse, et il faut
hésiter d'autant moins à l'y reconnaître
que, dans la famille
de Miçraïm, nous avons vu la
forme biblique correspondre déjà
à l'égyptien Rot=Loud; or, le
Loud, fils de Schem, est exactement
dans le même rapport philologique
et phonétique avec le
Rout-en, Lout-en des documents
hiéroglyphiques, sauf l'addition
à ce dernier d'une désinence en n, qui n'appartient pas à la constitution
philologique du nom. Dans les sculptures des monuments
égyptiens dont l'exécution est la plus soignée, il y a une différence
sensible de figure et de costume sous le type commun de race entre
les gens du Routen inférieur et du Routen supérieur ou du Khar et
du Routen, différence qui justifie la distinction biblique entre Aram
et Loud.


2Représentation égyptienne du temps de la xviiie dynastie, empruntée à l'ouvrage de
Wilkinson.



Note 139:
(retour)  Ezech., XXVII, 10.







Note 140:
(retour)  Ce nom égyptien de Khar est bien évidemment une corruption du sémitique A'har, «l'Ouest,
le pays de l'Ouest,» qui s'appliquait à l'ensemble de la Syrie et de la Palestine comme à la
plus occidentale des possessions sémitiques.






Mais elle s'efface de bonne heure; en Égypte, Routen
devient une appellation traditionnelle des peuples syriens, qui perd
tout sens plus précis; dans les livres hébreux le nom de Loud disparaît,
et celui d'Aram s'étend sur son territoire. Les deux nations primitivement
distinctes, se sont fondues et assimilées. Au viiie siècle
avant notre ère, après la ruine de l'empire des Hittim, leur pays se
fond aussi dans l'Aram. C'est qu'en effet, à ce moment, l'aramaïsme
devient singulièrement envahissant. Grâce à des circonstances politiques
et historiques que nous
aurons à exposer plus tard,
grâce à la faveur que lui témoignent
les monarques assyriens,
puis les Achéménides,
il absorbe graduellement toutes
les populations de la Palestine,
de l'Arabie-Pétrée, de
la Syrie et de la Mésopotamie.
Il est pendant plusieurs
siècles l'élément prédominant,
qui tend à tout s'assimiler
dans la race sémitique,
jusqu'au moment où, avec
la prédication de l'islamisme,
c'est l'Arabe qui le supplante
dans ce rôle et l'absorbe à
son tour.






Le groupe des populations
que l'ethnographie biblique
rassemble sous le nom de
Schem, groupe dont les représentants principaux sont de nos jours
les Arabes et les Juifs, est remarquablement un au double point de
vue physique et linguistique. Il présente un type de la race blanche
plus pur et plus beau que celui des populations 'hamitiques.
La barbe est mieux fournie, le teint beaucoup plus clair, quoique déjà
bistré, la taille plus élevée, la complexion particulièrement sèche. Le
visage est généralement long et mince, le front peu élevé, le nez aquilin,
la bouche et le menton fuyants, ce qui donne au profil un contour
arrondi plutôt que droit; les yeux enfoncés, noirs et brillants.


1D'après les peintures d'un tombeau de Thèbes datant du règne de Toutankh-Amon
(xviiie dynastie).







Famille de Yapheth.--Nous avons déjà dit que le nom de ce troisième
des fils de Noa'h, connu aussi de la tradition arménienne et de la
tradition grecque, paraît emprunté aux idiomes aryens, que parlaient
la plupart des peuples rattachés à sa descendance. Mais il a pris en
hébreu une forme qui lui donne une signification dans cet idiome;
Yapheth veut dire «extension,» et cette forme a été adoptée pour
exprimer la notion de l'immense étendue des pays couverts par cette
division de l'humanité noa'hide.


La Genèse donne sept fils à Yapheth: Gomer, Magog, Madaï, Yavan,
Thoubal, Meschech et Thiras.


Pas de doute que Gomer ne corresponde aux Cimmériens de l'antiquité
classique, dont Hérodote parle comme ayant constitué la population
de la Chersonèse taurique avant l'invasion des Scythes et comme
s'étant ensuite établis en Paphlagonie. Les Cimmériens, aux viiie et
viie siècles avant J.-C., jouèrent un assez grand rôle dans l'histoire de
l'Asie-Mineure, qu'ils désolèrent par leurs incursions. Les documents
assyriens les appellent Gimirraï. Ils appartenaient à la souche des
peuples thraco-phrygiens, les témoignages grecs nous le disent formellement.
Gomer, dans le chapitre X de la Genèse, a un sens ethnique
très étendu, comme tous les noms placés à la génération immédiatement
après Yapheth, qui représentent une première grande division de sa
race. On doit donc le prendre comme la personnification de l'ensemble
des Thraco-Phrygiens établis des deux côtés du Pont-Euxin, en Europe
et en Asie. Le document biblique lui prête ensuite trois fils, Aschkenaz,
Riphath et Thogarmah, représentant une subdivision de la souche
première entre les différents rameaux qu'elle présentait en avant du
côté des Hébreux, c'est-à-dire en Asie-Mineure.


Aschkenaz est associé dans un autre endroit aux peuples de l'Ararat
et de Minni en Arménie
141. Il est impossible de méconnaître dans leur
nom celui des Ascaniens du nord de la Phrygie, dont l'antique extension
est attestée par les dénominations du canton bithynien de l'Ascanie,
des deux lacs Ascaniens situés au sud et au nord de Nicée, du golfe
Ascanien et des îles Ascaniennes du littoral de la Troade, enfin du
port Ascanien en Éolie. C'est ce nom d'Ascanie et d'Ascaniens qui
suggéra la création du personnage mythique d'Ascanios ou Ascagne,
donné pour fils à Énée et à Créuse. Aschkenaz représente donc la nation

des Bryges ou Phryges, nation étroitement apparentée aux Thraces,
émigrée de leur contrée en Asie-Mineure, où sa première station fut,
dit-on, dans l'Ascanie, mais ayant laissé en arrière quelques tribus de
même nom dans les cantons entre la Macédoine et la Thrace.


Note 141:
(retour)  Jerem., LI, 27.



Riphath, d'après l'ancienne tradition juive recueillie par Josèphe, est
la Paphlagonie. Il n'y a rien de sérieux à objecter à cette donnée, qui
s'accorde parfaitement avec la position de Riphath entre Aschkenaz,
c'est-à-dire la Phrygie septentrionale, et Thagarmah, l'Arménie occidentale.
«On a rapproché avec raison, dit M. Maury, le nom de Riphath
de celui des monts Riphées, attribué par les Grecs à une chaîne qu'ils
représentaient comme s'élevant aux extrémités boréales de l'univers, et
que, pour ce motif, ils ont successivement transporté à des montagnes
de plus en plus éloignées vers le nord-est, à mesure que leurs connaissances
géographiques s'étendaient. Lorsque le Caucase apparaissait aux
Hellènes comme le point le plus reculé de la terre, ils durent lui
appliquer le nom de Riphée. Encore au temps de Pline, cette chaîne était
supposée se rattacher aux montagnes de ce dernier nom. La Paphlagonie,
qui s'avançait presque jusqu'au pied du Caucase, et d'où l'on
apercevait ses cimes les plus hautes, a donc pu être jadis connue des
Grecs, qui y envoyèrent de bonne heure des colonies, sous le nom de
pays des Riphées, lequel aura ensuite passé chez les Phéniciens.»


Thogarmah est plusieurs fois encore mentionné dans la Bible. Le
prophète Ye'hezqel (Ëzéchiel) le qualifie de contrée voisine de l'aquilon
et en parle comme étant voisin de Gomer
142. D'où il suit que le pays de
Thogarmah devait être situé au nord de l'Assyrie. Ailleurs
143, le même
prophète nous dit que Thogarmah envoyait à Tyr des mules, des chevaux
et des cavaliers. La contrée de ce nom ne pouvait, par conséquent,
être prodigieusement éloignée de la cité phénicienne, d'où l'on devait
s'y rendre par terre. La tradition des Arméniens et des Géorgiens leur
attribue pour ancêtre Thargamoss ou Thorgom, père de Haigh, qui est
visiblement Thogarmah. Josèphe, en avançant que, de ce même Thogarmah,
était issue la nation des Phrygiens, s'éloigne peu de l'identification
que cette tradition entraîne, puisque Hérodote, et avec lui l'unanimité
des écrivains grecs, nous apprend que les Arméniens étaient une colonie
des Phrygiens. Thogarmah représente donc l'Arménie, mais au sens le

plus ancien de ce mot, restreint à l'Arménie occidentale, et laissant de
côté les pays de l'Ararat et de Minni ou Manni (la Minyade des auteurs
classiques, du côté de l'actuel Van), que jusqu'au viie siècle avant J.-C.
habitait un peuple tout à fait différent de race et de langage, les Ourarti
des documents cunéiformes, Alarodiens d'Hérodote. C'est seulement
à la fin du viie siècle et dans le vie que les Arméniens proprement dits,
apparentés étroitement aux Phrygiens, firent la conquête de ces dernières
contrées, où plus tard une infiltration lente de nouveaux éléments
ethniques, sous la domination perse, en fit un peuple entièrement
iranien de langue et même de type physique, comme le sont les
Arméniens modernes.


Note 142:
(retour)  Ezech., XXXVIII, 6.



Note 143:
(retour)  XXVII, 14.



On donne généralement au nom de Magog une étymologie aryenne
qui le décomposerait en Ma-gog et lui attribuerait le sens de «grande
montagne,» que l'on rapporte au Caucase. Il y a de sérieuses objections
à faire à cette étymologie, et le plus sage est de chercher la situation
de Magog sans s'occuper de l'origine, encore inconnue, de son appellation.
Pour la plupart des interprètes depuis Josèphe, ce nom désigne
les Scythes proprement dits ou Scythes européens, peuple qui appartenait
certainement à la race aryenne, iranien suivant les uns, germanoslave
suivant d'autres. Il n'est pas, en effet, douteux que ce ne soit
aux Scythes passés au sud du Caucase dans la seconde moitié du viie siècle
avant J.-C., ayant leur quartier-général dans le canton de la vallée
du fleuve Kour, au nord de l'Arménie, canton auquel leur séjour valut
le nom de Sacasène, et promenant pendant un certain nombre d'années
la dévastation sur toute l'Asie antérieure, comme nous le raconterons
en traitant de l'histoire d'Assyrie, que font allusion deux des prophéties
de Ye'hezqel
144. Elles s'adressent à Gog, du pays de Magog, prince et
chef de Meschech et de Thoubal. Ce sont ces oracles qui ont donné lieu
à tant de bizarres et fantastiques légendes sur les peuples fabuleux de
Gog et Magog. En réalité, il y est question d'un personnage parfaitement
historique, dont la réalité a été révélée par les documents assyriens;
car les inscriptions du roi Asschour-bani-abal, à très peu d'années de
distance de la prophétie de Ye'hezqel, parlent de Gagi, roi des Sakha
ou Scythes habitant au nord de l'Ararat. Voilà bien le Gog du prophète,
qui reprend sa place légitime dans l'histoire, et s'il est dit «prince
de Meschech et de Thoubal,» c'est qu'à ce moment les hordes

scythiques tenaient sous leur domination les deux peuples désignés par
ces derniers noms. Mais Magog est-il bien le nom de son peuple,
des Scythes? Ceci n'est pas possible, car l'apparition des Scythes au
sud du Caucase n'a été qu'un fait passager et récent. C'est au nord
de cette grande chaîne de montagnes qu'est leur habitation normale,
et certainement son interposition les met en dehors de l'horizon du
tableau ethnographique de la Genèse. Magog,
les termes employés par Ye'hezqel sont formels
à cet égard, est le pays où le roi Gog et son
peuple résidaient au temps du prophète, c'est-à-dire
celui qui comprenait la Sacasène. Ceci
s'accorde parfaitement avec la place de Magog
dans le tableau ethnographique, où il occupe l'intervalle
entre Thogarmah et Madaï, entre l'Arménie
orientale et la Médie. Son territoire est
donc, comme l'a très bien vu le grand géographe
allemand, M. Kiepert, celui de la 18° des satrapies
établies dans l'empire perse par le roi
Darayavous, fils de Vistaçpa (Darius, fils d'Hystaspe),
laquelle comprenait les Saspires, les
Alarodiens et les Matiens, en y ajoutant en plus
le bassin du Kour jusqu'au pied du Caucase.
Ethniquement, Magog représente les habitants
de cette contrée jusqu au VIe siècle, c'est-à-dire
non pas les Scythes, qui y firent seulement une
apparition temporaire, mais les blancs allophyles du Caucase, dont
le domaine se prolongeait alors de façon à comprendre l'Ararat et le
pays de Manni ou Minni.


1D'après les sculptures de Persépolis.



Note 144:
(retour)  XXXVIII et XXXIX.







La synonymie de Madai avec les Mèdes est si évidente qu'elle n'a
pas besoin de justification. Pour l'auteur du chapitre X de la Genèse,
les Mèdes sont encore cantonnés là où nous les font voir aussi les
documents assyriens du IXe siècle avant notre ère, dans le pays de
Rhagæ ou Médie Rhagienne, au nord de la Grande Médie ou Médie
propre, où ils ne pénétrèrent qu'au VIIIe siècle. Madai est dans le texte
biblique le seul représentant des peuples iraniens et de toute la grande
division orientale des Aryas.






Les trois fils aînés de Yapheth forment une première série, énumérée
d'ouest en est et reculée à l'extrême plan septentrional. Les quatre
autres en composent une seconde, plus au sud, énumérée dans le même
ordre géographique régulier; il est important de tenir grand compte
de cette circonstance dans la recherche de leurs assimilations.


Yavan est le nom des Grecs
145 dans toutes les langues de l'Orient; il
correspond à Iones, dont la forme primitive était Iavones. Dans le
tableau ethnographique de la Genèse, ce nom constitue la désignation
générique la plus étendue de l'ensemble des peuples helléno-pélasgiques
avec leurs deux divisions primitives, européenne et asiatique, si bien
définies par M. Ernest Curtius. «La migration aryenne qui s'était
déversée dans l'Asie-Mineure, dit le savant berlinois, peupla le plateau
de cette presqu'île de tribus de race phrygienne. Le peuple grec, en
s'en séparant, constitua, par le développement de ses institutions et
de sa langue, un rameau distinct, qui se subdivisa à son tour en deux
branches. L'une traversa l'Hellespont et la Propontide,... l'autre
demeura en Asie et s'avança graduellement du plateau de l'intérieur,
en suivant les vallées fertiles que forment les rivières, jusque sur la
côte, où elle s'établit à leur embouchure, rayonnant de là au nord et
au sud. On n'observe nulle part plus qu'en Asie-Mineure le contraste
de la région de l'intérieur et de celle du littoral. Sur la côte, c'est comme
une terre d'une autre constitution et soumise à un autre régime. La
côte de l'Asie-Mineure avait donc sa nature propre; elle eut aussi sa
population et son histoire particulière. C'est sur le littoral que s'établit
l'une des deux branches de la nation grecque, tandis que l'autre, s'avançant
plus à l'ouest, traversait l'Hellespont et mettait définitivement
le pied dans les vallées fermées et les plaines de l'intérieur de la Thrace
et de la Macédoine, défendues par des montagnes. Ainsi déjà, sur la
terre d'Asie, s'étaient séparées les deux races grecques, les Grecs
orientaux et les Grecs occidentaux, autrement dit les Ioniens et les
Hellènes, dans le sens strict du mot. Dès une époque fort reculée, ce
peuple occupa la région environnant la mer Égée, qui devait devenir
le théâtre de son histoire. Les Ioniens s'avancèrent dès le principe
jusqu'au bord le plus extrême du continent asiatique, d'où ils se répandirent
dans les îles; les Hellènes, au contraire, se cantonnèrent dans
la vaste contrée montagneuse située plus avant en Europe, et dans les

vallées fermées où ils se fixèrent; ils adoptèrent, par suite du développement
de leurs moeurs, un système de constitution cantonale. Plus
tard, inquiétés dans leurs défilés par de nouvelles migrations, repoussés
au sud, ils vinrent s'abattre par masses successives dans la presqu'île
européenne, sous les noms d'Éoliens, d'Achéens et de Doriens.»


Note 145:
(retour)  Voy. plus haut, à la page 225, le type idéal de la race grecque.



Yavan, dans le chapitre X de la Genèse, a quatre fils, Elischah,
Tharschisch, Kittim et Dodanim ou Rodanim. Ici encore nous avons un
ordre géographique d'ouest en est.


Etischah, d'après l'emploi de ce nom dans d'autres passages bibliques,
est sûrement la Grèce européenne. Quelques commentateurs ont cherché
à rapprocher cette appellation de celle des Hellènes ou de l'Elis; mais
la philologie repousse l'un et l'autre rapprochement, car la forme la plus
antique d'Hellènes est Selloi et celle d'Éleioi est Valeivoi. Le nom grec
qui a été ainsi transcrit dans le document sacré est celui des Éoliens, qui
constituèrent, en effet, la plus ancienne couche des Grecs européens ou
Hellènes, et à qui se rattachaient les Achéens, entre les mains desquels
fut l'hégémonie des populations helléniques du Péloponnèse jusqu'à
l'invasion dorienne. On doit noter que la transcription de Aiolievs en
Elischah est tout à fait parallèle à celle du nom des Achéens dans les
documents égyptiens de la xviiie dynastie, Akaiouscha, de Achaivos,
forme primitive de ce nom grec.


Tharschisch est à partir d'une certaine époque le nom de l'Espagne,
où les Tyriens allaient commercer à Tartesse, dans le pays des Tardétans.
Mais il est impossible que ce nom ait un tel sens dans le tableau
ethnographique de la Genèse. En effet, Tharschisch y est un fils de
Yavan, c'est-à-dire un pays colonisé par la race helléno-pélasgique, et
de plus, sa position est entre Elischah et les Kittim, entre la Grèce et
Cypre, ce qui nous reporte vers l'Archipel. C'est là, d'ailleurs, un de ces
noms de pays lointains qui ont successivement reculé à mesure que
les connaissances géographiques s'étendaient. Tharschisch est l'extrême
ouest des navigations phéniciennes, comme Ophir est leur extrême est.
D'abord beaucoup plus voisin de la côte de Kena'an, il a été reporté
toujours davantage dans l'occident, jusqu'en Espagne, en se localisant
là où des assonances de noms le permettaient. Dans l'ethnographie
de la Genèse, il n'y a pas moyen de ne pas assimiler Tharschisch aux
Touirscha des inscriptions hiéroglyphiques, d'hésiter à y voir, avec
Knobel, les Tursanes ou Pélasges Tyrrhéniens. Et d'après la place que
le document biblique leur assigne, ils y occupent encore leurs premières

demeures sur les côtes occidentales de l'Asie-Mineure et dans les îles
de la mer Égée, où quelques-unes de leurs tribus, restées en arrière dans
la migration générale du peuple vers l'Italie, subsistaient encore isolément
à l'aurore des temps classiques. Ici donc les documents mis en
oeuvre par le rédacteur de la Genèse remontaient certainement à une
époque antérieure à la migration des Tyrrhéniens dans l'Occident, dont
les monuments égyptiens nous permettront de déterminer la date.





1Figures empruntées aux sculptures historiques de Médinet-Abou, à Thèbes, datant du
règne de Ramessou III (xxe dynastie). Les premiers guerriers sur la droite, appartiennent à
la nation des T'akkaro ou Teucriens; ceux qui viennent ensuite, à la nation des Touirscha
ou Tyrrhéniens.



L'assimilation des Kittim est tellement certaine qu'elle ne demande
pas de commentaire. Ce sont les habitants de l'île de Cypre, désignés
d'après la grande ville de Kit ou Cition, qui était le principal port de
communication des Phéniciens avec cette île. Les découvertes récentes
de la science ont établi que la population de Cypre, où l'on a fait dans
les quinze dernières années des fouilles si fructueuses pour l'histoire
et l'archéologie, était dès la plus haute antiquité de la souche helléno-pélasgique,
parlant un dialecte grec, qu'elle écrivait avec un système
graphique particulier.


Pour le quatrième fils de Yavan, au contraire, la question qu'il soulève
reste fort douteuse, d'autant plus que l'on n'est même pas sûr de la
forme exacte de son nom. Notre texte hébreu de la Genèse porte
Dodanim; mais dans celui que les Septante et les auteurs de la version
-
samaritaine avaient sous les yeux, on trouvait Rodanim, et c'est la leçon
que fournit le texte hébreu du livre des Chroniques (ou Paralipomènes,
dans la Vulgate latine), à l'endroit où le tableau ethnographique de la
Genèse y est reproduit. C'est donc Rodanim qui a pour soi le plus
d'autorités, et en même temps il se prête à une assimilation beaucoup
plus vraisemblable que Dodanim. Les commentateurs qui ont adopté
cette dernière leçon y ont vu Dodone d'Épire, ce qui est impossible
historiquement et géographiquement reporte beaucoup trop loin dans
le nord-ouest, ou bien les Dardaniens de la Troade, qui sont aussi trop
au nord, d'autant plus que pour les retrouver ici il faudrait corriger
arbitrairement Dodanim en Dardanim. Rodanim, au contraire, nous
fournit le nom de l'île de Rhodes, dont l'importance historique est
si ancienne et dont la mention à côté de Cypre est toute naturelle. Il
est probable, du reste, que sous ce nom sont aussi englobés les Cariens,
au territoire desquels touchait Rhodes; car la population de l'île et
celle du district continental voisin paraissent avoir été identiques.


Les deux fils de Yapheth qui succèdent à Yavan, sont accouplés
étroitement dans le tableau ethnographique, Thoubal et Meschech,
comme aussi dans presque tous les autres passages bibliques, assez
nombreux, où ils sont nommés et où ils se présentent habituellement
comme inséparables. Ce sont deux peuples de l'Asie-Mineure, guerriers
et célèbres par leur métallurgie, qui habitaient côte à côte, vivant dans
une intime alliance. Pas de doute qu'il ne faille, comme l'ont fait tous
les commentateurs depuis Josèphe, reconnaître en eux les Tibaréniens
et les Moschiens de la géographie classique. Seulement, au temps où
les Grecs et les Romains nous en parlent, ces peuples avaient été
refoulés dans d'étroits cantons des montagnes qui bordent le Pont-Euxin,
tandis qu'il est évident que dans la Genèse leur territoire a une
extension bien plus grande et surtout est placé bien plus au sud. Ici
encore, les documents cunéiformes assyriens sont venus apporter les
plus heureux éclaircissements à l'ethnographie biblique. Ils nous montrent,
en effet, dans les peuples de Tabal et de Mouschki deux nations
puissantes, presque toujours associées, qui du xiie au viie siècle avant
notre ère habitaient la Cappadoce, venant toucher au pays de Khilakki,
c'est-à-dire à la Cilicie, et au Koummoukh ou Commagène, presque
jusqu'au haut Euphrate. Au reste, l'ancienne extension des Moschiens
dans la Cappadoce a été connue de Josèphe, qui affirme que la ville de
Mazaca leur devait son nom, et du temps de Cicéron il y avait encore des

clans de Tibaréniens dans le voisinage de la Cilicie, de même que bien
plus au nord, dans les pays Pontiques..


Enfin, pour ce qui est du dernier des peuples de Yapheth, Thiras,
la presque unanimité des commentateurs, à commencer par Josèphe,
y a vu les Thraces. La chose est pourtant philologiquement impossible;
les deux noms ne se correspondent aucunement. Thiras, avec un i long
entre le th et le r et une sifflante à la fin, au lieu d'une gutturale, ne
saurait être la transcription hébraïque d'un nom dont le radical était
thrak. En outre, la race thraco-phrygienne est déjà représentée dans
la famille japhétique par Gomer. Enfin Thiras, géographiquement,
n'est pas reculé dans le nord-ouest comme les Thraces; c'est un voisin
de Thoubal et de Meschech, qui doit être plus oriental qu'eux ou un peu
plus méridional. Ceci donné, c'est au nom de la grande chaîne du Taurus
que j'identifie le sien. Et de cette façon je vois en lui le représentant
de la population de la Cilicie, vaste contrée qui ne pouvait manquer
d'avoir sa place dans la géographie du chapitre X de la Genèse, et à
laquelle pourtant ne correspond aucune des appellations que nous avons
jusqu'ici passées en revue. Quelques érudits, frappés de cette lacune
inexplicable, ont cru pouvoir chercher la Cilicie dans Tharschisch, dont
ils rapprochaient le nom de celui de Tarse. Mais cette conjecture a été
définitivement écartée une fois qu'on est parvenu à lire la véritable
forme sémitique du nom de la ville de Tarse, Tarz dans les légendes
araméennes des monnaies qui y ont été frappées sous les Achéménides,
Tarzi dans les textes assyriens. La Cilicie n'est pourtant pas absente du
tableau ethnographique de la Bible, mais on y a jusqu'ici méconnu le
vrai nom qui la désigne et qui est Thiras.


On le voit par ce qui précède, la grande majorité des peuples classés
dans la descendance de Yapheth appartiennent à cette grande race, la
plus pure du type blanc et la plus noble de toute l'humanité, que l'on
connaît sous le nom d'aryenne ou indo-européenne, et dont la science
contemporaine, en se guidant sur les affinités physiologiques et
linguistiques, est parvenue à reconstituer l'unité originaire. En Europe,
les Grecs et les Romains, les Germains, les Celtes, les Scandinaves
et les Slaves; en Asie, les Perses, l'aristocratie des Mèdes, les Bactriens
et les castes supérieures de l'Inde; telles sont les principales nations
de cette race, divisée depuis une très haute antiquité en deux grandes
branches, l'une occidentale et l'autre orientale, les Européens, ainsi
désignés d'après la partie du monde où ils terminèrent leur migration

et trouvèrent leur demeure définitive, et les Aryas, comme ils s'intitulaient
eux-mêmes. Ces derniers, réunis d'abord sous ce nom commun,
restèrent longtemps concentrés dans les contrées arrosées par l'Oxus
et l'Iaxarte, c'est-à-dire dans la Bactriane et la Sogdiane, région qui
avait été le berceau premier de la race. De là un de leurs rameaux se
dirigea vers le midi, franchit l'Hindou-Kousch et pénétra dans l'Inde
en détruisant, ou subjuguant les populations antérieures, de souche
thibétaine, kouschite et dravidienne. L'autre s'établit dans le pays
qui s'étend entre la mer Caspienne et le Tigre, et
dans les montagnes de la Médie et de la Perse.







L'auteur inspiré du chapitre X de la Genèse n'a
donc compris dans son énumération ethnographique
qu'une faible partie du vaste développement
de cette race et, sauf Madaï, tous les représentants
qu'il en nomme appartiennent à la branche
occidentale. Naturellement son tableau embrasse
seulement ceux des peuples aryens qui pouvaient
être connus des Hébreux de son temps, ceux qu'il
connaissait lui-même; et il n'y a pas à hésiter pour
reconnaître que ceux de ses commentateurs qui
ont prétendu trop élargir son horizon géographique,
l'étendre au même degré que celui des Grecs
et des Romains, se sont absolument trompés. Mais
pour ce qu'il a connu de peuples aryens, l'auteur
sacré a discerné de l'oeil le plus sûr leur étroite
parenté, et il leur a assigné une origine commune, ce qui est déjà merveilleux,
car chez aucun ancien l'on ne rencontre une vue ethnographique
de cette profondeur et de cette justesse. C'est bien la race aryenne ou
indo-européenne dans son ensemble qu'il a voulu représenter comme
issue de Yapheth, et si la science actuelle trouve ici à élargir son cadre,
elle n'a pas à le modifier. Cette race est celle à laquelle nous appartenons.
C'est la race noble par excellence, celle à qui a été confiée
la mission providentielle de porter à un degré de perfection inconnu
de toutes les autres les arts, les sciences et la philosophie. «Béni soit
Yapheth, dit Noa'h suivant la Bible, que Dieu étende au loin sa postérité,
qu'il habite dans les tentes de Schem et que 'Ham soit son serviteur!»

Cette bénédiction et cette prophétie se sont accomplies, car la descendance
de Yapheth n'est pas devenue seulement la plus nombreuse et
la plus étendue; elle est aussi la race dominatrice du monde, celle qui
chaque jour encore s'avance vers la souveraineté universelle.


1D'après les sculptures de Persépolis.



Avec les peuples aryens, l'auteur du tableau ethnographique de la
Genèse a placé les populations caucasiennes et les peuples de Meschech
et de Thoubal, qui certainement s'y rattachaient. Ce sont là ceux qui
pouvaient être connus de lui parmi les peuples que l'on appelle «les
blancs allophyles,» autrement dit ceux qui, sans différence notable
et facilement appréciable dans le type physique avec les nations européennes,
parlent des idiomes radicalement différents, qui semblent
éloigner leur origine de la souche aryenne. Il est clair qu'ici c'est sur le
type qu'il a basé son classement et non sur les idiomes, ce que le simple
bon sens indique, du reste; car certainement, si la parenté des différentes
langues de la famille sémitique ou syro-arabe était de nature
à être appréciable pour la philologie si imparfaite des anciens, il n'en
était pas de même de l'affinité des dialectes iraniens et du grec, de
l'idiome de Madaï et de celui de Yavan; et personne ne prétendra, je
pense, que les écrivains bibliques aient eu une révélation spéciale ou
même simplement une inspiration divine en matière de linguistique.
«Sans leur langue si spéciale, dit M. de Quatrefages, personne n'eût
hésité avoir dans les Basques les frères des autres Européens méridionaux.
Leur dolichocéphalie spéciale eût-elle été découverte, comme
elle l'a été par M. Broca, on n'aurait pas eu l'idée d'en faire des
blancs allophyles. Il en est de même des peuples du Caucase, si longtemps
regardés, précisément à cause de leurs caractères physiques,
comme la souche pure des populations blanches européennes.»
Remarquons, du reste, que précisément ces peuples présentent pour
l'anthropologiste et l'ethnographe un problème des plus obscurs et des
plus complexes, par suite du contraste même qui existe entre les affinités
d'origine que semblent indiquer leur type et l'isolement où les placent
leurs idiomes. Mais le langage coïncidant mal avec les caractères
physiques peut être chez eux le résultat de faits historiques qui resteront
pour nous à jamais inconnus, par exemple un héritage de populations
antérieures d'une toute autre race, dont le type aura fini par s'effacer sous
l'afflux toujours prédominant du sang blanc qui devait s'y mêler. C'est
ainsi que les Ottomans ont fini, à force de métissages, opérés surtout
par le choix de femmes européennes et caucasiennes, par devenir un

peuple de race formellement blanche, tout en gardant la langue turque
de leurs ancêtres d'un autre type. Bien téméraire serait donc celui qui
oserait affirmer, sur la foi exclusive de la différence linguistique, qu'en
classant les blancs allophyles du Caucase dans la famille de Yapheth,
l'écrivain biblique n'a pas suivi des traditions formelles et autorisées,
et que ce n'est pas lui qui est ici dans le vrai, aussi bien que Blumenbach
et Cuvier en les classant avec les Aryens dans la même division de la race
blanche, toutes réserves
faites, d'ailleurs, sur le nom
impropre qu'ils ont donné
à cette grande division ethnique.



La descendance de
Schem, de 'Ham et de Yapheth,
telle qu'elle est si
bien exposée et définie dans
la Genèse, ne comprend,
on vient de le voir, qu'une
seule des races humaines,
la race blanche, dont elle
nous présente les deux
divisions principales, sémitique
ou syro-arabe et
aryenne ou indo-européenne, avec la sous-race égypto-berbère, qui est
certainement sortie de son métissage avec la race noire, et chez qui les
caractères anatomiques, ainsi que tout ce qui, sauf la couleur, constitue
le type physique extérieur, montre que c'est le sang blanc qui prédomine,
qu'il s'agit en réalité de blancs modifiés par des alliances
étrangères et des influences de milieu. Les trois autres races, jaune,
noire et rouge, n'ont pas de place dans le tableau que donne la Bible des
peuples issus de Noa'h. On ne saurait s'en étonner pour ce qui est
de la première et de la troisième. Le rédacteur inspiré du livre de la
Genèse ne pouvait parler aux hommes de son temps que des nations
dont ils avaient connaissance.


1D'après les sculptures de Médinet-Abou.








Or, de son temps on n'avait ni en Égypte,
ni en Palestine, ni à Babylone aucune notion de l'existence des Chinois
ou de la race rouge américaine. Les nègres, au contraire, étaient
parfaitement connus. On en rencontrait sur tous les marchés d'esclaves
de l'Asie; l'Égypte, sur laquelle l'écrivain sacré avait tant et de si
sûres notions
146, les voyait surtout ramener par milliers à l'état de captifs
dans ses cités et dans ses campagnes, à la suite des grandes razzias
décorées du nom d'expéditions militaires, que les Pharaons poussaient
périodiquement dans le Soudan; des représentations de vaincus de race
noire étaient sculptées
sur les murailles de tous
ses temples; de nombreuses
tribus de cette
race, dans les régions
du Haut-Nil, reconnaissaient
sa suprématie politique
et obéissaient aux
gouverneurs qu'elle envoyait
en Éthiopie. Sur
plusieurs des points où
s'étendaient leurs navigations,
les Phéniciens
abordaient dans des pays
habités par des nègres
et commerçaient avec
eux. L'auteur du tableau ethnographique, si parfaitement renseigné
sur les populations kouschites du Haut-Nil et de la côte orientale
de l'Afrique, ne pouvait ignorer qu'elles étaient en contact direct avec
les noirs. Il est encore plus impossible de croire qu'il n'ait pas
connu le système de l'ethnographie égyptienne, où les trois grandes
races des Rotou, des Âmou et des Ta'hennou ou Tama'hou

correspondent si exactement, ainsi que nous l'avons déjà montré
(p. 110), à ses trois races de 'Ham, Schem et Yapheth, et que, par conséquent,
il n'ait pas su que les nègres y formaient une quatrième race,
sous le nom de Na'hasiou. Tout ceci rend inadmissible que ce soit par
ignorance ou par omission qu'il ne les ait pas fait figurer dans son énumération
des descendants des trois fils de Noa'h. On ne saurait douter
que, s'il l'a fait, ç'a été volontairement et avec une intention formelle,
bien que nous ne puissions pas l'expliquer avec certitude.


2D'après les sculptures de Médinet-Abou.



Note 146:
(retour)  J'évite ici de tirer un argument de la rédaction mosaïque des livres du Pentateuque; il
n'est pas nécessaire dans la question, et si la tradition religieuse affirme que Moscheh (Moïse)
est l'auteur des cinq premiers livres de la Bible, on sait que cette tradition est aujourd'hui
contestée d'une façon très sérieuse sur le terrain scientifique. Ce débat est d'une nature trop
grave pour être tranché en passant et pour ne pas imposer une grande réserve, tant que l'on
n'a pas exposé les raisons qui y font prendre parti dans tel ou tel sens. Nous l'examinerons
dans le livre de cette histoire qui traitera des Israélites. Disons seulement dès à présent
que, quelle qu'en soit la solution, cette question de date et d'auteur ne porte en réalité
aucune atteinte à la valeur historique et religieuse, non plus qu'à l'inspiration des livres au
sujet desquels elle est soulevée.






1 Cette carte nous a paru utile à mettre en regard de celle où nous résumons l'ethnographie
du chapitre X de la Genèse.

Les noms en lettres capitales sont ceux des quatre grandes races humaines admises par
l'ethnographie des monuments pharaoniques. Les noms en minuscules sont ceux des peuples
que les Égyptiens représentent avec des traits étroitement analogues à ceux de leur propre
race.








Mais ce n'est pas la seule omission que le tableau ethnographique
de la Genèse nous présente, de peuples importants qui n'ont pas pu
être inconnus de son auteur. Tandis qu'en énumérant les grandes
divisions de la race de Yapheth reculées sur le plus extrême plan septentrional,
il a mentionné les Mèdes qui habitaient si loin au nord-est,
dû côté de Rhagæ; en se rapprochant du centre autour duquel son
regard rayonne, la barrière du mont Zagros semble opposer un obstacle
infranchissable à sa vue et lui cacher absolument les peuples qui sont
au delà. Et cependant Babylone, que tout indique comme ayant été sa
principale source d'informations, entretenait avec ces peuples un
commerce actif et constant; on les y connaissait depuis la plus haute
antiquité. Il n'a même pas un nom pour ceux qui habitaient les montagnes
à l'est du Tigre, touchant aux nations d'Asschour ou de Nimrod.
Ou du moins, s'il mentionne le pays de 'Elam, ce foyer de civilisation
prodigieusement ancien qui en occupait la partie méridionale, c'est
uniquement pour y placer un fils de Schem. Il ne l'envisage donc qu'au
point de vue de l'aristocratie peu nombreuse qui s'y était absolument
dénationalisée, en adoptant l'idiome et la civilisation de l'élément prédominant
dans la population à laquelle elle s'était superposée, et il
ne tient aucun compte de la masse principale des habitants de 'Elam.
De même, en Babylonie et en Chaldée, il ne parle que des Kouschites
et il passe sous silence l'antique peuple de Schoumer et d'Akkad, qui
a eu pourtant un rôle si prépondérant dans la création première de la
civilisation de ces contrées.


Tout cela ne peut être qu'intentionnel. Il y a eu évidemment, chez
l'écrivain biblique, volonté formelle et arrêtée, d'exclure de son tableau
des Noa'hides, aussi bien que les nègres, les peuples situés à l'est de la
Mésopotamie et appartenant à une même race, dans la formation de
laquelle le sang jaune avait eu une part considérable, sinon la principale.
Les différentes nations de cette race particulière parlaient toutes
des langues, plus ou moins étroitement apparentées entre elles, et
qui ont avant tout ceci de commun qu'elles appartiennent à la grande
classe des idiomes agglutinatifs, que leur structure et leur mécanisme
grammatical offrent une analogie fort rapprochée, d'une part avec
ceux des langues altaïques, de l'autre avec ceux des langues dravidiennes.
C'est pour l'ensemble de ces nations que nous adoptons

l'appellation de Touraniens, sans prétendre trancher d'une manière
formelle la question, encore profondément obscure et dans l'état
actuel impossible à résoudre d'une façon affirmative, de savoir si
leurs affinités décisives sont plutôt avec les Altaïques ou avec les
Dravidiens, ou s'ils ne forment peut-être pas une sorte de transition et
comme des chaînons entre eux, de même que leur position géographique
est intermédiaire entre les uns et les autres. Nous en avons
déjà parlé plus haut, à l'occasion des origines de la métallurgie, en
les envisageant surtout au point de vue de ce qui établit leurs rapports
avec les peuples altaïques. Il importe d'y revenir ici, après avoir bien
précisé le sens dans lequel nous entendons et employons ce terme
de Touraniens dont on a tant fait abus, pour esquisser rapidement
le tableau des principales nations de ce groupe, qui n'ont pu être
ignorées du rédacteur de la Genèse, ou du moins des auteurs du
document qu'il a mis en oeuvre dans son chapitre X, car elles étaient
trop bien connues à Babylone. Ce sont les nations qui, avec les Kouschites,
et peut-être même avant eux, ont précédé de beaucoup les
peuples de Schem et de Yapheth dans la voie de la civilisation matérielle
et y ont été leurs institutrices.





1Têtes de captifs des guerres de Médie, représentés dans les bas-reliefs du palais de Sinakhe
irib, à Koyoundjik, comme employés aux travaux pénibles des grandes constructions du
roi.



La Médie reste tout entière touranienne, habitée par une population
dont la langue offre un des types les mieux étudiés jusqu'ici des
idiomes du groupe, jusqu'au viiie siècle avant notre ère, date de
l'établissement des Mèdes proprement dits, de race iranienne, dans
la contrée dont Hangmatana (Ecbatane) est la capitale. Et même après

cette invasion, les Iraniens ne constituent qu'une caste dominante
et peu nombreuse; du temps des Achéménides, la masse du peuple
parle encore sa vieille langue, qui est admise à l'honneur de compter
parmi les idiomes officiels de la chancellerie des rois de Perses. La
Médie touranienne ne garde pas seulement sa langue, mais son génie
propre, et elle ne cesse que très tard de lutter, avec des chances
diverses, contre le dualisme de la religion de Zarathoustra; ses
croyances particulières s'infiltrent jusque chez les conquérants de
race iranienne et produisent, par leur amalgame avec les idées religieuses
de ces conquérants, le système du magisme,
qui balance pendant longtemps, jusque dans la Perse
elle-même, la fortune du mazdéisme pur.


Plus au sud, les Touraniens se montrent à nous
comme formant une portion notable de la population
de la Susiane ou pays de 'Elam, foyer d'une culture
antérieure à celle de la Babylonie même, et assez
puissant pour entreprendre de lointaines conquêtes
vingt-trois siècles avant notre ère. Ce curieux pays,
placé à la limite commune de toutes les races diverses
de l'Asie occidentale, les voyait, comme nous l'avons
déjà dit (p. 280 et suiv.), confondues et enchevêtrées
sur son sol à l'époque historique. Mais depuis les
temps les plus reculés, c'est à l'élément touranien
qu'y appartenait la suprématie ethnique et morale;
c'est lui qui avait imposé sa langue aux autres, du
moins dans l'usage officiel et comme idiome commun.


1D'après les sculptures de Persépolis.



Dans le bassin de l'Euphrate et du Tigre, en Babylonie et en Chaldée,
aussi haut que nous fassent remonter les monuments et les traditions,
nous nous trouvons en présence de deux populations juxtaposées et dans
bien des endroits enchevêtrées, appartenant à deux races distinctes et
parlant des idiomes divers, d'une part les Sémito-Kouschites, de l'autre
le peuple de Schoumer et d'Akkad, apparenté aux Touraniens de la
Médie et du 'Elam. Laquelle des deux précéda l'autre sur ce sol, c'est ce
qu'il est impossible de dire, car aux périodes les plus reculées où puisse
atteindre notre regard, nous constatons leur coexistence. Mais ce que
l'on peut dire d'une manière positive, c'est que Schoumer et Akkad

constituaient un rameau particulier dans le groupe des Touraniens, rameau
dont la langue s'était fixée et cristallisée à un état encore plus primitif
de développement que celle des autres peuples de la même famille.
Comme nous le ferons voir en traitant spécialement de l'histoire des
Chaldéens et des Assyriens, c'est la fusion des génies et des institutions
propres aux deux races opposées de Kousch et de Schoumer et Akkad,
réunies sur le même territoire, qui donna naissance à la grande
civilisation de Babylone et de la Chaldée, appelée à jouer un rôle
si considérable sur toute l'Asie
antérieure, qu'elle pénétra
de son influence.


Que si nous tournons maintenant
nos regards vers le
massif montueux d'où descendent
les deux grands fleuves
de la Mésopotamie, nous
y trouvons encore les Touraniens,
établis en maîtres
exclusifs jusqu'au ixe et au
viiie siècle avant notre ère.
La parenté des noms géographiques
et des noms propres d'hommes, cités en très grand nombre dans
les inscriptions assyriennes, nous permet de rétablir une chaîne de
populations de même race que les premiers habitants de la Médie, qui,
à partir de ce dernier pays, s'étend dans la direction de l'ouest jusqu'au
coeur de l'Asie-Mineure. Ce sont d'abord les vieilles tribus touraniennes
de l'Atropatène, rejetées plus tard par les Mèdes iraniens dans les
montagnes qui bordent la mer Caspienne, et désignées dans cette
retraite jusqu'aux temps classiques par l'appellation de non-aryens
(Anariacæ). Viennent ensuite les nombreuses populations qui habitent,

au sud des Alarodiens et des gens de Minni ou Manni, le pays désigné
par les Assyriens sous le nom de Nahiri, c'est-à-dire les montagnes
où le Tigre prend sa source, et où leurs descendants, complètement
aryanisés dans le cours des siècles, gardent du moins encore aujourd'hui
le nom de Kurdes, qui témoigne de leur parenté primitive avec les
Chaldéens de race touranienne, de même que le nom d'Akkad, appliqué
quelquefois par les Assyriens à cette région aussi bien qu'à une partie
de la Chaldée. De là, toujours en marchant vers l'occident, nous
atteignons les peuples de Meschech et de Thoubal, chez lesquels on
discerne un vieux fond touranien, auquel s'est superposé et mêlé une
couche de blancs allophyles caucasiens, qui justifie l'inscription de ces
deux noms dans la descendance de Yapheth, tandis que nous avons déjà
soupçonné que le substratum touranien des peuples en question était
indiqué par le Thoubal-Qaïn de la lignée qaïnite.


1Plaquette de terre-cuite découverte dans la Chaldée méridionale et conservée au Musée
Britannique. «Le nez creux, et comme on dit vulgairement en pied de marmite, la bouche
large et épaisse, la pommette saillante et représentée relativement haut et en dehors, dit M. le
docteur Hamy, distinguent aussi profondément le personnage ici représenté de l'Assyrien de
race sémitique que nos paysans du plateau central des Juifs et des Arabes. La tête est raccourcie
dans ses diamètres postérieurs, et l'on sait que le crâne syro-arabe est, au contraire,
très allongé.» Nous avons déjà donné plus haut côte à côte (p. 283) les deux types différents,
l'un sémitique et l'autre touranien, que les monuments prêtent à la population de la Babylonie.



Dans le système de l'ethnographie des livres sacrés de l'Iran,
exprimé par la division des trois fils de Thraetaona (voy. p. 110), ces
Touraniens ont leur place; ils y sont associés au rameau turc des
Altaïques proprement dits et personnifiés avec eux par Toura, tandis
que Çairima correspond au Schem biblique et Arya à Yapheth. En même
temps la population méridionale et brune des Pairikas, qui figure dans
les mêmes récits mythologiques, mais n'est plus rattachée à la descendance
des fils de Thraetaona, s'identifie avec certitude aux Kouschites
orientaux de la Genèse, c'est-à-dire à la division ethnique de 'Ham.


Voilà donc deux grandes classes de peuples que l'auteur biblique n'a
pas pu ne pas connaître et qu'il a exclu systématiquement de la progéniture
de Noa'h. Mais il faut encore pousser plus loin ces observations.
Il est impossible de ne pas remarquer, en y attachant une véritable
importance, qu'au milieu de tant de détails minutieux sur les populations
de la Palestine et de l'Arabie, pas un nom du tableau ethnographique ne
s'applique aux peuples primitifs qui habitaient ces contrées avant
l'invasion kenânéenne, et dont tant de tronçons isolés subsistaient
encore au milieu des nations de Kena'an à l'époque où les Benê-Yisraël
firent la conquête de la Terre-Promise, 'Enaqim, Emim, Rephaïm,
'Horim, Zouzim, Zomzommim, peuples dont la stature était beaucoup
plus grande que celle des Hébreux et des Kenânéens (on les représente
comme des géants) et dont le langage, absolument différent de celui
de ces derniers venus, leur paraissait une sorte de balbutiement barbare
et inintelligible.






Il est très souvent fait mention de ces peuples dans
le Pentateuque et dans le livre de Yehoschou'a (Josué), mais sans
que jamais on les y relie à la généalogie d'un des fils de Noa'h; au
contraire, ils y apparaissent toujours comme isolés de la souche de
Schem et de celle de 'Ham. Il en est de même du grand peuple de
'Amaleq, que le livre des Nombres
147 appelle «l'origine des nations,»
c'est-à-dire le peuple le plus anciennement constitué, auquel les
Hébreux se heurtèrent mainte fois dans le désert entre l'Égypte et la
Palestine, jusqu'au moment de son anéantissement par Schaoul (Saül);
qui tient enfin, sous le nom de 'Amliq, une place si considérable dans
les traditions les plus antiques des Arabes, lesquelles lui prêtent une
très grande extension dans leur péninsule. L'omission de son nom
dans les généalogies du chapitre X de la Genèse est encore plus extraordinaire.
Elle ne peut manquer d'être significative, et cela d'autant plus
que dans les noms, également fort nombreux, donnés pour l'Arabie
méridionale par le tableau ethnographique et répartis entre les familles
de Kousch et de Yaqtan, il n'en est pas un qui corresponde à celui du
peuple prodigieusement antique, gigantesque et impie de 'Ad, frappé

par un châtiment terrible de la colère céleste, dont les vieilles traditions
arabes racontent tant de légendes, en le représentant comme la nation
des aborigènes du Yémen et en même temps comme un fils de 'Amliq.
Nous avons encore là tout un vaste groupe de peuples, qui précéda
ceux de 'Ham et de Schem dans la Palestine et l'Arabie, et auquel il
est difficile de ne pas admettre que le rédacteur de la Genèse a refusé,
avec une intention voulue et réfléchie, d'assigner un rang dans son
tableau de l'humanité Noa'hide.


Note 147:
(retour)  XXIV, 20.



Le fait me paraît incontestable, et on peut le poser hardiment. Mais
autre chose est d'en pénétrer la cause et l'intention. À ce sujet on ne
peut émettre que des conjectures, et encore en les environnant de
grandes réserves.


Remarquons cependant qu'ici se pose de nouveau, presque nécessairement,
un problème d'une gravité singulière, que nous avons déjà
rencontré sur notre route, au cours du livre précédent, et sur lequel
nous avons été amené à nous expliquer avec entière franchise et liberté,
mais en même temps avec les ménagements qu'impose un sujet aussi
délicat. C'est celui de savoir si, dans la pensée de l'auteur inspiré de la
Genèse, le fait du Déluge avait eu toute l'extension que l'on a jusqu'ici
conclu de certaine de ses expressions, prises au pied de la lettre; si le
chrétien était obligé de le tenir pour réellement universel, soit au point
de vue de la surface terrestre, soit au point de vue des contrées habitées
par les hommes et de l'anéantissement complet de la primitive humanité
adamique. Nous avons déjà dit que l'interprétation affirmative, tout en
ayant pour elle le poids bien considérable de l'unanimité de la tradition,
n'était pas obligatoire de foi, et que des autorités religieuses considérables
reconnaissaient aujourd'hui que la thèse contraire pouvait
être soutenue sans se mettre en dehors de l'orthodoxie. Nous avons
ajouté que, dans notre conviction personnelle, le fait du Déluge,
en s'attachant même aux données de la Bible, devait être restreint, qu'à
le bien peser et à le scruter jusqu'au fond, l'ensemble du texte de la
Genèse, si l'on n'y prend pas isolément le récit diluvien, mais si l'on
y met en parallèle quelques expressions très significatives de la généalogie
des Qaïnites, donne l'impression que pour son auteur une partie
des descendants du fils maudit de Adam avait échappé au cataclysme,
et était encore représentée par des populations existantes au temps où
il écrivait.


Ce serait là, il faut bien le reconnaître, l'explication la plus naturelle

et la plus simple des lacunes volontaires du tableau ethnographique
du chapitre X. L'écrivain sacré y aurait tenu certains groupes de peuples
bien déterminés en dehors de la généalogie des fils de Noa'h, parce
qu'il les aurait regardés comme n'en dérivant pas, mais bien se rattachant
à la souche antérieure des Qaïnites. Parmi les nations connues
des Hébreux et de leurs voisins, ce sont trois groupes ethniques
aussi nettement définis et aussi distincts que ceux de Schem, 'Ham
et Yapheth, qui sont ainsi omis, et la division des fils de Lemech dans
la lignée qaïnite, parallèle à celle des fils de Noa'h dans la lignée de
Scheth, est précisément tripartite. Peut-on attribuer cette coïncidence au
simple hasard? Je ne le crois pas, et d'autres indices, d'une incontestable
valeur, viennent corroborer une telle hypothèse. J'ai déjà signalé
plus haut (p. 203 et suiv.) le rapprochement si naturel que l'on est induit
à faire entre Thoubal-qaïn ou «Thoubal le forgeron» et les Touraniens
métallurgistes, d'autant plus que c'est aux domaines de la race jaune
que paraît bien appartenir la ville de 'Hanoch, fondée par Qaïn lui-même.
D'un autre côté, les deux fils de Lemech, que les expressions
formelles du texte biblique désignent comme chefs de races pastorales,
naissent d'une mère dont le nom, 'Adah, n'est autre que la
forme féminine de celui du peuple aborigène arabe de 'Ad. Nous
retrouvons encore une autre 'Adah dans la Genèse
148 comme une des
femmes indigènes que 'Esav, le frère de Ya'aqob, épouse en s'établissant
au milieu des 'Horim; et le petit-fils de cette 'Adah est appelé 'Amaleq,
autrement dit est le chef et la personnification d'une tribu qui participe
du sang d'Edom et de 'Amaleq, et se confond dans le peuple
plus ancien de ce nom. Enfin, l'histoire de Moscheh (Moïse) nous
offre une tribu, dont 'Hobab, le beau-père du législateur des Israélites,
était le phylarque, tribu dite formellement du sang de 'Amaleq
149, bien
qu'habitant au milieu de Midian; et son nom est Qaini ou Qeni,
c'est-à-dire «le Qaïnite.»


Note 148:
(retour)  XXXVI, 2 et 4.



Note 149:
(retour)  I Sam., XV, 6.



Maintenant, pour ceux qu'effraierait la hardiesse de cette manière
de voir et ce qu'elle a de contraire aux opinions jusqu'ici généralement
reçues, ils n'auront qu'à constater que le texte de la Bible ne contient
rien qui s'oppose à une autre hypothèse, celle-là d'accord avec la
thèse de l'universalité du Déluge. C'est celle que Noa'h aurait eu,

postérieurement au cataclysme, d'autres enfants que Schem, 'Ham
et Yapheth, d'où seraient sorties les races qui ne figurent pas dans
la généalogie de ces trois personnages. Il ne contredit pas non plus
une troisième hypothèse, encore soutenable, que certaines familles
issues des trois patriarches Noa'hides aient pu s'éloigner du centre
commun avant la confusion des langues et la dispersion générale des
peuples mentionnés au chapitre X de la Genèse, et aient pu donner
naissance à de grandes races, lesquelles, se développant dans un
isolement absolu, auraient pris une physionomie tout à fait à part et
seraient demeurées en dehors de l'histoire du reste des hommes. En
un mot, il y a bien des manières possibles de concilier, suivant les
tendances personnelles des esprits, la foi à l'unité de l'espèce humaine,
descendue d'un seul couple premier, le respect religieux du texte
biblique, poussé même jusqu'à en prendre toutes les expressions dans
le sens littéral le plus étroit, et la croyance à l'universalité la plus
absolue du Déluge, avec ce fait scientifique et positif que le rédacteur
de la Genèse n'a compris et voulu comprendre, dans son tableau généalogique
de la postérité des fils de Noa'h, que les trois divisions fondamentales
de la race blanche, la race supérieure et dominatrice, à
laquelle on ne saurait refuser la primauté sur toutes les autres. C'est
à ce fait seul, longtemps méconnu, que nous nous attachons ici; c'est
celui que nous retenons pour l'histoire de l'antique Orient.






CHAPITRE II


LES LANGUES ET LEURS FAMILLES.








§ 1.--ORIGINE ET DÉVELOPPEMENT DU LANGAGE.


La linguistique est une science qui, pour ses développements et sa
méthode, ne date pour ainsi dire que d'hier. Mais l'étude de l'essence
philosophique du langage et de son origine a toujours été considérée
comme un des plus difficiles et des plus importants problèmes de la
philologie. L'antiquité cependant, sauf un dialogue de Platon et
quelques mots d'Aristote, ne paraît pas s'en être beaucoup préoccupée.
L'opinion la plus généralement admise était celle des Épicuriens, qui
appliquaient à l'origine et à la formation du langage leur hypothèse
grossièrement matérialiste d'une humanité primitive vivant à l'état
absolument bestial. D'après cette opinion, l'homme aurait d'abord
été muet comme les animaux, mutum et turpe pecus, mais plus tard
le besoin l'aurait amené à proférer des sons, d'abord inarticulés, vagissements
de l'enfance de l'humanité, qui, peu a peu, par le temps, se
seraient réglés, perfectionnés et auraient traversé toutes les phases
d'un progrès lent et continu.


C'est surtout la philosophie moderne qui a tenté de rechercher
l'origine du langage. A la fin du xviie siècle, Locke plaçait dans son
Essai l'étude des mots à côté de l'étude des idées, et y consacrait un
livre entier sur les quatre livres dont se compose cet ouvrage. Mais
la doctrine sensualiste du philosophe anglais l'enfermait dans des
limites trop étroites pour qu'il pût arriver à une solution satisfaisante.
Leibnitz, répondant à Locke et relevant avec toute la puissance et
l'éclat de son génie la bannière du spiritualisme, suivit son adversaire
sur le terrain de l'étude analytique du langage et de son origine. Là
encore il l'écrasa par l'étendue prodigieuse de ses connaissances aussi
bien que par la hauteur de son admirable intelligence. Leibnitz devina
les traits principaux de la linguistique et en entrevit les applications.

Il repoussa la théorie qui ne voyait dans le langage qu'une convention
arbitraire formée sous l'influence des causes extérieures et indiqua,
dans les facultés naturelles de l'esprit et dans les idées innées, le
fondement nécessaire de l'institution des signes de la parole. Comparant
les divers éléments que son époque avait à sa disposition, Leibnitz
rechercha avec une ingénieuse sagacité les rapports qui peuvent exister
entre la forme des mots et les idées qu'ils expriment, et atteignit dans
cette voie à des résultats souvent réels, souvent aussi contestables.


Les philosophes du xviiie siècle voulurent à leur tour résoudre le
problème du langage et revinrent aux idées des Épicuriens de l'antiquité.


Condillac modifia néanmoins ces idées, pour les faire concorder avec
sa doctrine de la sensation, mais sans arriver à une meilleure conclusion.
La parole est pour lui plus que l'auxiliaire de la pensée, elle en est
la condition primitive et nécessaire. S'il est certain qu'il n'y a pas
de parole sans pensée, il l'est également à ses yeux qu'il n'y a pas de
pensée sans parole. Ces deux éléments forment un ensemble, une
dualité irréductible: car la pensée, se composant entièrement de
termes abstraits, suppose nécessairement l'existence de ces termes,
c'est-à-dire du langage. Parler étant penser, et la parole étant indissolublement
liée à la pensée, les origines de l'une sont les mêmes que
celles de l'autre. L'homme commence donc par être muet, puis, la
sensation créant en lui la pensée, crée nécessairement en même temps
la parole, composée d'abord de signes naturels, puis de signes arbitraires
convenus entre les hommes.


Lorsqu'éclata la renaissance catholique qui ouvrit le xixe siècle, un
des penseurs les plus originaux et les plus éminents qui guidèrent ce
mouvement, Bonald, dans ses Recherches philosophiques, aborda à
son tour la question de l'origine du langage. Bonald, toujours porté
à rabaisser l'homme, ne croyait pas, comme Leibnitz, que les forces
de l'intelligence humaine eussent été capables d'inventer par elles-mêmes
le langage; il lui attribuait une origine plus haute; il y voyait
l'oeuvre de Dieu. Pour réfuter Condillac et parvenir à une conclusion
diamétralement opposée, l'éloquent philosophe semble d'abord être
d'accord avec lui. Il n'admet pas seulement que l'homme ne pense
actuellement qu'avec le secours des signes, mais il suppose que la pensée
n'a jamais pu se produire sans l'existence d'un langage articulé.
Condillac concluait de cette indivisibilité du langage et de la pensée

que l'un comme l'autre était le résultat nécessaire de la sensation.
Bonald répond: Si le langage est nécessaire à la pensée, il est également
évident que sans pensée le langage n'est qu'un vain bruit. De cette
nécessité réciproque résulte l'impossibilité de l'invention du langage
par l'homme, car pour inventer il faut penser. Il n'y a donc qu'une
solution possible et admissible, c'est de supposer le don simultané de
la pensée et de la parole comme fait directement à l'homme par
Dieu.


Bonald poussait cette doctrine plus loin qu'une simple expression de
la dépendance de l'homme vis-à-vis de son Créateur, dont il a reçu
toutes ses facultés, limite dans laquelle nous n'hésitons pas à l'admettre,
et à propos de laquelle M. Barthélemy Saint-Hilaire proclamait hautement
que la solution du problème de l'origine du langage, donnée par
la tradition religieuse, est encore philosophiquement la meilleure, la plus
élevée et la plus vraisemblable. Suivant Bonald, l'homme, au moment
où Dieu l'a placé dans le monde, était muet et privé de pensée; ses
facultés intellectuelles existaient en lui à l'état de germe, mais elles
étaient frappées d'impuissance, incapables de se manifester, et, par
suite, de se produire. Tout à coup la lumière a éclairé ces ténèbres,
et le miracle a été produit par la parole de Dieu, qui a frappé l'oreille de
l'homme et lui a révélé le langage. C'est ce langage, enseigné au
premier homme d'une façon surnaturelle par le Créateur, qui l'a révélé
à lui-même et a été pour son intelligence une source de création et
de vie.


À l'époque où Bonald défendait si éloquemment les principes du
christianisme, mais en y mêlant des conceptions personnelles qui n'en
sont aucunement la conséquence nécessaire, des conceptions inacceptables
pour tout esprit libéral et scientifique, et dont l'influence pèse
encore lourdement, avec celle des idées de Joseph de Maistre, sur
l'école catholique contemporaine; à la même époque, un penseur
profond, que la philosophie devait plus tard ramener à la foi, Maine
de Biran, essayait d'établir sur les ruines du sensualisme les fondements
d'une psychologie spiritualiste et d'une nouvelle métaphysique. Maine
de Biran n'acceptait pas plus les idées de Bonald que celles de Condillac
sur l'origine du langage; il ne croyait pas plus à la langue révélée
surnaturellement qu'à la parole produite avec la pensée par la sensation
extérieure. Son opinion se rapproche plutôt de celle de Leibnitz. Comme
lui, c'est dans l'exercice libre et réfléchi des facultés de l'âme humaine

qu'il va chercher la naissance du langage. Il y voit l'oeuvre d'une raison
présente à elle-même, qui, par une suite d'opérations successives, crée
un signe extérieur de ses pensées, lequel lui sert à les exprimer en
lui-même et à les communiquer aux autres hommes.


Après Maine de Biran, la philosophie sembla pendant quelque temps
avoir laissé de côté la recherche du problème dont nous venons
d'esquisser rapidement l'histoire. Mais une branche des sciences
d'observation se fondait et allait ouvrir une voie nouvelle. La linguistique,
ou, comme on dit quelquefois, par une expression plus impropre, la
philologie comparée, était créée par les travaux de Schlegel, de Bopp, de
Guillaume de Humboldt, de Burnouf et de Grimm, et embrassait
graduellement dans ses recherches toutes les formes du langage humain.
Ce n'était plus désormais seulement dans l'analyse des facultés de
l'entendement qu'il fallait rechercher les origines du langage, comme
l'avaient fait jusque là tous les philosophes qui s'étaient occupés de
cette question; il fallait demander aux langues elles-mêmes comment
elles avaient été produites, et y rechercher la trace des opérations
de l'esprit qui avaient présidé à leur naissance et à leur formation.


M. Renan a été le premier à entrer dans cette voie nouvelle, par
un ouvrage sur l'Origine du langage, publié en 1848 et réimprimé
en 1864. Depuis, nombre des maîtres de la science linguistique, Jacob
Grimm, Pott, Schleicher, MM. Steinthal, Max Müller, Whitney, ont
abordé le même problème et l'ont traité avec l'autorité qui leur
appartenait légitimement. Leurs théories ne sont pas toujours d'accord,
il s'est même produit parmi eux deux doctrines principales et opposées;
mais la question, sortie du vague des spéculations purement abstraites
et sans base suffisante, n'en a pas moins fait au milieu de ces divergences
des progrès incontestables et très grands. Elle a pris un caractère
scientifique et positif. Nombre de points fondamentaux y sont acquis
d'une manière définitive, et l'on approche du moment où l'on pourra
considérer le problème de l'origine et de la formation du langage
comme résolu par l'observation et la méthode historique.


Et d'abord il n'est plus possible aujourd'hui de soutenir la thèse,
désormais absolument ruinée, de Bonald sur le langage révélé d'une
manière surnaturelle. C'est là de la pure mythologie, qui n'a rien à
voir avec la science, et dont la religion n'a que faire, qui n'y est
aucunement liée. Dieu, en créant l'homme, lui a donné le langage
comme il lui a donné la pensée, mais de la même façon, virtuellement

et non formellement, comme une faculté dont l'exercice et le développement
devait être l'oeuvre de son action propre.


«Les animaux ont la voix; l'homme seul a la parole.» Cette vérité,
proclamée par Aristote, est universellement acceptée de nos jours.
Tout le monde reconnaît que le langage articulé n'est pas seulement
un des plus hauts attributs de l'homme, mais qu'il est un de ses
caractères essentiels. L'homme ne peut se concevoir sans parole, non
plus que sans pensée; il n'a été lui-même qu'à condition de posséder
et d'exercer ces deux facultés. Dès qu'il a été sur la terre, il a parlé
comme il a pensé. Il y a eu seulement succession des deux actes;
l'éveil de la conscience et de la pensée a nécessairement précédé la
parole, qui a fourni la formule et la limite de la pensée, et dans laquelle,
dès son premier début, la réflexion a eu part. Mais l'homme, usant
des facultés qui lui avaient été données et qui étaient inhérentes à sa
nature, a fait son langage par lui-même et par une opération libre;
il ne l'a pas reçu de l'extérieur.


Mais comment l'a-t-il fait? C'est ici que deux doctrines sont en
présence.


La première a été formulée avec une grande habileté par M. Renan,
que l'on peut en considérer comme le fondateur. L'homme n'est pas
en état, suivant lui, de se créer un langage par l'usage réfléchi de sa
raison. Cependant la parole ne lui est pas un don du dehors. «Il ne
reste donc qu'un parti à prendre, c'est d'en attribuer la création aux
facultés humaines agissant spontanément et dans leur ensemble. Le
besoin de signifier au dehors ses pensées et ses sentiments est naturel
à l'homme. Tout ce qu'il pense, il l'exprime intérieurement et extérieurement.
Rien non plus d'arbitraire dans l'emploi de l'articulation
comme signe des idées. Ce n'est ni par une vue de convenance ou de
commodité, ni par imitation des animaux, que l'homme a choisi la
parole pour formuler et communiquer sa pensée, mais bien parce que
la parole est chez lui naturelle, et quant à sa production organique
et quant à sa valeur expressive... Il serait absurde de regarder comme
une découverte l'application que l'homme a faite de l'oeil à la vision,
de l'oreille à l'audition; il ne l'est guère moins d'appeler invention
l'emploi de la parole comme signe expressif... L'usage de l'articulation
n'est donc pas plus le fruit de la réflexion que l'usage des différents
organes du corps n'est le résultat de l'expérience... L'homme est
naturellement parlant comme il est naturellement pensant.»



Philosophiquement nous ne saurions souscrire à une semblable
théorie.


L'éminent écrivain, dont nous venons de citer les termes mêmes,
traite le langage de produit «spontané et aveugle» de toutes les
facultés humaines en exercice. Il suppose donc que les facultés ont
enfanté le langage comme un produit nécessaire de leur vertu intime,
sans aucun exercice de la raison, de la réflexion ni de la volonté. Il
assimile l'esprit humain, se créant son langage, à l'oeil qui perçoit
naturellement et immédiatement les objets colorés. Une telle assimilation
renverse les lois fondamentales de toute psychologie. La
matérialisation de la parole, et par suite de la pensée, en est la conséquence
inévitable. Le langage n'est plus qu'un acte matériel analogue
à la vision, acte qui ne peut être que le produit des impressions extérieures,
et nous en revenons ainsi à la théorie de Condillac, qui faisait
créer le langage avec la pensée par la sensation.


M. Renan s'arrête sur la voie des conséquences logiques de sa théorie;
il ruine à l'avance une partie de ces déductions par de sages réserves..
Mais d'autres ont été plus loin, en suivant la même route; ils sont
arrivés jusqu'à ce qu'on a appelé la doctrine de l'organisme, c'est-à-dire
la production nécessaire et matérielle du langage humain. Un linguiste
philosophe de l'Allemagne, M. Heyse, a parfaitement réfuté cette
grossière doctrine, en montrant que le langage a été créé par l'homme
librement, puisque l'homme, en le créant, n'a obéi à aucune raison
déterminante, et qu'il y a mis son individualité personnelle, ce qui
n'a pas lieu dans les fonctions purement organiques.


La théorie, qui n'admet pas l'intervention de la réflexion et de la
volonté dans la création du langage, n'explique pas en réalité le problème,
elle le supprime. Elle admet l'union constante et l'indivisibilité
de la pensée et de son expression; mais elle ne recherche ni le comment
ni le pourquoi de cette union. C'est pourtant là un point essentiel à
étudier. Quelle relation existe-t-il entre la pensée et son signe extérieur
ou intérieur? Par quelles opérations de l'esprit le rapport se trouve-t-il
établi entre ces deux termes en apparence irréductibles, mais dont la
diversité est incontestable? Cette recherche n'est pas facile, car l'habitude
oblitère presque entièrement la trace des opérations qui produisent
ce rapport, mais elle n'en est pas moins importante et indispensable.
Le plus savant homme n'a point en parlant conscience des mécanismes
intellectuels qui produisent sa parole; ces mécanismes agissent en lui

sans sa coopération réfléchie, comme ils agissent chez l'enfant et
comme ils ont dû agir chez les hommes primitifs. Mais ils n'en doivent
pas moins être soigneusement analysés par le psychologue, et lorsqu'on
procède à cette analyse, force est bien de reconnaître que la réflexion
et la volonté en sont deux des principaux ressorts. Et il n'a pas pu en
être autrement dans la première création du langage.


Où, d'ailleurs, la part de la raison consciente, de la réflexion et de la
volonté dans la formation du langage apparaît éclatante, où la science
linguistique nous permet de la saisir sur le fait, c'est dans le développement
de toutes les langues les plus anciennes, développement dont
les phases sont aujourd'hui bien connues. Il y a là une évolution de
progrès, due à l'activité réfléchie de l'esprit de l'homme, qui est
exactement parallèle à celle de toutes les connaissances et de toutes
les industries humaines, et dont l'existence est aujourd'hui incontestable.


M. Renan n'admettait, et c'était une condition nécessaire de sa
théorie, que deux états dans l'évolution des langues: l'état synthétique,
qui, selon lui, était le primitif, état riche et exubérant où les relations
des idées sont exprimées par des flexions qui ne font qu'un avec le
mot et sont d'autant plus nombreuses que la langue est plus ancienne,
et l'état analytique, qui vient après, où le peuple, incapable d'observer
une grammaire aussi savante, brise l'unité du mot fléchi, et, indiquant
les rapports des idées par des particules ou des auxiliaires, préfère
la juxtaposition des diverses parties de l'expression. Il comparait ces
deux phases de développement à celles du langage des enfants, qui
veulent d'abord tout exprimer à la fois et qui n'arrivent que par la suite
à une réflexion de plus en plus claire. C'était supprimer l'état réellement
primitif, isolé et monosyllabique du langage, et renouveler un système
qu'Abel Rémusat avait déjà antérieurement exprimé avec un grand éclat
de forme et de style.


Mais je doute que, linguiste supérieur comme il l'est, le savant
auteur de l'Origine du langage voulût soutenir encore aujourd'hui
cette manière de voir. Il est, en effet, trop démontré scientifiquement
désormais, trop universellement reconnu par tous ceux qui s'occupent
de ces études, que trois époques distinctes et successives marquent
l'histoire primitive du langage: le monosyllabisme isolant, l'agglutination
et la flexion. Non pas que toutes les langues aient passé nécessairement
par ces trois phases, mais parce que les idiomes qui appartiennent

à la dernière époque, celle de la flexion, portent l'empreinte d'une
organisation plus développée que celle de l'époque intermédiaire
correspondant à l'agglutination, ces dernières langues étant elles-mêmes
d'une organisation supérieure à celle des langues monosyllabiques.
Entre les langues parlées jadis et celles qu'on parle aujourd'hui sur le
globe, les unes ont passé par ces trois phases, les autres se sont arrêtées
dans leur développement. Ainsi l'agglutination renferme le monosyllabisme;
la flexion renferme à la fois le monosyllabisme et l'agglutination.
Absolument de même que, parmi les espèces animales, les unes se sont
arrêtées à un organisme élémentaire, tandis que d'autres se sont élevées,
dans la période de gestation, de cet organisme primitif à une organisation
plus riche et plus élevée.


Voilà le grand fait que Jacob Grimm a mis le premier en pleine
lumière, dans son Mémoire sur l'origine du langage
150, et qui l'a conduit,
en vertu de l'observation linguistique, à une conclusion presque
exactement pareille à celle que le raisonnement philosophique avait
inspirée à Maine de Biran.


Note 150:
(retour)  Publié en 1852, dans les Mémoires de l'Académie de Berlin.



C'est cette dernière doctrine que nous adoptons, nous aussi, parce
qu'elle nous paraît la plus conforme aux données de la science. Nous
voyons dans le langage ou plutôt dans les formes concrètes qu'il revêt,
dans les langues, des oeuvres humaines produites par l'exercice libre
et réfléchi d'une faculté innée, que l'homme a reçue de son Créateur
en faisant son apparition sur la terre. Mais nous admettons en
même temps, dans les phénomènes initiaux qui ont marqué la première
création du langage, une large part de spontanéité qui ne se rendait
pas compte de ses propres procédés, d'intuition presque instinctive.
L'homme primitif a formé son langage sans effort, sans conscience
définie des opérations de réflexion qui l'y conduisaient, spontanément
et instinctivement, et surtout sans chercher à y développer un type
logique, préconçu dans son esprit. C'est sous ce rapport que Turgot
avait raison de dire, dès 1750, que les langues, dans leur origine, ne
sont pas l'ouvrage d'une raison présente à elle-même. De même que
tous les instincts, qui décroissent à mesure que la raison grandit, la
faculté du langage s'est épuisée peu à peu dans sa force créatrice;
et la raison consciente a substitué par degré ses règles et ses

opérations réfléchies aux résultats immédiats de la spontanéité humaine.
Elle a régné en souveraine maîtresse dans le développement grammatical
des langues.


À l'origine de l'humanité, comme l'a montré M. Steinthal, l'âme
et le corps étaient dans une telle dépendance l'un de l'autre, que tous
les mouvements de l'âme avaient leur écho dans le corps, principalement
dans les organes de la respiration et de la voix. Cette sympathie
du corps et de l'âme, qui se remarque encore dans l'enfant et le
sauvage, était intime et féconde; chaque intuition, chaque idée éveillait
en lui un accent ou un son. Chaque émotion, chaque effort, chaque
acte de la volonté ou de la sensibilité se reflétèrent ainsi, dès l'origine,
en une sorte d'interjection. Cette interjection, souvent imitée du son
rendu par l'objet qui la provoquait, du bruit de la pierre, de l'agitation
de l'arbre, du cri de l'animal (c'est ce qu'on appelle l'onomatopée),
devint le signe du mouvement de l'âme auquel il était dû et de l'idée
qui est la trace que ce mouvement laisse dans l'esprit. C'est ici qu'il
faut faire intervenir la loi d'association des idées, si bien mise en lumière
par M. Steinthal. En vertu de cette loi, le son qui accompagnait une
intuition ou une idée s'associait dans l'âme avec l'intuition ou l'idée
elle-même, si bien que tous deux se présentaient à la conscience comme
inséparables, et furent également inséparables dans le souvenir. Le
son devint ainsi un lien entre l'image obtenue par la vision et l'image
conservée dans la mémoire; en d'autres termes, il acquit une signification
et devint élément du langage. En effet, l'image du souvenir et
l'image de la vision ne sont point tout à fait identiques: j'aperçois un
cheval; aucun des chevaux que j'ai vus autrefois ne lui ressemble
absolument en couleur, en grandeur, etc.; l'idée générale représentée
par le mot cheval renferme uniquement les traits communs à tous les
animaux de la même espèce. Ce quelque chose de commun est ce qui
constitue la signification du son.


De même que l'esprit humain revêt ses premières aperceptions, non
de la forme abstraite et générale qui ne s'obtient que par élimination et
analyse, mais de la forme particulière, laquelle est en un sens plus
synthétique, en tant que renfermant et confondant une donnée accessoire
avec la vérité absolue; de même le langage primitif dut ignorer
presque entièrement l'abstraction métaphysique. Sans doute la raison
pure s'y réfléchissait, comme dans tous les produits des facultés
humaines. L'exercice le plus humble de l'intelligence implique les

notions les plus élevées; la parole aussi, à son état le plus simple, supposait
des moules absolus et éminemment purs; mais tout était engagé
dans une forme concrète et sensible.


Dans l'expression des choses physiques, l'imitation ou l'onomatopée
paraît avoir été le procédé ordinaire employé par l'homme pour former
les appellations. La voix humaine étant à la fois signe et son, il était
naturel que l'on prît le son de la voix pour signe des sons de la nature.
D'ailleurs, comme le choix d'appellation n'est pas arbitraire et que
jamais l'homme ne se décide à assembler des sons au hasard pour en
faire les signes de sa pensée, on peut assurer que, de tous les mots
actuellement usités, il n'en est pas un seul qui n'ait sa raison suffisante,
ou comme fait primitif ou comme débris de langue plus ancienne.
Or, le fait primitif qui a dû déterminer l'élection des mots est sans
doute l'effort pour imiter l'objet qu'on voulait exprimer, surtout si
l'on considère les instincts sensibles qui durent présider aux débuts de
l'esprit humain.


«L'homme émit donc, dit M. Maury, des sons d'abord monosyllabiques,
dont il associa la production à l'idée de certains objets déterminés.
Ces sons constituèrent les racines primitives de la langue. Ils fournirent
un premier vocabulaire qui fut le fond, d'abord très pauvre, de chaque
idiome respectif. Ces monosyllabes n'exprimaient, dans le principe,
que des idées concrètes; mais de très bonne heure, en vertu de sa
faculté de généralisation, l'esprit humain les appliqua à certains ensembles
d'objets, dont ils servirent alors à représenter la qualité commune
la plus frappante. L'on observe, en effet, que les plus anciennes racines
des langues indo-européennes, parlées par des peuples arrivés de
bonne heure à un certain développement intellectuel, offrent toutes
une signification générale et ne désignent jamais un objet particulier
ou individuel; mais cette idée générale se rapporte constamment à
quelque chose de physique, et le mot qui la rend ne prend un sens
abstrait que par l'effet de la dérivation, par une métaphore, un détournement
du sens primitif. Les monosyllabes qui ont constitué la matière
primordiale du langage, ses premiers rudiments, et dont un grand
nombre furent éliminés par la prédominance d'autres, n'ont pas tardé
à être soumis, dans leur association et leur emploi, à des lois qui
s'offrent en grande partie les mêmes dans tous les idiomes, vu qu'elles
découlent de la constitution de l'intelligence humaine, partout la même.
La phrase est devenue plus complexe, à mesure que la pensée, dont elle

est le miroir, se compliquait. Quand les premières racines furent arrivées
à cette période de sens général et indéterminé, d'autres racines
y furent adjointes pour leur donner un sens plus spécial.»


C'est en vertu de remarques de cette nature, puisées principalement
dans l'observation et l'analyse des idiomes aryens, que Jacob Grimm
s'est cru autorisé à tracer l'esquisse suivante de ce que dut être l'état
primitif du langage: «À son apparition, la langue était simple, sans
procédés artificiels, pleine de la vie et du mouvement de la jeunesse.
Tous les mots étaient courts, monosyllabiques, formés la plupart de
voyelles brèves et de consonnes simples. Les mots se pressaient et
s'aggloméraient dans le discours comme les brins d'herbe dans le
gazon. Tous les concepts découlaient d'une sensation, d'une intuition
claire, constituant déjà une pensée et devenant le point de départ d'une
foule d'autres pensées également simples. Les rapports qui liaient
les mots à la pensée étaient naïfs; mais ils furent bientôt déparés par
l'addition de mots disposés sans ordre. À chaque pas qu'elle fit, la
langue parlée revêtit plus de plénitude et de flexibilité, mais elle se
manifestait encore sans mesure et sans harmonie. La pensée n'avait
rien de fixe et d'arrêté; et voilà pourquoi la langue primitive n'a pu
laisser aucun monument de son existence.»


Un premier progrès, qui contenait tous les autres en germe, fut
la création de racines démonstratives ou pronominales, distinctes des
racines prédicatives. Aussi haut que l'on remonte par l'observation
dans les langues, même monosyllabiques et isolantes, on trouve la
distinction de ces deux classes de racines, qui s'agrègent plus ou
moins intimement entre elles et subissent plus ou moins d'altération
par le fait de cette agrégation. La formation première des racines
démonstratives, qui date ainsi d'une période préhistorique du langage,
impossible à atteindre dans sa réalité, et qu'on ne reconstitue que
par induction, est encore tout à fait obscure. Ici elles paraissent avoir
dès le début une existence indépendante et une origine propre; là,
au contraire, il semble qu'on doive y reconnaître des racines originairement
prédicatives, auxquelles on a pris ensuite l'habitude d'attacher
ce sens nouveau.


Quoi qu'il en soit, le monosyllabisme isolant a été sûrement la phase
primordiale du langage; et l'emploi des démonstratifs prépara la
création des catégories grammaticales. «De très bonne heure chez
la plupart des langues, dit encore M. Maury, l'habitude se prit

d'agglutiner les racines accessoires avec les racines primitives. Le résultat
se produisit d'autant plus vite, comme l'observe M. F. Baudry, que
la pensée étant fort pauvre, les mêmes formules se représentaient
sans cesse. C'est à cette même époque que s'effectua ce qu'on peut
appeler, la corruption des sons. La racine principale subsiste encore
sans altération, mais sous l'influence de l'accent tonique qui donne
l'unité aux éléments multiples du mot, la prononciation des accessoires
s'obscurcit, s'abrégea et s'altéra, en même temps que leur signification
indépendante s'oubliait. Dès lors le polysyllabisme se constitua
et le langage entra dans sa période synthétique. Celle-ci présenta
plusieurs degrés. D'abord, comme l'observe M. Max Müller, les accessoires
étaient seuls altérés et la racine principale gardait son
intégrité. Puis la racine principale et les accessoires se confondirent
par une égale altération dans l'unité du mot. Ces deux phases constituent,
la première, l'état agglutinant, la seconde, l'état flexionnel
ou amalgamant; celui-ci laissant voir les sutures ou les fissures par
où les petites pierres ont été jointes ensemble, celui-là présentant les
mots composés comme faits tout d'une pièce. Les deux divisions ne
sont pas, au reste, nettement tranchées, et l'on passe de l'une à l'autre
par une foule d'intermédiaires... Une nouvelle évolution amena les
idiomes synthétiques à une forme analytique, dans laquelle les éléments
composants se désagrégèrent, se séparèrent et se coordonnèrent suivant
un ordre logique, né du besoin croissant de clarté. C'est le
moment de l'emploi des prépositions pour indiquer avec plus de précision
les rapports; les cas n'ayant plus d'utilité, on les brouilla, et l'on
finit par les laisser tomber tout à fait; dans la conjugaison, l'emploi
des verbes auxiliaires se substitua aux terminaisons et aux préfixes
qui indiquaient les temps et les personnes.»






§ 2.--UNITÉ DU LANGAGE ET DIVERSITÉ DES LANGUES.


On vient de le voir, depuis que l'homme a commencé de parler, c'est-à-dire
depuis qu'il a commencé d'exister, les langues des diverses races
ont passé par des modifications innombrables dues à la marche de
l'esprit chez ceux qui les parlaient, dues à des mélanges, à des influences
réciproques d'idiomes les uns sur les autres. Il est donc impossible
de remonter à la langue primitive, encore plus qu'il n'est impossible

de remonter à la race primitive. Trop de révolutions se sont opérées
depuis que l'humanité est sortie de son berceau.


Les langues connues et sur lesquelles peuvent porter les études de
la linguistique, mortes ou vivantes, se présentent formant un certain
nombre de groupes ou de familles, composés chacun d'idiomes ayant
entre eux une parenté dont le degré varie et pouvant se ramener à
une souche originaire commune. Mais par de là la formation de ces
groupes, la science demeure impuissante. Elle est obligé de les accepter
comme foncièrement différents et absolument irréductibles entre eux,
impossibles à ramener à une unité primordiale reconstituable. C'est
ce qu'a très bien défini M. Chavée. «Quand deux langues peuvent-elles
être scientifiquement tenues, dit-il, pour deux créations radicalement
séparées? Premièrement: quand leurs mots simples ou irréductibles
à des formes antérieures n'offrent absolument rien de commun,
soit dans leurs étoffes sonores, soit dans leur constitution syllabique.
Secondement: quand les lois qui président aux premières combinaisons
de ces mots simples diffèrent absolument dans les deux systèmes
comparés.»


Ce fait de l'existence d'un certain nombre de familles primordiales
de langues absolument irréductibles s'impose d'une manière forcée
à tout linguiste sérieux. Proclamons-le, résolument, il n'y a pas moyen
de s'y soustraire, et il faut savoir l'accepter comme le dernier terme
où s'arrête la science.


Sous ce rapport, il est nécessaire de se tenir en garde contre certaines
illusions qui restent encore dans beaucoup d'esprits et qui
proviennent d'une sorte de malentendus, d'une intelligence imparfaite
de la véritable nature de quelques débats encore ouverts entre
les linguistes. Oui, la science n'a pas encore dit son dernier mot au
sujet de la parenté primitive ou de la différence radicale de toutes
les familles de langues. Il est à ce sujet des questions qui ne sont
pas encore résolues. Il y aurait outrecuidance et témérité peu scientifique
à prétendre condamner a priori les travaux, sagement limités
à des questions précises et spéciales, qui peuvent avoir pour résultat
de diminuer le nombre des entités irréductibles dans la classification
des langues, d'établir une parenté et une origine commune entre
certaines familles qui, aujourd'hui encore, paraissent foncièrement
différentes. Les efforts tentés par de fort bons linguistes, et même
de grands esprits, pour établir un lien de descendance d'une même

souche entre les trois grandes familles des idiomes à flexions ou plutôt
entre les langues sémitiques et 'hamitiques, d'une part, les langues
aryennes, de l'autre, n'ont jusqu'à présent conduit à aucun résultat
démonstratif et certain. Mais la continuation de tentatives mieux
conduites dans cette voie n'a rien d'anti-scientifique; en réalité on ne
peut tenir actuellement le problème comme résolu, ni dans le sens
de la parenté, ni dans celui de l'irréductibilité. Il en est de même du
problème du touranisme de Bunsen et de M. Max Müller, entendu dans
le sens de la possibilité d'une parenté d'origine entre les idiomes
altaïques et les idiomes dravidiens, de la parenté même qui leur relierait
un certain nombre de dialectes parlés autour du Thibet, et qui
par un autre côté touchent au thibétain monosyllabique, enfin de la
possibilité, après avoir formé de tous ces groupes, actuellement irréductibles,
une seule famille, d'y retrouver un rameau sorti très
anciennement de la souche qui aurait aussi donné naissance aux
langues sémitiques et aryennes. Sur tous ces points, le grand philologue
d'Oxford, et ceux qui ont adopté ses idées, ne sont point parvenus
jusqu'à présent à une démonstration scientifique suffisante et satisfaisante.
Leur théorie reste une hypothèse ingénieuse et brillante,
mais en faveur de laquelle il n'y a que certaines inductions, pas même
de commencement de preuve positive et directe, et contre laquelle,
en revanche, s'élèvent de très sérieuses objections. Elle ne peut cependant
pas être absolument condamnée, et j'admets pour un instant
qu'elle pourra un jour arriver à une démonstration formelle, ou tout
au moins à une probabilité considérable. En sera-t-on venu pour cela à
établir l'unité fondamentale des langues? Non certes; on aura retrouvé
quelques parentés d'abord méconnues, diminué le nombre des individualités
absolument distinctes de la linguistique. Mais à côté de l'unité
que l'on aura ainsi substitué à quelques-unes de ces individualités,
que jusqu'à nouvel ordre on n'est pas encore parvenu à rapprocher
d'une façon acceptable, il restera toujours un bon nombre de groupes
irréductibles, de types essentiellement distincts, qui défieront à jamais
les efforts tentés pour les unifier.


En dehors donc des questions nettement délimitées que nous venons
d'indiquer, et où la carrière reste ouverte aux efforts de la spéculation
scientifique, sans que l'on puisse encore prévoir avec une probabilité
sérieuse s'ils seront ou non couronnés de succès, toute recherche de
l'unité primordiale de l'universalité des idiomes connus dans leur infinie

variété, tout essai de reconstitution de la langue primitive unique de
nos premiers pères, doit être banni de la science. Ce n'est et ne peut
être qu'une fantaisie puérile et oiseuse. Quiconque prétend, en
linguistique et en histoire, au titre de savant sérieux doit s'en abstenir,
comme en mathématiques de chercher la solution de la quadrature
du cercle. On peut philosopher sur le problème du langage primitif,
l'aborder par les méthodes de l'analyse psychologique, se rendre
même compte, par des inductions tirées de l'état le plus ancien des
langues connues, de ce que devaient être quelques-uns des caractères
généraux de ce langage primitif. Mais aller au delà, essayer de le
reconstituer, d'en retrouver les racines dans celles des familles de
langues qui nous sont connues, en ramenant ces racines à une unité,
ce n'est plus affaire de la science linguistique. Elle n'a et n'aura jamais
aucun moyen sérieux d'y parvenir, et elle doit s'arrêter où elle rencontre
la limite de ses possibilités, où sa méthode et ses procédés deviennent
impuissants en cessant de rencontrer des éléments solides sur lesquels
opérer.


La pluralité d'un certain nombre de familles irréductibles de langues
est dans l'état actuel sa conclusion dernière, le terme où elle s'arrête
sans avoir le moyen de pousser plus loin, et suivant toutes les apparences
il en sera toujours ainsi. Acceptons donc ce fait, qui ne marque,
du reste, qu'une limite dans ce que la science peut atteindre et démontrer,
mais qui ne porte pas atteinte à la nécessité philosophique d'un
langage primitif unique, conséquence de l'unité de l'espèce humaine
et de sa descendance d'un seul couple.


Il est, en effet, impossible à tout homme de bon sens et à tout observateur
impartial de trouver nécessairement impliquée dans ce fait la
conclusion que prétendent en tirer les linguistes polygénistes. L'existence
de plusieurs familles irréductibles de langues n'emporte nullement,
comme on l'a dit, la pluralité originelle des espèces humaines qui ont
formé ces familles de langues.


Et d'abord l'irréductibilité qui existe pour la science peut parfaitement
n'être ici qu'un résultat de l'insuffisance des éléments qu'elle possède,
de la perte irréparable de quelques-uns de ceux dont la conservation
aurait pu la conduire à un tout autre résultat. Il est, en effet, une chose
incontestable pour toutes les écoles de linguistique, c'est que les langues
sont essentiellement variables et périssables. Il en est une autre non
moins possible à contester, c'est que nous ne connaissons pas et que

nous ne connaîtrons jamais toutes les langues mortes, surtout celles
de la période primitive et préhistorique. Or, s'il manque un certain
nombre d'anneaux à la chaîne de la filiation des langues--et il est
certain qu'il en manque beaucoup--il n'y a pas moyen de douter
que des rapports qui ont jadis existé sont à tout jamais perdus pour
nous. La science est dans son rôle quand elle constate qu'elle ne trouve
aucune trace de ces rapports; elle en sortirait si on voulait lui faire
dire qu'ils n'ont pas pu exister.


Sir John Lubbock a fait, sur l'origine probable des racines dans
les différentes langues, des observations ingénieuses, aidées de rapprochements
avec les idiomes des sauvages, dont la linguistique n'a,
pendant bien longtemps, pas tenu assez de compte, observations qui
ont une haute valeur et peuvent être tenues comme ayant fait faire
un progrès sérieux à la question. Que l'on s'y reporte et l'on devra
reconnaître que la majorité d'entre elles ne doivent pas être communes
à toutes les familles de langues. Quiconque pense que le langage n'est
pas un fait surnaturel et divin, mais qu'il est d'invention et de création
humaine, ne peut qu'adopter sur ce point les conclusions du savant
anglais. Or, pour peu que ces différences radicales soient nombreuses--et
leur présence s'explique parfaitement dans la donnée de l'unité
primordiale du langage à une époque à laquelle il ne nous est pas
possible de remonter,--pour peu que ces différences radicales soient
nombreuses, elles entraînent nécessairement l'irréductibilité, sans
que celle-ci puisse être invoquée comme un argument contre la doctrine
monogéniste.


Ce qu'implique seulement l'irréductibilité d'un certain nombre de
groupes linguistiques, c'est ce qu'implique aussi la profonde différence
des trois ou quatre grands types physiques de l'humanité, non la
pluralité des espèces, mais la formation séparée des races sorties de
l'unité primitive à une très grande distance dans le temps du commencement
de l'histoire positive, c'est que, pour ce qui touche spécialement
aux langues propres à ces races, la séparation a eu lieu dans un état de
civilisation tout à fait rudimentaire et quand le langage en était encore
à sa période toute première. Il n'est pas possible de la placer à un autre
moment qu'à l'état monosyllabique et isolant, avant la naissance de
toute grammaire. Mais ceci admis, le fait de la disparition du langage
primordial et de toute trace de l'unité originelle qui a enfanté la
diversité, devient tout simple et parfaitement naturel. La merveille

invraisemblable serait qu'il en fût autrement. Aucune langue ne peut
rester stationnaire; mais dans cette évolution perpétuelle, la partie
conservative du langage, celle qui résiste le plus aux influences dissolvantes,
est la grammaire. Pour les mots, ils changent et se renouvellent
d'autant plus facilement que la langue est moins avancée. Et chez
les peuples sauvages, où l'écriture n'a pas fixé les mots, ceux-ci se
transforment avec une telle rapidité qu'on cite des missionnaires et
des voyageurs qui sont allés deux fois, à une vingtaine d'années d'intervalle,
chez une même peuplade et qui ne retrouvèrent au second voyage
presque rien de la langue qu'ils avaient apprise au premier. M. Max
Müller a groupé à cette égard un ensemble de faits et d'observations
absolument probant, qui a une importance de premier ordre lorsque
l'on veut se rendre compte du comment de la production d'une pluralité
de types linguistiques irréductibles, dans la donnée de l'unité de l'espèce
humaine.


Mais il importe de constater encore une fois ici, pour la formation
des langues comme pour celle des races, que la conciliation entre les
faits observés et la doctrine qu'imposent à la fois le dogme religieux
et la philosophie spiritualiste, n'est naturelle, et même réellement
possible, qu'avec la haute antiquité de l'homme et son progrès continu
depuis un point de départ qui n'est autre que l'état de pur sauvage.
Et cependant ces deux grands faits, qui résultent d'une façon si éclatante
de l'archéologie préhistorique, il est encore un certain nombre
d'esprits timides, parmi les croyants et les spiritualistes, qui s'effraient
de leurs conséquences, faute de savoir bien les discerner, et qui se
refusent même à les admettre, soit par une interprétation étroite et
malentendue des textes bibliques, soit par pure paresse d'esprit, pour
ne pas se donner la peine de secouer le joug de vieilles idées, pour
ne pas dire de vieilles erreurs, dont ils ont pris l'habitude.


Pour nous, sur la question de l'unité du langage et de la diversité
des langues, nous ne pouvons mieux faire que de nous approprier
les paroles de M. Whitney, l'éminent linguiste américain, qui a mieux
mis que personne en lumière l'impossibilité scientifique de la réduction
et de l'identification des racines de toutes les familles de langues,
comme des lois qui y ont présidé aux premières combinaisons de
ces éléments simples et fondamentaux. «La linguistique ne peut se
porter garant de la diversité des races humaines. Si nous admettons
que les hommes ont créé les premiers éléments du langage, de même

qu'ils en ont fait tous les développements subséquents, nous sommes
forcés de convenir qu'une période de temps assez longue a dû s'écouler
avant qu'ils aient pu se former une certaine somme de matériaux.
Et pendant ce temps, la race, fût-elle unique, a pu se répandre et
se diviser de façon que les germes primitifs de chaque langue aient
été produits indépendamment dans les unes et dans les autres.
Donc, l'incompétence de la linguistique, pour décider de l'unité ou
de la diversité des races humaines, paraît être complétement et
irrévocablement démontrée.»




Personne n'a soutenu avec plus d'énergie et d'habileté la doctrine
polygéniste qu'Agassiz, et sur le terrain des caractères physiques des
races et sur celui de leurs langues. Suivant lui, les hommes ont été
créés par nations, et chacune de celles-ci a reçu, en même temps
que tous ses traits physiques, son langage particulier, éclos ainsi de
toutes pièces et aussi caractéristique que la voix d'une espèce animale.
Il est bon de citer ici ses propres paroles, pour donner une
idée des arguments de l'école dans son plus illustre représentant.
«Qu'on suive sur une carte la distribution géographique des ours,
des chats, des ruminants, des gallinacés ou de toute autre famille:
on prouvera avec tout autant d'évidence que peuvent le faire pour les
langages humains n'importe quelles recherches philologiques, que
le grondement des ours du Kamtchatka est allié à celui des ours du
Thibet, des Indes Orientales, des Îles de la Sonde, du Népaul, de
Syrie, d'Europe, de Sibérie, des Montagnes Rocheuses et des Andes.
Cependant tous ces ours sont considérés comme des espèces distinctes,
n'ayant en aucune façon hérité de la voix les uns des autres. Les
différentes races humaines ne l'ont pas fait davantage. Tout ce qui
précède est encore vrai du caquetage des gallinacés, du cancanage
des canards aussi bien que du chant des grives, qui toutes lancent
leurs notes harmonieuses et gaies, chacune dans son dialecte, lequel
n'est ni l'héritier ni le dérivé d'un autre, bien que toutes chantent
en grivien. Que les philologues étudient ces faits et, s'ils ne sont
pas aveugles à la signification des analogies dans la nature, ils en
arriveront eux-mêmes à douter de la possibilité d'avoir confiance
dans les arguments philologiques employés à prouver la dérivation
génétique.»


«Agassiz est logique, et il pousse jusqu'au bout les conséquences

de sa théorie, répond avec un suprême bon sens M. de Quatrefages.
Mais il oublie un grand fait, que l'on peut opposer à lui et à tous ceux
qui, de près ou de loin, se rattachent à cet ordre d'idées. Jamais
une espèce animale n'a échangé sa voix contre celle d'une espèce
voisine. L'ânon allaité par une jument ne désapprend pas à braire
pour apprendre à hennir. Au contraire, chacun sait bien que le blanc
le plus pur, placé dès son bas âge au milieu des Chinois ou des
Australiens, ne parlera que leur langage, et que la réciproque est
également vraie.»


Et ce fait capital n'est pas seulement individuel; il s'est étendu à
des nations entières; il a dans l'histoire et dans l'ethnologie autant
de développement que d'importance; il faut lui faire une place de
premier ordre. C'est un point aujourd'hui mis en pleine lumière et
qui a complétement dissipé l'illusion, née d'abord des premiers progrès
de la linguistique, qui faisait de cette science la base de l'ethnologie
et cherchait dans la langue le critérium infaillible de la race. Dans bien
des cas il n'en est rien. L'usage de telle ou telle langue ne dépend
pas si nécessairement de la race à laquelle appartient un peuple (ce
qui serait pourtant fatal dans la théorie des linguistes polygénistes)
qu'il mette le langage au-dessus des contingences historiques. Il y a,
au contraire, des langues imposées par la conquête, le commerce ou
le rayonnement de foyers intellectuels plus puissants. Un peuple a
souvent oublié le langage de ses ancêtres pour prendre celui de ses
maîtres ou de ses sujets. Les exemples abondent à cet égard. Les Juifs
avaient cessé de parler hébreu 600 ans avant Jésus-Christ; la conquête,
le voisinage leur avaient imposé un dialecte araméen. Les Francs
ont cessé de parler leur langue germanique 300 ans après Clovis.
Les Silures et Ligures celtisés des Îles Britanniques ont oublié leur
langue primitive pour les langues gaëliques et kymriques, et plus tard
pour l'anglais. Le grec et le latin se sont propagés chez toute nation,
comme langues de la civilisation ou de la science; on a pu penser un
temps qu'il en serait de même du français. Le russe est aujourd'hui la
langue de millions d'hommes des races altaïque et mongolique. Ceci
a même, dans le temps où l'on se fiait exclusivement aux indices
linguistiques, fait croire à l'anéantissement de races ou de populations
en réalité florissantes. C'est, par exemple, ce qui est arrivé pour les
Canaries. Les descendants des Guanches ayant tous adopté l'espagnol,
on a cru qu'il n'en existait plus, jusqu'au moment où Sabin Berthelot

a démontré qu'ils forment en réalité le fond de la population dans tout
cet archipel.


«C'est que, dit M. de Quatrefages, dont nous ne saurions mieux
faire que d'emprunter encore les paroles, la voix animale est un caractère
fondamental, tenant évidemment à la nature de l'être, susceptible
de légères modifications, mais ne pouvant disparaître et se transmettant
intégralement; c'est un caractère d'espèce. La langue humaine n'a rien
de pareil. Elle est essentiellement variable et se modifie de génération
en génération; elle se transforme, elle emprunte et elle perd;
elle est remplacée par une autre; elle est manifestement sous la
dépendance de l'intelligence et du milieu. On ne peut donc voir en elle
qu'un caractère secondaire, un caractère de race.


«Au point de vue linguistique, l'attribut spécifique de l'homme n'est
pas la langue spéciale qu'il emploie; c'est la faculté d'articulation, la
parole, qui lui a permis de créer un premier langage et de le varier à
l'infini, grâce à son intelligence et à sa volonté plus ou moins impressionnées
par une foule de circonstances.» Et c'est ainsi qu'au-dessus
de la diversité des langues nous retrouvons l'unité du langage, conséquence
nécessaire de l'unité de l'espèce et de son origine.


«Maintenant, ajouterons-nous avec M. Whitney, prétendre pour
expliquer la variété des langues que le pouvoir de s'exprimer a été
virtuellement différent dans les différentes races; qu'une langue a
contenu, dès l'origine et dans ses matériaux primitifs, un principe
formatif qui ne se trouvait pas dans une autre; que les éléments employés
pour un usage formel étaient formels par nature, et ainsi de suite, c'est
de la pure mythologie.»


Le principal facteur de la formation différente et de l'évolution
parallèle des différentes familles de langues, a été l'action libre des
facultés intellectuelles de l'homme, se mouvant dans le cadre de l'évolution
naturelle et logique du progrès de l'entendement humain. Mais
là, comme toujours, la liberté n'a pas été absolue et illimitée; elle a
été entravée et influencée par des causes internes ou externes à
l'homme, que l'on peut rapporter à trois ordres, causes physiques,
morales et historiques.


On sait en quoi consiste, au point de vue physique, la parole humaine.
L'homme, à l'aide de son larynx, émet des sons que modifie le jeu
des organes buccaux. Le souffle que produit l'effort volontaire de ses

poumons, par suite des mouvements de la langue, des lèvres, des dents,
résultant de la compression des parties molles et mobiles de la bouche
contre les parois fixes qui l'entourent, donne naissance à des sons
articulés, profondément distincts par leur nature, leur extrême variété,
du cri des animaux, du chant des oiseaux. Chez certains mammifères
il y a comme une ébauche d'articulation, labiale chez les ruminants,
gutturale chez une partie des carnassiers, dentale chez les singes.
Mais elle est toujours imparfaite et surtout absolument uniforme. La
faculté de produire des articulations parfaitement nettes et infiniment
variées, choisies et déterminées par sa volonté, de les nuancer délicatement,
pour ne pas parler ici de leur groupement et de leur succession,
calculée de manière à exprimer une suite logique d'idées, est l'apanage
exclusif de l'homme. Seulement les variations physiques des races,
produisant des modifications et des différences dans la construction
des organes buccaux, modifie leur jeu et ses effets, la nature des
sons articulés qu'ils sont aptes à produire. Chaque race, chaque subdivision
ethnique et presque chaque nation, a des articulations qui lui
sont propres, d'autres qui lui font défaut; d'un peuple à l'autre, les
consonnes de même ordre éprouvent des altérations régulières et constantes,
dont l'étude constitue dans la science du langage cette branche
essentielle que l'on appelle la phonétique.


Il est facile de se rendre compte de ce qu'a pu être le rôle de ces
différences d'articulation, produites par une nécessité organique à
laquelle il est impossible de se soustraire, dans la période préhistorique
du langage, alors qu'il en était encore à l'état monosyllabique
et isolant. L'action seule de cette cause a suffi pour rendre alors
absolument différent le langage dans deux races dont la constitution
physique se modifiait d'une manière divergente sous l'effet de la
diversité des influences de milieu. Nous en constatons même historiquement
les effets dans les langues les plus avancées, dans celles
dont la constitution paraît la plus solidement établie. Lorsqu'il se
produit un de ces faits dont nous parlions tout à l'heure, d'adoption
d'un idiome par un peuple auquel elle était originairement étrangère,
la langue, en passant dans la bouche d'une race nouvelle, éprouve
toujours une altération sensible dans sa prononciation. C'est ainsi que
le latin, une fois introduit dans les Gaules et en Espagne, a subi dans
chacun de ces deux pays des changements phonétiques particuliers,
résultant des différences d'organisation physique des Celtes et des

Ibères par rapport aux Latins, et par suite conformes à la phonétique
des idiomes antérieurs de ces peuples, changements qui sont devenus
le point de départ d'altérations dans les mots eux-mêmes. C'est ainsi
que l'arabe, chez tous les peuples où le Qoran a répandu son usage,
voit se modifier la prononciation de quelques-unes de ses lettres;
et que la langue anglaise, qui a déjà subi sur le sol de la Grande-Bretagne
de si profondes modifications historiques dans sa prononciation,
tend à s'altérer phonétiquement encore davantage aux États-Unis.


L'intelligence humaine est une dans ses facultés et dans leur jeu
logique, et c'est pour cela que les lois du développement du langage,
sauf les arrêts de développement, ont été les mêmes dans toutes les
races, malgré leur séparation. Mais de même que dans l'unité du
type d'espèce de l'homme il y a des variétés de types de races et de
types individuels, de même, dans l'unité intellectuelle de l'humanité
il y a des différences d'aptitudes et de génie entre les races, les peuples
et les individus. C'est là ce qui a produit, dans le cadre des mêmes
lois générales de développement, les différences infinies dans la phraséologie
et la syntaxe des langues, et aussi dans la formation indépendante
de leur mécanisme grammatical. Ici encore il faut admettre
une action singulièrement puissante de cette cause de diversité dans
la période primordiale et préhistorique du langage, dans son passage
de l'état monosyllabique isolant au premier stage de l'état grammatical,
à l'agglutination. Il a suffi de la création séparée et indépendante
des premiers rudiments de la grammaire dans chaque race,
pour donner à leur développement naturel et logique une direction
absolument divergente, et pour produire l'irréductibilité des familles
de langues appartenant à ces différentes races.


L'action de cette cause morale et intellectuelle de modification,
influencée dans cette dernière mesure par des différences physiques
dans la constitution du cerveau, organe de communication entre les
deux éléments, matériel et immatériel de l'homme, s'observe historiquement
et jusque de nos jours, aussi bien que celle de l'altération
phonétique. Toutes les langues modernes accentuent chaque jour
davantage leur passage de l'état synthétique à l'état analytique. Le
Français, par exemple, a gardé jusqu'au début du xive siècle de notre
ère des cas de déclinaison, qu'il a perdus depuis lors. Un fait rentrant
dans les mêmes causes, mais d'une nature différente, est celui des

Anglo-Américains, qui non seulement altèrent d'une façon déjà sensible
la prononciation de leur idiome anglo-saxon, mais y introduisent des
tournures abrégées, standard phrases, rappelant le génie des langues
des races indigènes de l'Amérique, dont on a vu plus haut qu'ils tendent
à reprendre la constitution physique. De telle façon que l'on peut,
dès à présent, prévoir avec certitude une époque où l'anglais et l'américain
seront devenus deux idiomes différents. Voici encore un troisième
fait, dû au même genre de causes, mais qui s'est produit dans des
conditions différentes. Parmi les idiomes vivants de la famille aryenne,
il en est trois qui ont en commun cette particularité d'avoir un article
et de le suffixer au substantif, au lieu de le placer devant comme à
l'ordinaire; ces langues appartiennent à trois subdivisions différentes
de la famille, ce sont le roumain, du groupe néo-latin, le bulgare, du
groupe slave, et le schkype ou albanais, qui doit former à lui seul le
type d'un groupe à part. Mais ces trois idiomes occupent une aire
géographique restreinte et continue. Il est donc clair qu'une même
cause historique a agi sur tous trois dans cette aire géographique,
malgré leur diversité d'origine. L'explication la plus probable est que
la particularité grammaticale commune, qu'ils ont ainsi développée
parallèlement, est le legs d'un idiome antérieur, parlé dans la région,
sans doute celui de la race thraco-illyrienne, dont les Albanais paraissent
les descendants directs, et dont le sang a laissé de nombreux restes
sous les couches de populations nouvelles qui l'ont recouvert, latines
en Roumanie, ougriennes et slaves en Bulgarie.


Cet exemple nous met en présence de l'action du troisième ordre de
causes modificatrices des langues, les causes historiques. Ces causes ne
produisent pas seulement les faits dont nous avons déjà parlé, d'abandon
par un peuple de l'idiome propre de sa race pour adopter, sous des
influences diverses, un idiome étranger. Très fréquemment on constate
que les événements de l'histoire ont exercé une action décisive sur la
marche des langues, que les faits extérieurs les ont détournées de ce qui
aurait été sans cela leur cours naturel. L'anglais, par exemple, tel qu'il
se parle aujourd'hui, est incontestablement fort différent de ce que fût
devenu spontanément l'anglo-saxon sans la conquête normande.


«Si les langues, dit M. Maury, doivent déjà, en vertu de leur propre
développement, passer par des organismes différents, elles sont encore
plus exposées à l'altération quand elles manquent de monuments
littéraires; alors elles se trouvent ravalées au point de n'être souvent

que des jargons, et dans les bouches ignorantes qui les parlent, elles
perdent parfois tout à fait leur caractère primitif. Leur grammaire vit
encore longtemps; mais elle n'est plus qu'un cadre dans lequel des
mots nouveaux viennent remplacer les anciens; et quand le vocabulaire
est ainsi transformé, le cadre lui-même cède, et la grammaire disparaît
ou se change notablement. Cela se produit surtout chez les idiomes
qui n'ont point encore créé beaucoup de mots, dont la grammaire est
assez simple pour pouvoir s'enrichir de formes que lui fournissent les
grammaires étrangères. Il en est des langues comme des races; quand
un ensemble de circonstances a engendré une race nouvelle, sous des
influences physiques et morales déterminées, cette race déploie une
puissance de conservation d'autant plus prononcée que la race a été en
quelque sorte plus fortement coulée. Son moule se conserve alors
longtemps, sans s'altérer. Les langues offrent, à des degrés divers, cette
même vitalité, et suivant leur plus ou moins grande homogénéité, la
roideur ou la flexibilité de leurs formes grammaticales, elles se perpétuent,
sans subir des altérations bien notables, même placées dans des
conditions nouvelles, ou elles s'altèrent rapidement.»


Les emprunts de vocabulaire se produisent toujours, et d'une manière
inévitable, dans la vie historique des langues, jusque chez les idiomes
qui ont la culture littéraire la plus développée et qui sont constitués
le plus fortement pour la conservation. Tout contact d'une nature
quelconque entre deux peuples, soit de même race, soit des races les
plus opposées, donne forcément naissance à des emprunts de ce genre.
Un peuple prend chez un autre les termes qui servent à exprimer les
idées nouvelles dont il doit la révélation à cet autre peuple, ou bien les
objets matériels qui lui étaient jusqu'alors inconnus. Il en prend aussi
dans bien des cas, qui font double emploi avec les termes que possédait
quelquefois son langage, et souvent alors c'est le mot d'emprunt
qui finit par rester, chassant de l'usage le vieux terme national. Le
caprice de la mode intervient ici fréquemment comme un élément
de modification des langues. Chez les Égyptiens de la xviiie et de la
xixe dynastie il a été de mode de sémitiser aux dépens de l'idiome égyptien;
chez les Syriens des premiers siècles de l'ère chrétienne d'helléniser;
chez les Allemands du siècle dernier de franciser. Depuis
cinquante ans notre propre parler s'est encombré, par suite d'un
caprice d'engouement du même genre, de mots anglais, dont une
bonne moitié rendent des idées qui avaient déjà une excellente

expression dans notre langue, et dont quelques-uns sont même d'anciens
mots français qui reviennent altérés par des bouches étrangères.


Ces emprunts si multipliés de vocabulaire, avec les emprunts plus
rares de grammaire ou les simples influences d'une langue sur l'autre
dans sa grammaire, sa syntaxe et sa phraséologie, finissent par produire,
dans le tableau général des langues connues, un entrecroisement de
caractères analogue à celui que l'on observe entre les groupes humains,
au point de vue de leur type et de leur constitution physique.


Au sujet des emprunts de vocabulaire, que les linguistes dédaignent
trop souvent pour ne s'attacher qu'à l'étude de la morphologie grammaticale,
il peut être utile de rappeler les curieux résultats auxquels
Young fut conduit par le calcul des probabilités. Cet illustre savant,
auquel les sciences historiques et philologiques n'étaient pas étrangères,
mais qui a surtout acquis sa gloire dans les sciences physico-mathématiques,
s'était demandé quel nombre de mots semblables,
dans deux langues différentes, était nécessaire pour qu'on pût être
autorisé à considérer ces mots comme ayant appartenu à la même
langue. De ses calculs il résulte que la communauté d'un seul mot
n'a aucune signification. Mais la probabilité d'une même origine a
déjà trois contre un, quand il y a deux mots communs; plus de
dix contre un, quand il y en a trois. Quand le nombre des mots communs
est de six, la probabilité est de plus de dix-sept cents, et de près de
cent mille, quand il est de huit. Il est donc presque certain que huit
mots communs à deux langues différentes ont appartenu primitivement
à un même langage, et lorsqu'ils sont isolés au milieu d'une langue
à laquelle ils n'appartiennent pas naturellement, on doit les regarder
comme importés. Ces conclusions du mathématicien anglais ont une
importance très grande. L'histoire peut et doit même y trouver des
indices de communications entre les peuples, qui échapperaient à ses
autres moyens d'investigation.


Il faut enfin, dans les recherches sur la formation des langues et
l'origine de leur mécanisme, ainsi que de leurs différences, tenir grand
compte de ceci, qu'une langue, dans sa création, n'est pas une oeuvre
individuelle, mais une oeuvre collective.


Une observation profondément ingénieuse de Jacob Grimm, sur les
langues aryennes, peut mettre sur la trace de la part diverse que
les individus, dans une même race et dans un même peuple, ont pu

avoir, selon leur nature ou leur aptitude, dans la formation d'un
langage. «Plus ces langues sont anciennes, dit M. Renan, résumant
les idées du grand linguiste allemand, plus la distinction des flexions
féminines et masculines y est marquée: rien ne le prouve mieux que
le penchant, inexplicable pour nous, qui porta les peuples primitifs
à supposer un sexe à tous les êtres, même inanimés. Une langue, formée
de nos jours, supprimerait le genre en dehors des cas où il est question
de l'homme et de la femme, et même alors on pourrait très bien s'en
passer: l'anglais en est arrivé sous ce rapport au plus haut degré de
simplification, et il est surprenant que le français, en abandonnant
des mécanismes plus importants du latin, n'ait pas laissé tomber celui
dont nous parlons. Jacob Grimm conclut de là que les femmes durent
exercer dans la création du langage une action distincte de celle des
hommes. La vie extérieure des femmes, que la civilisation tend à
rapprocher de plus en plus de celle des hommes, en était à l'origine
totalement séparée, et une réunion de femmes était très différente,
sous le rapport intellectuel, d'une réunion d'hommes. De nos jours,
le pronom et le verbe n'ayant conservé à la première personne, dans
la plupart des langues, aucune trace de genre, le langage d'une femme
ne diffère grammaticalement de celui d'un homme que par le genre
des adjectifs et des participes qu'elle emploie en parlant d'elle-même.
Mais à l'origine la différence dut être bien plus forte, ainsi que cela a
lieu encore dans certains pays de l'Afrique. Pour que l'homme, en
s'adressant à la femme ou en parlant de la femme, se soit cru obligé
d'employer des flexions particulières, il faut que la femme ait commencé
par avoir certaines flexions à son usage. Or, si la femme employa
tout d'abord certaines flexions de préférence à d'autres, et provoqua
ces flexions chez ceux qui lui parlaient, c'est qu'elles étaient plus
conformes à ses habitudes de prononciation et aux sentiments que sa
vue faisait naître. C'est ainsi que dans les drames hindous les hommes
parlent sanscrit et les femmes prâcrit. Si l'a et l'i sont les voyelles
caractéristiques du féminin, c'est sans doute parce que ces voyelles
sont mieux accommodées que les sons virils o et ou à l'organe féminin.
Un commentateur indien, expliquant le verset 10 du livre III de Manou,
où il est commandé de donner aux femmes des noms agréables et qui
ne signifient rien que de doux, recommande en particulier de faire en
sorte que ces noms renferment beaucoup d'a. Cet exemple me paraît
propre à faire comprendre comment, dans le travail complexe du

langage, les divers instincts, et, si j'ose le dire, les diverses classes de
l'humanité ont eu leur part d'influence.»


Remarquons, du reste, que l'observation sur laquelle nous venons de
nous appuyer est spéciale à certaines familles de langues, car il en
est d'autres, et en grand nombre, qui n'admettent pas la distinction
des genres. Mais elles prêteraient à leur tour à des observations
différentes, conduisant à une conclusion analogue.






§ 3.--CLASSIFICATION DES LANGUES.


Les trois états successifs du développement du langage, tels que
nous les avons indiqués, ont fourni la base d'une classification naturelle
des langues, réparties d'abord en trois grandes classes suivant celui
de ces états où elles se sont fixées et immobilisées, puis dans chaque
classe en familles et en groupes, d'après les affinités de racines et de
structure grammaticale qui permettent de rattacher un certain nombre
d'entre elles à une souche primitive commune.


D'après les données statistiques que l'on possède, les langues monosyllabiques
et isolantes seraient aujourd'hui parlées par 449 millions
d'hommes environ, les langues agglutinantes par 216 millions, et les
langues à flexion par 537 millions. Ce dernier chiffre est dû à la propagation
toujours croissante des idiomes européens, qui étendent
leur domaine avec celui de la civilisation et s'imposent ainsi aux races
les plus diverses.


Dans les langues monosyllabiques et isolantes, il n'existe encore
que des mots simples, consistant dans un son rendu par une seule
émission de la voix. Ce sont les racines, ayant à la fois le caractère
de substantifs et de verbes; elles expriment la notion, l'idée, indépendamment
de l'emploi du mot, et c'est la manière dont ce mot est mis
en relation avec d'autres qui marque son rôle et son sens catégorique
dans la phrase. De là l'expression d'état rhématique employée quelquefois
pour indiquer ce stage primordial de développement du langage,
qui ne connaît encore que le mot absolu, sans distinction de
catégories grammaticales.


La grammaire de toute langue de cette classe n'est et ne peut être
qu'une syntaxe. Le mot-racine est inflexible; en dépit de tout changement
de position dans la phrase, il demeure invariable, toujours le

même, et c'est uniquement la place qu'il occupe dans la phrase,
dans la proposition logique, construite sur un type immuable, qui
détermine sa valeur, sa qualité de sujet ou de régime, d'épithète ou de
substantif, de verbe ou de nom, et ainsi de suite.


Le nombre des monosyllabes possibles à former par une seule
émission de la voix est nécessairement fort restreint; la langue chinoise
en admet 450. On trouve un moyen de multiplier les différences au
moyen de l'accent, qui devient une sorte d'intonation chantante,
appelée ton, qui permet à chaque syllabe de se faire entendre à l'oreille
de plusieurs façons différentes. Ainsi, dans le chinois, la variation
des tons porte à 1,203 le nombre des combinaisons syllabiques qui
constituent le vocabulaire. Avec un fond aussi forcément restreint
de matériel phonique, tout idiome monosyllabique, ne peut manquer
de posséder une très grande quantité de mots homophones. Comme
tous les mots de la langue se composent d'une seule syllabe, chaque
syllabe dont l'organe est susceptible représente un certain nombre
d'acceptions sans rapport les unes avec les autres. Une confusion
presque inextricable résultant de ce fait ne peut être évitée qu'en
recourant, pour distinguer les mots homophones, les acceptions
diverses d'une même syllabe, à des moyens d'éclaircissement plus ou
moins ingénieux ou naïfs.


C'est ainsi que l'on place après un mot, pour en déterminer le sens,
un autre mot, dont une des acceptions coïncide avec celle dans laquelle
on veut prendre le premier. Exemple: en chinois, tao est susceptible
de signifier: «ravir, atteindre, couvrir, drapeau, froment, mener,
chemin;» lu de vouloir dire: «détourner, véhicule, pierre précieuse,
rosée, forger, chemin.» L'un ou l'autre de ces deux mots, employé
isolément, laisserait l'esprit indécis entre un grand nombre de significations
absolument différentes. On précise le sens de «chemin» par
l'emploi de la locution pléonastique tao lu, qui accumule deux synonymes
s'expliquant l'un par l'autre. D'autres associations, toutes
pareilles, ont pour but de rendre une idée qu'un mot simple n'exprimait
pas; ainsi fu est «père,» mu «mère» et fu mu «parents;»
yuan est «éloigné,» kin «près» et yuan kin «distance.» Il n'y a
pas là formation d'un composé polysyllabique, car les deux mots se
juxtaposent et ne se lient pas; ils restent indépendants et conservent
leur tonalité, sans qu'un des deux, à ce point de vue, se subordonne à
l'autre.


Le genre d'un mot ne peut être déterminé qu'à l'aide d'un second
terme, rapproché de la même façon. En chinois l'on emploie pour cet
objet nan «mâle,» et niu «femelle;» ainsi l'on a nan tse pour dire
«fils» et niu tse pour «fille.» La plupart des relations grammaticales
qu'expriment dans les autres langues les cas de déclinaison, les temps,
les modes et les personnes verbales, quand la position du mot dans
la phrase ne suffit pas à les déterminer assez clairement, sont marquées
par l'accession de mots, qui sont par eux-mêmes des racines prédicatives
ayant un sens propre comme les mots qu'ils viennent déterminer,
mais qui, dans ce cas, jouent le rôle de simples auxiliaires grammaticaux.
C'est ce que, dans la syntaxe chinoise, on appelle les «mots vides,»
par opposition aux «mots pleins,» c'est-à-dire aux racines dont la
signification reste dans toute sa plénitude et son indépendance, aux
mots que nos traductions rendent par des noms ou des verbes.


La plupart des langages de la race jaune et des populations qui,
dans l'Asie transgangétique, paraissent issues d'un métissage des types
jaune et noir, se sont arrêtées à cet état de développement monosyllabique,
isolant et rhématique. Le chinois antique nous en offre un
spécimen d'une pureté complète.


Les principaux idiomes de cette classe sont:


Le chinois avec ses différents dialectes;


L'annamite;


Le cambodgien ou khmer;


Le môn, parlé par les habitants du delta de l'Iraouaddy;


Le groupe des langues myamma, dont le barman est le type le mieux
connu;


Le thaï ou siamois;


Le groupe des langues himalayennes, parlées par les descendants de
quelques tribus primitives du nord de l'Inde, refoulées par l'invasion
aryenne dans les vallées de l'Himalaya;


Le thibétain.


Malgré l'origine évidemment apparentée, et quelquefois de fort près,
des populations qui en font usage, tous ces idiomes se montrent absolument
irréductibles dans leurs racines et dans le système de leur
construction syntaxique, de l'ordre de position qui y assigne au mot
invariable sa valeur catégorique dans la phrase. C'est ce qui prouve
combien, comme nous le disions plus haut, dans cet état du langage
les divergences individuelles du parler de tel ou tel peuple arrivent

vite à produire une diversité que la science est impuissante à ramener
à une unité primitive.


«Le moindre changement dans le ton ou accent du mot monosyllabique
donnant naissance à un autre mot, dit M. Maury, la prononciation
de tels mots a dû rester invariable pour que le langage fût intelligible;
c'est ce que montre le chinois. Il n'y a point de combinaisons phonétiques,
ou, comme on dit, de phonologie. Le même caractère appartient
plus ou moins à toutes les langues transgangétiques. Cependant, dans
le siamois, commence à se manifester une disposition à appuyer ou
à traîner sur la dernière partie du groupe composé de plusieurs mots
juxtaposés. Ce prolongement du second des deux mots en composition
est le point de départ du dissyllabisme; il est manifeste dans le
cambodgien. Le barman forme le passage des langues monosyllabiques
ou à sons non liés, aux langues dans lesquelles les sons se lient.
Presque tous ses mots sont monosyllabiques; mais ils sont susceptibles
de se modifier dans leur prononciation, de façon à se lier aux autres
mots et à rendre le langage plus harmonieux.» Nous saisissons là sur
le fait la transition de l'état isolant à l'état d'agglutination.


Le système morphologique commun qui caractérise la classe des
langues agglutinantes, consiste en ce que le mot n'est plus composé
de la racine seule, mais formé de l'union de plusieurs racines. Dans
cette juxtaposition, arrivée jusqu'à une union intime, une seule des
racines agglutinées ou agglomérées entre elles garde sa valeur réelle;
les autres voient leur signification individuelle s'amoindrir, passer au
second rang; elles ne servent plus qu'à préciser le mode d'être ou
d'action de la racine principale, dont la signification primitive est
conservée. Nous y avons ainsi une nombreuse série de particules
monosyllabiques indiquant toutes les catégories du langage, toutes
les notions de relation possibles entre les mots dans la phrase. Ces
particules viennent se coller au radical, qui demeure invariable, le
plus souvent en s'y postposant, mais aussi chez quelques idiomes en
s'y préfixant; elles déterminent ainsi grammaticalement le radical en
allongeant le mot presque indéfiniment, mais sans aucune fusion ou
contraction, soit entre elles, soit avec le radical primitif.


Nous rendrons ceci plus clair au moyen de quelques exemples pris
au turc. Le radical sev y exprime l'idée générale et abstraite
d'«aimer»
sans distinction de catégorie nominale ou verbale; sev-gu et
sev-i sont

le substantif «amour,» sev-mek l'infinitif verbal «aimer,» sev-er le
participe «aimant.» Du participe se dérivent la conjugaison personnelle
et les temps du verbe; nous avons ainsi, au présent, sev-er-im
«j'aime,» mot à mot «aim+ant+moi,» sev-er-ler «ils aiment,»
mot à mot «aim+ant+eux,» et à l'imparfait sev-er-di-m «j'aimais,»
sev-er-di-ler, «ils aimaient.» Maintenant, par l'addition d'une suite
de particules postposées, on obtient toute une série de verbes dérivés
ou plutôt de voix verbales où l'idée est modifiée de diverses manières.
Par exemple:


sev-mek, «aimer,»


sev-dir-mek, «faire aimer,»


sev-isch-mek, «s'aimer réciproquement,»


sev-il-mek, «être aimé,»


sev-me-mek, «ne pas aimer.»


Toutes ces particules formatives agglutinées les unes à la suite des
autres, avec quelques analogues, se combinent entre elles de 24 façons
différentes, de telle sorte qu'on en arrive jusqu'à des formes comme
sev-isch-dir-il-me-mek «ne pas être amené à s'aimer l'un l'autre;» et
ces formes éminemment complexes se conjuguent à leur tour comme
le verbe simple: sev-isch-dir-il-me-r-ler, «ils ne sont pas amenés
à s'aimer l'un l'autre;» sev-isch-dir-il-me-r-di-ler, «ils n'étaient pas
amenés à s'aimer l'un l'autre.» La déclinaison des noms suit le même
système: sev-gu «amour,» sev-gu-nin «de l'amour,» sev-gu-ler
«les amours,» sev-gu-ler-in «des amours,» sev-gu-m «mon amour,»
sev-gu-m-un «de mon amour,» sev-gu-ler-im «mes amours,» sev-gu-ler-im-in
«de mes amours.»


Les langues agglutinantes sont très nombreuses, infiniment variées,
et parlées par des peuples de toutes les races de l'humanité. On doit
distinguer dans cette classe, pour l'ancien hémisphère seul, 18 familles
irréductibles dans l'état actuel de la science, mais entre quelques-unes
desquelles on peut espérer voir un jour établir sur des bases
sérieuses un rapprochement, déjà tenté par certains linguistes:


1° Les langues ougro-japonaises ou altaïques.


2° Les langues dravidiennes de l'Inde méridionale. Nous reviendrons
un peu plus loin avec quelques détails sur ces deux importantes familles,
à cause de leur affinité avec certains idiomes antiques de peuples
compris dans le cercle général de cette histoire, et qui y tiennent
même une place de premier ordre.



3° Les langues malayo-polynésiennes, que l'on distingue en trois
groupes: mélanésien, polynésien et malay, ce dernier se subdivisant
dans les deux branches tagale et malayo-javanaise.


4° Les langues des Papous ou Nègres Pélagiens, encore très imparfaitement
connues.


5° Les langues australiennes.


6° Les langues hottentotes ou langues à kliks, caractérisées par
l'aspiration bizarre ainsi désignée, qui se place au commencement
d'une foule de mots. Ce sont des sons qui se produisent en détachant
rapidement la langue du palais et en imprimant à la bouche un mouvement
de succion.


7° Les langues cafres ou bantou, qui remontent toutes d'une manière
manifeste à une langue mère aujourd'hui perdue, et que M. Friedrich
Müller divise en trois branches.


8° Les langues nilotiques ou nubiennes, parlées dans la Nubie, le
Darfour et le Kordofan.


9° Les langues atlantiques ou du nord-ouest de l'Afrique, de la
région du Sénégal et de Sierra-Leone.


10° Les langues mandingues, parlées dans l'ancien empire africain
de Mali et répandues dans le nord-ouest du haut Soudan.


11° Les langues de la haute Guinée.


12° Les langues du delta du Niger.


13° Les langues wolofes, parlées dans le Cayor, le Walo, le Dhiolof
et le Dakhar.


14° Les langues du nord-est du haut Soudan.


15° Les langues du Bornou, dans l'Afrique centrale.


16° Les langues poules, propres à un peuple originaire de la côte
orientale d'Afrique, qui occupe aujourd'hui dans le centre du continent
un espace d'environ 750 lieues de long sur 125 de large, coupé au
milieu par le Niger, entre les dixième et quinzième degrés de latitude
nord.


Toutes les familles de langues africaines que nous venons d'énumérer,
appartenant à des peuples d'un type nègre plus ou moins
prononcé, sont encore fort mal connues. Elles ont une physionomie
analogue et quelques traits communs. Mais on ne saurait, dans l'état
actuel de la science, les grouper d'une manière plus intime, bien qu'on
puisse déjà soupçonner que la majorité d'entre elles pourront être rattachées
à une même formation, s'étendant à travers toute l'Afrique. Il est

donc probable qu'une connaissance plus approfondie permettra un jour
de diminuer ici le nombre des familles irréductibles, en établissant des
rapprochements qui ne sauraient être aujourd'hui scientifiquement
possibles.


17° Le basque, descendant direct de l'ancien idiome des Ibères, qui
présente un type linguistique absolument isolé dans l'Europe occidentale,
véritable phénomène de permanence et de conservation.
Peut-être devra-t-on lui chercher des affinités avec les idiomes africains
atlantiques. Car toutes les recherches les plus récentes de l'anthropologie
et de la linguistique semblent conduire à cette conclusion
que le basque est le dernier débris des langues de cette grande race
des Atlantes, qui, dans une antiquité extrêmement reculée, avant
l'arrivée des populations libyeo-berbères dans le nord de l'Afrique et
des premiers Aryens en Europe, s'étendit sur l'angle nord-ouest du
continent africain et sur une partie de l'Europe occidentale, depuis
l'Espagne jusqu'aux Îles Britanniques, dans une direction, et jusqu'à la
Sicile, dans une autre.


18° Les langues caucasiennes, parlées comme le basque par des
blancs allophyles. Elles se divisent en deux grands groupes, septentrional
et méridional, occupant chacun l'un des versants de la
chaîne du Caucase, groupes dont il serait peut-être plus sage de faire
deux familles indépendantes. Le premier se subdivise à son tour en
trois rameaux: lesghien, dont on peut citer comme types l'avare, le
kasi-koumyk et le kourine; kiste, représenté par le thousch, le
tchetchenze et l'oude, ainsi que d'autres dialectes qui leur sont étroitement
apparentés; enfin tcherkesse ou circassien, qui à lui seul comprend
presque autant d'idiomes que les autres subdivisions de la famille.
Quant au groupe méridional, il comprend d'une part les langues
kartwéliennes, telles que le géorgien, le plus grammaticalement
développé des idiomes du Caucase et le seul qui ait une culture littéraire,
l'iméréthien, le mingrélien et le grousien, de l'autre le laze et le
souane. Ce groupe est d'une grande unité et les langues qui le composent
remontent sûrement à une origine commune. L'alarodien des
inscriptions cunéiformes des pays de Van et de l'Ararat devra, suivant
toutes les probabilités, y être rattaché et en fournira un type dans
l'antiquité.


Le basque et les langues caucasiennes nous offrent des traces d'une
tendance à l'exagération de l'agglutination qui peut s'étendre jusqu'à

comprendre toute une phrase en un seul mot, de telle façon que le
radical même du verbe est susceptible de s'unir, par voie d'agglomération,
à quelques mots de signification indépendante. Ces deux familles
occupent donc, au point de vue morphologique et sans que ceci doive
être pris comme un indice de parenté, une position intermédiaire
entre les autres langues agglutinantes et la sous-classe des langues
américaines, répartie en un certain nombre de familles entre lesquelles
on ne retrouve aucune communauté de racines, bien que le mécanisme
y reste toujours conforme aux mêmes principes.


Les langues américaines sont holophrastiques ou incorporantes et
polysynthétiques. Elles sont holophrastiques en ce qu'elles ramènent
toute une phrase à la forme d'un seul mot par l'incorporation des noms
au verbe. Du moins elles en sont universellement susceptibles, car elles
ne présentent pas toutes à un degré égal le développement de ce
caractère; et il n'y a pas une d'entre elles où l'on n'observe, dans
des proportions diverses, l'emploi simultané des procédés analytiques.
Il n'y a pas, du reste, dans le procédé holophrastique des langues
américaines, une simple synthèse qui rapproche en un seul mot de tous
les éléments de l'idée la plus complète, il y a encore enchevêtrement
des mots les uns dans les autres; c'est ce que M. F. Lieber a appelé
l'encapsulation, comparant la manière dont les mots isolés rentrent
dans le mot-phrase, à une boîte dans laquelle en serait contenue
une autre, laquelle en contiendrait une troisième, en contenant à son
tour une quatrième, et ainsi de suite. Ainsi l'algonquin nadholineen,
«amenez-nous le canot,» est formé de naten «amener,» amochol
«canot» i euphonique et neen «à nous;» dans la composition du
chippeway sogininginitizoyan, «si je ne prends pas la main,» entrent,
avec des particules grammaticales notant les relations de modalité,
sogénât «prendre» et oninjina, «main.» «Les formations de
cette espèce, remarque avec raison M. Hovelacque, ne sont qu'une
simple extension du principe de l'incorporation au verbe de l'idée
de régime. On a remarqué qu'un certain nombre de locutions des
langues romanes modernes sont de véritables exemples d'une incorporation
rudimentaire. Lorsque l'italien dit portandovi «vous portant,»
portandovelo «vous le portant,» lorsque le gascon dit deche-m droumi
«laisse-moi dormir,» leur procédé nous rappelle l'incorporation du
basque et des langues américaines.» Il y a cependant cette grande
différence que, dans ces dernières, l'incorporation des mots se pousse

jusqu'à une telle exagération qu'elle amène la mutilation profonde des
mots incorporés.


C'est là une des applications du principe du polysynthétisme. On
désigne ainsi la façon dont toutes les langues américaines réunissent
un grand nombre d'idées sous la forme d'un seul et même mot composé,
holophrastique ou non. Ce mot, généralement fort long, est l'agglomération
intime de mots divers, qui souvent sont réduits à de simples
lettres que l'on intercale. Ainsi l'algonquin pilâpé, «jeune homme
non marié,» est formé de pilsitt «chaste» et lenâpé «homme.»
amanganachquiminchi, «chêne à larges feuilles,» de amangi, «grand,
gros,» nachk, «main,» quim, «fruit à coque,» et achpansi, «tronc
d'arbre;» le chippeway totochabo, «vin,» est un composé de toto
«lait,» et chominabo, «grappe de raisin;» le nahuatl ou mexicain
nicalchihua, «je construis une maison,» se décompose en ni, «je,»
cal, «maison,» et chihua, «faire;» le nom de lieu de la même langue
Achichillacachocan, qui veut dire «le lieu où les hommes pleurent
parce que l'eau est rouge,» est formé par agglutination de atl, «eau,»
chichiltic, «rouge,» tlacatl, «homme,» et choca, «pleurer.» Le
polysynthétisme consiste donc en une composition par syncope, tels
composants perdant leurs premières syllabes et tels autres leurs
dernières.


«La ténacité de ce caractère, dit M. Maury, est un des indices
les moins équivoques que les populations américaines sont liées par
une parenté originelle. Le moule commun dans lequel leurs langues
sont coulées, dénote qu'aucune des tribus indiennes n'avait dépassé
l'état intellectuel auquel correspond la période d'agglutination. Le
grand développement du polysynthétisme n'empêche pas qu'on ne
puisse retrouver aisément dans ces idiomes le radical primitif. Mais
ce radical n'a point la fixité qu'il garde dans les autres groupes linguistiques;
il varie beaucoup, parce qu'il participe de la mobilité que le
système de l'agglutination imprime aux sons vocaux. Comme l'on
peut par un tel procédé former des mots à l'infini, il en résulte que
deux langues d'abord soeurs arrivent à s'éloigner promptement du
type auquel elles appartenaient. Le fond primitif du vocabulaire est
d'ailleurs très pauvre dans les idiomes du Nouveau-Monde, et peut
aisément disparaître, de façon que les traits qui seraient de nature à
faire reconnaître la parenté originelle, sont rapidement effacés. Une
peuplade substitue ainsi facilement aux mots de la langue parlée

par la nation dont elle était sortie, un ensemble de mots tout à fait
différents.»


Il suffit de ces indications générales des caractères propres aux
idiomes américains pour le tableau général que nous voulions donner
ici des principaux types des langues. Nous nous dispenserons donc
d'allonger ces pages outre mesure en entrant dans le détail particulier
des idiomes de l'Amérique et de leur classification par familles et
par groupes. Ils sont, en effet, absolument étrangers au cadre historique
qu'embrasse notre livre; et par suite ils ne nous y intéressent que
par la place qu'ils occupent dans l'ensemble de la série morphologique
des langages humains. C'est aussi pour cela que nous nous sommes
borné à une simple énumération des familles de langues purement
agglutinantes autres que les altaïques et les dravidiennes, nous réservant
de revenir bientôt sur ces dernières.


Les idiomes hyperboréens, parlés par les différents peuples des
régions arctiques, tels que le youkaghir, le tchouktche, le koriak, le
kamtchadale, du nord-est de l'Asie, et les différents dialectes esquimaux,
ne sont que très peu connus et leur groupement est tout à fait imparfait.
D'un côté ils semblent donner la main aux langues altaïques
de la Sibérie, de l'autre aux langues américaines. Ils fourniront
peut-être des chaînons dont on ne soupçonne encore qu'à moitié
l'importance. Ces idiomes appartiennent à la classe des langues agglutinantes
et à la sous-classe des langues holophrastiques et polysynthétiques.
Il est remarquable, du reste, que les caractères qui
déterminent ce dernier classement sont plus prononcés chez ceux du
continent américain, chez l'esquimau que chez aucun autre. Ainsi
l'esquimau groënlandais nous offre des formes comme aulisariartorasuarpok,
«il s'est hâté d'aller à la pêche,» formé de aulisar,
«pêcher,» peartor, «être à faire quelque chose,» et pinnesuarpok,
«il se hâte;» ou bien aglekkigiartorasuarniarpok, «il s'en va rapidement
et se hâte d'écrire.»


Les langues à flexions, qui forment la troisième division dans le
classement naturel des variétés du langage, sont propres à la race
blanche, aux trois rameaux que l'ethnographie biblique, ainsi que
nous l'avons vu tout à l'heure, distingue dans l'humanité noa'hide.
Ce sont celles qui ont atteint le plus haut degré de développement. Elles

sont le produit du développement le plus complet de la pensée et de
la civilisation.


«Dans ces langues, dit M. Maury, dont nous nous plaisons à reproduire
les excellentes définitions, le radical subit une altération
phonétique, destinée à exprimer les modifications résultant des différences
de relation qui le lient aux autres mots. Les éléments qui
gardent encore un caractère rigide et non modifiable chez les langues
d'agglutination, sont devenus dans celles-ci plus simples et plus
organiques. Une langue à flexions représente le plus haut degré de
structure grammaticale, et se prête le mieux à l'expression et au
développement des idées.


«Rien ne peut mieux faire ressortir la différence qui sépare les
langues d'agglutination des langues à flexions, que le rapprochement
des systèmes de déclinaisons et de conjugaison respectifs de ces deux
classes d'idiomes.


Dans la déclinaison des langues d'agglutination, la séparation
entre le cas et sa postposition est peu sensible; une simple terminaison
indique le nombre; la fusion entre les mots indiquant la relation et
le radical n'a pas encore lieu; les genres sont à peine distingués.
Dans les langues à flexions, au contraire, toutes les circonstances d'un
mot, circonstances de genre, de nombre, de relation, sont exprimées
par des modifications qui portent sur le substantif même et en changent
incessamment le son, la forme et l'accent.


Dans le verbe, la transformation du radical est plus complète,
plus profonde. On n'y trouve plus, comme pour le verbe des langues
d'agglutination, la syllabe extérieurement accolée; c'est tout le corps
du mot qui se modifie suivant les temps et les modes; quelques-unes
des articulations du radical subsistent cependant et rappellent le sens
originel modifié par celles-ci.»


«La flexion des personnes et des nombres, écrit Schleicher
151, diffère
tout à fait, dans les langues de flexion, de ce qu'on voit d'analogue
dans les idiomes d'agglutination. Chez ces dernières langues, les
personnes sont indiquées par un pronom suffixe faiblement altéré,
et le pluriel est souvent marqué par le signe du pluriel du substantif.
Il n'en saurait être autrement, puisque, dans les idiomes d'incorporation,
la différence du substantif et du pronom ne fait que commencer.


Note 151:
(retour)  Les langues de l'Europe moderne, trad. française, p. 153.







Dans les langues à flexions, les terminaisons personnelles du verbe
sont sans doute aussi dans un rapport visible avec le pronom, mais les
formes du verbe à flexions se distinguent fondamentalement de toutes
les autres. Une force énergique a formé dans ce cas le tout indissoluble
appelé mot, et on ne saurait se méprendre sur le caractère respectif
du substantif et du verbe. Précisément parce que l'unité du mot se
maintient avec rigueur dans la flexion, on n'y peut exprimer beaucoup
de relations par un seul mot; tandis que les changements, les allongements
démesurés que les langues agglutinantes font subir à leurs
verbes et à leurs substantifs, ne peuvent avoir lieu qu'aux dépens de
l'unité du mot. Le verbe à flexions marque donc moins de relations
que le verbe agglutinant. De là aussi la grande difficulté de décomposer
en éléments simples les formes à flexions. Les éléments exprimant
la relation subissent dans l'idiome à flexions les changements les plus
considérables, seulement pour conserver l'unité du mot.»


La classe des langues à flexions se partage en trois grandes familles:


Les langues 'hamitiques ou égypto-berbères,


Les langues sémitiques ou syro-arabes,


Les langues aryennes ou indo-européennes.


À ces trois familles appartiennent les principaux idiomes des grandes
civilisations antiques dont nous avons entrepris de raconter l'histoire.
Il est donc nécessaire d'entrer à leur égard dans certains détails et
de consacrer à chacune d'elles un paragraphe spécial. Mais auparavant
nous nous arrêterons un moment à deux familles de langues agglutinantes,
que nous avons réservées pour en parler avec un peu plus
de développement que des autres de la même classe.






§ 4.--LES LANGUES DRAVIDIENNES ET ALTAÏQUES.


Les langues dravidiennes sont celles du midi de l'Inde, du Dekhan.
Le nom générique qu'on a pris l'habitude de leur donner est emprunté
à celui de l'ancienne province de Dravida ou Dravira, comprenant
les pays d'Orissa et de Madras où était parlée l'une des principales
parmi ces langues. Le territoire continu et compact des idiomes dravidiens
s'étend depuis les monts Vindhya et la rivière Narmadâ ou
Nerbuddah jusqu'au cap Comorin. Dans cette vaste région, peuplée
d'environ 38 millions d'habitants, on trouve quelques colonies européennes
ou musulmanes, mais le nombre des indigènes qui se servent

exclusivement des idiomes dravidiens peut être évalué à plus de 35
millions.


On y compte cinq langues principales: le tamoul ou tamil; le télougou
ou télinga; le kanara ou kannada; le malayâla; enfin le toulou
ou toulouva. Toutes ont une culture littéraire ancienne et assez
développée.


Le tamoul joue en maintes circonstances, dans l'étude de la famille
dravidienne, par la richesse de son vocabulaire et par la pureté et
l'ancienneté de ses formes, le même rôle que le sanscrit dans l'étude
de la famille aryenne. Il a fleuri sous trois dynasties puissantes, dont
une, les Cholas, donna son nom à la côte de Coromandel (Cholamandala).
Il est encore parlé par dix millions d'hommes. Son aire s'étend
sur la côte orientale du Dekhan, depuis le cap Comorin jusqu'à
Paliacatte, un peu au nord de Madras, et sur la côte occidentale
jusqu'à Trivandrum. La longue bande qui s'étend entre les Ghattes à
l'est et la mer à l'ouest, de Trivandrum à Mangalore, est la région du
malayâla, parlé par environ deux millions et demi de personnes. Le
toulou, jadis répandu sur une assez grande étendue au nord du
malayâla, est confiné actuellement aux environs de Mangalore, à
l'est des Ghattes, et le nombre de ceux qui le parlent n'est pas évalué
à plus de 500,000. C'est une langue intermédiaire entre le malayâla,
qui n'est qu'un très vieux dialecte du tamoul, et le kanara. Ce dernier
occupe le nord du pays dravidien; il s'étend sur le plateau du Maïssour
(orthographié souvent à l'anglaise Mysore) et la partie occidentale
du territoire de Nizam; c'est le langage d'environ cinq millions
d'individus. Le kanara est linguistiquement d'un haut intérêt, car souvent
il a conservé des formes plus anciennes et plus pures que celles
mêmes du tamoul. Quant au telougou, qui termine au nord-est la
série géographique des langues dravidiennes et que parlent plus de
quatorze millions d'hommes, c'est l'idiome de la famille dont les
formes ont subi le plus d'altération; sa phonétique a aussi beaucoup
varié, mais ça été pour gagner en harmonie.


Le singhalais ou élou, comme le nomment ceux qui en font usage,
est l'idiome de la partie méridionale de l'île de Ceylan. Son système
grammatical est tout à fait conforme à celui des langues dravidiennes,
et une partie de ses suffixes est commune avec elles. Mais d'un autre
côté une large part des éléments dérivatifs, les pronoms, les noms
de nombre, y sont tout différents; et le vocabulaire s'en écarte aussi

beaucoup. Il est donc des linguistes qui ont fait du singhalais le type
d'une famille entièrement à part. D'autres, et c'est le système le plus
probable, le rattachent à la famille dravidienne, mais l'y classent dans
un groupe spécial, qui se sera détaché de la souche commune à une
époque reculée, et après cette séparation se sera développé d'une
manière isolée et divergente.


L'affinité avec le groupe proprement dravidien est beaucoup plus
grande dans le groupe des langues vindhyennes ou parlées dans la
région des monts Vindhya. Ici, pas de doute qu'il ne s'agisse d'un
rameau dravidien, mais resté plus rude et plus sauvage, par défaut de
culture, que celui du midi, et beaucoup moins avancé au double point
de vue de la phonologie et de l'idéologie. Les principaux idiomes de
ce groupe sont: le male ou radjmahali, l'uraon, le kole et le ghond.
Ce dernier est celui qui a conservé le type le plus ancien et le plus dur;
le kole est profondément pénétré d'influences étrangères.


Enfin le brahoui, parlé dans le nord-est du Beloutchistan, doit être
encore ramené à la famille dravidienne, où il forme le type d'un groupe
à part. C'est le dernier vestige de l'antique extension des langues
dravidiennes le long de la côte nord de la mer d'Oman, jusqu'à l'entrée
du golfe Persique, région où elles ont été depuis longtemps submergées
et effacées par les idiomes iraniens et aryo-indiens.


La plupart des peuples qui parlent les langues dravidiennes, et qui
les ont autrefois parlées appartiennent décidément à la race jaune, et
se rattachent anthropologiquement dans cette race au rameau thibétain.
Mais presque tous offrent aussi les traces d'un métissage plus ou
moins profond avec une race mélanienne aux cheveux lisses, très
analogue aux Australiens, qui avait précédé les tribus jaunes sur le sol
de l'Inde méridionale, et dans la plupart des endroits s'y est fondue
avec elles. Les populations chez lesquelles le type de cette race mélanienne
a prévalu dans le mélange et est resté presque pur, comme
les Kôlas et les Ghonds, emploient des langues du groupe vindhyen.
La conservation du brahoui dans le Beloutchistan est de nature à
faire penser que jadis, avant l'afflux des éléments ethniques iraniens
qui s'y sont superposés, les peuples bruns de cette région, désignés
par les Grecs comme Éthiopiens orientaux et par l'ethnographie
biblique comme le rameau extrême de Kousch dans l'est, parlaient
des idiomes étroitement apparentés à ceux des Dravidiens et sortis de
la même souche.



En général les radicaux verbaux et nominaux des langues dravidiennes
sont essentiellement monosyllabiques, mais produisent facilement
par leur association des dissyllabes et des trissyllabes. Ces
langues possèdent un riche vocabulaire, ce qui est dû surtout à la
possibilité qu'ont les mots de s'agglomérer, de se réunir entre eux
pour produire des mots nouveaux. De même que presque toutes les
langues des populations dépourvues de génie métaphysique et d'une
grande pauvreté en fait de mots propres à exprimer les idées abstraites,
elles ont une extrême richesse d'expressions quand il s'agit de rendre
les mêmes nuances de sensations physiques.


La grammaire est nettement agglutinante; elle procède toujours par
la suffixation d'éléments nouveaux. Ainsi à un radical verbal on
ajoutera une syllabe signe du temps, puis une autre exprimant l'idée
de négation, puis le pronom indiquant la personne, et le résultat de
cette agrégation sera un mot signifiant, par exemple, «tu ne vois pas,»
mais qui doit être analysé en «voir + présentement + non + tu.»
Les racines ainsi agglutinées au radical principal, et jouant le rôle de
déterminatifs des rapports grammaticaux, gardent pour la plupart un
sens matériel et en quelque sorte sensitif, même après leur jonction avec
le verbe, ce qui montre qu'à l'origine elles étaient toutes attributives.
Sans doute, un certain nombre de ces mots formatifs ont été tellement
altérés que leur figure primitive est devenue méconnaissable; mais
une plus grande quantité--ceux en particulier qui servent à différencier
les cas de la déclinaison--sont encore en usage dans le langage
courant, avec leur sens naturel de demeure, contact, voisinage,
conséquence, etc. Plusieurs de ces éléments grammaticaux agglutinatifs
changent de l'une des langues congénères à l'autre, ce qui prouve
l'indépendance originelle de ces suffixes. La conjugaison dans les
idiomes dravidiens est encore fort imparfaite. Ils manquent tous de
cette flexibilité qui permet de longues phrases et des périodes. Chez
toutes les langues de la famille le verbe produit une forme causative,
dérivée par un procédé pareil à celui dont nous cherchions un peu plus
haut le type dans le turc; en tamoul, ces formes verbales secondaires
commencent à se multiplier, et dans le toulou l'emploi de ce procédé
se déploie avec une singulière richesse. Les pronoms se suffixent aux
noms pour exprimer la notion possessive, ce qui se reproduit dans
toutes les langues agglutinantes. Mais, en outre, le suffixe personnel,
dans les idiomes dravidiens, apporte quelquefois, en s'ajoutant au

nom, un sens attributif, une signification d'existence. En tamoul,
par exemple, têvarîr, formé de têvar «dieu,» pluriel honorifique, et
de îr, suffixe de la 2e personne, signifie «vous êtes dieu,» et ensuite,
prenant le sens de «vous qui êtes dieu,» peut se décliner. Dans les
anciens textes de la même langue (il s'agit d'un fait qui a disparu du
langage d'aujourd'hui), on rencontre des formes telles que sârndayakku,
«à toi qui t'es approché,» qui s'analyse en sârnday «tu t'es approché»
(composé lui-même de sâr «s'approcher, n euphonique, d signe du
passé, ây suffixe verbal de la 2e personne), ak euphonique et ku suffixe
nominal du datif.


L'unité ginuistique de la famille des langues ougro-japonaises ou
altaïques, longtemps méconnue, est actuellement passée à l'état de
fait incontestable, grâce surtout aux travaux de Castrèn, fondateur de
l'étude scientifique et de la grammaire comparée de cet idiome. Il a
fait école, et la famille altaïque est dès à présent une de celles dont
la connaissance est la plus avancée et la mieux fondée. En particulier
l'étude des langues qui y composent le groupe ougro-finnois approche
du degré de sûreté et de la précision d'analyse de celle des langues
aryennes.


La famille altaïque se divise en six groupes qui, avec une parenté
certaine et des traits marqués d'unité générale, ont tous une individualité
fortement accusée: samoyède, ougro-finnois, turco-tatar, mongol,
tongouse et japonais.


Le groupe samoyède se compose de cinq idiomes parlés par des
tribus très clair-semées (elles ne comptent pas en tout plus de
20,000 individus) sur la partie orientale de la côte russe de l'océan
Glacial, à l'est de la mer Blanche, en Europe, et en Asie sur le littoral
ouest de la Sibérie. Ce sont le yourak, le tavghi, le samoyède yénisséien,
l'ostiaco-samoyède et le kamassien.


Le groupe ougro-finnois est le plus riche de tous et celui qui joue le
premier rôle dans l'étude des langues altaïques. M. 0. Donner le
subdivise en cinq rameaux ou sous-groupes:


Finnois, comprenant: le suomi ou finnois, parlé par la grande
majorité de la population de la Finlande; le karélien, dont le domaine
s'étend au nord jusqu'au territoire lapon, au sud jusqu'au golfe de
Finlande et au lac Ladoga, à l'est jusqu'à la mer Blanche et au lac
Onéga; le vêpse et le vote, subdivision de l'ancienne langue tchoude,

répandue primitivement sur toute la Russie du nord, mais aujourd'hui
resserrée sur un territoire étroit et très morcelé, au sud du lac Onéga;
l'esthonien, divisé en deux dialectes, dont le territoire comprend
l'Esthonie et le nord de la Livonie; le krévien et le live, actuellement
restreints à d'étroits cantons de la Courlande;


Lapon, occupant géographiquement l'extrême nord-ouest de la
Russie, et l'extrême nord de la Suède et de la Norvège; on y distingue
quatre dialectes;


Permien, où se groupent le zyriainien, le permien et le votiaque,
parlés dans l'ancienne Biarmie ou pays de Perm, au voisinage de la
Kama;


Bulgare, représenté par le mordvine et le tchérémisse, qui sont encore
les idiomes d'environ 900,000 individus dans la vallée du Volga;
l'ancien bulgare, aujourd'hui disparu et à la place duquel les descendants
des Bulgares établis dans la péninsule danubienne ont adopté une
langue slave, appartenait à ce groupe;


Ougrien, qui conserve son unité malgré l'énorme distance géographique
séparant aujourd'hui les populations qui en emploient les idiomes,
puisque ce rameau comprend à la fois le magyar, transplanté depuis
dix siècles en Hongrie, puis le vogoul et l'ostiaque, langages de tribus
singulièrement barbares et clair-semées, habitant dans le bassin de
l'Obi, au nord-est de la Sibérie. Car un des peuples les plus grands
et les plus civilisés de l'Europe est, par la race et par la langue, le frère
de peuplades qui, n'ayant pas été favorisées par les mêmes circonstances
historiques, sont restées ou retombées dans la plus abjecte barbarie,
fait qui doit mettre en garde contre ce qu'ont de trop absolu les systèmes
de philosophie de l'histoire qui font tout dépendre de la race et de ses
aptitudes géniales.


Le groupe turco-tartare est celui qui offre le type le plus frappant
peut-être des idiomes agglutinants, celui dont la structure grammaticale
est restée le plus transparente. L'agglutination n'y tourne pas, comme
dans les idiomes ougro-finnois, à une sorte de semi-flexion par la
corrodation des éléments qui s'accolent au radical. Le groupe turc ou
turco-tartare, parlé par des populations intermédiaires entre les races
blanche et jaune, qui ont eu leur berceau historique commun dans
l'Altaï et se sont dispersées depuis les bords de la Méditerranée jusqu'à
ceux de la Léna, en Sibérie, mais en gardant leur centre et leur foyer
dans le Turkestan, se subdivise en cinq rameaux ou en cinq grandes

langues, présentant chacune un certain nombre de dialectes dérivés:


Le yakoute, parlé par une population qui compte actuellement
200,000 âmes et, d'émigrations en émigrations, a fini par s'établir au
milieu des tribus tongouses, dans le nord-est de la Sibérie;


L'ouigour, dont les dialectes sont le kirghiz, le karakalpak, le tatare
de la vallée de l'Ili, le turc de la Dzoungarie; l'ouigour proprement
dit a atteint de bonne heure un haut degré de culture littéraire; il
s'écrivait encore au ve siècle de notre ère, au témoignage des écrivains
chinois, avec un système graphique original, perdu depuis lors et
remplacé, sous l'influence des missionnaires nestoriens, par un système
dérivé de l'alphabet syriaque, et qui est devenu à son tour la source
de ceux des Mandchous, des Kalmouks et des Mongols;


Le djagataï ou turc oriental, qui se subdivise en: kongrat, dialecte
de Taschkend, Khiva et Balkh; khorazmien ou uzbek et koman,
idiome parlé par un peuple de ce nom, actuellement éteint, mais dont
les traces subsistent dans un patois de la Hongrie; suivant Anne Comnène,
ce dernier idiome était également parlé par les Petchénègues;


Le kiptchak, se divisant en: nogaï ou turc de la Crimée et du Daghestan,
lingua ugaresca du moyen âge; baschkir, boukhare, turcoman,
turc de Kazan, turc d'Astrakhan, turc d'Orembourg, barabint; le
tchouvache, parlé par des îlots de population au milieu du domaine
des idiomes bulgares, en est encore un dialecte, mais il a pris dans
son isolement une originalité plus prononcée;


L'ottoman ou turc d'Europe, auquel on réserve aussi la désignation
absolue de turc, sans épithète.


Plusieurs de ces idiomes ou dialectes ont été adoptés par des peuples
qui ne sont pas de race turque, tels que les Baschkirs et les Barabints;
en même temps les Osmanlis, par suite de leurs mélanges continus
avec des peuples de race blanche, ont complètement perdu, malgré
leur origine historique, le type physique turc. L'ottoman est, de tous
les idiomes turcs, le plus élaboré; mais comparé aux langues ougro-finnoises,
il est généralement simple, se distingue par une idéologie
plus générale et plus développée.


Les deux groupes mongol et tongouse ont en commun une grande
pauvreté de formes grammaticales; ainsi aucun des idiomes qui les
composent ne suffixe les pronoms au verbe pour en former des
personnes; le bouriate seul, dans le groupe mongol, a atteint ce point
de développement de la conjugaison.



Les langues du groupe mongol sont: le mongol proprement dit ou
oriental, parlé dans la Mongolie, c'est-à-dire dans la partie centrale
du nord de la Chine; le kalmouk ou eulet, qui a pénétré en Russie,
par suite d'une émigration de nomades, jusque sur la rive gauche de
la mer Caspienne, vers l'embouchure du Volga; enfin le bouriate, dont
le territoire est dans les environs du lac Baïkal.


Celles du groupe tongouse sont: le tongouse, usité des peuplades
de ce nom dans la Sibérie centrale; le lamoute, langage des tribus
de même race qui habitent au bord de l'océan Pacifique, touchant
aux Kamtchadales; le mandchou, dont le domaine occupe l'extrémité
nord-est de l'empire chinois. Ces trois idiomes ne se sont séparés
qu'après une assez longue période de développement grammatical
commun.


Le groupe japonais est peut-être celui dont la séparation du reste
de la famille s'est le plus prononcée, à tel point qu'il est encore beaucoup
de linguistes qui se refusent à l'y inscrire. En effet, le japonais,
sous sa forme moderne, a perdu un grand nombre des caractères qui
affirmaient le plus clairement son affinité avec les idiomes altaïques;
mais ils se sont mieux conservés dans le yamato, langue sacrée qui
est encore parlée devant le daïri. Le coréen est trop imparfaitement
connu pour que l'on puisse déterminer avec certitude s'il doit être
groupé avec les langues tongouses ou avec le japonais.


Une partie des idiomes de la famille ougro-japonaise ou altaïque,
ceux des groupes mongol, mandchou et japonais, sont usités par des
peuples qui offrent dans toute leur pureté les caractères physiques de
la race jaune; les autres appartiennent aux peuples que nous avons
classés dans la sous-race altaïque, née d'un métissage de blanc et de
jaune, et offrant toute la série des intermédiaires entre ces deux types
extrêmes.


Il y a de fortes différences pour le fond du vocabulaire entre les
différents groupes de la famille, ou du moins on n'a encore fait que
peu d'efforts vraiment scientifiques pour les ramener à un système de
racines communes. Ils sont aussi parvenus à des degrés inégaux de
développement. Malgré ces divergences, l'unité de la famille et sa
descendance d'une même souche sont attestées par la communauté
de caractères trop importants pour laisser place au doute. C'est
d'abord l'identité du mécanisme grammatical agglutinatif, procédant
d'après les mêmes procédés dans tous les groupes, au moyen de

postpositions ou de suffixes. Les idiomes des groupes mongol et
mandchou séparent encore, en écrivant, les particules de relation
postposées; mais ce n'est là qu'une question d'habitudes graphiques,
influencée par le voisinage du chinois monosyllabique et isolant; les
idiomes turcs n'usent que rarement de cette méthode; mais les ougro-finnois
s'en abstiennent. Ces particules, en effet, forment dans la réalité
des parties du mot composé et en sont inséparables; dans le groupe
ougro-finnois elles tendent à se transformer en flexions. Comme principe
syntaxique commun à la famille dans toutes ses divisions, nous
devons noter que le mot régi, précède invariablement celui dont il
dépend; ainsi le génitif a le pas sur son sujet, le régime a le pas sur son
verbe.


Mais le trait commun le plus capital et le plus caractéristique des
langues altaïques appartient au domaine de la phonologie et constitue
ce qu'on appelle l'harmonie vocalique. C'est un besoin d'homophonie
dans la vocalisation, qui est particulier à ces langues, et qui conduit à
imposer une harmonie dans les syllabes des radicaux auxquelles sont
jointes des voyelles finales, ainsi qu'une transformation euphonique
des voyelles chez les particules suffixes. Les différents sons vocaux
sont répartis en trois classes: fortes, faibles et neutres, ces dernières
susceptibles de s'harmoniser indifféremment avec les fortes et les
faibles; toutes les voyelles d'un mot, qui suivent celle de la syllabe
principale, doivent être ramenées à la même classe que la voyelle de
cette syllabe. De là des règles de permutation qui varient avec chaque
idiome, mais dont le principe et le fond restent les mêmes. Dans
l'application de l'harmonie vocalique, il y a une certaine variété, qui
la rend plus ou moins absolue. L'harmonie peut s'étendre au mot entier
ou être restreinte aux suffixes; elle peut s'appliquer à tous les mots
ou n'affecter que les mots simples, ceux qui ne sont pas composés. En
turc, par exemple, tout mot doit être harmonique, de même qu'en
mandchou, en mongol, en suomi, en magyar, tandis qu'en mordvine
et en zyriaine les seules voyelles sensibles sont les voyelles des désinences.
En magyar, les mots composés conservent leurs voyelles
originaires.


La plupart des radicaux des langues altaïques sont dissyllabiques et
portent l'accent sur la première syllabe. Mais sous ce dissyllabisme on
retrouve avec certitude un monosyllabisme primordial des racines.



Toutes les langues agglutinantes, même celles entre lesquelles il est
impossible de supposer une parenté, présentent un même mode de
formation grammaticale, qui caractérise un stage particulier dans le
développement intellectuel de l'humanité et dans celui de son langage.
Mais l'affinité morphologique, la parité de mécanisme est surtout étroite
entre les deux familles dravidienne et altaïque. Elles ont aussi en
commun, sinon l'harmonie vocalique formelle, qui n'est soumise à des
règles fixes et constantes que dans la seconde, du moins une tendance
générale à l'harmonisation euphonique de la vocalisation, avec une
tendance non moins marquée à éviter les rencontres de deux consonnes,
et à terminer toujours le mot fondamental ou radical par une voyelle.
Il est donc bien difficile de ne pas les grouper ensemble dans une section
particulière de la grande classe d'idiomes à laquelle elles appartiennent.
Mais le lien incontestable qui les unit est-il celui d'une simple analogie
résultant de la conformité des procédés de l'esprit humain dans les
différentes races de notre espèce, ou bien celui d'une parenté réelle,
qui permette de les faire découler d'une commune origine, possible
à restituer par la science? C'est là une question qui, ainsi que nous
l'avons déjà dit, reste pendante, sans que l'on puisse encore prévoir dans
quel sens le progrès des études la résoudra définitivement. La théorie
touranienne, à laquelle M. Max Müller a attaché son nom, et que le
grand linguiste d'Oxford persiste à maintenir, en dépit des dénégations
d'un poids si considérable qu'elle a rencontrées de la part de Pott, de
Schleicher et de M. Whitney, la théorie touranienne admet la parenté
formelle et la communauté d'origine. Mais elle n'est pas parvenue
jusqu'à présent à la démontrer, à rapprocher d'une manière scientifiquement
acceptable les éléments qui constituent le fonds même des
deux familles en question. À plus forte raison la démonstration n'est-elle
pas faite dans le sens de ceux qui, outrant la théorie en question,
vont jusqu'à vouloir rattacher à une même souche, sous le nom de
langues touraniennes, non seulement les idiomes dravidiens et altaïques,
mais ceux des familles malayo-polynésienne et caucasienne, et aussi le
basque. À mesure que l'on élargit ainsi la donnée du touranisme, on la
rend plus invraisemblable, plus difficile à accepter à une sévère critique.
Elle échappe au domaine des réalités positives de la science pour passer
dans celui des hypothèses, ingénieuses peut-être mais indémontrables.
Le problème est plus sérieusement posé quand il se restreint à la parenté
ou à la simple analogie des langues dravidiennes et altaïques entre elles,

puis de leur parenté commune ou de la parenté de chacune de ces
familles séparément avec le thibétain, qui prête à certains rapprochements
dignes d'attention avec elles, bien que demeuré à l'état
monosyllabique et n'étant pas encore entré dans le stage de l'agglutination.
Ici la thèse affirmative n'est aucunement prouvée, car il ne suffit
pas d'une similitude morphologique pour établir la parenté réelle de
deux langues, et dans l'état actuel des études le matériel phonique des
idiomes dravidiens et altaïques, et leurs racines, demeurent irréductibles.
Mais d'un autre côté, on ne saurait non plus écarter cette thèse
par une dédaigneuse fin de recevoir et tenir son impossibilité pour
prouvée; car elle a, au contraire, en sa faveur des présomptions d'une
certaine valeur, et il faut nécessairement attacher une importance
considérable à l'opinion de l'auteur de la Grammaire comparative des
langues dravidiennes, de M. Caldwell, universellement reconnu pour
le premier des dravidistes de l'Europe, lequel adopte énergiquement la
théorie touranienne, limitée à ces données raisonnables. Le seul parti
sage est donc de s'abstenir de porter un jugement dans cette question,
qui reste indécise, et de se borner à enregistrer les deux théories de
la parenté et de la distinction radicale comme ayant toutes deux un
caractère scientifique et des raisons sérieuses pour les appliquer.
Lorsque les maîtres de la linguistique sont en désaccord, ce n'est pas
dans un ouvrage comme celui-ci que l'on peut prendre parti et prétendre
trancher le débat.


Suivant M. Maury, les vues de M. Max Müller sur l'existence d'un
vaste ensemble de langues touraniennes, apparentées par une communauté
d'origine quoique divisées en familles profondément différentes,
seraient «corroborées par les recherches d'un ethnologiste éminent,
M. H.-B. Hodgson, sur les langues horsok, parlées par les tribus
nomades du Thibet septentrional, les langues si-fan, parlées par les
populations appelées Sokpa, répandues au nord-est du Thibet, dans
le Koko-noor, le Tangout, et d'autres qui s'avancent jusque sur les
frontières de la Chine, les Amdo, les Thochu, les Gyarung et les Manyak,
tous idiomes confinant à la fois aux langues indo-chinoises, thibétaines,
dravidiennes, ougro-japonaises et caucasiennes, et pouvant être regardés
comme établissant le passage entre ces diverses familles linguistiques.
L'étude de leurs grammaires y a fait même découvrir des affinités
avec les langues tagales (de la famille malayo-polynésienne). Le gyarung

notamment, dont le verbe a conservé les formes les plus archaïques,
donne une main aux langues de l'Archipel indien et l'autre aux langues
du Caucase; il se lie au thakpa, au manyak et par suite à toute la
formation linguistique du sûd-est; par le thochu, le horpa, le sokpa, il
pousse une pointe, à travers le Kouen-lun, jusque dans le domaine
des langues ougro-sibériennes. M. Hodgson a signalé dans le gyarung
une tendance harmonique et un système analogue à celui des postpositions
qui caractérise toute la famille ougro-japonaise. D'autre part,
le sokpa tient au mongol par l'eulet, et le horpa se rapproche du
turc.»


Ici encore nous enregistrons sans nous prononcer. Nous nous bornerons
à remarquer que ces observations, dont il faut tenir un compte
très sérieux, ne portent cependant jusqu'ici que sur des analogies
morphologiques, mais non sur la question essentielle de la comparaison
des racines et de leur réductibilité.


Des éléments nouveaux et d'une grande importance seront très
probablement introduits dans le débat de ce grand problème linguistique
par une connaissance, plus approfondie qu'elle ne peut l'être aujourd'hui,
des langues auxquelles nous restreignons dans ce livre l'appellation de
touraniennes, faute d'une meilleure désignation à leur appliquer. Ce sont
les idiomes nettement agglutinants, morts depuis des siècles, qui se
parlaient au temps de la haute antiquité dans la région à l'est de la
Mésopotamie, c'est-à-dire dans la Médie et la Susiane, et aussi dans la
Babylonie et la Chaldée, concurremment avec l'assyrien de la famille
sémitique. Ces idiomes, dont la connaissance est encore imparfaite,
mais dont les principaux caractères grammaticaux sont déjà sûrement
établis, nous ont été révélés par le déchiffrement des inscriptions cunéiformes
anariennes, dont une partie est rédigée dans l'un ou dans
l'autre. Ils constituent une famille parfaitement définie, dont l'unité est
assurée par une communauté de racines qui se discerne déjà clairement,
et par une analogie sensible dans la morphologie. Mais cette famille se
subdivise à son tour en deux groupes qui ne sont point parvenus au
même degré de développement grammatical, qui sont l'un envers
l'autre dans une position très semblable à la position réciproque des
langues turques et tongouses dans la famille altaïque.


Le premier est le groupe médo-susien, dont nous connaissons déjà
quatre idiomes, assez étroitement apparentés entre eux pour que l'on

puisse hésiter sur la question de savoir si on ne devrait pas les définir
comme quatre dialectes d'une même langue:


Le proto-médique, langage de la population anté-aryenne de la
Médie, qui se maintint dans l'usage même après la conquête du pays
par les Iraniens, et qui fut mis au nombre des langues officielles de la
chancellerie des rois de Perse de la dynastie des Achéménides,
admis même à tenir le second rang dans leurs inscriptions cunéiformes
trilingues;


Le susien, dont l'étude est moins avancée, idiome des vieilles
inscriptions indigènes de Suse et de son voisinage; on en possède
quelques monuments d'une antiquité très reculée; mais la plupart de
ceux qui ont été recueillis jusqu'ici appartiennent aux viiie et viie siècles
avant l'ère chrétienne;


L'amardien, dialecte très rapproché du susien, dans lequel sont
conçues les inscriptions cunéiformes de Mal-Amir;


Le kasschite ou cissien, langage du peuple de ce nom qui fournit,
près de vingt siècles avant notre ère, une dynastie royale assez longue à
la Babylonie; nous ne connaissons de cette langue, encore apparentée
de fort près au susien, que d'assez nombreux noms propres; une
tablette cunéiforme du Musée Britannique en contient une liste, dans
laquelle ils sont accompagnés de leur traduction en assyrien.


De ces quatre idiomes, le proto-médique est le seul dont on connaisse
le système grammatical d'une manière un peu complète; il a été définitivement
élucidé par les récents travaux de M. Oppert. Sa structure
offre une très frappante analogie avec celle des langues turques et se
montre aussi régulière. Le langage est ici parvenu juste au même degré
de développement de l'agglutination.


L'idiome accadien ou sumérien, car les savants varient au sujet de
l'application, de l'un ou de l'autre de ces noms, et il serait peut-être
plus exact de l'appeler suméro-accadien, forme à lui seul la seconde
division de la famille ou groupe chaldéen; on entrevoit, du reste, des
variations dialectiques dans les textes qui en sont parvenus jusqu'à nous.
C'est la langue du vieil élément non-sémitique de la population de la
Babylonie et de la Chaldée. L'accadien ou suméro-accadien est un
langage qui s'est fixé de très bonne heure, que l'adoption de l'écriture
dès une très haute antiquité a comme cristallisé, de même que le
chinois, à un état de grammaire remarquablement primitif, dans le
premier stage de l'agglutination, quand il conservait encore de

nombreuses traces de l'état isolant et rhématique. Les radicaux monosyllabiques
y restent très nombreux, et une grande partie de ceux qui se
présentent avec une forme dissyllabique ou polysyllabique se laissent
clairement reconnaître comme des composés de monosyllabes agglomérés.
Nulle distinction de radicaux verbaux et nominaux; les mots
fondamentaux sont susceptibles d'exprimer indifféremment ces deux
formes de l'idée, et ils ne se déterminent dans telle ou telle catégorie du
langage que par la déclinaison ou la conjugaison. Les suffixes des cas
de déclinaison sont des radicaux attributifs, qui restent parallèlement en
usage dans les textes avec leur signification propre. Le verbe développe
de nombreuses voix dérivées par l'addition de particules monosyllabiques
ou dissyllabiques, qui sont aussi des radicaux attributifs. Ce qui
est particulier au suméro-accadien parmi toutes les langues connues et
qui peut être considéré comme la marque certaine d'un état singulièrement
ancien de grammaire, ce qui le caractérise comme une langue
figée par l'écriture à une période encore imparfaite de sa formation
morphologique, c'est l'incertitude du mode d'agglutination au radical
de ces particules formatives des voix ainsi que des pronoms sujets et
régimes constituant la conjugaison. Celle-ci peut être, en effet, indifféremment
prépositive ou postpositive. Cependant la conjugaison par
voie de préfixation des pronoms et des particules formatives est la plus
habituellement employée.


En même temps que sa grammaire est restée à cet état primitif et
imparfait, l'accadien ou suméro-accadien nous apparaît, dans les textes
assez nombreux que nous en possédons, comme une langue déjà
vieille, qui dans un long usage a subi d'une manière profonde l'action
de tendances à l'altération phonétique. Ainsi ses mots radicaux, quand
ils se montrent isolément et à l'état absolu, sans être munis de suffixes,
offrent presque toujours une usure qui en a effacé la partie finale, la
dernière consonne, quand ils étaient dissyllabiques ou se terminant
par une consonne. C'est seulement suivis d'un suffixe qu'ils reprennent
leur forme complète, le suffixe ayant ici un rôle conservateur et
nécessitant la réapparition de l'articulation qui se corrode et disparaît
dans l'état absolu.


Cet idiome est soumis à une loi d'harmonie vocalique incontestable,
bien qu'imparfaite, qui le rapproche d'une façon marquée des langues
de la famille altaïque.


Morphologiquement, les deux groupes des langues auxquelles nous

réservons ainsi spécialement le nom de touraniennes, offrent une analogie
étroite avec les langues altaïques et les langues dravidiennes. Ceci
coïncide avec le fait que l'aire géographique dans laquelle nous en constatons
l'usage aux siècles de l'antiquité touchait d'un côté, au nord, vers
la Caspienne, au domaine des idiomes altaïques, et de l'autre côté, au
sud, par la Susiane, au domaine des langues dravidiennes, qui s'étendaient
à cette époque reculée sur le littoral gédrosien et carmanien
de la mer d'Oman. Mais de cette analogie de structure et de mécanisme
peut-on conclure à une parenté réelle, impliquant une commune
origine? Cette parenté existe-t-elle seulement avec l'une ou avec l'autre
des deux familles à l'égard de qui il y a analogie? ou bien doit-on
l'admettre avec les deux, de telle façon que les langues touraniennes
formeraient le chaînon entre les altaïques et les dravidiennes, de même
que leur habitat géographique était intermédiaire? Ce sont là autant de
questions qui sont aujourd'hui posées, mais non résolues. La science
linguistique est amenée à en aborder dès à présent l'examen, et le
sera de plus en plus à mesure que la connaissance de ces idiomes,
en progressant, mettra plus d'éléments à sa disposition. Mais ce que l'on
peut déjà dire, c'est que la comparaison des langues touraniennes
anciennes avec les langues altaïques, d'une part, et les dravidiennes,
de l'autre, est nécessaire et scientifiquement justifiée, à condition
qu'on y procède avec une sage méthode. Elle est, du reste, tout spécialement
délicate et difficile, puisqu'on est obligé d'y mettre en parallèle des
idiomes dont les monuments les plus récents datent de plusieurs
siècles avant notre ère, et d'autres que l'on ne connaît que sous leur
forme contemporaine ou dont, tout au plus, on n'a pas de texte
remontant de plus de 5 ou 600 ans avant le siècle actuel; des idiomes
entre lesquels existe, par conséquent, un énorme hiatus dans le temps.
Ce serait à faire croire, au premier abord, que toute comparaison est
impossible, si l'on ne constatait pas, pour celles des langues altaïques et
dravidiennes dont on possède des monuments vieux de plusieurs siècles,
qu'elles n'ont presque subi aucun changement sensible pendant cette
période de temps, et qu'elles sont donc douées d'un privilège d'immobilité
tout à fait à part, que l'on ne rencontre au même degré que chez
les langues sémitiques ou syro-arabes. Et cette immobilité presque
absolue est encore attestée par leur structure même, où se lit la certitude
de leur fixation, presque absolument à l'état où nous les voyons encore
aujourd'hui, dès une date assez reculée pour être tenue comme

contemporaine des monuments, venus jusqu'à nous, des antiques langues
agglutinantes de la Médie, de la Susiane et de la Chaldée.


Jusqu'à présent on a tenté de pousser aussi loin que le permettait
l'état des connaissances les rapprochements entre ces langues touraniennes
et les langues altaïques. On a pu constater ainsi, non seulement
de frappantes similitudes dans la morphologie grammaticale, mais la
communauté des pronoms et d'un certain nombre de racines. Mais
en même temps on s'est heurté à des divergences d'une incontestable
gravité, surtout en ce qui touche au mécanisme du verbe suméro-accadien.
On ne saurait donc encore prononcer de conclusions
définitives et formelles au sujet de la question de parenté. Toute
conclusion de ce genre sera d'ailleurs prématurée, tant qu'on n'aura
pas également abordé la voie des comparaisons avec les langues dravidiennes.
Et sous ce rapport rien n'a encore été fait. On n'a que
l'assertion de M. Caldwell, qui affirme avoir relevé des affinités considérables
entre le proto-médique et les idiomes objets de ses constantes
études, mais sans en fournir de preuves suffisantes.


Ici donc nous nous trouvons une fois de plus en présence d'un
problème ouvert, mais non tranché jusqu'à ce jour, et qui ne le sera pas
d'ici à longtemps. Mais--je reviens encore sur ce point pour bien
préciser ma pensée, de telle façon que le lecteur et la critique ne
puissent pas s'y méprendre--toutes les fois que j'emploierai dans cet
ouvrage l'expression de langues touraniennes, ce sera pour désigner
spécialement et exclusivement ces langues agglutinantes de la portion
orientale de l'Asie antérieure, de même que sous le nom de Touraniens
j'entendrai uniquement les peuples qui les parlaient. Et en agissant ainsi
je ne prétendrai pas préjuger, au delà d'une simple probabilité, la
question de leur parenté d'origine avec les Altaïques ou les Dravidiens,
non plus que je ne prendrai parti pour ou contre la théorie touranienne
de MM. Bunsen et Max Müller.






§ 5.--LES LANGUES 'HAMITIQUES


Abordons maintenant la classe des langues à flexions, dont nous
avons indiqué déjà plus haut les caractères généraux et la division en
trois grandes familles.


En les classant par ordre de l'ancienneté de leurs formes, en commençant
par celle dont le système grammatical est resté le plus

rudimentaire et le moins développé, le premier rang doit, sans aucune
contestation possible, appartenir à la famille des idiomes 'hamitiques
ou égypto-berbères.


Celle-ci se divise en trois groupes: égyptien, éthiopien et libyen.


Le premier groupe a pour type fondamental l'égyptien antique,
retrouvé dans le déchiffrement des hiéroglyphes, si longtemps enveloppés
de mystères, par Champollion et ses successeurs. C'est de toutes
les langues du monde celle dont on possède les monuments écrits
les plus anciens. Quelques siècles avant l'ère chrétienne, la langue
des âges classiques de la monarchie des Pharaons n'était plus qu'un
idiome savant et littéraire, qu'on écrivait encore mais qu'on ne parlait
plus. S'altérant par un effet forcé du temps, elle avait produit le dialecte
populaire dans lequel sont rédigés les documents en écriture démotique,
contemporains de la domination perse et de la monarchie grecque
des Lagides. Un pas de plus dans la voie de l'altération donna, dans les
premiers siècles de l'ère chrétienne, naissance au copte, que l'on prit
l'habitude d'écrire avec des lettres grecques auxquelles furent joints
quelques signes empruntés aux formes cursives de l'ancienne écriture
nationale. Le copte, à son tour, se conserva en usage jusqu'au xviie siècle
de notre ère, date où il a définitivement disparu devant l'arabe, ne
restant plus qu'à l'état de langue liturgique pour les chrétiens indigènes
de l'Égypte. Ce ne sont pas là, du reste, trois langues différentes
qui se sont enfantées l'une l'autre, comme le latin a enfanté les langues
néo-latines. Ce sont trois états successifs d'une même langue, dont
on suit l'histoire pendant au moins six mille ans; et ce qui est vraiment
surprenant, c'est de constater combien elle a peu changé dans la durée
d'une aussi énorme période de temps.


Le groupe éthiopien est constitué par les langues parlées entre le
Nil Blanc et la mer, le galla et ses différents dialectes, le bedja, le
saho, le dankâli, le somâli, qu'il importe de ne pas confondre avec
les idiomes sémitiques ou syro-arabes de l'Abyssinie. Linguistiquement
et géographiquement, le bischarri fait le lien entre ces langues et
l'égyptien. Il paraît être le dernier débris de l'idiome antique dans
lequel sont conçues les inscriptions hiéroglyphiques et démotiques des
Éthiopiens de Méroé. Mais presque rien n'a encore été fait pour le
déchiffrement et l'étude de cet idiome antique, et dans les recherches
comparatives de la science du langage, le groupe n'est encore représenté
que par des langues modernes.



Pour ce qui est du groupe libyen, son type antique est la langue
des Libyens et des Numides, dont on possède dès à présent un certain
nombre d'inscriptions, lesquelles par malheur ne contiennent guères,
pour la plupart, que des noms propres. Mais elles suffisent à montrer
que c'est de cet idiome antique que dérive directement la langue
berbère actuelle, avec ses nombreux dialectes répandus parmi les
populations du nord de l'Afrique: le kabyle-algérien, le mozaby, le
schaouia, le schelouh, le zénatya de la province de Constantine, le
temâscheq des Touaregs, le dialecte de l'oasis de Syouah et celui de
Ghadamès. Une langue très voisine du berbère était jadis parlée par les
Guanches dans les îles Canaries. Le haoussa, idiome riche et harmonieux,
parlé à Kano, Katsina, Zanfara, et en général entre le Bornou
et le Niger, ainsi que dans le pays montagneux d'Asben, appartient
au même groupe. C'est la langue commerciale de l'Afrique
centrale.


Parmi les traits essentiels qui sont communs à tous les idiomes
de la famille 'hamitique ou égypto-berbère, notons la formation du
féminin par un élément ti ou t, que l'on peut indifféremment préfixer
ou suffixer, et que même, dans quelques langues du groupe libyen,
l'on attache deux fois, en préfixe et en suffixe, au même mot. Le
signe du pluriel est en principe et originairement an; quelquefois on
y substitue at ou bien ou, qui n'est peut-être que secondaire de an.
Quant à la flexion nominale proprement dite, cette famille de langues
n'en offre point de traces; on y a recours à des particules distinctes,
que l'on place avant ou après le nom, pour exprimer ses relations
avec le reste de la phrase. Les formes de la conjugaison sont nombreuses,
comme dans les langues sémitiques. Quant au système
des temps, il est tout élémentaire et très peu développé, également
comme celui de la famille syro-arabe ou sémitique. Au reste, la
conjugaison de l'égyptien, comme celle de toutes les autres langues
'hamitiques est presque purement agglutinante. Et n'était leur rapport
étroit avec les idiomes sémitiques, qui oblige à les grouper avec
eux, dans la même classe, on hésiterait à les compter parmi les
langues à flexion.


La parenté des langues 'hamitiques et sémitiques, ou égypto-berbères
et syro-arabes, sorties d'une source commune et formant
en réalité deux rameaux d'une même famille primordiale, est un

fait actuellement acquis à la science d'une manière inébranlable. De
part et d'autre le système grammatical est foncièrement le même; il
y a identité dans les racines des pronoms, dans la formation du
féminin et dans celle du pluriel. L'organisme est seulement moins
complet, moins perfectionné dans les langues 'hamitiques. Quant au
vocabulaire, une bonne moitié de ses racines pour le moins est
commune aux deux familles. Les langues 'hamitiques les présentent
seulement dans un état plus ancien, antérieur au travail, sous bien
des rapports tout artificiel, qui les amena dans les langues syro-arabes
à une forme invariablement dissyllabiques. Le reste du vocabulaire,
dans les langues 'hamitiques, même en égyptien, provient des langues
proprement africaines, de celles que parlent les peuples noirs.


On peut, du reste, définir, avec M. Friedrich Müller, la parenté
qui existe entre les deux familles des langues 'hamitiques et sémitiques,
comme étant plutôt dans l'identité de l'organisme que dans la coïncidence
des formes toutes faites. Les deux familles ont dû se séparer à
une époque où leur langue commune était encore dans une période
fort peu avancée de développement. En même temps, la persistance
des langues sémitiques dans leurs formes anciennes à travers toute
la période historique, est un gage du grand éloignement de l'âge où
langues sémitiques et langues 'hamitiques n'étaient pas encore nées,
mais où existait un idiome à jamais disparu dont elles devaient
procéder les unes et les autres. Enfin, la famille 'hamitique parait s'être
divisée de très bonne heure en différents rameaux; les idiomes qui la
composent sont alliés de bien moins près les uns aux autres que ne le
sont entre eux les idiomes sémitiques ou syro-arabes.


Le lecteur ne sera pas sans remarquer combien ces données linguistiques
viennent confirmer les observations que nous avons eu l'occasion
de faire plus haut sur le caractère des peuples que la Genèse place
dans la descendance de 'Ham, et sur leur relation ethnologique et
historique avec ceux dont le texte sacré fait les enfants de Schem.
Elles font aussi mieux comprendre comment un certain nombre de
nations que l'ethnographie biblique fait 'hamites, et avec toute raison,
ne se montrent dans l'histoire que faisant usage d'idiomes franchement
sémitiques.







§ 6.--LES LANGUES SÉMITIQUES


Nous avons déjà fait remarquer plus haut ce qu'a de réellement
impropre l'expression de langues sémitiques, très malheureusement
introduite dans la science par Eichhorn, mais que l'on ne peut aujourd'hui
songer à en effacer, tant elle est consacrée par l'habitude. L'expression
de langues syro-arabes est cependant beaucoup meilleure et préférable,
car elle détermine assez clairement l'aire géographique où se parlent
ces idiomes, et elle les définit d'après des types bien caractérisés des
deux groupes entre lesquels se partage la famille.


Ces deux groupes sont l'un septentrional et l'autre méridional, et
correspondent à une première division de la langue sémitique primitive
et commune, sortie elle-même, comme nous venons de le dire, d'un
idiome intérieur, qui a produit à la fois les langues sémitiques et 'hamitiques.


Le groupe septentrional se subdivise à son tour en trois rameaux:
araméen, assyrien et kenânéen.


Le premier rameau a pour type l'araméen, parlé jadis en Syrie,
originairement propre aux populations que l'ethnographie biblique
désigne sous le nom d'Aram, étendu ensuite, par des circonstances
historiques, sous la domination des Assyriens, puis des Perses, non
seulement à toute l'Assyrie, mais à l'ensemble de la Mésopotamie,
jusqu'au golfe Persique, à la Palestine et à l'Arabie septentrionale.
L'araméen, dans toutes ces régions, resta l'idiome prédominant et
commun jusqu'à l'époque où l'arabe prit le dessus, avec l'islamisme,
et se substitua complètement à lui, arrivant même à le faire périr
graduellement.


Le caractère général de l'araméen est son peu de conservation des
anciennes voyelles de la langue sémitique primitive. On y distingue
plusieurs dialectes, dont la naissance représente des dates chronologiques
dans l'histoire de cette langue:


L'araméen biblique, autrefois appelé chaldaïque, désignation absolument
fausse et tout à fait abandonnée aujourd'hui; c'est l'idiome
dans lequel ont été composés, du ve au iie siècle avant notre ère,
quelques parties de certains livres de la Bible, comme ceux de Daniel,
de 'Ezra (Esdras) et de Ne'hemiah (Néhémie); les quelques fragments

épigraphiques araméens de la Mésopotamie que nous possédons, et qui
datent du ixe au ve siècle, nous offrent exactement le même état de
la langue;


L'araméen targumique, conservé par les targoumin ou paraphrases
de la Bible, composées au commencement de notre ère;


L'araméen talmudique ou syro-chaldaïque, langue vulgaire qui se
forma chez les Juifs à la suite de l'altération et de l'abandon de l'hébreu,
que l'on parlait en Palestine au temps du Christ et qui est employée
dans les deux grandes compositions rabbiniques appelées Talmud, le
Talmud de Jérusalem et le Talmud de Babylone;


Le palmyrénien, langue contemporaine de Palmyre et en général de
la Syrie du nord, qui nous a légué une riche épigraphie;


Le nabatéen, dialecte des habitants de l'Arabie Pétrée, pénétré de
nombreux arabismes, dont les monuments sont aussi des inscriptions;


Le samaritain, qui se forma sur le territoire de l'ancienne tribu
d'Éphraïm pendant les siècles de la domination assyrienne, babylonienne
et perse, et qui s'est conservé à l'état d'idiome littéraire chez les
descendants de ces dissidents du culte juif.


De l'ancien araméen sortent encore:


Le syriaque, langue qui fut écrite dans les contrées d'Édesse et de
Nisibe, et dont le développement et l'existence littéraire s'étendirent
du iie au ixe siècle de l'ère chrétienne; le vocabulaire du syriaque
est rempli de mots empruntés au grec; sa littérature est singulièrement
empreinte d'hellénisme; elle servit en quelque sorte d'intermédiaire
entre la science grecque et la science arabe, et opéra la transition de
l'une à l'autre; presque toutes les traductions d'auteurs grecs en arabe
ont été faites par des Syriens et sur des versions syriaques; au xe siècle
de notre ère, l'islamisme fit décidément prévaloir sa culture, et le
syriaque fut réduit à la simple condition d'idiome liturgique; il n'est
plus parlé aujourd'hui que dans un étroit canton des environs du lac
d'Ouroumiah; M. Noeldeke a publié une intéressante grammaire de ce
dialecte survivant du syriaque;


Le çabien, usité aujourd'hui encore dans la partie méridionale du
bassin de l'Euphrate, chez les Çabiens ou Mendaïtes, secte particulière
sortie des ruines de l'ancien paganisme assyro-persique, avec un
mélange bizarre d'éléments juifs ou chrétiens; dans les livres sacrés
de cette secte, la langue se présente profondément corrompue,

spécialement sous le rapport phonétique, avec confusion et élision fréquente
des gutturales, changement des douces en fortes et des fortes en douces,
enfin nombreuses contractions; quelques monnaies de la Characène
et quelques fragments épigraphiques, datant du iiie et du ive siècle, où
ce dialecte se montre déjà, avec son alphabet particulier, laissent
entrevoir que dès lors une partie de ces altérations s'y étaient produites,
mais qu'elles étaient moins prononcées.


L'assyrien forme à lui seul un rameau à part dans le groupe septentrional
des langues sémitiques. C'est le langage commun de Babylone
et de Ninive au temps de leur pleine indépendance, dans lequel sont
conçues les inscriptions cunéiformes de ces deux fameuses cités. J'ai
déjà dit plus haut ce qu'a d'inexact l'appellation sous laquelle on a
pris l'habitude de le désigner, car c'est la Babylonie, et non l'Assyrie,
qu'il a eu pour berceau. À partir de la ruine de Ninive et de la conquête
de Babylone par les Perses, l'assyrien fut graduellement submergé
et étouffé par l'araméen. On en possède pourtant des monuments
écrits qui descendent jusqu'au ier siècle de l'ère chrétienne; mais
dans ces derniers monuments ils est profondément corrompu. L'assyrien
est une des langues les plus riches de la famille sémitique; il y occupe
une position à égale distance des idiomes araméens et kenânéens. Sa
déclinaison a gardé les trois désinences casuelles de la langue sémitique
primitive, que la plupart des autres idiomes de la famille, à l'exception
de l'arabe littéral, ont laissé tomber. Son verbe, riche en voix dérivées,
offre une particularité tout à fait spéciale; les temps et les modes y
dérivent tous de deux primitifs, le participe et l'aoriste; pas de trace
du parfait, qui offre la racine sous sa forme absolue avec des pronoms
personnels suffixes, et qui, avant le déchiffrement de l'assyrien,
paraissait un des éléments organiques essentiels des langues syro-arabe.
Son vocabulaire est aussi pénétré de mots empruntés au vieux
langage suméro-accadien que celui du syriaque est pénétré de mots
grecs; un certain nombre de ces mots ont même pénétré de là dans
les autres idiomes sémitiques, par l'influence de la grande civilisation
assyro-babylonienne. Les textes nous révèlent, sous l'unité de langue,
une certaine différence dialectique entre le parler de l'Assyrie et
celui de Babylone, surtout aux viie et vie siècles avant l'ère chrétienne.


Du rameau kenânéen, l'idiome le plus complétement connu est
l'hébreu, qui sert, du reste, comme de pivot à l'étude des langues

sémitiques, telle qu'elle est aujourd'hui constituée. C'est la langue de
la Bible, où elle se présente avec une singulière immobilité grammaticale
dans les livres des époques les plus différentes. Les inscriptions
nous montrent que c'était aussi le langage des peuples de Moab et
de 'Ammon, rattachés par l'ethnographie biblique à la souche des
Téra'hites. Il est, du reste, certain que l'hébreu n'était pas l'idiome
originaire des nations de cette souche, qu'elles l'ont emprunté aux
Kenânéens après être venues s'établir au milieu d'eux. Le prophète
Yescha'yahou (Isaïe) lui-même l'appelle «la langue de Kena'an.»
Comme la langue des Kenânéens maritimes ou Phéniciens, tout en
étant très voisine, en était cependant différente, on doit penser que
l'hébreu a été originairement la langue des Kenânéens agriculteurs de
la Palestine, dépossédés ensuite par les Israélites. Et, en effet, toute
la nomenclature géographique de la Palestine, qui, à bien peu d'exceptions
près, remonte au temps de ces Kenânéens, est purement
hébraïque.


Vers le vie siècle de notre ère, l'hébreu commença à se perdre comme
langue populaire. Bien avant l'époque des Macchabées, l'araméen était
devenu prépondérant en Palestine. Mais l'hébreu, mort dans l'usage
de langue parlée, a continué à vivre comme langue littéraire, et comme
langue sacrée d'une religion indestructible au travers de toutes les
persécutions qu'elle a subies. On peut distinguer en deux périodes
distinctes l'histoire de l'hébreu post-biblique ou moderne. La première
s'étend jusqu'au xiie siècle et a pour monument principal la Mischnah,
recueil de traditions religieuses et légales des plus fameux rabbins,
qui forme le noyau fondamental du Talmud, où elle est environnée d'un
commentaire araméen extrêmement étendu; dans l'hébreu mischnique
on rencontre une certaine proportion de mots araméens hébraïsés, de
mots grecs et même de mots latins. Après avoir adopté au xe siècle la
culture arabe, les Juifs virent renaître leur littérature quand leurs
compatriotes, chassés de l'Espagne musulmane, gagnèrent la France
méridionale. C'est alors que s'ouvrit la seconde période de l'histoire de
l'hébraïsme moderne, et la langue de cette époque est encore aujourd'hui
l'idiome littéraire des Juifs.


Le phénicien, étroitement apparenté à l'hébreu, offre pourtant des
particularités assez saillantes pour qu'on doive aujourd'hui, qu'il
commence à être mieux connu, le considérer comme une langue
distincte. Tous ses monuments sont épigraphiques et montent dès à

présent à plusieurs milliers, dont quelques-uns d'un développement
considérable. Ils révèlent l'existence de trois dialectes:


Le giblite ou dialecte du pays de Byblos, qui est celui qui se rapproche
le plus de l'hébreu;


Le sidonien, le dialecte le plus important et le plus répandu, que l'on
peut considérer comme le type classique de la langue;


Le punique, dont le foyer fut Carthage et qui florit dans les grands
établissements phéniciens de la côte septentrionale d'Afrique, dont cette
cité fut la capitale historique. Après la ruine de Carthage, foyer intellectuel
des Kenânéens occidentaux, la décomposition rapide de son
idiome donna naissance à deux nouveaux dialectes:


Le néo-punique, dont les monuments appartiennent à la région
nord-africaine et datent de la fin de la République romaine, ainsi que
du temps de l'Empire; c'est un jargon profondément corrompu, qui est
au phénicien classique comme le çabien aux autres dialectes araméens,
car ses altérations phonétiques ont tout à fait le même caractère;


Le liby-phénicien de l'Espagne méridionale, dont nous ne savons
que très peu de chose, car ce que nous en possédons se réduit à
quelques légendes de monnaies frappées sous la République romaine.


Quant au groupe méridional des langues de la famille sémitique, il se
divise de son côté en deux rameaux, que nous qualifierons d'ismaélite et
de yaqtanide ou qa'htanide.


L'arabe constitue à lui seul le premier rameau. Grâce à la propagation
de l'islamisme et à l'influence du Qoran, cet idiome qui était originairement
propre aux tribus d'origine ismaélite, s'est répandu de la
Babylonie à l'extrémité du Maroc, de la Syrie au Yémen; il se parle
actuellement dans la vallée du Nil jusqu'à Dongola et au Qordofan.
C'est une langue d'une remarquable richesse grammaticale, qui, dans
les recherches sur la grammaire comparée des langues sémitiques,
joue un rôle presque comparable à celui du sanscrit dans l'étude des
langues aryennes. Son vocabulaire, d'une incroyable variété, a reçu
des mots de tous les langages indigènes de la vaste étendue de pays
où il s'est imposé avec une religion nouvelle. On distingue l'arabe littéral
et l'arabe vulgaire. La première de ces expressions a été très bizarrement
adoptée pour désigner la langue littéraire, que le Qoran a immobilisée
et qui avait été aussi employée par les poètes classiques de l'âge qui
a précédé immédiatement Mo'hammed. L'arabe vulgaire est la langue
telle qu'on la parle depuis plusieurs siècles. Ce n'est, du reste, pas

autre chose que l'arabe littéral simplifié par l'effet du temps et de la
disposition populaire à ne pas conserver une grammaire trop savante.
La principale différence entre les deux consiste en ce que l'arabe
vulgaire a perdu les flexions casuelles que la langue littéraire conservait
soigneusement; ceci l'a conduit à prendre une allure analytique.
L'arabe vulgaire présente quatre dialectes: ceux d'Arabie, de Syrie
et d'Egypte, puis le maghreby ou dialecte de l'Afrique septentrionale.
Les trois premiers sont fort peu distincts l'un de l'autre; ils ont chacun
une certaine quantité de locutions propres, de termes particuliers, et
ils diffèrent dans la prononciation de quelques lettres; mais là s'arrête
leur diversité. Le maghreby offre quelques divergences grammaticales;
elles ne sont pas assez considérables, toutefois, pour que ce dialecte ne
soit pas compris aisément dans tous les pays où règnent les autres.


Le maltais est un dialecte d'origine arabe, devenu un jargon grossier,
plein de véritables barbarismes, et que les mots d'origine étrangère
ont largement pénétré. Il en était de même du mozarabe du midi de
l'Espagne, qui n'a achevé de s'éteindre qu'au siècle dernier.


L'arabe a fourni un grand nombre de mots à certaines langues de
l'Europe et de l'Asie. Les idiomes iraniens actuels, entre autres le
persan, ont admis dans leur vocabulaire, sous l'action de l'islamisme,
une foule de mots arabes; le turc ne lui en a pas moins emprunté:
quelques-unes des langues de l'Inde moderne possèdent également
une quantité de vocables de la même origine. Enfin, parmi les idiomes
européens, les langues néo-latines, surtout l'espagnol et le portugais,
lui ont fait des emprunts, les uns directs, les autres indirects. En français
même, nous avons quelques mots d'origine arabe, tels que «coton» de
qoton, «tasse» de tass, «chiffre» de çifr, «jarre» de djarra, «sirop»
de scharab, «algèbre» de al-djebr, «cramoisi» de qirmezy, «mesquin»
de meskîn, etc.


Le safaïte, connu par les inscriptions du désert de Safa, à l'est de
Damas, et le thémoudite, dont on possède aussi quelques lambeaux
épigraphiques, recueillis sur la côte du Tihama, sont des dialectes
antiques qui paraissent avoir tenu de très près à l'arabe. Ils s'écrivaient
avec des alphabets d'origine sabéenne.


Le rameau yaqtanide ou qa'htanide, le dernier dont il nous reste
à parler, embrasse les anciennes langues de l'Arabie Méridionale et
celles qui sont aujourd'hui vivantes dans l'Abyssinie.


Les anciens idiomes du midi de la péninsule arabique sont encore

de ceux que les inscriptions seules nous ont conservées. Mais ces
inscriptions sont nombreuses; les courageuses explorations de D'Arnaud
et de M. Joseph Halévy en ont acquis à la science une quantité considérable,
qui a permis d'établir dès à présent les principaux linéaments
de la grammaire de ces langues. On en compte, du reste, quatre,
nettement différentes, dans les textes épigraphiques que l'on possède
jusqu'ici:


Le sabéen ou 'himyarite, idiome du Yémen proprement dit; c'est
celle dont on a le plus d'inscriptions, dont la grammaire est la mieux
connue, par conséquent, que l'on doit prendre comme le type du
groupe;


Le 'hadhramite ou dialecte antique du 'Hadhramaout, remarquable
par la similitude de ses pronoms avec ceux de l'assyrien;


Le minéen, dont la patrie était au nord-est du Yémen.


L'e'hkily, parlé dans le pays de Mahrah, est le seul représentant
actuellement vivant de ces anciens idiomes sud-arabiques. On ne le
connaît, du reste, que de la façon la plus imparfaite.


En Abyssinie nous rencontrons le ghez, appelé quelquefois d'une
manière tout à fait impropre éthiopien. C'est une langue qui a eu jadis
une culture littéraire considérable, depuis la conversion de la contrée
au christianisme, dans le ive siècle, jusqu'au xvie. Tombé complètement
en désuétude dans l'usage populaire, le ghez reste une langue savante
et liturgique; mais dans l'état d'abaissement où est tombé l'Église
chrétienne d'Abyssinie, cet idiome n'y est plus sérieusement cultivé.
C'était une langue fort développée; elle possédait, comme l'arabe,
le mécanisme des pluriels internes ou brisés, et conservait encore
certaines désinences terminales perdues par l'hébreu et l'araméen.
Son verbe était plus riche en voix dérivées que celui d'aucune autre
langue de la famille sémitique.


Plusieurs dialectes, étroitement apparentés au ghez, mais altérés
par un mélange considérable d'éléments africains indigènes, sont encore
aujourd'hui parlés en Abyssinie. Les trois principaux sont l'amharique,
dans le sud-ouest du pays, le tigré dans le nord, et le hararî dans le
sud-est.


Toutes les langues que nous venons de passer brièvement en revue
constituent une famille très homogène, et ne se ramifient, pas en ces
branches nombreuses que l'on remarque dans les autres familles

linguistiques. Les radicaux y sont invariablement composés de deux
syllabes, dont la charpente offre toujours trois consonnes. C'est ce
qu'on appelle le système de la trilitéralité. Le monosyllabisme primitif
ne se retrouve que fort difficilement sous cette forme inflexible, qu'ont
revêtue les éléments fondamentaux du langage. Cependant il est
aujourd'hui certain que les radicaux trilitères des idiomes syro-arabes
procèdent de racines originairement bilitères. Le procédé de leur
transformation n'est pas complètement éclairci, mais on commence
à l'entrevoir, et le jour n'est peut-être pas éloigné où l'on pourra
restituer avec certitude les anciennes racines sémitiques, étude pour
laquelle on trouvera le secours le plus puissant dans la connaissance
des racines 'hamitiques ou égypto-berbères. Les traditions sacrées
des Phéniciens avaient conservé le souvenir du travail qui avait
transformé les racines du langage, de bilitères et monosyllabiques
en trilitères et dissyllabiques, car dans les fragments du livre que
Philon de Byblos avait traduit en grec du phénicien de Saqoun-yathôn
(Sanchoniathon), l'on trouve que «l'inventeur du système des trois
lettres fut Eisiris (Isir=Osir), frère de Chnâ (Kena'an) qui est surnommé
Phoenix.»


Les idiomes syro-arabes ou sémitiques sont essentiellement analytiques;
au lieu de rendre dans son unité l'élément complexe du discours,
ils préfèrent le disséquer et l'exprimer terme à terme. Dans tous se
manifeste une disposition marquée à accumuler l'expression des
rapports autour de la racine essentielle. C'est ce que l'on observe
particulièrement en hébreu. Ces langues participent donc encore des
idiomes d'agglutination, bien qu'elles soient déjà très nettement à
l'état de langues à flexions. Le sujet, le régime pronominal, les conjonctions,
l'article, n'y forment qu'un seul mot avec l'idée même; l'idée
principale se voit comme circonscrite de particules qui en modifient les
rapports, et qui forment alors des dépendances.


Les mots du dictionnaire offrent une très intime ressemblance entre
les différentes langues de la famille sémitique. Ce qui a beaucoup
contribué au maintien de cette étroite homogénéité dans la famille,
c'est que les idiomes qui la composent n'ont jamais eu la puissance
de végétation propre, qui a porté les langues indo-européennes ou
aryennes à se modifier sans cesse, par un développement continu. Leur
moule est resté le même, et, suivant la juste expression de M. Renan,
elles ont moins vécu que duré. Ce cachet d'immutabilité distingue au

plus haut degré les langues sémitiques; elles ont eu une grande
puissance de conservation, qui tenait à la forme très arrêtée de la
prononciation des consonnes, laquelle les a défendu contre les altérations
résultant de l'adoucissement des articulations et des échanges
qui s'opèrent bientôt entre elles. Il semble vraiment qu'une disposition
spéciale de la Providence leur ait communiqué cette faculté de conservation
immuable en vue du rôle particulier qu'avait à remplir l'une
d'elles, en conservant sans altérations au travers des siècles le livre
inspiré où étaient déposés les principes des vérités religieuses.






§ 7.--LES LANGUES ARYENNES


La grande famille des langues indo-européennes ou aryennes a été
aussi quelquefois qualifiée de japhétique, parce que tous les peuples
qui en parlent ou en ont parlé les idiomes appartiennent foncièrement
à ce rameau ethnique de la race blanche que la Genèse rattache à la
descendance de Yapheth. Ces langues sont très nombreuses, car
elles avaient une force interne de végétation qui leur a fait subir des
développements, des progrès et des changements incessants, dans
l'espace et dans le temps. Ce sont celles où le mécanisme des flexions
est le plus complet, le plus développé, sans qu'il y reste aucun vestige
actuel de l'agglutination originaire.


L'organisme commun de ces langues est révélé par la comparaison
systématique des idiomes qui sont les représentants les plus anciens
et les plus complets de tous les rameaux de la famille. Tous les idiomes
indo-européens se rapprochent plus ou moins du sanscrit, qui en est
le plus riche et celui dont l'état est demeuré le plus près de la forme
primitive. Plus on recule à l'est, plus on trouve de ressemblance entre
les langues de cette nombreuse et noble famille, et celle que l'on peut
considérer comme en constituant le type. Ainsi les langues celtiques,
les plus occidentales de toute la famille, sont celles qui s'éloignent
davantage du sanscrit. Le berceau primitif de ces idiomes est la contrée
qui s'étend entre la mer Caspienne et l'Hindou-Kousch. Là fut parlée;
avant que les diverses tribus de Yapheth ne se dispersassent, quand
elles vivaient encore réunies, la langue première qui fut la souche
de toutes les autres. La science moderne l'appelle aryaque, et parvient
à en reconstituer en partie les traits les plus essentiels.


Dès l'époque la plus haute où l'on puisse remonter dans leur histoire,

les langues aryennes sont essentiellement synthétiques; leurs mots
sont disposés dans la phrase suivant le système de construction dont
le latin est pour nous le type. Ce n'est que dans les temps modernes,
par suite des nécessités imposées par les formes nouvelles de la pensée,
qu'on a vu sortir de cette souche des langues aux procédés plus
analytiques, comme nos idiomes néo-latins et l'anglais. Dans l'état
même le plus primitif, dans ce qu'on peut connaître de l'aryaque, le
génie de la famille a un caractère de complexité qui la distingue essentiellement
de la famille sémitique, avec laquelle il n'a qu'un bien petit
nombre de ressemblances de vocabulaire sensibles au premier abord.


Peut-on scientifiquement admettre une parenté originaire entre les
langues sémitiques et aryennes, syro-arabes et indo-européennes? La
question a souvent été posée, et de nombreux efforts ont été faits pour
la résoudre dans le sens affirmatif. Mais ils ont été jusqu'ici malheureux;
la plupart datent, d'ailleurs, d'une époque où la méthode et les principes
de la linguistique n'étaient pas assez établis pour que l'on pût procéder
à des comparaisons de ce genre d'une manière vraiment satisfaisante.
Encore aujourd'hui les savants qui se prononcent en principe et a priori
pour ou contre l'idée d'une parenté possible, se guident surtout d'après
des théories préconçues, plutôt que d'après des faits formels. Ni dans
un sens ni dans un autre, on n'est parvenu à une démonstration
formelle. M. Max Müller tient la parenté et la communauté d'origine des
deux familles pour probable, quoique non vérifiée. Schleicher et
M. Whitney la repoussent absolument.


Voici les arguments de ces derniers.


Le système sémitique, dit Schleicher, n'avait, avant la séparation
des idiomes sémitiques en langues distinctes les unes des autres,
point de racines auxquelles on pût donner une forme sonore quelconque,
comme cela était le cas du système indo-européen: le sens de la
racine était attaché à de simples consonnes, c'est en leur adjoignant
des voyelles qu'on indiquait les relations du sens général. C'est ainsi
que les trois consonnes QTL constituent la racine de l'hébreu qâtal,
de l'arabe qatula «il a tué,» de qutila «il fut tué,» de l'hébreu kiqtîl
«il fit tuer,» de l'arabe maqtûlun «tué.» Il en est tout différemment
dans le système indo-européen, où le sens est attaché à une syllabe
parfaitement prononçable.--Deuxième différence. La racine sémitique
peut admettre toutes les voyelles propres à modifier son sens. La racine
indo-européenne, au contraire, possède une voyelle qui lui est propre,

qui est organique; ainsi la racine du sanscrit manvê «je pense,» du
grec menos «pensée,» du latin mens, moneo, du gothique gamunan
«penser,» n'a pas indifféremment pour voyelle a, e, o, u, mais
seulement et nécessairement a. Cette voyelle organique de la racine
indo-européenne ne peut d'ailleurs se changer, à l'occasion, qu'en telle
ou telle autre voyelle, d'après des lois que reconnaît et détermine
l'analyse linguistique.--Troisième différence. La racine sémitique est
trilitère: qtl «tuer,» ktb «écrire,» dbr «parler;» elle provient,
sans nul doute, de formes plus simples, mais enfin c'est ainsi qu'on
la reconstitue. Par contre, la racine indo-européenne est bien plus
libre de forme, comme le montre, par exemple, i «aller,» su «verser,
arroser;» toutefois elle est monosyllabique.--Le système sémitique
n'avait que trois cas et deux temps, le système indo-européen a
huit cas et cinq temps au moins.--Tous les mots de l'aryaque ont une
seule et même forme, celle de la racine, modifiée ou non, accompagnée
du suffixe dérivatif; le sémitique emploie aussi cette forme (exemple,
l'arabe qatalta «toi, homme, tu as tué),» mais il connaît aussi la
forme où l'élément dérivatif est préfixé, celle où la racine est entre deux
éléments dérivatifs, d'autres formes encore.


La flexion sémitique, dit de son côté M. Whitney, est totalement
différente de la flexion indo-européenne, et ne permet point de faire
dériver les deux systèmes l'un de l'autre, non plus que d'un système
commun. La caractéristique fondamentale du sémitisme réside dans
la forme trilitère de ses racines: celles-ci sont composées de trois
consonnes, auxquelles différentes voyelles viennent s'adjoindre en
tant que formatives, c'est-à-dire en tant qu'éléments indiquant les
relations diverses de la racine. En arabe, par exemple, la racine qtl
présente l'idée de «tuer,» et qatala veut dire «il tua,» qutila «il fut
tué,» qatl «meurtrier,» qitl «ennemi,» etc. A côté de cette flexion
due à l'emploi de différentes voyelles, le sémitisme forme aussi ses
mots en se servant de suffixes et de préfixes, parfois également d'infixes.
Mais l'aggrégation d'affixes sur affixes, la formation de dérivatifs tirés
de dérivatifs, lui est comme inconnue; de là la presque uniformité
des langues sémitiques. La structure du verbe sémitique diffère profondément
de celle du verbe indo-européen. A la seconde et à la troisième
personne, il distingue le genre masculin ou féminin du sujet: qatalat
«elle tua,» qatala «il tua;» c'est ce que ne font point les langues
indo-européennes: sanscrit bharati «il porte, elle porte.» L'antithèse

du passé, du présent, du futur, qui est si essentielle, si fondamentale
dans les langues indo-européennes, n'existe point pour le sémitisme:
il n'a que deux temps, répondant, l'un à l'idée de l'action accomplie,
l'autre de l'action non accomplie.


Tout ceci est très vrai, très juste, montre parfaitement les différences
qui séparent les deux familles d'idiomes, telles qu'elles se présentent
avec leur organisme grammatical complètement constitué et développé.
Mais faire porter la comparaison sur cet état de la grammaire n'est
pas, en réalité, plus scientifique que ne l'étaient les rapprochements de
mots hébreux et sanscrits sans remonter à leur racine originaire qui ont
été tant reprochés, et justement, à Gesenius. La grammaire de l'aryaque,
ou de la langue mère indo-européenne, n'a pas été toujours à l'état
flexionnel que l'on parvient à en restituer. Il n'est pas douteux que
cet état a été précédé par un état agglutinant, où l'aryaque n'était
pas encore lui-même, je le veux bien, mais d'où il est sorti, en suivant
sa voie de développement propre, mais d'où un système notablement
différent pouvait sortir, en suivant une voie divergente. De même,
nous sommes aujourd'hui certains, je l'ai déjà dit tout à l'heure, que
par delà la langue mère sémitique, il y a eu une langue antérieure, que
l'on parviendra un jour à reconstituer en grande partie comme l'aryaque,
langue dont le système grammatical n'était pas encore déterminé
aussi nettement dans le même sens, et d'où sont sortis à la fois les
idiomes sémitiques et 'hamitiques. Ainsi la trilitéralité des racines,
que nous venons de voir opposer comme un fait primordial à la forme
originaire des racines aryennes, n'y existait pas encore; la racine y
était bilitère et monosyllabique, et, par conséquent, dès à présent on
peut atteindre un état de choses où sa forme s'éloignait beaucoup moins
de celle des racines indo-européennes.


Nous l'avons dit, la séparation des langues sémitiques et 'hamitiques,
que personne ne doute plus être sorties d'une source commune, s'est
produite à une époque très reculée et dans un état fort peu développé
du langage. Si maintenant les langues aryennes ont procédé d'une
même souche que ces deux autres familles, la séparation ne peut avoir
eu lieu qu'à une époque encore antérieure, et dans un stage encore
moins avancé de la formation linguistique, entre la langue mère de
l'aryaque, d'une part, et la langue mère commune du sémitique et du
'hamitique, d'autre part. Or, jusqu'ici le problème n'a pas été sérieusement
examiné dans ces données.



Tous les jugements absolus à son égard sont donc, quant à présent,
prématurés, et personne n'est en droit de soutenir d'une manière
formelle ni l'affirmative, ni la négative. J'irai même plus loin, et je
dirai que, dans l'état actuel de la science, toute tentative pour aborder la
question est également prématurée et ne peut conduire à un résultat
sérieux. Il faut d'abord que l'origine commune des langues sémitiques
et 'hamitiques soit aussi bien et aussi complètement élucidée que
l'est dès aujourd'hui celle des langues aryennes; il faut que l'on ait
dressé le bilan exact de ce qui constituait la grammaire de la langue
primitive dont les deux familles en question sont sorties, et de ce que
chacune d'elle en a développé spontanément de son côté; il faut enfin
que l'on soit parvenu à restituer la forme fondamentale de leurs racines
communes. C'est seulement quand ce grand travail sera accompli--et
il demandera les efforts de plusieurs générations de savants--c'est
seulement alors que l'on pourra, d'une façon véritablement scientifique,
procéder à la comparaison du substratum des langues sémitiques et
'hamitiques, que l'on aura ainsi obtenu, avec le substratum des langues
aryennes, pour décider enfin si leurs systèmes grammaticaux, ainsi
ramenés le plus près possible de leurs sources, ont pu avoir un point
de départ commun, si leurs racines réellement primitives sont ou non
irréductibles entre elles. Jusque là on ne saurait rien préjuger, et
une critique sévère et impartiale s'oppose à ce que l'on proclame
d'avance impossible l'unité linguistique originaire, que tant de raisons
historiques et philosophiques rendent probable, entre les trois grands
rameaux de la race blanche, ceux que l'ethnographie sacrée représente
comme constituant l'humanité noa'hide.


La science a restitué, avec un haut degré de certitude, les traits
essentiels de l'aryaque ou de la langue mère commune des idiomes
indo-européens. Elle rétablit de même les caractères propres qui
différencièrent les deux premiers langages qui sortirent de sa décomposition
et qui, devenant à leur tour des langues mères d'une nombreuse
progéniture, servirent de point de départ aux deux grandes divisions de
la famille: indo-iranienne et européenne.


Dans la première division il faut compter deux groupes: indien et
iranien.


Dans la seconde il faut en reconnaître quatre: pélasgique ou gréco-italique,
celtique, germanique et letto-slave.



Le sanscrit forme la base du groupe indien; c'est l'idiome sacré
de la religion et de la science des Brahmanes. Parlé il y a plus de
vingt siècles, il a vécu ensuite comme langue littéraire, et il doit à
cette longue existence d'être devenu le type le plus parfait d'une langue
à flexions, ainsi que l'indique la signification même du nom que les
Indiens lui ont donné, sanskrta, c'est-à-dire «ce qui est achevé en
soi-même.» Cette langue sonore, très riche en articulations, que
l'improvisation poétique a singulièrement assouplie, est désignée
par ceux qui l'écrivent sous le nom de «langue des dieux,» sourabâni,
de même que son alphabet est appelé «écriture des dieux,» dêvanâgari.
La grammaire sanscrite est une des plus riches qui se puissent rencontrer:
ses formes les plus anciennes nous sont offertes par le
recueil d'anciens hymnes appelés Rig-Vêda, ses plus modernes se
trouvent dans les Pourânas ou légendes poétiques, dont la rédaction
ne remonte pas, pour quelques-uns, plus haut que la fin du moyen
âge.


C'est le sort commun de toutes les langues de s'altérer avec le temps.
Les mots se raccourcissent et s'élident; ils s'usent, pour ainsi dire,
comme les objets, par le frottement. La forme synthétique de la phrase
disparaît graduellement en totalité ou en partie, et les éléments
grammaticaux, les parties du discours se dégagent pour constituer
dans la phrase des mots séparés. Ces mots eux-mêmes se coordonnent
et se disposent suivant les besoins de la clarté et de l'harmonie. Ce
travail s'est opéré dans toutes les langues issues de la souche sanscrite.


L'idiome que l'on peut considérer comme sorti le premier du sanscrit
est le pâli, parlé jadis à l'orient de l'Hindoustan, et dont la littérature
commença à se constituer trois siècles avant notre ère. Il a laissé de
cette époque des monuments gravés, sur des colonnes et sur des rochers,
par les rois bouddhistes de l'Inde. Devenu la langue des livres de
la religion du Bouddha, le pâli fut chassé de l'Inde avec elle, et porté
à l'état d'idiome sacré par le prosélytisme des fugitifs à Ceylan, dans
le Maduré, dans l'empire Barman et dans l'Indo-Chine.


Les dialectes prâcrits constituent une seconde génération. Le nom de
prâkrta signifie «inférieur, imparfait,» et a été donné aux idiomes
qui constituaient le langage vulgaire de l'Inde dans les siècles immédiatement
antérieurs à l'ère chrétienne. Ces dialectes nous ont été
particulièrement conservés par les drames indiens, où ils sont mis dans

la bouche des personnages inférieurs. Les langues néo-indiennes sont
une dérivation directe des anciens dialectes prâcrits ou populaires.
On en compte un assez grand nombre, toutes restreintes à des provinces
déterminées, d'où elles tirent leurs noms. Les principales sont: à
l'est le bengali, l'assami et l'oriya; à l'ouest le sindhi, le moultani et
le goujerati ou gouzarati; au nord le nepali et le kachmirien; au
centre l'hindi et l'hindoustani, appelé également ourdou; au sud le
mahratte. La plupart de ces idiomes ont commencé à prendre la forme
que nous leur voyons aujourd'hui, vers le xe siècle de l'ère chrétienne.


Dans cette variété d'idiomes, l'hindoui, dont la patrie originaire
était dans la région centrale de l'Inde du Nord, de l'Hindoustan proprement
dit, s'éleva vers cette époque au rôle de langue littéraire, de
langage commun écrit et cultivé, rôle dont ont hérité ses deux dérivés,
l'hindi et l'hindoustani. On a dit avec juste raison que l'hindi n'est
que de l'hindoui revêtant une forme plus moderne. Quant à l'hindoustani,
c'est sous l'influence musulmane qu'il s'est formé; aussi son
vocabulaire est plein de mots arabes et persans, et, à la différence
des autres idiomes néo-indiens dont les alphabets procèdent du
dêvanâgari, il s'écrit avec les caractères persans, c'est-à-dire avec
l'alphabet arabe augmenté de quelques signes.


Il faut encore joindre aux langues néo-indiennes le tzigane, idiome
de cette race étrange, originaire de l'Inde, qui erre en nomade au
travers de l'Europe, et qu'on désigne, suivant les pays, par les noms
de Zigeuner, Zingari, Gitanos, Bohémiens ou Gypsies. Leur langage
est, du reste, bien plus corrompu qu'aucun autre de ceux auxquels
il est apparenté. Il s'est pénétré d'une quantité de mots empruntés aux
langues de tous les pays que le peuple bizarre qui le parle a traversés
dans le cours de sa longue migration.


Les deux types les plus anciens que nous possédions du groupe
iranien sont le zend et le perse. Le zend est l'idiome des livres sacrés
attribués à Zarathoustra (Zoroastre) et désignés par le nom commun de
Zend-Avesta; le dialecte des Gâthâs, ainsi nommé d'après certains
morceaux du recueil avestique qui nous l'ont conservé, paraît en
représenter la forme la plus ancienne. Le perse est connu par les
inscriptions cunéiformes des monarques Achéménides. Il a été longtemps
admis dans la science que le zend était l'ancien idiome de la

Bactriane, qu'il constituait l'iranien oriental et le perse l'iranien
occidental. Mais d'autres savants tendent à admettre aujourd'hui que
c'est la Médie, et spécialement la Médie Atropatène, qui a été le berceau
de la langue zende et de la réforme religieuse du zoroastrisme. C'est
là une question fort obscure encore et dont nous devons reporter
l'examen au livre de cette histoire qui traitera spécialement des
Mèdes.


Quoiqu'il en soit, les langues iraniennes sont encore très rapprochées
du sanscrit. En général, leur phonétique est moins compliquée, moins
délicate que celle des idiomes indiens, quoique, sous bien des rapports,
elle lui soit comparable. Le zend et le perse l'emportent même parfois
sur le sanscrit, en ce qu'ils se rapprochent davantage de l'aryaque
ou de la langue mère des idiomes indo-européens. Ainsi, tandis que
le sanscrit convertit en un simple ô la diphtongue primitive au, le
perse la conserve telle quelle et le zend ne fait que la changer en ao;
tandis que le sanscrit remplace par le génitif le vieil ablatif en at, sauf
lorsqu'il s'agit d'un thème se terminant par la voyelle a, le zend conserve
toujours cette ancienne désinence. Un des traits caractéristiques des
langues anciennes de ce groupe est la transformation en h du s aryaque,
que le sanscrit conserve intact.


Le zend n'a pas enfanté par sa décomposition de progéniture connue,
qu'on puisse lui rattacher avec certitude. Ce que l'on appelle quelquefois
le pazend ne diffère pas du parsi, idiome sorti de la modification
populaire du perse dans les premiers siècles de l'ère chrétienne et formé
dans les provinces orientales de l'Iran, tandis que dans les provinces
occidentales régnait le pehlevi, dont nous parlerons tout à l'heure. Le
parsi a vécu assez tard et a été à la fois langue littéraire et langue vulgaire.
De sa décomposition ont été produits à leur tour le persan
moderne et le guèbre. Ce dernier est l'idiome parlé des descendants des
sectateurs du mazdéisme, réfugiés dans l'Inde pour échapper aux persécutions
musulmanes. Quant au persan, qui possède une riche et brillante
littérature, il est né vers le xie siècle, dans la province de Fars ou Farsistan,
d'une réaction du génie national se produisant au sein de
l'islamisme; sa phraséologie est donc pénétrée de locutions arabes et
turques, malgré la façon dont l'ont développé et perfectionné plusieurs
générations de grands poètes, sous les dynasties indépendantes de la
Perse du moyen âge. L'aire géographique du persan a été depuis
plusieurs siècles en se resserrant toujours; cette langue s'est vue chassée

successivement par le turc du Schirwan, de l'Arran et de l'Adherbaidjan
où on le parlait autrefois. Elle présente quelques dialectes, comme le
mazenderani, le lour, le khoraçani.


Le kurde et le béloutchi sont des idiomes iraniens modernes, qui
tiennent de très près au persan, mais sont plus altérés et ont subi de
forts mélanges étrangers. Il en est de même de l'afghan ou pouschtou,
d'un caractère rude et barbare, qui lui a valu en Perse le sobriquet de
«langue de l'enfer.» L'afghan a cependant une physionomie assez particulière
pour que certains linguistes aient voulu en faire le type d'un
groupe spécial, intermédiaire entre l'iranien et l'indien. C'est probablement
le descendant direct du véritable iranien oriental ou idiome de la
Bactriane, aujourd'hui perdu et différent du zend.


Le huzwaresch ou pehlevi est une sorte d'idiome mixte, né dans la
partie la plus occidentale de l'Irân d'une infiltration de l'araméen dans
le langage indigène. Sa phonétique, sa grammaire, son lexique sont
pénétrés d'éléments araméens, qui y tiennent une énorme place. On
discerne les premiers vestiges de sa naissance dès les derniers temps de
la monarchie des Achéménides, en même temps que le perse se décompose.
Mais c'est surtout dans les siècles de la période macédoniene et de
la période parthe qu'il achève de se former. Divisé en plusieurs dialectes,
qui se distinguent surtout par la quantité plus ou moins forte d'éléments
araméens qu'ils renferment, le pehlevi a été la langue politique officielle
de la cour et de l'administration des Sassanides. C'est vers les derniers
temps de ces princes que l'on traduisit en pehlevi les livrés du Zend-Avesta,
dont le texte zend commençait à n'être plus compris. Quant au
précieux traité cosmogonique mazdéen intitulé Boundéhesch, auquel
nous avons fait de nombreux emprunts dans notre livre précédent, si
les traditions qu'il renferme sont pour la plupart anciennes et réellement
indigènes, sa rédaction ne remonte pas plus haut que le moyen âge.
Aussi remarque-t-on dans sa langue de nombreux arabismes, qui se
surperposent aux aramaïsmes du pehlevi plus ancien.


L'arménien est un idiome du groupe iranien, qui s'est formé
parallèlement au zend et au perse. Aucun monument ne nous en fait
connaître jusqu'ici la forme ancienne, que l'on ne parvient à restituer
que théoriquement. C'est seulement au ve siècle de notre ère que
débute la littérature arménienne, avec la conversion du pays au
christianisme et la création d'un alphabet indigène par St-Mesrob.
L'âge d'or de l'arménien, inauguré alors, a duré environ 700 ans,

jusqu'au commencement du xiie siècle. La littérature religieuse,
poétique et historique de l'arménien fut féconde, ses dialectes assez
nombreux, et l'un d'eux, celui de la province d'Ararat, s'éleva bientôt
au rang de langue littéraire. Aujourd'hui encore les dialectes arméniens
vulgaires sont nombreux et ne peuvent en aucune façon être considérés
comme des patois de l'idiome littéraire. Celui-ci, tout au contraire,
s'est immobilisé, et les dialectes actuels ne sont que des formes plus
modernes des anciens dialectes. Dès le xie siècle, on les employait déjà
dans le langage écrit, aux dépens de la langue littéraire classique.


Un dernier idiome rentrant dans le groupe iranien est l'ossète, parlé
par une petite nation au centre de la chaîne du Caucase, et divisé en
plusieurs dialectes malgré le peu d'étendue actuelle de son territoire.
Les Ossètes ou Irons paraissent avoir été désignés, avec des tribus
voisines, sous le nom d'Albaniens par les Grecs et sous celui d'Agovhans
par les auteurs arméniens.


«Le groupe gréco-latin, dit M. Maury, comprend la plus grande
partie des langues de l'Europe méridionale. L'épithète de pélasgique
le caractérise assez clairement, car la Grèce et l'Italie furent peuplées
d'abord par une race commune, les Pélasges, dont l'idiome paraît avoir
été la souche du grec et du latin.


La première de ces langues n'est point en effet la mère de l'autre,
comme on l'avait cru dans le principe; ce sont simplement deux soeurs,
et si l'on devait leur assigner un âge différent, la langue latine aurait
des droits à être regardée comme l'aînée. Cette langue, en effet, présente
un caractère plus archaïque que le grec classique. Le dialecte le
plus ancien de l'idiome hellénique, celui des Éoliens, ressemble au
latin bien plus que les dialectes plus récents du grec. Le latin n'a en
aucune façon le caractère d'une langue due à la décomposition d'une
autre plus ancienne ou à son mélange avec d'autres. Elle porte à un haut
degré le caractère synthétique des idiomes anciens. Les éléments
grammaticaux n'y ont point encore été séparés en autant de mots
différents, et la phraséologie, comme la conjugaison de son verbe et
les formes les plus anciennes de ses déclinaisons, offrent une ressemblance
frappante avec le sanscrit. Son vocabulaire contient une foule
de mots dont la forme archaïque, qui nous a été conservée, est tout
aryaque.»


Le latin appartient à un ensemble de langues, aujourd'hui disparues,

qu'il absorba graduellement, avec l'extension de la puisance politique
de Rome, et qui, après avoir encore subsisté quelques siècles comme
patois, finirent par disparaître vers le commencement de l'ère chrétienne.
Nous ne les connaissons guères, du reste, que par quelques
inscriptions. De ce nombre étaient: le sabin, auquel le latin emprunta
beaucoup de mots à l'origine; les idiomes sabelliques, tels que le marse
et l'osque ou campanien, dont cette appellation ne désigne que très
imparfaitement la vaste étendue géographique, car il était aussi le langage
des Samnites, des Lucaniens et des Bruttiens; le volsque; le
falisque; enfin l'ombrien, dont on possède un monument infiniment
précieux, et d'un développement considérable, dans les célèbres Tables
Eugubines, découvertes à Gubbio, l'antique Iguvium.


Toutes les tentatives faites jusqu'ici pour rattacher au rameau de ces
langues italiques l'étrusque, qui nous a laissé une riche épigraphie, sont
demeurées infructueuses. Le problème, toujours sans solution, de
l'étrusque est un des plus irritants pour le linguiste, pour l'archéologue
et pour l'historien. On lit matériellement cette langue avec une entière
certitude, on en a de nombreuses inscriptions, dont quelques-unes bilingues
(très courtes, il est vrai), et pourtant on n'arrive pas à la comprendre,
à en établir la grammaire, ni même à en déterminer le caractère
général. Il n'est pas du tout sûr encore que ce soit une langue indo-européenne;
il n'est même pas sûr que l'on doive le classer parmi les
langues à flexions et non parmi les langues agglutinantes, comme le
pensent des philologues de la valeur de M. Deecke et de M. Sayce.


Le grec a passé, durant sa longue existence, qu'on ne saurait évaluer
à moins de 3000 ans, par des modifications assez sensibles, moins
profondes pourtant que celles qui s'observent pour d'autres langues
de la même famille. Comprenant d'abord un assez grand nombre de
dialectes, tels que l'éolien, le dorien, l'ionien, l'attique, le macédonien,
il a été ramené à une forme unique sous l'influence de la culture
littéraire. Le grec, parlé d'abord dans la Grèce, la Thessalie, la
Macédoine et sur la côte de l'Asie Mineure, étendit peu à peu son
domaine, par l'envoi de nombreuses colonies, et à la suite des conquêtes
macédoniennes. «Il évinça, dit M. Maury, les idiomes nationaux de
la Thrace et de l'Asie Mineure. Le thrace, dont on sait par Strabon
que le gète et le dace n'étaient que des dialectes, tenait comme le
scolote, le phrygien et le lycien, aux langues iraniennes. Le lydien
paraît avoir subi, ainsi que le cilicien, l'influence des langues

sémitiques. Sauf pour le lycien, qui nous est connu par des inscriptions,
nous ne possédons qu'un petit nombre de mots de ces diverses langues,
éteintes depuis deux mille ans environ. Le cappadocien se rapprochait
plus du perse. Tous ces idiomes devaient former le passage du grec à
l'arménien et au zend. Quant au carien et au mysien, il y a lieu de
supposer qu'ils étaient aussi de la famille pélasgique.»


«La langue actuelle des Albanais ou Schkypétars, dit encore le
même savant, quoique aujourd'hui singulièrement pénétrée de mots
grecs et slaves, a été regardée par plusieurs comme un des dérivés
les moins altérés de l'idiome pélasge... Il est à noter que plusieurs de
ses formes se rapprochent plus du sanscrit que du grec; la déclinaison
de l'adjectif, par exemple, est déterminée par un appendice pronominal,
qui s'observe dans les langues slaves. La conjugaison du verbe se
distingue tout à fait de celle du grec, et dénote un système de flexions
moins développé. Les Albanais, qui se sont beaucoup croisés avec les
Slaves, pourraient fort bien descendre des anciens Lélèges, peuple des
côtes de l'Asie Mineure et de l'archipel grec, lié de près aux Pélasges.
M. Otto Blau a signalé des analogies entre leur idiome, qui se rapproche
du dialecte éolien, et celui des inscriptions lyciennes. La disposition
que les Schkypétars donnent à leur chevelure rappelle celle qu'Homère
attribue aux Abantes, petit peuple lélège de l'Attique, et qu'on retrouve
aussi dans les figures des bas-reliefs lyciens.»


Ce qui est plus positif, et ce qu'ont surtout contribué à mettre en
lumière les travaux de M. de Simone, de Lecce, et de M. Alfred Maury
lui-même, c'est la parenté qu'offre avec l'albanais l'idiome des inscriptions
messapiennes, c'est-à-dire celui dont se servaient les Dauniens,
Apuliens, Messapiens et Japyges, peuples d'origine illyrienne qui
habitaient l'extrémité sud-est de l'Italie, le long de la mer Adriatique. Il
y a certainement dans ces inscriptions la forme antique d'un type de
langues dont l'albanais ou schkype est une forme moderne. Ceci vient
confirmer la théorie historiquement la plus vraisemblable qui ait été
émise au sujet de ce dernier idiome, celle que M. von Hahn a soutenue
avec beaucoup de science, et qui consiste à y voir le dernier débris, plus
ou moins altéré par l'effet du temps et par des influences étrangères, des
langues autrefois propres aux peuples thraco-illyriens. Il est vraisemblable
que l'on devra en faire un groupe spécial, qui viendra se classer
entre le groupe pélasgique ou greco-italique et les idiomes de la division
indo-iranienne.



Pendant la période qui s'écoula de l'établissement du christianisme à
la conquête musulmane, le grec subit un léger travail de transformation
qui lui enleva quelque peu de son organisme synthétique et simplifia
plusieurs de ses formes grammaticales. Le grec moderne ou romaïque
sortit de ce travail, et, tout en gardant comme le squelette de son
organisme primitif, il en expulsa ce qui tendait encore à lui conserver
un caractère synthétique. Mais tous ces changements se réduirent en
somme à peu de chose; ils n'excèdent pas ce que l'effet du temps produit
toujours dans l'intérieur d'une langue qui reste elle-même. C'est bien
le grec qui continue à vivre encore aujourd'hui; ce n'est pas un idiome
nouveau qui en est sorti.


La décomposition du latin a été tout autre; elle a produit des transformations
si profondes qu'elles ont enfanté tout un groupe de langues
nouvelles, que l'on désigne sous le nom commun de néo-latines ou
romanes: le portugais, l'espagnol; le français; le provençal; l'italien;
le ladin ou roumanche, restreint dans les Grisons et le Frioul; enfin le
roumain ou moldo-valaque.


«Quand le latin, dit M. Littré, eut définitivement effacé les idiomes
indigènes de l'Italie, de l'Espagne et de la Gaule, la langue littéraire
devint une pour ces trois grands pays, mais le parler vulgaire (j'entends
le parler latin, puisqu'il n'en restait guère d'autre) y fut respectivement
différent. Du moins c'est ce que témoignent les langues romanes par
leur seule existence; si le latin n'avait pas été parlé dans chaque pays
d'une façon particulière, les idiomes sortis de ce parler latin que
j'appellerai ici régional, n'auraient pas des caractères distinctifs, et ils
se confondraient. Mais ces Italiens, ces Espagnols et ces Gaulois, conduits
par le concours des circonstances à parler tous latin, le parlaient
chacun avec un mode d'articulation et d'euphonie qui leur était propre....
Ces grandes localités qu'on nomme Italie, Espagne, Provence et France,
mirent leur empreinte sur la langue, comme la mirent les localités plus
petites qu'on nomme provinces. Et la diversité eut sa règle qui ne lui
permit pas les écarts. Cette règle est dans la situation géographique,
qui implique des différences essentielles et caractéristiques entre les
populations. Le français, le plus éloigné du centre du latin, fut celui
qui l'altéra le plus; je parle uniquement de la forme, car le fond latin
est aussi pur dans le français que dans les autres idiomes. Le provençal,
que la haute barrière des Alpes place dans le régime gaulois du ciel et
de la terre, mais qui les longe, est intermédiaire, plus près de la forme

latine que le français, un peu moins près que l'espagnol. Celui-ci, qui
borde la Méditerranée et que son ciel et sa terre rapprochent tant de
l'Italie, s'en rapproche aussi par la langue. Enfin l'italien, comme placé
au centre même de la latinité, la reproduit avec le moins d'altération.
Il y a dans cette théorie de la formation romane une contre-épreuve,
qui, comme toutes les autres épreuves, est décisive. En effet, si telle
n'était la loi qui préside à la répartition géographique des langues
romanes, on remarquerait çà et là des interruptions du type propre à
chaque région, par exemple, des apparitions de type propre à une
autre. Ainsi, dans le domaine français, au fond de la Neustrie ou de la
Picardie, on rencontrerait des formations ou provençales, ou italiennes,
ou espagnoles; au fond de l'Espagne on rencontrerait des formations
françaises, provençales, ou italiennes; au fond de l'Italie, on rencontrerait
des formations espagnoles, provençales ou françaises. Il n'en
est rien; le type régional, une fois commencé, ne subit plus aucune
déviation, aucun retour vers les types d'une autre région; tout s'y suit
régulièrement selon les influences locales, qu'on nommera diminutives
en les comparant aux influences de région.»


Les langues celtiques, aujourd'hui restreintes dans un petit nombre
de cantons de la France et des Îles Britanniques, sont de toutes les
langues indo-européennes les plus éloignées du berceau primitif dans
la direction de l'ouest; ce sont aussi les plus altérées. Ces idiomes
rappellent sans doute la grammaire sanscrite, mais n'offrent plus avec
elle qu'une ressemblance générale. En suivant les lois de la permutation
régulière des consonnes, on parvient à remonter du vocabulaire des
langues celtiques à celui de l'aryaque et du sanscrit; mais les formes
grammaticales ont été tellement altérées, qu'il est souvent difficile de
les rattacher, au moins directement, aux types habituels de la famille
indo-européenne.


Le gaulois a disparu, supplanté par le latin; il n'en subsiste qu'un
petit nombre d'inscriptions, encore imparfaitement expliquées. Elles
prouvent, du moins, dès à présent que, contrairement à ce que l'on a
pensé d'abord, c'est à peine si une différence dialectique séparait le parler
des Bretons et des Celtes. On classe les idiomes celtiques encore
vivants en deux groupes, kymrique ou breton et gallique ou gaélique.
Le premier comprend le kymrique proprement dit ou gallois, langage
du pays de Galles, le cornique, demeuré en usage jusqu'au siècle

dernier en Angleterre, dans le comté de Cornouailles, enfin l'armoricain
ou breton, d'un usage général dans nos départements des Côtes-du-Nord,
du Finistère, du Morbihan et dans une partie de la Loire-Inférieure.
Au second appartiennent l'irlandais, celui de tous ces idiomes qui a
conservé les formes les plus archaïques, le gaélique proprement dit ou
langue erse, parlé dans la Haute-Écosse, enfin le manx ou dialecte de
l'île de Man.


«Le vaste groupe des langues germaniques, qui a repoussé peu à peu
les langues slaves, dit M. Maury, embrasse aujourd'hui un grand nombre
d'idiomes, lesquels ont succédé eux-mêmes à d'autres du même groupe
et dont nous avons conservé quelques monuments. Toutes ces langues
se distinguent par des caractères communs qui découlent eux-mêmes
de la grammaire aryaque, dont ils ne sont que des altérations
régulières. Un des plus célèbres philologues de l'Allemagne, qui est devenu
par ses travaux comme le législateur de la grammaire comparée
des langues germaniques, Jacob Grimm, a distingué quatre caractères
fondamentaux dans ce groupe. C'est d'abord la propriété qu'a la voyelle
de s'adoucir en se prononçant pour indiquer une modification dans la
signification ou l'emploi du mot. C'est ensuite la transformation d'une
consonne en une consonne de la même classe, plus douce, plus forte
ou aspirée. C'est en troisième lieu l'existence de conjugaisons fortes et
faibles, c'est-à-dire de conjugaisons dans lesquelles la voyelle radicale
change d'après certaines lois, et de conjugaisons dans lesquelles elle
demeure invariable.»


Les langues germaniques forment deux rameaux, gothique et allemand.
Nous ne connaissons l'ancien gothique que par un petit
nombre de monuments écrits, parmi lesquels il faut placer en première
ligne les fragments de la version de la Bible faite par l'évêque
Vulfila (l'Ulphilas des écrivains grecs) au ive siècle. Au même rameau
appartiennent: 1° le norse, idiome des anciens Scandinaves, qui s'est
conservé presque intact en Islande et qui a donné naissance, par des
altérations graduelles, au danois et au suédois; 2º l'anglo-saxon, qui,
par son mélange avec le vieux français et par un effet de modifications
propres, dues surtout aux influences celtiques, a produit l'anglais; 3° le
bas-allemand, qui comprend lui-même plusieurs dialectes: le frison,
le hollandais et le flamand. Ces dernières langues sont comme les résidus
de l'idiome saxon, qui se parlait avec de légères différences de

canton à canton dans tout le nord-ouest de l'Allemagne, depuis l'Elbe et
le Weser jusqu'au Rhin et à l'Escaut.


Quant au rameau allemand proprement dit, il comprend quatre
dialectes: le haut-allemand, devenu depuis Luther la langue des
lettres et de la société dans toute l'Allemagne, le souabe, l'autrichien,
et le franconien.


Le groupe des langues lettiques et slaves rappelle d'assez près les
langues indiennes et iraniennes. La sève primitive du génie aryaque
y circule encore avec une remarquable énergie. Ce groupe se divise en
deux rameaux, lettique et slave proprement dit. Le premier correspond
à une période moins avancée que le second. Le substantif lithuanien
n'a, par exemple, que deux genres, tandis que le slave en reconnaît
trois. La conjugaison slave est aussi supérieure à la lithuanienne,
où l'on ne distingue pas les troisièmes personnes du singulier, du duel
et du pluriel.


Le rameau lettique comprend: le lithuanien, celui de tous les idiomes
actuellement parlés en Europe qui se rapproche du sanscrit; le
borussien ancien ou prussien, qui a été dépossédé par l'allemand; le
polexien, ancien idiome de la Podlachie, parlé jadis par une population
que les Polonais ont anéantie; le lette ou livonien, idiome des Lettons
qui forment le fond de la population de cette contrée et l'ont fait
adopter aux Lives, d'origine finnoise.


Le rameau slave est infiniment plus étendu; on peut même dire
que de tous les groupes linguistiques de l'Europe, c'est celui qui est
parlé par le plus grand nombre de bouches. Son appellation de slave
vient du nom, impliquant l'idée de gloire, que se donnent à elles-mêmes
toutes les populations parlant les idiomes de ce genre. À l'exception
du bulgare, qui a subi des altérations profondes, les langues
slaves conservent entre elles une similitude beaucoup plus grande
que les langues germaniques, par exemple. Le voyageur qui en
connaît une à fond peut se faire comprendre dans toute l'étendue
du territoire où elles sont parlées, depuis le Monténégro jusqu'au
Kamchatka.


Il faut distinguer dans les langues slaves deux grandes subdivisions,
orientale et occidentale. La forme la plus ancienne connue de la première
est le slavon ecclésiastique, langue liturgique de toutes les
Églises slaves, qui, depuis le moyen âge, a cessé d'être vivante dans

l'usage parlé. A côté de lui on doit ranger le bulgare, qui représente
également un état de langue fort ancien; c'est aussi un dérivé de la
langue perdue des Antes ou Slaves du sud, adopté par les Bulgares
finnois, originaires des bords du Volga, lors de leur établissement dans
les contrées du bas Danube; dans la bouche de ces hommes de race
étrangère et sous l'influence des idiomes qui l'entouraient, ses formes
se sont altérées notablement. Vient ensuite le russe, dont la conquête
a si prodigieusement étendu les domaines et qui supplante peu à peu
les idiomes ougro-finnois et tartares; le serbe, parlé entre la mer
Adriatique et le Danube; enfin le slovène, dont le territoire actuel est
restreint à la Carniole, à la Carinthie et à une petite partie de la Hongrie
occidentale.


Les idiomes slaves de l'ouest sont le polonais, le tchèque ou bohême,
le sorabe ou vinde de la Basse-Lusace, auxquels il faut joindre quelques
langues déracinées depuis plusieurs siècles déjà par l'allemand, comme
le cachoube du Lauenbourg, le polabe et l'obotrite des bords de l'Elbe.
En général ces idiomes sont plus durs, moins harmonieux, plus surchargés
de consonnes que ceux de la branche orientale, surtout le
tchèque.


Le coup d'oeil que nous venons de jeter sur les races humaines et
les diverses familles de langues, nous a insensiblement conduit des
temps primitifs de l'humanité aux choses de nos jours. Nous nous
sommes ainsi trouvés entraînés bien loin de l'histoire ancienne des
civilisations orientales, sujet du présent ouvrage. C'est un inconvénient
que je confesse tout le premier, et que pourtant, je l'espère, le lecteur
voudra bien me pardonner.


En effet, des notions générales d'ethnographie et de linguistique
étaient appelées comme une introduction presque nécessaire en tête
d'une semblable histoire, où il sera question de tant de peuples, de
races et de langues diverses. Et du moment que je me décidais à y
donner place à ces notions, il était impossible qu'elles ne continssent
pas ce mélange d'antique et de moderne auquel j'ai dû me résigner,
tout en reconnaissant que c'était ici un défaut sérieux.


Nous allons rentrer plus exclusivement dans l'antiquité, en esquissant
le tableau de l'histoire des écritures, que l'on ne saurait séparer
de l'histoire des langues. Pourtant, là encore, quand il s'agira

de retracer les premières origines de l'art d'écrire, il nous faudra
chercher des éclaircissements et des analogies chez les sauvages
modernes. Mais ensuite tout mélange de ce genre disparaîtra définitivement
quand nous aborderons enfin, en les prenant l'un après l'autre,
les annales des grands peuples civilisés de la haute antiquité orientale.








CHAPITRE III


L'ÉCRITURE.








§ 1.--LES MARQUES MNÉMONIQUES.



L'homme n'eut pas plus tôt acquis les premiers éléments des connaissances
indispensables à son développement intellectuel et moral, qu'il
dut sentir la nécessité d'aider sa mémoire à conserver les notions qu'il
s'était appropriées, et d'acquérir les moyens de communiquer sa pensée
à ses semblables dans des conditions où la parole ne pouvait être employée.
C'est là ce qui constitue l'écriture.


Pour réaliser cet objet, deux méthodes pouvaient être employées,
séparément ou ensemble:


L'idéographisme ou la peinture des idées;


Le phonétisme ou la peinture des sons.


À son tour l'idéographisme pouvait user de deux méthodes:


La représentation même des objets que l'on voulait désigner, ou
figuration directe;


La représentation d'un objet matériel ou d'une figure convenue pour
exprimer une idée qui ne pouvait pas se peindre par une image directe;
c'est ce qu'on désigne par le nom de symbolisme.


Le phonétisme présente également deux degrés:


Le syllabisme, qui considère dans la parole comme un tout indivisible,
et représente par un seul signe la syllabe, composée d'une
articulation ou consonne, muette par elle-même, et d'un son vocal
qui y sert de motion;


L'alphabétisme, qui décompose la syllabe et en représente par des
signes distincts la consonne et la voyelle.


Par une marche logique et conforme à la nature des choses, ainsi
qu'à l'organisation même de l'esprit humain, tous les systèmes d'écriture
ont commencé par l'idéographisme et ne sont arrivés que par un
progrès graduel au phonétisme. Dans l'emploi du premier système, ils

ont tous débuté par la méthode purement figurative, qui les a conduits
à la méthode symbolique. Dans la peinture des sons, ils ont
traversé l'état du syllabisme avant d'en venir à celui de l'alphabétisme
pur, dernier terme du progrès en ces matières.


L'homme recourut d'abord à des procédés très imparfaits, propres
seulement à éveiller la pensée du fait dont il voulait perpétuer le souvenir;
il en associa l'idée à des objets physiques observés ou fabriqués
par lui. Quand il eut quelque peu grandi en intelligence, l'un des
moyens mnémoniques les plus naturels qui s'offrirent à lui fut d'exécuter
une image plus ou moins exacte de ce qu'il avait vu ou pensé, et cette
représentation figurée, taillée dans une substance suffisamment résistante
ou tracée sur une surface qui se prêtait au dessin, servit non
seulement à se rappeler ce qu'on craignait d'oublier, mais encore à
en transmettre la connaissance à autrui. Toutefois, dans l'enfance de
l'humanité, la main était encore maladroite et inexpérimentée. Souvent
elle ne pouvait même pas s'essayer à des ébauches grossières; certaines
races semblent avoir été totalement incapables d'un pareil travail.
Bien des populations sauvages se bornèrent à entailler une matière
dure, à y faire des marques de diverses formes, auxquelles elles attachaient
les notions qu'il s'agissait de transmettre. On incisait l'écorce
des arbres, la pierre, l'os, on gravait sur des planchettes, on dessinait
sur des peaux ou de larges feuilles sèches les signes conventionnels
qu'on avait adoptés; ces signes étaient généralement peu compliqués.


Tels étaient les khé-mou, bâtonnets entaillés d'une manière convenue,
que, d'après les écrivains chinois, les chefs tartares, avant l'introduction
de l'alphabet d'origine syriaque adopté d'abord par les Ouigours,
faisaient circuler dans leurs hordes, lorsqu'ils voulaient entreprendre
une expédition, pour indiquer le nombre d'hommes et de chevaux
que devait fournir chaque campement. Avant de se servir de la forme
d'écriture alphabétique à laquelle on a donné le nom de runes, les
peuples germaniques et scandinaves employaient un système analogue,
dont l'usage a laissé des vestiges très manifestes dans le langage de
ces peuples. C'est ainsi que pour désigner les lettres, les signes de
l'écriture, on se sert encore aujourd'hui en allemand du mot buchstaben,
dont le sens primitif est celui de «bâtons,» parce que des bâtonnets
entaillés servirent d'abord aux Germains de moyens pour se communiquer
leurs idées. Chez les Scandinaves, l'expression parallèle

bok-stafir désigne encore la baguette sur laquelle on grave des signes
mystérieux. Ceci rappelle ce que dit Tacite des Germains, lesquels
faisaient des marques aux fragments d'une branche d'arbre fruitier
qu'ils avaient coupée, et se servaient des morceaux ainsi marqués
pour la divination. C'est à cet usage primitif des peuples germano-scandinaves
qu'Eustathe fait bien évidemment allusion, quand il dit,
d'après quelque auteur aujourd'hui perdu: «Les anciens, à la manière
des Égyptiens, dessinaient comme des hiéroglyphes des animaux et
d'autres figures, pour indiquer ce qu'ils voulaient dire, de même que
plus tard quelques-uns des Scythes marquaient ce qu'ils voulaient dire
en traçant ou en gravant sur des planchettes de bois
certaines images ou des entailles linéaires de différentes
sortes.»


Il faut remonter bien haut dans la vie de l'humanité
pour trouver les premiers vestiges de semblables usages.
Parmi les objets découverts par Lartet dans la célèbre
grotte sépulcrale d'Aurignac, appartenant à la période
quaternaire et à la fin de l'âge du mammouth, on
remarque une lame de bois de renne, «présentant,
sur l'une de ses faces planes, de nombreuses raies
transversales, également distancées, avec une lacune
d'interruption qui les divise en deux séries; sur chacun
des bords latéraux de ce morceau ont été entaillées de
champ d'autres séries d'encoches plus profondes et
régulièrement espacées. On serait tenté, dit Lartet de
voir là des signes de numération exprimant des valeurs
diverses ou s'appliquant à des objets distincts.» Il y
a, comme on le voit par la description, identité complète
entre cet objet sorti des mains des hommes qui habitaient notre
pays en même temps que l'elephas primigenius, le rhinoceros tichorhinus
et l'ursus spelæus, et les khé-mou des Tartares, tels que les décrivent
les auteurs chinois, ou les planchettes qu'Eustathe signale chez les
Scythes. On a trouvé également des pièces toutes semblables dans
l'ossuaire de Cro-Magnon et dans la station renommée de Laugerie-Basse.


1D'après la Conférence du docteur Broca sur les troglodytes de la Vésère.










1D'après le Magasin pittoresque.



Un autre système, offrant avec celui-ci une grande analogie et destiné
au même objet, fut celui des quippos ou cordelettes nouées des Péruviens,
au temps de la monarchie des Incas. C'était un moyen mnémonique
venant en aide aux poésies transmises par une tradition purement
orale dans la mémoire des amautas ou «lettrés,» pour conserver
le souvenir des principaux événements historiques. Les quippos péruviens,
par les ressources qu'offraient la variété des couleurs des
cordelettes, leur ordre, le changement du nombre et de la disposition
des noeuds, permettaient d'exprimer ou plutôt de rappeler
à la mémoire un beaucoup plus grand nombre d'idées que les bâtonnets
entaillés des Tartares, et surtout, Garci Lasso de la Vega et Calancha
nous l'attestent, fournissaient les éléments d'une notation numérale fort
avancée. Cependant on n'aurait pu écrire, nous ne disons pas un livre,
mais une phrase entière, au moyen des quippos. Ce n'était par le fait,

qu'un perfectionnement du procédé si naturel qu'emploient beaucoup
d'hommes, en faisant des noeuds de diverses façons au coin de leur mouchoir,
pour venir en aide à leur mémoire et se rappeler à temps certaines
choses qu'ils craindraient d'oublier autrement.


Suivant la tradition chinoise, les premiers habitants des bords du
Hoang-Ho, avant l'invention de l'écriture proprement dite, se servaient,
eux aussi, de cordelettes nouées à des bâtons comme instruments de
mnémonique et de communication de certaines idées. Ce procédé est
encore usité chez les Miao-tseu, barbares des montagnes du sud-ouest
de la Chine. Les bâtons noueux attachés à des cordes paraissent, dans
les origines de la civilisation chinoise, avoir été le point de départ de
ces mystérieux diagrammes dont on faisait remonter l'invention au
légendaire empereur Fouh-Hi, et dont il est traité dans le Yih-King, un
des livres sacrés du Céleste Empire.




Rapprochons encore la pratique des colliers mnémoniques des tribus
de Peaux-Rouges de l'Amérique du Nord, appelés gaionné, garthoua
ou garsuenda, lesquels empruntent un sens à la différence des grains
qui les composent. Dans certains endroits on a remarqué, parmi les alluvions
quaternaires, à côté d'armes de pierre de travail humain et de cailloux
perforés pour former des grains de colliers ou de bracelets et servir
de parures, des groupes d'autres cailloux remarquables par leurs formes
bizarres, leurs couleurs variées, certains hasards de cassure. Ces
groupes ont été formés intentionnellement par la main de l'homme,
on n'en saurait douter quand on les trouve en place, et d'un autre côté
les cailloux qui les composent n'ont été utilisés ni comme instruments
ni comme parures. Tout semble donc indiquer qu'on a là les vestiges
d'un procédé mnémonique analogue aux colliers des Peaux-Rouges,
qu'auraient pratiqué les hommes de l'âge quaternaire. Ce qui le

confirme, c'est qu'avant l'invention des quippos, les Péruviens de l'époque
anté-incasique employaient de même des cailloux ou des grains de maïs
de diverses couleurs.


Mais ces différents procédés rudimentaires, monuments des premiers
efforts de l'homme pour fixer matériellement ses pensées et les communiquer
à travers la distance, là où ne peut plus atteindre sa voix, ne
peuvent être considérés comme constituant de véritables systèmes
d'écriture. Nulle part ils n'ont été susceptibles d'un certain progrès,
même chez les Péruviens, où la civilisation était pourtant fort avancée et
où l'esprit ingénieux de la nation avait porté un procédé de ce genre jusqu'au
dernier degré de perfectionnement auquel sa nature même pouvait
permettre de le conduire. Nulle part ils ne se sont élevés d'une méthode
purement mnémonique, convenue entre un petit nombre d'individus,
et dont la clef se conservait par tradition, jusqu'à une véritable peinture
d'idées ou de sons.


Il n'y a, à proprement parler, d'écriture que là où il y a dessin de
caractères gravés ou peints, qui représentent à tous les mêmes idées
ou les mêmes sons. Or, tous les systèmes connus qui rentrent dans
ces conditions ont à leur point de départ l'hiéroglyphisme, c'est-à-dire
la représentation d'images empruntées au monde matériel.






§ 2.--LA PICTOGRAPHIE.


La représentation figurée des objets se prêtait bien mieux que les
grossiers procédés que nous venons de passer en revue, à traduire la
pensée; elle en assurait mieux la transmission. Aussi la plupart des
tribus sauvages douées de quelque aptitude à dessiner y ont-elles eu
recours. On a rencontré chez une foule de tribus sauvages ou quasi
sauvages de ces images qui décèlent plus ou moins le sentiment des
formes. Elles n'ont point été simplement le produit de l'instinct d'imitation
qui caractérise notre espèce; l'objet en était surtout de relater
certains événements et certaines idées. Il n'y a pas un siècle que la
plupart des Indiens de l'Amérique du Nord avaient l'habitude d'exécuter
des peintures représentant d'une façon plus ou moins abrégée leurs
expéditions guerrières, leurs chasses, leurs pêches, leurs migrations,
et à l'aide desquelles ils se rappelaient les phénomènes qui les avaient
frappés, les aventures où ils avaient été engagés. Ces peintures ressemblent
généralement, à s'y méprendre, aux dessins que nous barbouillons

dans notre enfance. Les progrès de ce mode d'expression de la pensée
se sont confondus avec ceux de l'art; mais les races qui n'ont pas connu
d'autre écriture ne poussèrent pas bien loin l'imitation des formes de la
nature. Quelques populations atteignirent pourtant à un degré assez
remarquable d'habileté dans la pratique de cette méthode, que l'on a
pris l'habitude plus ou moins heureuse de désigner par le mot hybride
de pictographie.





1D'après l'ouvrage de sir John Lubbock sur Les Origines de la civilisation.










1D'après les Reliquæ aquitanicæ de Lartet et Christy.



Lorsqu'en 1519, le jour de Pâques, Fernand Cortez eut pour la première
fois une entrevue avec un envoyé du roi de Mexico, il trouva
celui-ci accompagné d'indigènes qui, réunis en sa présence, se mirent
immédiatement à peindre sur des bandes d'étoffe de coton ou d'agave
tout ce qui frappait pour la première fois leurs regards, les navires,
les soldats armés d'arquebuses, les chevaux, etc. Des images qu'ils
en firent, les artistes mexicains composèrent des tableaux qui étonnaient
et charmaient l'aventurier espagnol. Et comme celui-ci leur demandait
dans quelle intention ils exécutaient ces peintures, ils expliquèrent
que c'était pour les porter à Montézuma et lui faire connaître les étrangers
qui avaient abordé dans ses États. Alors, en vue de donner au
monarque mexicain une plus haute idée des forces des conquistadores,
Cortez fit manoeuvrer ses fantassins et ses cavaliers, décharger sa
mousqueterie et tirer ses canons; et les peintres de reprendre leurs
pinceaux et de tracer sur leurs bandes d'étoffe les exercices si nouveaux
pour eux dont ils étaient témoins. Ils s'acquittèrent de leur tâche
avec une telle fidélité de reproduction que les Espagnols s'en émerveillèrent.


Dans cet exemple la pictographie rentre plutôt dans les données
de l'art proprement dit que dans celles de l'écriture. Elle se compose
de représentations directement figuratives offrant une suite de scènes
où se déroulent sous les yeux les épisodes successifs d'une histoire.
C'est ainsi que procèdent les Esquimaux, remarquables par leur
singulière habileté de main pour ce genre de travail, dans les dessins
figurés et significatifs qu'ils gravent sur leurs armes et leurs instruments,
et qui représentent en général les exploits, les aventures du possesseur
ou de sa famille. Les représentations grossièrement sculptées dans

les âges préhistoriques sur quelques rochers de la Scandinavie et sur
ceux des alentours du lac des Meraviglie, dans les Alpes niçoises,
ont tout à fait le même caractère. On pourra en juger par le spécimen
que nous reproduisons ici. Ces figures, gravées sur un rocher à Skebbervall
dans le Bohuslän,
en Suède, étaient
manifestement destinées
à commémorer un
débarquement d'aventuriers
venus par mer, qui
avait triomphé de la résistance
des indigènes et
enlevé leurs troupeaux.


Nous avons parlé plus
haut des dessins exécutés
sur différents objets
d'os et de corne de
renne par les troglodytes
du Périgord à la fin
des temps quaternaires.
Il en est quelques-uns
dans le nombre qui ont
manifestement le caractère
d'une véritable pictographie
significative.
Tel est le cas de celui
que nous reproduisons
pour la seconde fois en
regard de cette page et
qui provient de la grotte de la Madeleine. Ce n'est évidemment pas sans
une intention voulue et calculée qu'ont été groupées les figures si diverses
qui sont réunies sur ce morceau de bois de renne. Par leur succession et
leur réunion, elles exprimaient un sens, elles rappelaient une histoire,
non plus par sa représentation directe, mais sous une forme abrégée et
sommaire, où nous pouvons saisir la transformation qui conduisit la
pictographie à devenir de plus en plus une écriture à proprement parler.


1D'après la Revue archéologique.



En effet, dans ces images avant tout mnémoniques, l'observation
d'une grande exactitude dans les détails, d'une précision rigoureuse
dans la reproduction de la réalité, aurait nui le plus souvent à
la rapidité de l'exécution, et, dans le plus grand nombre des cas
aurait été tout à fait impossible. Comme c'était uniquement en vue
de parler à l'esprit et d'aider la mémoire que l'on recourait à de
semblables dessins, on prit l'habitude d'abréger le tracé, de réduire
les figures à ce qui était strictement nécessaire pour en comprendre
le sens. On adopta des indications conventionnelles qui
dispensèrent de beaucoup de détails. Dans cette peinture idéographique,
on recourut aux mêmes tropes, aux mêmes figures de
pensée dont nous nous servons dans le discours, la synecdoche,
la métonymie, la métaphore. On représenta la partie pour le tout, la
cause pour l'effet, l'effet pour la cause, l'instrument pour l'ouvrage
produit, l'attribut pour la chose même. Ce qu'une image matérielle
n'aurait pu peindre directement, on l'exprima au moyen de figures
qui en suggéraient la notion par voie de comparaison ou d'analogie.


Quelques exemples, empruntés aux Peaux-Rouges de l'Amérique
du Nord, feront comprendre ce stage de la pictographie.


Voici, à la page en regard de celle-ci, le fac-similé d'une pétition
présentée par des Indiens au Président des États-Unis pour réclamer
la possession de certains lacs, 8, situés dans le voisinage du lac Supérieur,
10. La figure n° 1 représente le principal chef pétitionnaire par
l'image d'une grue, totem ou animal symbolique de son clan; les animaux
qui suivent sont les totems de ses copétitionnaires. Leurs yeux
sont tous reliés aux siens pour exprimer l'unité de vues; leur coeur
au sien pour indiquer l'unité de sentiments. L'oeil de la grue, symbole
du chef principal, est en outre le point de départ d'une ligne qui
se dirige vers le Président et d'une autre qui va rejoindre les lacs, 8.


Le document pictographique que nous reproduisons après (p. 408),
contient la biographie de Wingemund, fameux chef des Delawares. La
figure n° 1 dénote qu'il appartenait à la plus ancienne tribu de cette
nation qui a la tortue pour symbole; 2 est son totem personnel; en 3,
le soleil et les dix lignes tracées au-dessous indiquent dix expéditions
guerrières auxquelles il a pris part. Les figures à la gauche du dessin
indiquent les résultats qu'il a obtenus dans chacune de ses expéditions;
les hommes, 5 et 7, y sont distingués des femmes, 4 et 6; les prisonniers
qu'il a emmenés vivants sont pourvus d'une tête, 6 et 7; les ennemis

qu'il a tués n'ont plus de tête, 4 et 5. Les figures au centre représentent
trois forts qu'il a attaqués: 8, un fort sur le lac Érié; 9, le fort de
Détroit; 10, le fort Pitt, au confluent de l'Alleghany et du Monongahela.
Les lignes penchées notent le nombre de guerriers auxquels commandait
Wingemund.





1D'après le livre de sir John Lubbock sur Les origines de la civilisation.













Enfin nous donnons encore la représentation de deux de ces planches
décorées de symboles (adjedatig) que l'on dresse comme des stèles
sur la tombe des personnages considérables. Toutes deux sont celles
de chefs renommés, enterrés sur les
bords du lac Supérieur. On ne connaît
pas exactement l'interprétation
de toutes les figures qu'elles portent.
Notons cependant que le totem du
clan du chef, la grue pour l'un et le
renne pour l'autre, est placé à la
partie supérieure de l'une et de
l'autre planche, et que sa position
renversée dénote la mort. Les marques
numérales, accompagnant le
totem, veulent dire que le premier
des guerriers, celui à la grue, a pris part à trois traités de paix (marques
de gauche) et à six batailles (marques de droite), que le
second, celui au renne, a commandé sept expéditions (marques de
gauche) et figuré dans neuf batailles (marques de droite). En outre,
pour ce dernier, les trois traits verticaux au-dessous de son totem

rappellent trois blessures reçues à l'ennemi, et la tête d'élan un combat
terrible qu'il soutint contre un animal de cette espèce.


1D'après Schoolcraft, Indian tribes of North-America.







Que l'on mette maintenant en regard de ces planches tumulaires
des Peaux-Rouges de l'Amérique du Nord, les signes grossièrement
gravés à l'âge de la pierre polie
sur une des dalles formant la
paroi de la chambre intérieure
du grand tumulus du Mané-Lud
à Locmariaker, dans le
département du Morbihan, et
il ne sera pas possible de douter
que nous n'ayons dans ce dernier
cas une épitaphe pictographique
analogue, dont la
clef est aujourd'hui perdue,
mais dont la nature est certaine.
Cet exemple nous justifiera
pleinement d'avoir été
chercher, dans les usages des
sauvages modernes, l'explication
des faits qui se produisirent
dans les premiers âges
chez les races mêmes qui surent
parvenir le plus tôt à un haut degré de civilisation. Il y a là
des faits, tenant au génie propre et à la nature essentielle de l'homme,
qui ont dû se développer partout parallèlement, en dépit des différences
de races. Et le point où s'est marquée cette différence d'aptitude des
races n'a pas été tant la manifestation des premiers essais rudimentaires
de pictographie mnémonique que le progrès nouveau qui, chez un petit
nombre de peuples seulement, devait en faire sortir l'invention féconde
de l'écriture.


1D'après la Revue archéologique.



Pour achever de montrer que la pictographie a été foncièrement
la même chez toutes les races et dans toutes les parties du monde,
et cela spontanément, sans qu'il soit possible d'admettre transmission
de l'un à l'autre entre les peuples dont nous comparons les monuments,
il suffira, après avoir produit des spécimens de la pictographie des

Indiens de l'Amérique du Nord et de celle des habitants de notre pays
aux deux époques archéolithique et néolithique, d'en joindre ici un de
celle des habitants primitifs de la Sibérie. Ce sont les signes péniblement
gravés sur un rocher voisin de l'embouchure du ruisseau Smolank
dans l'Irtysch. L'analogie avec le tableau biographique d'un chef des
Delawares, donné tout à l'heure, est frappante. Nous avons de même
ici, à côté de signes dont la signification nous échappe, des indications
de nombres de guerriers, de campements ou de villages attaqués, de
marches et de contremarches militaires, notées par des flèches placées
dans des directions diverses, d'ennemis tués et faits prisonniers.
C'est encore toute une histoire de guerre retracée sous une forme
grossièrement symbolique.





1D'après Spassky, Inscriptiones Sibiricæ.










1D'après sir John Lubbock.



«L'écriture pictographique et figurative, dit M. Maury, ne fut pas
seulement tracée sur les rochers et sur le tronc des arbres; elle ne
fut point uniquement employée à la composition de quelques courtes
inscriptions. Elle servit, comme l'attestent les monuments de l'Égypte
et de l'Amérique centrale, à décorer les édifices qu'elle faisait ainsi
parler à la postérité. Mais il fallait pouvoir transporter partout où il
était nécessaire ces images écrites. L'homme avait besoin d'emporter
avec lui sa mnémonique. Il prépara des peaux, des étoffes, des substances
légères et faciles à se procurer, sur lesquelles il grava, il peignit
des successions de figures, et il eut de la sorte de véritables livres.
La pensée put dès lors circuler ou se garder comme un trésor. Certaines
tribus sauvages, pour la rendre plus expressive, allèrent jusqu'à se
servir de leur propre corps comme de papier, et chez diverses populations
polynésiennes les dessins du tatouage, qui s'enrichissait à chaque
époque principale de la vie, étaient une véritable écriture. Aussi un
savant allemand, M. H. Wuttke, à qui l'on doit une intéressante histoire
de l'écriture, a-t-il avec raison consacré tout un chapitre au tatouage.»
Chez les Maoris de la Nouvelle-Zélande, il n'y avait pas un chef qui ne
sût dessiner un fac-similé du tatouage de sa face. Ce dessin, qu'ils nommaient
amoco, était pour chacun une marque personnelle et significative,
une signature en quelque sorte. Les dessins compliqués que l'on a
trouvés gravés sur les dalles formant les parois de certaines allées couvertes
funéraires de l'époque de la pierre polie, par exemple de celle
de Gavr'Innis dans le Morbihan, présentent toutes les apparences de
dessins de tatouages. Ce sont de véritables amocos qui servaient à

désigner le guerrier dont le corps était déposé dans l'ossuaire commun,
devant la dalle où l'on traçait ces signes.





Naturellement la plupart des monuments de la pictographie primitive
et préhistorique ont disparu, surtout chez les peuples qui ont su de très
bonne heure s'élever au-dessus de ce procédé encore si imparfait
et si rudimentaire de fixation et de transmission de la pensée, et en
faire sortir une véritable écriture. C'est pour cela que nous avons dû
aller en chercher les exemples chez d'autres nations, qui ne l'ont point
dépassé. Mais toutes les écritures hiéroglyphiques impliquent nécessairement
à leurs premiers débuts l'emploi d'une simple pictographie,
qui les a engendrées.






§ 2.--LES ÉCRITURES HIÉROGLYPHIQUES.


À l'état rudimentaire de pictographie, l'hiéroglyphisme ne constitue
réellement pas encore une véritable écriture. Il ne le devient à proprement
parler que lorsqu'à la peinture des idées il joint la peinture des
sons. Pour élever l'hiéroglyphisme pictographique à ce nouveau point
de développement, il fallait un progrès à la fois dans les idées et dans
les besoins de relations sociales plus grand que ne le comporte la vie

sauvage. La plupart des peuples ne sont point parvenus spontanément
à ce degré de civilisation qui pouvait donner naissance à l'écriture; ils
y ont été initiés par d'autres peuples qui les avaient précédés dans
cette voie, et ils ont reçu de leurs instituteurs l'écriture toute formée,
avec la notion des autres arts les plus essentiels. Aussi, lorsqu'on
remonte aux origines, toutes les écritures connues se ramènent-elles
à un très petit nombre de systèmes, tous hiéroglyphiques au début, qui
paraissent avoir pris naissance d'une manière absolument indépendante
les uns des autres
152.


Note 152:
(retour)  Sur ces différents systèmes graphiques, leur mécanisme et leurs caractères essentiels,
voy. L. de Rosny, Les écritures figuratives et hiéroglyphiques, 2e édit., Paris, 1870;
H. Wuttke, Geschichte der Schrift; A. Mauvy, Les origines de l'écriture, dans la Revue
des Deux-Mondes, 1er septembre 1875; et l'Introduction de mon Essai sur la propagation
de l'alphabet phénicien dans l'ancien monde, Paris, 1872.



Ce sont:


1° Les hiéroglyphes égyptiens;


2° L'écriture chinoise;


3° L'écriture cunéiforme anarienne;


4° Les hiéroglyphes 'hittites, qui du nord de la Syrie ont rayonné
dans une haute antiquité sur une portion de l'Asie Mineure;


5° Les hiéroglyphes mexicains;


6° L'écriture calculiforme ou katouns des Mayas du Yucatan.


Ces différents systèmes, au nombre de six, tout en restant essentiellement
idéographiques, sont parvenus au phonétisme. Mais, on admettant
ce nouveau principe, ils ne l'ont pas poussé jusqu'au même degré de
développement. Chacun d'eux s'est immobilisé et comme cristallisé
dans une phase différente des progrès du phonétisme, circonstance
précieuse et vraiment providentielle, qui permet à la science de suivre
toutes les étapes par lesquelles l'art d'écrire a passé pour arriver de
la peinture des idées à la peinture exclusive des sons, de l'idéographisme
à l'alphabétisme pur, terme suprême de son progrès.







1Sculpté sur un rocher à Ibriz, dans l'ancienne Lycaonie. D'après les Transactions of
the Society of Biblical Archæology.



Les systèmes fondamentaux d'écriture originairement hiéroglyphique,
que nous venons d'énumérer, ne sont pas, du reste, encore connus
d'une manière également complète. Il en est deux dont l'imperfection
des notions que l'on possède, dans l'état actuel de la science, ne nous
permettra pas de tirer parti pour y puiser des renseignements sur
cette marche du progrès graduel des écritures vers la clarté et la
simplification. Ce sont les hiéroglyphes 'hittites, dont on n'a jusqu'ici
qu'un petit nombre de monuments et dont le déchiffrement est encore
à faire. Il n'y a que peu de temps qu'on en connaît l'existence et que
l'on a commencé à s'en occuper, et aucun progrès décisif n'a commencé
à soulever le voile mystérieux qui cache leur signification. C'est tout
au plus si les ingénieuses recherches de M. Sayce sont parvenues à
déterminer la valeur de deux ou trois signes d'idées, comme celui de
«roi» et celui de «pays.» On n'a jusqu'à présent aucune donnée
sur la part que peut y tenir le phonétisme et sur la question de savoir
s'il est syllabique ou alphabétique, bien que la première hypothèse
paraisse la plus probable. Non moins mystérieuse est l'écriture des
Mayas du Yucatan, quoique l'on sache à son sujet d'une manière

positive, par le témoignage infiniment précieux de Diego de Landa,
que ce système graphique était parvenu à un degré de perfectionnement
très analogue à celui des
hiéroglyphes égyptiens, qu'il
admettait de même un élément
alphabétique de peinture
des sons. Il subsiste,
de l'écriture calculiforme de
l'Amérique centrale, des manuscrits
et de très nombreuses
inscriptions, dont malheureusement
jusqu'ici les
copies sont peu certaines et
peu dignes de foi. Malgré
ces ressources d'étude, on
n'a fait pendant bien longtemps
aucun progrès sérieux
dans la voie de son explication.
Tout récemment, la
sagacité pénétrante de M.
Léon de Rosny est parvenue
enfin à poser quelques jalons
de déchiffrement, et a
donné pour la première fois un
caractère réellement scientifique
aux recherches sur la
signification des hiéroglyphes
spéciaux du Yucatan.
Mais si les résultats obtenus
paraissent cette fois solides,
ils se réduisent encore à trop
peu de chose pour que nous
avons pu les faire figurer ici.


1Spécimen de l'écriture calculiforme des Mayas. Le manuscrit de Dresde paraît être un
calendrier de fêtes religieuses.










1D'après la Grammaire hiéroglyphique de Champollion.



Remarquons, du reste, que toutes les écritures d'origine hiéroglyphique
qui combinent le phonétisme et l'alphabétisme, après avoir
commencé par être figuratives, c'est-à-dire par se composer d'images
d'hommes, d'animaux, de plantes, d'objets naturels ou manufacturés,
etc., ont subi, par l'effet de l'usage, une transformation inévitable,
qui leur a donné un autre aspect et un autre caractère. À force d'être
tracées rapidement et abrégées, les figures s'altérèrent dans leurs formes
et finirent par ne plus offrir que des signes conventionnels, où il était
souvent bien difficile de reconnaître le type originel. Le fait s'observe
déjà quelquefois dans les peintures mexicaines, mais il se produisit
sur une bien plus grande échelle en Égypte, où l'écriture hiéroglyphique
était usitée depuis un temps immémorial. On y substitua, pour le
besoin journalier, une véritable tachygraphie, qu'on trouve employée
spécialement sur les papyrus, et que les égyptologues nomment écriture
hiératique (voy. les clichés des pages 436 et 437). Plus tard même
on en imagina une plus cursive encore, reposant sur un système à
certains égards plus avancé; c'est celle qu'on appelle démotique, parce
qu'elle fut en usage aux derniers temps des Pharaons et sous les
Ptolémées chez presque toute la population égyptienne (voy. le cliché

de la page 439). En Chine, les images grossièrement tracées furent aussi
promptement défigurées, et elles ne présentèrent plus qu'un ensemble
de traits que le scribe exécuta avec le pinceau, et dont l'assemblage
ne garde, la plupart du temps, aucune ressemblance avec les figures
dont elles sont cependant l'altération. Dans les écritures cursives
employées chez les Chinois, les signes se sont corrompus davantage,
et n'ont affecté que des formes toutes conventionnelles (voyez les
figures des p. 428 et 429). Parvenue à ce point, l'écriture figurative
cesse d'être une peinture pour devenir une sêmeiographie, c'est-à-dire
un assemblage de caractères représentant des idées et constituant
ce que l'on appelle des idéogrammes. L'écriture cunéiforme
anarienne, qui comprend divers systèmes, contient une foule de
signes de cette nature. Les traits offrant l'aspect de têtes de flèches
ou de clous y forment par leur groupement, varié à l'infini, de véritables
caractères. Ces groupes cunéiformes, comme les plus anciens
caractères chinois, reproduisaient grossièrement à l'origine la configuration
des objets; mais les images se sont ensuite si fort altérées,
qu'à de rares exceptions près on ne peut plus remonter aux prototypes
iconographiques. On n'est en présence que de signes ayant un
caractère purement mnémonique et dont un grand nombre affectent
une valeur phonétique. La méthode sêmeiographique n'évinça pas,
d'ailleurs, les symboles, les emblèmes, les images combinées; elle
ne fit qu'en altérer l'aspect d'une manière à peu près complète. On
retrouve dans l'hiératique égyptien, comme dans l'écriture chinoise
actuelle, comme dans le cunéiforme assyrien, la même proportion
d'idéogrammes originairement figuratifs ou symboliques que dans les
écritures qui ont gardé leur ancien aspect hiéroglyphique et où les
images sont demeurées reconnaissables.











Quelquefois aussi, comme en Égypte, l'hiéroglyphisme figuratif
est demeuré en usage, comme écriture décorative et monumentale,
parallèlement aux tachygraphies sêmeiographiques sorties de son
altération. Dans ce cas, l'hiéroglyphisme figuratif, quelques progrès
qu'il ait consommés comme instrument d'expression de la pensée
par la peinture simultanée des idées et des sons, garde encore tant de
son essence primitive de pictographie, que les signes qui le composent
peuvent être groupés dans la décoration des édifices en forme de
tableaux figurés et symboliques représentant une action, sans perdre
pour cela leur signification d'écriture. Voici par exemple deux petits
tableaux dont la répétition forme une frise à l'un des temples de Karnak,
à Thèbes d'Égypte. Ce sont deux scènes religieuses et symboliques:
le roi agenouillé, tenant un sceptre emblématique, qui varie
dans les deux, et la tête surmontée du disque solaire, présente au
dieu Ammon, assis, la figure de la déesse Mâ, la justice et la vérité
personnifiées; quelques signes hiéroglyphiques, qui n'ont pas trouvé
naturellement place dans la scène, sont disposés de manière à y former
un soubassement général et un piédestal au dieu Ammon. Mais en
même temps ces deux tableaux ne sont pas autre chose qu'une expression
graphique du double nom du pharaon Ramessou IV,
de la xxe dynastie, dont ils renferment tous les éléments,
ingénieusement groupés dans une scène en
action:


Râ-mes-sou haq Mâ meï Amoun.


Râ-ousor-ma sotpou en Amoun.


Dans leur disposition graphique ordinaire, ces éléments donneraient
les deux cartouches hiéroglyphiques ci-contre.



§ 4.--DÉVELOPPEMENTS SUCCESSIFS DE L'IDÉOGRAPHISME.


L'hiéroglyphisme, nous l'avons déjà dit, commença par une méthode
exclusivement figurative, par la représentation pure et simple des objets
eux-mêmes. Toutes les écritures qui sont restées en partie idéographiques
ont conservé jusqu'au terme de leur existence les vestiges de cet
état, car on y trouve un certain nombre de signes qui sont de simples
images et n'ont pas d'autre signification que celle de l'objet qu'ils
représentent. Ce sont ceux que les égyptologues, depuis Champollion,
ont pris l'habitude de désigner par le nom de «caractères
figuratifs,» et que les grammairiens chinois appellent siâng-hing,
«images.»


Mais la méthode purement figurative ne permettait d'exprimer qu'un
très petit nombre d'idées, d'un ordre exclusivement matériel. Toute
idée abstraite ne pouvait, par sa nature même, être peinte au moyen
d'une figure directe; car quelle eût été cette figure? En même temps
certaines idées concrètes et matérielles auraient demandé, pour leur
expression directement figurative, des images trop développées et trop
compliquées pour trouver place dans l'écriture. L'un et l'autre cas
nécessitèrent l'emploi du symbole ou du trope graphique. Pour rendre
l'idée de «combat» on dessina deux bras humains, dont l'un tient
un bouclier et l'autre une hache d'armes; pour celle d' «aller, marcher,»
deux jambes en mouvement.


La présence du symbole dans l'écriture hiéroglyphique doit remonter
à la première origine et être presque contemporaine de l'emploi des
signes purement figuratifs. En effet, l'adoption de l'écriture, le besoin
d'exprimer la pensée d'une manière fixe et régulière, suppose nécessairement
un développement de civilisation et d'idées trop considérable
pour qu'on ait pu s'y contenter longtemps de la pure et simple représentation
d'objets matériels pris dans leur sens direct.


En outre les images affectèrent une signification particulière par
le fait de leur association; la métaphore, l'emblème, le trope, valurent
à certains groupes figurés un sens qui naissait du rapprochement
des diverses images dont ces groupes étaient composés. C'est surtout
de la sorte qu'on rendit idéographiquement des conceptions qui ne se
prêtaient pas ou se prêtaient mal à une simple peinture iconographique.
Les Égyptiens employaient très fréquemment cette méthode, et on
la trouve également appliquée dans les peintures mexicaines. On en

saisit la trace dans l'écriture chinoise, où ces figures réunies de façon
à rendre une idée constituent ce que l'on appelle, dans la langue du
Céleste Empire, hoéï-î, «sens combinés.» Par exemple le signe de
la bouche tracé à côté de celui de l'oiseau signifie «chant,» celui de
l'oreille entre ceux des deux battants d'une porte, «entendre;» le
symbole de l'eau accolé à celui de l'oeil a le sens de «larmes.» Le
même procédé tient une large place dans le mécanisme de l'écriture
cunéiforme anarienne. Il n'est pas jusqu'aux Peaux-Rouges qui
n'aient usé de pareils emblèmes, tant l'emploi s'en offre naturellement à
l'esprit.





1Tablette assyrienne du Musée Britannique.



L'écriture idéographique ne demeura donc pas longtemps une
simple représentation iconographique; elle forma bientôt un mélange
d'images de significations très diverses, une suite de représentations
prises tour à tour au sens propre et au sens tropique, d'emblèmes,
de véritables énigmes dont l'intelligence demandait souvent une pénétration
particulière. «A cet état, dit M. Maury, l'écriture idéographique
était un art difficile, parfois même un secret qui devait rester le privilège
d'un petit nombre, de ceux qui l'emportaient par l'adresse de la main
et par les lumières, conséquemment des prêtres ou des magiciens,

des sorciers, qui en tiennent lieu chez les populations les plus barbares
et les plus ignorantes. Le nom d'hiéroglyphes a donc été justement
appliqué à ces systèmes graphiques. Dans le symbolisme qui y était
étroitement lié se donnaient nécessairement rendez-vous toutes les
sciences, toutes les croyances du peuple qui faisait usage de tels
procédés. De là l'impossibilité de déchiffrer ces sortes d'écritures,
si l'on ne s'est familiarisé avec les idées de ceux dont elles émanent.
On peut bien, dans les hiéroglyphes égyptiens, reconnaître du premier
coup telle ou telle image, par exemple celle d'un homme qui est lié
à un poteau, qui a les coudes attachés, qui fait une offrande ou porte
une massue; mais comment pourrait-on deviner que l'image du vautour
traduit l'idée de maternité, si l'on ignorait que, du temps des Pharaons,
les Égyptiens supposaient que cette espèce d'oiseau ne renferme
que des femelles pouvant produire sans le concours des mâles? Comment
attacherait-on le sens de «fils» à la figure d'une oie si l'on
ne savait que l'oie du Nil passait pour un modèle de piété filiale?
Comment la figure d'un épervier posé sur un perchoir suggérerait-elle
l'idée de «dieu,» si l'on n'était point informé que l'épervier était tenu
pour l'emblème du Soleil, le dieu par excellence?»


Du reste, l'écriture purement idéographique avait beau appeler à
son aide toutes les ressources que nous venons de passer rapidement
en revue, recourir, non seulement aux symboles simples formés
par métonymie, par métaphore ou par convention énigmatique, mais
encore aux symboles complexes, elle n'en restait pas moins un moyen
déplorablement incomplet de fixation et de transmission de la pensée,
et plus on marchait dans la voie du développement des idées et des
connaissances, plus son imperfection se faisait sentir d'une manière
fâcheuse. Avec l'emploi exclusif de l'idéographisme, on ne pouvait
qu'accoler des images ou des symboles les uns à côté des autres,
mais non construire une phrase et l'écrire de manière que l'erreur sur
sa marche fût impossible. Il n'y avait aucun moyen de distinguer les
différentes parties du discours ni les termes de la phrase, aucune notation
pour les flexions des temps verbaux ou des cas et des nombres pour
les cas. Une écriture de ce genre ne pouvait se plier d'une manière
satisfaisante qu'à une langue monosyllabique et demeurée à la période
rhématique, où il n'y a pas de distinction de nom, de verbe, ni d'aucune
partie du discours, et où la grammaire se réduit à une syntaxe, à des
règles de position pour les mots invariables qui expriment

indifféremment tous les modes de l'idée. L'adoption par les Chinois d'un système
d'écriture savant et compliqué, basé sur l'idéographisme, quand leur
langue en était encore à cet état primitif, a certainement contribué dans
une forte mesure à l'y figer définitivement, sans progrès ultérieur.


En outre, le développement des idées et des notions à exprimer
par l'écriture tendait à faire de cet art un chaos inextricable à force
d'étendue et de complication, si un nouvel élément ne s'y introduisait
pas, et si on continuait à vouloir représenter chaque idée, chaque notion,
chaque objet nouveau par une image spéciale ou par un symbole,
soit simple, soit complexe. Pour obvier à ces deux inconvénients,
dont il fallait à tout prix se délivrer, si l'on ne voulait pas laisser la
pensée à jamais emprisonnée dans des entraves qui eussent étouffé
son développement d'une manière irréparable, les hommes furent
conduits, par une pente naturelle, à joindre la peinture des sons à la
peinture des idées, à passer de l'idéographisme au phonétisme.


De leur essence même, les écritures purement idéographiques
des époques primitives ne peignaient aucun son. Représentant exclusivement
et directement des idées, leurs signes étaient absolument
indépendants des mots par lesquels les idiomes parlés des peuples
qui en faisaient usage désignaient les mêmes idées. Ils avaient une
existence et une signification propres, en dehors de toute prononciation;
rien en eux ne figurait cette prononciation, et la langue écrite était par
le fait assez distincte de la langue parlée pour qu'on pût très bien entendre
l'une sans connaître l'autre, et vice versâ. Mais l'homme n'a jamais
écrit que pour être lu; par conséquent, tout texte graphique, quelque
indépendant qu'il ait pu être par son essence de la langue parlée, a
nécessairement été prononcé. Les signes des écritures idéographiques
primitives représentaient des idées et non des mots; mais celui qui
les lisait traduisait forcément chacun d'eux par le mot affecté dans
l'idiome oral à l'expression de la même idée. De là vint, par une pente
inévitable, une habitude et une convention constante d'après laquelle
tout idéogramme éveilla dans l'esprit de celui qui le voyait tracé, en
même temps qu'une idée, le mot de cette idée, par conséquent une
prononciation. C'est ainsi que naquit la première conception du
phonétisme, et c'est dans cette convention, qui avait fini par faire
affecter à chaque signe figuratif ou symbolique, dans son rôle d'idéogramme,
une prononciation fixe et habituelle, que la peinture des sons
trouva les éléments de ses débuts.







§ 5.--PREMIÈRES ÉTAPES DU PHONÉTISME.


Le premier pas, le premier essai du phonétisme dut nécessairement
être ce que nous appelons le «rébus,» c'est-à-dire l'emploi des images
primitivement idéographiques pour représenter la prononciation attachée
à leur sens figuratif ou tropique, sans plus tenir aucun compte
de ce sens, de manière à peindre isolément des mots homophones
dans la langue parlée, mais doués d'une signification tout autre, ou à
figurer par leur groupement d'autres mots dont le son se composait
en partie de la prononciation de tel signe et en partie de celle de tel
autre. La logique et la vraisemblance indiquent qu'il dut en être ainsi,
et des preuves matérielles viennent le confirmer.


L'écriture hiéroglyphique des Nahuas du Mexique, née et développée
spontanément, dans un isolement absolu et sans communication aucune
avec les peuples de l'ancien monde, après avoir commencé par être
exclusivement idéographique, fut conduite à recourir aux ressources
du phonétisme par les mêmes besoins et la même loi de progrès logique
et régulière, qui avaient conduit à un résultat semblable, dans d'autres
âges, les Égyptiens, les Chinois primitifs et les Schoumers et Akkads,
auteur de l'écriture cunéiforme anarienne. Mais dans la voie du phonétisme
elle s'est arrêtée au simple rébus, sans faire un pas de plus en
avant, et elle est devenue ainsi un précieux monument de cet état du
développement des écritures, auquel elle s'est immobilisée.


Un exemple suffira pour montrer comment on y passe de la prononciation
des signes purement idéographiques, indépendants de tout
son par leur essence, mais constamment liés dans l'usage à un mot
de la langue parlée, au phonétisme réel par voie de rébus. Le nom du
quatrième roi de Mexico, Itzcohuatl, «le serpent d'obsidienne,»
s'écrit idéographiquement dans un certain nombre de manuscrits
aztèques par l'image d'un serpent (cohuatl), garni de flèches d'obsidienne
(itzli). Cette figure constitue un idéogramme complexe, peignant la
signification même du nom royal, directement, sans tentative d'expression
phonétique; mais qui, lu dans la langue parlée, ne pouvait, par
suite des idées qu'il figurait, être prononcé que Itzcohuatl. Mais le
même nom est représenté dans d'autres manuscrits par un groupe
de figures, composé de la flèche d'obsidienne (itzli--racine itz), d'un
vase (comitl--racine co), enfin du signe de l'eau (atl). Dans cette
nouvelle forme on ne saurait plus chercher d'idéographisme, ni de

peinture symbolique de la signification du nom, mais bien un pur
rébus, une peinture des sons par des images matérielles employées
à représenter le mot auquel elles correspondaient dans la langue.
Au reste, les livres historiques ou religieux des anciens Mexicains,
antérieurs à la conquête, se composaient exclusivement de tableaux
figuratifs où l'écriture n'était employée qu'à former de courtes légendes
explicatives à côté des personnages
153. Aussi l'élément phonétique,
tel que nous venons de le montrer, n'y est-il guère appliqué qu'à tracer
des noms propres.


Note 153:
(retour)  Nous donnons comme exemple, à la page 425, d'après les Les Écritures figuratives de
M. L. de Rosny, une peinture tirée d'un manuscrit de la collection de Mendoza. Elle est
destinée à rappeler la fondation, au milieu des lagunes, de la ville de Mexico, dont on voit au
centre l'emblème, composé d'un aigle debout sur un nopal ou opuntia (A). Ce symbole de
Mexico exprime les noms des deux chefs auxquels fut due l'édification de la cité. L'un d'eux,
le chef spirituel ou religieux, Kouaoutli-Ketzki, a son nom figuré par un aigle (en aztèque ou
nahuatl kouaouhtli) debout (ketzki); c'est un rébus qui n'a pas de rapport avec le sens réel
du nom, lequel voulait dire «celui qui tire le feu du bois,» titre d'une classe de prêtres.
L'appellation de l'autre, du chef temporel et militaire, Te-notch, s'écrit par les figures d'une
pierre (te) et d'un nopal (notch) qui en sort.


Les noms des dix personnages placés autour de l'aigle debout, sont écrits phonétiquement
par voie de rébus et doivent se lire:


              1 Akasitli.    |    6  Tenoutch.

              2 Kouapa.      |    7 Chomimitl.

              3 Oselopa.     |    8 Chokoyol.

              4 Akechotl.    |    9 Chiouhcak.

              5 Tesineouh.   |   10 Atototl.




Ce sont les chefs des principales familles qui prirent part à l'établissement.


Dans la partie inférieure du tableau sont figurées les conquêtes de Akamapichtli, premier roi
de Mexico, sur les états de Colhuacan (B) et de Tenotchtitlan (C).


La peinture est circonscrite par les signes qui servent aux supputations chronologiques
d'après le cycle de 52 ans usité par les anciens Mexicains. On le divise en quatre séries auxquelles
correspondent quatre figures différentes et dont l'expression commence pour chacune
par un petit cercle, puis par deux, trois, et ainsi de suite jusqu'à treize; après quoi une nouvelle
série de treize années est inaugurée de la même manière.




Si elles ne se sont pas arrêtées de même dans leur développement
à la phase du rébus, les écritures qui ont su mener à un plus haut
degré de perfection leurs éléments phonétiques, tout en restant pour
une partie idéographiques, conservent des vestiges impossibles à
méconnaître de cet état, et donnent ainsi la preuve qu'elles l'ont traversé
pour passer de l'idéographisme pur au phonétisme. Dans le
cunéiforme anarien, les vestiges de rébus sont nombreux et jouent
un rôle considérable. Mais ils se rapportent à l'époque primitive où
cette écriture n'avait pas encore été transmise aux Sémites et demeurait
exclusivement aux mains des populations de race touranienne, qui en
avaient été les premiers inventeurs. On en observe aussi une certaine
quantité dans le système hiéroglyphique des Égyptiens.







Dans une langue monosyllabique comme celle des Chinois, l'emploi
du rébus devait nécessairement amener du premier coup à la découverte
de l'écriture syllabique. Chaque signe idéographique, dans son emploi
figuratif ou tropique, répondait à un mot monosyllabique de la langue
parlée, qui en devenait la prononciation constante; par conséquent, en
le prenant dans une acception purement phonétique pour cette prononciation
complète, il représentait une syllabe isolée. L'état de rébus et
l'état d'expression syllabique dans l'écriture se sont donc trouvés identiques
à la Chine, et c'est à cet état de développement du phonétisme
que le système graphique du Céleste Empire s'est immobilisé, sans faire
un pas de plus en avant, depuis trente siècles qu'il a franchi de cette
manière le premier degré de la peinture des sons.


Mais, en chinois, ce n'est que dans les noms propres que nous rencontrons
les anciens idéogrammes simples ou complexes employés
isolément avec une valeur exclusivement phonétique, pour leur
prononciation dans la langue parlée, abstraction faite de leur valeur
originaire comme signes d'idées. Et, en effet, par suite de l'essence
même de la langue, le texte chinois le plus court et le plus simple, écrit
exclusivement avec des signes phonétiques, soit syllabiques, soit alphabétiques,
sans aucune part d'idéographisme, deviendrait une énigme
absolument inintelligible.


Nous avons expliqué déjà, dans le chapitre précédent, comment dans
tout idiome monosyllabique, et particulièrement en chinois, il se trouve
toujours une très grande quantité de mots exactement homophones. Et
nous avons indiqué par quel procédé, dans la langue parlée, on arrive à
parer à l'effrayante confusion résultant de ce fait. Dans l'écriture on eut
recours à une combinaison presque constante de l'idéographisme et du
phonétisme, qui est propre au chinois. Elle constitue ce qu'on appelle
le système des «clés,» système analogue dans son principe à celui des
«déterminatifs
154» dans les hiéroglyphes égyptiens, mais dont les

Chinois ont seuls fait une application aussi étendue et aussi générale, en
même temps qu'ils le mettaient en oeuvre par des procédés à eux spéciaux.


Note 154:
(retour)  On appelle «déterminatif,» dans l'écriture hiéroglyphique de l'Égypte, un signe idéographique
complémentaire qui se met quelquefois après un mot écrit phonétiquement, pour
en préciser le sens. Tantôt ces déterminatifs ont une acception générique, en sorte qu'ils
sont susceptibles d'être employés après une foule de mots n'ayant entre eux qu'un rapport
de signification assez éloigné: tantôt ils conviennent à une catégorie spéciale de mots
que lie une idée commune; parfois ils sont l'image même de la chose dont le nom est énoncé
phonétiquement.



Le point de départ de ce système est la faculté, propre à l'écriture
chinoise, de former indéfiniment des groupes complexes avec plusieurs
caractères originairement distincts. Un certain nombre d'idéogrammes
simples--214 en tout--ont donc été choisis parmi ceux que comprenait
le fond premier de l'écriture avant l'introduction du phonétisme,
comme représentant des idées générales et pouvant servir de rubriques
aux différentes classes entre lesquelles se répartiraient les mots de la
langue. Et il faut noter en passant que les Chinois admettent comme idées
génériques des notions qui pour nous ont bien peu ce caractère, car on
trouve parmi les clés celles des «grenouilles,» des «rats,» des «nez,»
des «tortues,» etc. Les idéogrammes ainsi choisis sont ce qu'on appelle
les «clés.» Ils se combinent avec des signes originairement simples ou
complexes, pris uniquement pour leur prononciation phonétique,
abstraction faite de tout vestige de leur valeur idéographique, de manière
à représenter toutes les syllabes de la langue. Ainsi sont formés
des groupes nouveaux, à moitié phonétiques et à moitié idéographiques,
dont le premier élément représente le son de la syllabe
qui constitue le mot, et le second, la clé, indique dans quelle catégorie
d'idées doit être cherché le sens de ce mot. Les trois quarts
des signes de l'écriture chinoise doivent leur origine à ce mode de formation
155.


Note 155:
(retour)  Le système des clés a été ensuite appliqué par les grammairiens chinois à tous les signes
de l'écriture, comme un moyen facile de classement. Certains caractères, simples à l'origine
et dérivés d'une ancienne image unique, ont été décomposés artificiellement en deux parties,
l'une considérée comme le phonétique et l'autre comme la clé, afin de les faire rentrer bon gré
mal gré dans les classes établies d'après cette méthode. On a aussi appliqué le même système
d'analyse à bien des caractères qui étaient à l'origine des idéogrammes complexes, aux deux
parties de même nature, essentiellement symboliques. Mais le principe de composition au
moyen du phonétique et de la clé n'en demeure pas moins vrai dans la grande majorité des
cas.



Un exemple en fera mieux comprendre le mécanisme.


La syllabe pâ est susceptible, en chinois, de huit acceptions absolument
différentes, ou, pour parler plus exactement, il y a dans le
vocabulaire des habitants de l'Empire du Milieu huit mots homophones,
bien que sans rapport d'origine entre eux, dont la prononciation se
ramène à cette syllabe. Si donc le chinois s'écrivait au moyen d'un
système exclusivement phonétique, en voyant pâ dans une phrase,

l'esprit hésiterait entre huit significations différentes, sans indication
déterminante qui pût décider à choisir l'une plutôt que l'autre. Mais avec
le système des clés, avec la combinaison de l'élément idéographique et
de l'élément phonétique, cette incertitude,
cause permanente des
plus fâcheuses erreurs, disparaît
tout à fait. Il y a un signe adopté
dans l'usage ordinaire pour représenter
phonétiquement la syllabe
pâ; mais ce signe, dont la valeur
idéographique primitive s'est complètement
oblitérée, n'est employé
isolément, comme phonétique
simple, que dans les noms propres
d'hommes ou de lieux. Si l'on y
ajoute la clé des plantes, il devient,
toujours en gardant la même
prononciation, le nom du «bananier;»
qu'on remplace cette clé
par celle des roseaux, en conservant
le signe radical et phonétique,
on obtient la désignation
d'une sorte de «roseau épineux.»
Avec la clé du fer, le mot pâ est
caractérisé comme le nom du
«char de guerre;» avec la clé
des vers, comme celui d'une
espèce de coquillage; avec la
clé du mouton, comme celui
d'une préparation particulière de
viande séchée. La clé des dents
lui donne le sens de «dents de
travers» celle des maladies
lui fait signifier «cicatrices;» enfin celle de la bouche un «cri.»




On voit, par cet exemple, combien la combinaison des éléments phonétiques
et idéographiques, qui constitue le système des clés, est
ingénieusement calquée sur les besoins et le génie propre de la langue
chinoise, et quelle clarté elle répand dans l'expression graphique de

cette langue, impossible à peindre d'une manière intelligible avec un
système de phonétisme exclusif. Sans doute la faculté presque indéfinie
de créer de nouveaux signes complexes, par moitié phonétiques et par
moitié idéographiques, paraît dans
le premier abord effrayante à un
étranger, car, avec les idéogrammes
simples et complexes, elle
donne naissance à plus de 80,000
groupes différents. Mais il est toujours
facile d'analyser ces groupes,
dont les éléments se réduisent à 450
phonétiques et 214 déterminatifs
idéographiques ou clés, et la méthode
qui les produit était la seule
par laquelle pût être évité l'inconvénient,
bien autrement grave, qui
serait résulté de la multiplicité des
mots homophones.


Mais l'identité de l'état de rébus
et de l'état de syllabisme, qui confond
en un seul deux des degrés
ordinaires du développement de
l'élément phonétique dans les écritures
originairement idéographiques
et hiéroglyphiques, n'était
possible qu'avec une langue à la
constitution monosyllabique,
comme le chinois. Chez les Égyptiens
et chez les Schoumers et
Akkads du bas Euphrate, inventeurs
de l'écriture cunéiforme,
l'idiome parlé, que l'écriture devait
peindre, était polysyllabique. Le
système du rébus ne donnait donc pas du premier coup les moyens
de décomposer les mots en leurs syllabes constitutives, et de représenter
chacune de ces syllabes séparément par un signe fixe et invariable.

Il fallait un pas de plus pour s'élever du rébus au syllabisme. Ce pas
fut fait également dans les deux systèmes des hiéroglyphes égyptiens
et de l'écriture cunéiforme; mais les habitants de la vallée du Nil surent
pousser encore plus avant et atteindre jusqu'à l'analyse de la syllabe,
décomposée en consonne et voyelle, tandis que ceux du bassin de
l'Euphrate et du Tigre s'arrêtèrent au syllabisme, et laissèrent leur
écriture s'immobiliser dans cette méthode imparfaite de l'expression
des sons. Chez les uns comme chez les autres, ce fut le système du
rébus, première étape du phonétisme, qui servit de base à l'établissement
des valeurs syllabiques.


 1Cette écriture cursive, dont il existe plusieurs variétés paléographiques, passe pour avoir
été inventée sous le règne de l'empereur Youen-ti, de la dynastie des Hàn (48-33 av. J.-C.).



Tout idéogramme pouvait être employé en rébus pour représenter la
prononciation complète, aussi bien polysyllabique que monosyllabique,
correspondant dans la langue parlée à son sens figuratif et tropique.
Voulant parvenir à la représentation distincte des syllabes de la langue au
moyen de signes fixes, et par conséquent toujours reconnaissables, ce qui
était surtout nécessaire pour l'expression des particules grammaticales
dont l'agglutination constituait le mécanisme de la conjugaison et de
la déclinaison, les Schoumers et Akkads de la Chaldée et de la Babylonie
choisirent un certain nombre de caractères, primitivement idéographiques,
mais devenant susceptibles d'un emploi exclusivement phonétique,
par une convention qui dut s'établir graduellement plutôt qu'être le
résultat du travail systématique d'un ou de plusieurs savants. Autant
que possible le choix porta sur des signes dont la prononciation comme
idéogrammes formait un monosyllabe. Ainsi «père» se disait, dans
la langue suméro-accadienne, ad, et l'idéogramme de «père» devint
le phonétique ordinaire de la syllabe ad; «s'asseoir, résider» se disait
ku, et le signe qui représentait idéographiquement ce radical verbal
fut le phonétique de la syllabe ku; de même l'hiéroglyphe de l' «eau»
devint le signe du son a et celui de la «terre» le signe du son ki, parce
que le mot pour «eau» était a et pour «terre» ki. Mais dans d'autres
cas, surtout pour former les phonétiques des syllabes fermées ou se
terminant par une consonne, on prit des caractères dont la lecture
comme idéogrammes était un dissyllabe, et on ramena cette lecture
à un monosyllabe par la suppression de la voyelle finale. Une des
lectures de l'idéogramme de «dieu» était ana, et on fit de ce signe
l'expression phonétique de la syllabe an; le caractère qui représentait
la notion de «monceau» devint le syllabique isch, celui qui peignait
la notion de «vent» le syllabique im, valeurs tirées des lectures ischi,

«monceau» et imi, «vent.» C'était là le premier rudiment de la
méthode que les anciens ont appelée «acrologique,» pour la formation
de valeurs exclusivement phonétiques. Elle consiste à faire d'un signe
hiéroglyphique d'idée un signe de son, en lui faisant représenter la
première syllabe ou la première lettre du mot qui constituait sa prononciation
la plus habituelle comme idéogramme.


Ce sont surtout les Égyptiens qui ont fait un grand emploi de cette
méthode acrologique. Elle a été la source des valeurs qu'ils ont assignées
aux signes alphabétiques de leur écriture; et déjà auparavant, dans
un stage moins avancé du développement de cette écriture, c'est de
la même façon qu'ils avaient dû déterminer l'emploi, dans la peinture
des sons, des signes syllabiques que l'on continue à rencontrer en
grand nombre dans les textes hiéroglyphiques, même après l'invention
de l'alphabétisme. Car nous ne possédons aucun monument qui nous
présente l'écriture figurative des Égyptiens à son état antérieur à cette
invention.






§ 6.--LE SYLLABISME ET L'ALPHABETISME


On a pu voir, par tout ce qui précède, combien fut lente à naître
la conception de la consonne abstraite du son vocal qui lui sert de
motion, qui donne, pour ainsi dire, la vie extérieure à l'articulation,
muette par elle-même. Cette conception, qui nous semble aujourd'hui
toute simple, car nous y sommes habitués dès notre enfance, ne pouvait
devoir sa naissance première qu'à un développement déjà très avancé
de l'analyse philosophique du langage. Aussi parmi les différents
systèmes d'écriture, à l'origine hiéroglyphiques et idéographiques, que
nous avons énumérés plus haut et qui se développèrent d'une manière
indépendante, mais en suivant des étapes parallèles, un seul parvint
jusqu'à la décomposition de la syllabe, à la distinction de l'articulation
et de la voix, et à l'affectation d'un signe spécial à l'expression, indépendante
de toute voyelle, de l'articulation ou consonne qui demeure
muette tant qu'un son vocal ne vient pas y servir de motion. Ce système
est celui des hiéroglyphes égyptiens
156. Les autres s'arrêtèrent en route
sans atteindre au même raffinement d'analyse et au même progrès,

et s'immobilisèrent ou, pour mieux dire, se cristallisèrent à l'un ou
à l'autre des premiers états, de constitution et de développement du
phonétisme.


Note 156:
(retour)  Je laisse de Côté l'écriture calculiforme des Mayas du Yucatan, trop imparfaitement connue,
mais qui, comme je l'ai déjà dit plus haut, parait être arrivée d'une manière indépendante
à la conception de l'alphabétisme.






 1Le spécimen que nous donnons de ce type de l'écriture cunéiforme de Babylone et de
l'Assyrie, reproduit les premières lignes de l'inscription de Nabou-koudourri-ouçour dite «de
la Compagnie des Indes,» aujourd'hui conservée au Musée Britannique. Par affectation
d'archaïsme, cette inscription est tracée en caractères de la forme la plus antique. En regard
nous plaçons la transcription du même texte dans le caractère babylonien plus récent, celui
qui était d'usage habituel au viie et au vie siècle av. J.-C.

Les lignes ainsi reproduites sous deux formes se traduisent:


«Nabou-koudourri-ouçour,--roi de Babylone,--chef auguste,--favorisé du dieu
Maroudouk,--vicaire suprême (des dieux),--chéri du dieu Nabou,--exalté, possesseur
des mystères,--qui aux voies de leurs divinités--se conforme,--adorateur de leurs seigneuries.»




Cependant les inconvénients d'une notation purement syllabique
des sons étaient si grands que l'on a peine à comprendre comment
des peuples, aussi avancés dans la voie de la civilisation et des connaissances
que l'étaient les Babyloniens et les Assyriens, ont pu s'en
contenter, et n'ont pas cherché à perfectionner davantage un instrument
de transmission et de fixation de la pensée demeuré tellement grossier
encore et si souvent rebelle.


Le moindre inconvénient du syllabisme était le nombre de caractères

qu'il demandait pour exprimer toutes les combinaisons que la langue
admettait par l'union des articulations et des sons vocaux, soit dans les
syllabes composées d'une consonne initiale et d'une voyelle, ou d'une
diphtongue venant après pour permettre de l'articuler, soit dans celles
où la voyelle ou la diphtongue est initiale et la consonne finale. L'esprit
et la mémoire de celui qui apprenait à écrire devait donc, là où la peinture
des sons s'était arrêtée à l'état du syllabisme, se charger--en
dehors de la notion des idéogrammes les plus usuels, car les écritures
primitives qui nous occupent, en admettant l'élément phonétique,
n'avaient point pour cela répudié l'idéographisme--se charger de la
connaissance de plusieurs centaines de signes purement phonétiques,
représentant chacun une syllabe différente dans l'usage le plus ordinaire.
De là une gêne très grande, un obstacle à la diffusion générale de l'art
d'écrire, qui restait forcément un arcane restreint aux mains d'un petit
nombre d'initiés, car, tant que l'écriture est tellement compliquée
qu'elle constitue à elle seule une vaste science, elle ne saurait pénétrer
dans la masse et devenir d'un usage vulgaire.





L'inconvénient de complication, de défaut de clarté, de surcharge
trop grande pour la mémoire, était le même, quelle que fût la famille
et la nature de la langue à l'expression graphique de laquelle s'appliquait

le système du syllabisme. Mais il n'était encore rien à côté des inconvénients
nouveaux et tout particuliers auxquels donnait naissance
l'application de ce système aux idiomes de certaines familles, dans
lesquelles les voyelles ont un caractère vague, une prononciation peu
précise, et où toutes les flexions se marquent par le changement des
sons vocaux dans l'intérieur du mot, tandis que la charpente des
consonnes reste invariable. Je veux parler des langues sémitiques et
de leurs congénères les langues 'hamitiques, à commencer par l'égyptien.


Les inscriptions assyriennes nous montrent un idiome sémitique
tracé avec une écriture dont tout le phonétisme est syllabique. Quelle
bigarrure! Quelle bizarre et perpétuelle contradiction entre le génie de la
langue et le génie du système graphique! Avec cette méthode on ne
saurait parvenir à exprimer aucun radical de la langue assyrienne,
puisque ces radicaux se composent précisément, comme dans toutes
les langues sémitiques, de la charpente, généralement trilitère, des
consonnes, qui demeurent immuables, tandis que les voyelles se modifient.
Pour exprimer le verbe et le substantif d'un même radical, il faut
employer des caractères absolument différents, puisque la vocalisation
n'est plus la même et que, dès lors, son changement entraîne celui des
signes syllabiques. Ainsi disparaît toute parenté extérieure, toute
analogie apparente entre les mots sortis de la même racine. Celui qui
aborde la lecture d'un texte cunéiforme assyrien, au lieu de discerner
aussitôt du regard ces radicaux que tous les changements de voyelles et
les additions de suffixes et de préfixes, n'empêchent pas de reconnaître
intacts et invariables, et qui restent toujours eux-mêmes, n'a plus aucun
des guides qui dirigent sa marche dans les autres idiomes sémitiques.
Chaque voix, chaque mode, chaque temps, dans la conjugaison des
verbes, amenant une modification des voyelles, nécessite aussi le changement
des caractères syllabiques employés à peindre la prononciation,
de telle manière qu'à chaque fois c'est un mot nouveau, sans aucune
analogie dans l'aspect et dans les signes mis en oeuvre avec ceux qui
expriment les autres voix, les autres modes, les autres temps du même
verbe. Jamais système graphique n'a présenté une antinomie plus absolue
avec l'essence et le génie de la langue qu'il était appelé à tracer, que
le cunéiforme assyrien. Jamais les inconvénients inhérents au syllabisme
n'ont été poussés jusqu'à un degré aussi extrême et ne se sont manifestés
aux regards d'une manière aussi frappante dans la confusion et

la presque inextricable complication à laquelle ils donnaient naissance.


C'était un peuple dans la langue duquel les sons vocaux avaient un
caractère essentiellement vague qui devait, comme l'a judicieusement
remarqué M. Lepsius, abstraire le premier la consonne de la syllabe,
et donner une notation distincte à l'articulation et à la voyelle. Le génie
même d'un idiome ainsi organisé conduisait naturellement à ce progrès
capital dans l'analyse du langage. La voyelle, variable de sa nature,
tendait à devenir graduellement indifférente dans la lecture des signes
originairement syllabiques; à force d'altérer les voyelles dans la prononciation
des mêmes syllabes, écrites par tel ou tel signe simple, la
consonne seule restait à la fin fixe, ce qui amenait le caractère adopté
dans un usage purement phonétique à devenir alphabétique, de syllabique
qu'il avait été d'abord; ainsi, un certain nombre de signes qui
avaient commencé par représenter des syllabes distinctes, dont l'articulation
initiale était la même, mais suivie de voyelles différentes ayant fini
par ne plus peindre que cette articulation du début, devenaient des
lettres proprement dites exactement homophones. Telle est la marche
que le raisonnement permet de reconstituer pour le passage du syllabisme
à l'alphabétisme, pour le progrès d'analyse qui permit de
discerner et de noter séparément l'articulation ou consonne qui, dans
chaque série de syllabes, reste la même, quelque soit le son vocal qui
lui sert de motion. Et ici, les faits viennent confirmer pleinement ce
qu'indiquaient le raisonnement et la logique. Il est incontestable que
le premier peuple qui posséda des lettres proprement dites au lieu de
signes syllabiques, fut les Égyptiens. Or, dans la langue égyptienne, les
voyelles étaient essentiellement vagues.


Ce qui prouve, du reste, que ce fut cette nature des sons vocaux dans
certains idiomes qui conduisit à la décomposition de la syllabe et à la
substitution de lettres alphabétiques aux caractères syllabiques de l'âge
précédent, est ce fait qu'en Égypte et chez les peuples sémitiques qui,
les premiers après les Égyptiens, employèrent le système de l'alphabétisme,
encore perfectionné, le premier résultat de la substitution des
lettres proprement dites aux signes de syllabes fut la suppression de
toute notation des voyelles intérieures des mots, celles de toutes qui
étaient, de leur nature, les plus vagues et les plus variables, celles qui,
en réalité, ne jouaient qu'un rôle complémentaire dans les syllabes
dont la partie essentielle était l'articulation initiale. On n'écrivit plus

que la charpente stable et fixe des consonnes, sans tenir compte des
changements de voyelles, comme si chaque signe de consonne avait
été considéré comme ayant inhérent à lui un son vocal variable. On
choisit bien quelques signes pour la représentation des voyelles, mais on
ne s'en servit que dans l'expression des voyelles initiales ou finales,
qui, en effet, ont une intensité et une fixité toute particulière, qui ne
sont pas complémentaires mais constituent à elles seules une syllabe,
qui, par conséquent, sont moins des voyelles proprement dites que des
aspirations légères auxquelles un son vocal est inhérent. Ce fut seulement
lorsque l'alphabet phénicien fut adopté par des peuples de race
aryenne, tels que les Grecs, et appliqué à l'expression d'idiomes où
les voyelles avaient un rôle radical, fixe et essentiel, que l'on choisit un
certain nombre de ces signes des aspirations légères finales ou initiales
pour en faire la représentation des sons vocaux de l'intérieur des
mots.





 1J'emprunte cet exemple à une tablette appartenant à M. Rogers, vice-consul d'Angleterre
au Caire, tablette publiée récemment, avec traduction et commentaire, par M. G. Maspero,
dans le Recueil de travaux relatifs à la philologie et à l'archéologie égyptiennes et assyriennes,
de la librairie Vieweg. À la page en regard je donne le même passage transcrit en
hiéroglyphes du type linéaire, afin qu'on puisse faire la comparaison entre les deux formes
de caractères.

Le texte est de nature religieuse. Il a la forme d'un décret du dieu Ammon-Râ, donnant
leur pouvoir surnaturel à ces statuettes funéraires, à la figure de personnages dans leur
momie, que l'on appelait ouschebti-ou, c'est-à-dire «répondants,» et que l'on déposait en
grand nombre dans le tombeau, avec l'intention de fournir au défunt des auxiliaires pour les
travaux qu'il avait à accomplir au sein de l'autre vie.


La partie reproduite en fac-similé est ainsi traduite par M. Maspero.


«Dit Ammon-Rà, roi des dieux, ce très grand dieu qui le premier fut:


J'enjoins aux amulettes-répondants qu'on a fabriquées pour Nes-Khonsou, dont la mère
est Tont-hon-Tahouti, d'avoir à faire pour Nes-Khonsou, cette fille de Tont-hon-Tahouti, toutes
les lamentations et prosternations en toute nature de lamentation que les amulettes-répondants
savent faire, quand ils se lamentent et se prosternent pour l'individu qui est mort,
d'avoir à le porter au tombeau pour qu'il s'y rajeunisse, et de ne commettre aucun délit.»


«Quand Ammon eut dit:


Je ferai qu'ils fassent cela à Nes-Khonsou, cette fille de Tont-hon-Tahouti,»
«dit (Ammon-Râ, roi des dieux, ce très grand dieu qui le premier fut.)»











Les hiéroglyphes égyptiens ont conservé jusqu'au dernier jour de
leur emploi les vestiges de tous les états qu'ils avaient traversés, depuis
l'idéographisme exclusif de leur origine jusqu'à l'admission de l'alphabétisme
dans leur partie phonétique. Mais, aussi haut que nous fassent

remonter les monuments écrits de la vallée du Nil, dès le temps de
la iiie et peut-être de la iie dynastie, les inscriptions nous font voir ce
dernier progrès accompli. Les signes de syllabes ne sont plus qu'en
minorité parmi les phonétiques, dont la plupart sont déjà de véritables
lettres, qui peignent les articulations indépendamment de toutes les
variations du son vocal qui vient s'y joindre.


Les lettres de l'écriture égyptienne sont des figures hiéroglyphiques,
au tracé plus ou moins altéré dans les tachygraphies successives de
l'hiératique et du démotique, dont la valeur alphabétique a été établie
en vertu du système acrologique. Chacune de ces figures représente
la consonne ou la voyelle initiale de la prononciation de sa signification
première d'idéogramme, soit figuratif, soit tropique, mais principalement
du mot auquel, prise dans le sens figuratif, elle correspondait
dans la langue parlée. Ainsi, parmi les phonétiques de l'usage le plus
constant, nous voyons le son vocal vague flottant entre a et o, représenté
par un «roseau,» dont le nom s'est conservé en copte sous la forme
ake ou oke, ou par un «aigle,» ahom; l'articulation m par une
«chouette,» mouladj; r par une «bouche,» rô; 'h par une «corde»
tressée, 'haghe; kh par un «crible,» khai; sch par un «réservoir,» schêi,
ou par un «jardin» de papyrus, schnê.


De ce principe acrologique de la formation des valeurs alphabétiques
données à certains signes, résulte un fait particulier à l'écriture égyptienne.
C'est que tout signe figuratif ou symbolique peut être pris
phonétiquement dans le rôle d'initiale du mot exprimant sa signification
idéographique dans la langue parlée. Mais l'usage indifférent de tous
les signes comme de simples lettres, dans tous les cas et dans toutes
les positions, eût produit dans les textes une confusion sans bornes par
la multiplication indéfinie des homophones. Aussi est-ce seulement à
l'époque romaine, et dans la transcription des noms des empereurs,
que nous voyons les hiérogrammates, par un raffinement de décadence
et par une prétention d'élégance graphique, qui n'est que de la barbarie,
employer jusqu'à quinze ou vingt signes différents pour peindre la
même articulation, en dépouillant ces signes de toute valeur idéographique.
Dans l'Égypte pharaonique, la plupart des caractères ainsi devenus
de simples phonétiques sous la domination romaine n'ont encore qu'un
emploi mixte, symbolico-phonétique, et ne revêtent une valeur de
lettres qu'en initiales du mot de leur signification idéographique. Une
convention rigoureusement observée, et dont l'établissement dut être

graduel, limite à un petit nombre, deux ou trois au plus pour chaque
articulation, les phonétiques d'un emploi constant et indifférent.






§ 7.--LA POLYPHONIE DANS LES ÉCRITURES D'ORIGINE
HIÉROGLYPHIQUE.





 1M. Eugène Révillout, qui s'est occupé tout spécialement et avec tant de succès du déchiffrement
des textes démotiques, et qui a fait faire les plus grands progrès à cette branche de
la science, a bien voulu me donner la traduction suivante de ce début de contrat, daté du
règne de Ptolémée Évergète II, qui donnera au lecteur un spécimen de la dernière tachygraphie
de l'écriture égyptienne:

«L'an 44, au mois de choïak, sous le roi Ptolémée, dieu Évergète, fils de Ptolémée, et la
reine Cléopâtre, sa femme, les dieux Évergètes, du temps de N, prêtre d'Alexandre, des dieux
Soters, des dieux Adelphes, des dieux Évergètes, des dieux Philopators, du dieu Philométor,
du dieu Eupator, des dieux Évergètes, et du temps de N, canéphore d'Arsinoé Philadelphe,
selon ce qui est établi à Alexandrie (Rakoti) et à Ptolémaïs (Psoï) en Thébaïde,
le receveur Chapochrat, fils de Hor, dont la mère est Chachpéri, dit à Héraclios, fils de
Memnon:


Tu as douze grandes mesures de blé et un tiers, dont la moitié est six grandes mesures
et un sixième, douze grandes mesures de blé et un tiers iterum, à me réclamer pour la
somme d'argent que tu m'as donnée. Que je te donne tes douze grandes mesures et un tiers
ci-dessus énoncés au terme de mésori de l'an 44.»





Tel est l'état où, de progrès en progrès, nous voyons parvenue celle
de toutes les écritures hiéroglyphiques primitives de l'ancien monde
qui atteignit au plus haut degré de perfectionnement, la seule qui
s'éleva jusqu'à l'analyse de la syllabe et à la conception de la lettre

alphabétique, l'écriture égyptienne. Avant tout, un mélange d'idéogrammes
et de phonétiques, de signes figuratifs, symboliques, syllabiques,
alphabétiques. En même temps, faculté pour tous les signes
figuratifs ou symboliques de prendre une valeur phonétique accidentelle,
comme initiales de certains mots, et, d'un autre côté, possibilité
d'employer idéographiquement, dans un sens figuratif ou dans un sens
tropique, les signes les plus habituellement affectés à la pure et simple
peinture des sons indépendamment de toute idée. Tels sont les faits
que l'écriture hiéroglyphique égyptienne présente à celui qui veut
analyser sa constitution et son génie. Elle constitue, sans contredit,
le plus perfectionné des systèmes d'écriture primitifs qui commencèrent
par le pur idéographisme: mais combien ce système est encore grossier,
confus et imparfait! Que d'obscurités et d'incertitudes dans la lecture,
qui, moins grandes pour les Égyptiens que pour nous, devaient
cependant encore se présenter plus d'une fois pour eux-mêmes! Quelle
extrême complication! Sans doute, les hiéroglyphes n'étaient pas,
comme on l'a cru trop longtemps d'après une mauvaise interprétation
des témoignages des Grecs et des Romains, un mystère sacerdotal
révélé seulement à quelques adeptes choisis; c'était l'écriture dont on
se servait pour tous les usages où l'on a besoin d'écrire, en se bornant
à abréger le tracé des caractères dans ses tachygraphies. Mais il est
bien évident que, sans que les prêtres eussent besoin d'en faire un
mystère, un système d'écriture aussi compliqué, dont la connaissance
demandait un aussi long apprentissage, ne pouvait être très répandu
dans la masse du peuple; aussi, dans l'Égypte antique, par suite de la
nature même du système graphique et non par volonté d'en faire un
arcane impénétrable à la masse, les gens qui savaient lire et écrire,

les scribes religieux ou civils, formèrent une sorte de classe à part et un
groupe restreint dans la nation.


Encore n'avons-nous pas parlé, jusqu'à présent, de la plus grande cause
de difficultés et d'incertitudes dans toutes les écritures qui conservent
une part d'idéographisme, la «polyphonie.»


Pour définir ce fait et en faire bien comprendre l'origine, nous
prendrons nos exemples dans les hiéroglyphes égyptiens.


Nombre de signes hiéroglyphiques sont susceptibles d'être employés
également avec une valeur figurative et une valeur tropique. Rien de
plus simple et de plus naturel avec l'indépendance absolue de la langue
graphique et de la langue parlée dans le système originaire de l'idéographisme
pur. Mais dans la langue parlée les deux significations, figurative
et symbolique, du même caractère, étaient représentées par deux
mots différents. De là vint que, dans l'établissement de la convention
générale qui finit par attacher à chaque signe de la langue graphique
un mot de la langue parlée pour sa lecture prononcée, le caractère
ainsi doué de deux significations diverses, suivant qu'on le prenait
figurativement ou tropiquement, peignit deux mots de la langue et
eut par conséquent deux prononciations, souvent entièrement dissemblables,
entre lesquelles le lecteur choisissait d'après la marche générale
de la phrase, la position du signe et l'ensemble de ce qui l'entourait.
Ainsi l'image du «disque solaire» s'emploie figurativement pour
signifier «soleil,» et symboliquement, par une métonymie toute
naturelle et bien simple, pour rendre l'idée de «jour;» mais dans
le premier cas, il a pour correspondant dans l'idiome parlé le mot râ,
dans le second le mot hrou; il est donc susceptible de deux prononciations;
il est polyphone.


Mais là ne s'arrête pas le phénomène de la polyphonie. Le symbole,
le trope graphique est proprement le mot de cette langue écrite qui,
primitivement, lorsqu'elle ne peignait encore que des idées, était
absolument indépendante de la langue parlée. Aussi l'on se tromperait
si l'on croyait que sa signification est unique, fixe et invariable. Ses
acceptions peuvent s'étendre autant que celles d'un mot de la langue
parlée, et en vertu des mêmes analogies. Mais par suite de l'indépendance
originaire de la langue écrite par rapport à la langue parlée, il est
arrivé plus d'une fois que l'extension des sens d'un même symbole
a englobé des idées que des mots absolument divers représentaient dans
l'idiome oral. Donc le symbole, suivant ses différents emplois, ses

différentes acceptions, s'est lu encore de manières diverses et a eu des
prononciations variées.


Il y avait là une cause sérieuse d'erreurs et de confusions. Pour y
parer autant que possible, pour augmenter la clarté des textes, on
inventa ce que les savants ont appelé les «compléments phonétiques.»
On joignit au symbole, susceptible de plusieurs acceptions ou de
plusieurs lectures prononcées, tout ou partie des signes phonétiques
habituels représentant la manière dont il devait être prononcé
dans le cas présent--le plus souvent la fin du mot--de manière
que l'erreur ne fut plus possible. Ainsi, la figure d'une sorte de
bande de métal, repliée plusieurs fois sur elle-même, correspondait
aux trois idées de «pli,» d' «entourer, circuler,» et de «livre
pondérale,» et, suivant ces trois significations, était lu par trois mots
différents de la langue, keb, rer et ten, et pour qu'on ne se méprît
ni sur le sens, ni sur le mot, on y joignait fréquemment, suivant les
cas, les compléments phonétiques b, r ou n. Mais dès lors, en réalité,
l'idéogramme, susceptible de plusieurs sens, suivi de compléments
phonétiques, devint un signe mixte, symbolico-phonétique, capable
de représenter dans le rôle d'initiale plusieurs syllabes et plusieurs
articulations diverses.


De là à faire d'un caractère hiéroglyphique un polyphone purement
phonétique, à lui faire représenter, abstraction faite de toute signification
d'idéogramme, plusieurs valeurs de sons, il n'y avait qu'un pas.
Et c'est ainsi que, sans compléments phonétiques, on trouve dans des
textes pharaoniques l'image d'une «oreille de veau» exprimant
indifféremment les syllabes et les combinaisons de syllabes ad, ankh,
mest'er, sem, sedem, aten, ou la «jambe humaine» se lisant pat, ret,
men, et ouar. Ces valeurs syllabiques polyphones, devenues d'un
emploi indifférent et sans rapport avec aucune idée symbolique, n'empêchent
pas quelquefois les caractères de pouvoir être encore lus
par des mots d'une prononciation toute différente, quand ils sont mis
en oeuvre comme idéogrammes. Ainsi la «tête humaine,» prise
phonétiquement, représente les syllabes tep, ha et her, et de plus,
comme idéogramme figuratif de «tête,» elle répond aux mots t'et'
et ap.


À la décadence, sous la domination romaine, les exemples de polyphonie
purement phonétique deviennent plus nombreux, avec la
recherche qui, pour chaque lettre, fait multiplier indéfiniment les

homophones. Ainsi les cartouches contenant les noms des empereurs
romains nous montrent la figure du «bélier» employée tantôt comme
un s, parce que «mouton» se disait soï, tantôt comme un v, parce que
cette figure était le symbole de l'idée d' «âme,» vaï. Cet exemple est,
du reste, le seul où la polyphonie s'applique chez les Égyptiens à des
valeurs alphabétiques; mais pour ce qui est des valeurs syllabiques, le
fait en question prend des développements inouïs à la basse époque,
sous les Ptolémées et les empereurs romains; le mauvais goût des
scribes de décadence en multiplie les exemples à l'infini; il envahit
complètement les textes et y devient une cause de très grandes obscurités.


Chez les Assyro-Babyloniens de langue sémitique nous retrouvons
exactement les deux mêmes faits:


1° L'emploi des idéogrammes avec un complément phonétique, qui
détermine, parmi les prononciations et les sens dont chacun est susceptible,
celui qui doit être adopté dans le cas spécial, et qui transforme
ainsi ces idéogrammes en phonético-symboliques polyphones dans le
rôle d'initiales;


2° La polyphonie syllabique appliquée à des signes qui remplissent
dans l'usage le rôle de phonétiques indifférents pour des valeurs
absolument diverses.


Seulement les deux faits qui étaient dans un étroit rapport l'un avec
l'autre et qu'on pouvait voir s'enfanter mutuellement dans l'écriture
hiéroglyphique égyptienne--ce qui nous a conduit à en chercher la
théorie dans cette écriture--se montrent indépendants et séparés
dans l'écriture cunéiforme appliquée à la langue assyrienne. La raison
en est facile à comprendre. En Égypte c'est chez le même peuple,
et pour ainsi dire dans l'intérieur du même idiome, que se sont opérées
toutes les évolutions successives dont nous avons cherché à suivre la
trace, et qui ont conduit l'écriture d'une simple peinture d'idées, entièrement
distincte de la langue parlée; à la peinture des sons de cette
langue. Pour ce qui est du cunéiforme anarien, au contraire, il a été
inventé par un peuple d'une toute autre race que les Assyriens, et
c'est entre les mains de ce peuple qu'il est parvenu, par des progrès
successifs, jusqu'à un syllabisme affecté de polyphonie dans une certaine
mesure. C'est à cet état qu'il a été adopté par les Assyro-Babyloniens
de langage sémitique, lesquels ont emprunté simultanément aux
inventeurs suméro-accadiens les valeurs phonétiques et les valeurs

idéographiques des signes, entre lesquelles l'adaptation à une nouvelle
langue, d'une famille toute différente, produisait un divorce
complet.


Non seulement, dans ce passage de l'écriture cunéiforme de l'usage
d'une langue à celui d'une autre, chaque caractère a gardé simultanément
sa valeur de phonétique, quand il en avait une, et ses significations
idéographiques, qui se sont lues désormais par des mots absolument
autres que ceux qui exprimaient les mêmes notions dans l'idiome des
inventeurs du système graphique en question: le signe, par exemple,
qui était devenu le phonétique indifférent de la syllabe ad, at, parce
qu'il était l'idéogramme de «père,» ad en accadien, gardant cette
valeur phonétique et se lisant désormais abou en assyrien, dans son
acception idéographique; mais encore toutes les lectures attachées
en accadien aux significations d'un même caractère, pourvu qu'elles
fussent monosyllabiques, et même quelquefois quand elles étaient
dissyllabiques, sont devenues, dans l'usage des textes assyriens sémitiques,
des valeurs purement phonétiques. Ainsi un signe de l'écriture
était chez les Schoumers et les Akkads l'idéogramme des notions de
«couper, trancher, décider,» lu comme tel tar et 'gas, «poser, fixer,»
koud, enfin «chemin,» sila; dans l'usage assyrien il devient le phonétique
indifférent des syllabes composées tar, 'has, koud, kout, qout, sil,
schil, et en même temps il garde toujours ses significations idéographiques,
qui se lisent désormais nakasou, «couper, trancher,» dânou,
«décider, juger,» schâmou, «poser, fixer,» et soûqou, «rue, chemin.»
Un autre était l'idéogramme de «mouton,» lou, et du verbe «prendre,»
dib; en outre, il était devenu, d'après la première de ces deux acceptions,
le phonétique ordinaire de la syllabe lou; dans les textes assyriens il
est celui de lou et de dib, et en même temps il garde les sens de «mouton,»
auquel correspondent désormais les lectures çinou et immerou, puis de
«prendre,» qui se lit en assyrien par les verbes çabatou et kâmou. Et
ce n'est pas tout. Après avoir adopté comme valeurs purement
phonétiques toutes les lectures accadiennes des signes qui rentraient
dans certaines conditions de forme, les Assyriens sémites ont aussi
formé quelques valeurs phonétiques nouvelles, et à eux propres, d'après
les mots qui, dans leur langue, servaient de lecture aux caractères pris
dans le rôle d'idéogrammes. Par exemple, il est un caractère cunéiforme
qui a la signification idéographique de «tête;» le mot qui exprime cette
notion en accadien est schak; celui qui l'exprime en assyrien est rîschou.



Le caractère dont nous parlons devient le phonétique indifférent des
deux syllabes schak et risch, valeurs dont la première est d'origine
accadienne et la seconde d'origine assyrienne sémitique. C'est de cette
façon que la polyphonie phonétique prend dans l'écriture cunéiforme,
et spécialement dans l'usage, des textes assyriens, un développement
inconnu chez tout autre peuple; à tel point qu'on y trouve certains
signes qui, indépendamment de leurs lectures d'idéogrammes, sont
susceptibles de représenter jusqu'à dix ou douze valeurs différentes
comme signes de syllabes servant uniquement à la peinture des
sons.







§ 8.--L'INVENTION DE L'ALPHABET.


Même après que les Égyptiens furent parvenus à l'analyse de la syllabe
et à l'abstraction de la consonne, il restait un pas énorme à franchir,
un progrès capital à consommer, pour que l'écriture parvînt au degré
de simplicité et de clarté qui pouvait seul la mettre en état de remplir
dignement et complètement sa haute destination. Répudier toute
trace d'idéographisme, supprimer également les valeurs syllabiques,
ne plus peindre que les sons au moyen de l'alphabétisme pur, enfin
réduire les phonétiques à un seul signe invariable pour chaque articulation
de l'organe, tel était le progrès qui devait donner naissance à
l'alphabet, consommer l'union intime de l'écriture avec la parole,
émanciper définitivement l'esprit humain des langes du symbolisme
primitif et lui permettre de prendre librement son essor, en lui donnant
un instrument digne de lui, d'une clarté, d'une souplesse et d'une
commodité parfaites. Ce progrès pouvait seul permettre à l'art d'écrire
de pénétrer dans les masses populaires, en mettant fin à toutes les
complications qui en avaient fait jusqu'alors une science abstruse et
difficilement accessible, et de se communiquer chez tous les peuples, en
faisant de l'écriture un instrument applicable également bien à tous les
idiomes et à toutes les idées.


L'invention de l'alphabet proprement dit ne pouvait prendre naissance
chez aucun des peuples qui avaient créé les systèmes primitifs
d'écriture débutant par des figures hiéroglyphiques avec leur idéographisme
originaire, même chez celui qui était parvenu jusqu'à l'analyse
de la syllabe et à l'abstraction de la consonne. Elle devait être
nécessairement l'oeuvre d'un autre peuple, instruit par lui. En effet,
les peuples instituteurs des écritures originairement idéographiques

avaient bien pu, poussés par les besoins impérieux qui naissaient du
développement de leurs idées et de leurs connaissances, introduire
l'élément phonétique dans leurs écritures, donner progressivement
une plus grande importance et une plus grande extension à son emploi,
enfin porter l'organisme de cet élément à un très haut degré de perfection.
Mais des obstacles invincibles s'opposaient à ce qu'ils fissent le
dernier pas et le plus décisif, à ce qu'ils transformassent leur écriture en
une peinture exclusive des sons, en répudiant d'une manière absolue
toute trace d'idéographisme.


Le principal venait de la religion. Toutes les écritures primitives,
par suite de leur nature symbolique et de leur génie, avaient un caractère
essentiellement religieux et sacré. Elles étaient nées sous l'égide du
sacerdoce, inspirées par son esprit de symbolisme. Dans la première
aurore de la civilisation des peuples primitifs, l'invention de l'art
d'écrire avait paru quelque chose de si merveilleux que le vulgaire
n'avait pas pu la concevoir autrement que comme un présent des dieux.
Bouleverser de fond en comble la constitution d'une écriture ainsi
consacrée par la superstition religieuse, lui enlever toute la part de
symbolisme sur laquelle se fondait principalement son caractère
sacro-saint, était une entreprise énorme et réellement impossible chez
le peuple même où l'écriture avait reçu une sanction si haute, car c'eût
été porter une atteinte directe à la religion. La révolution ne pouvait
donc s'accomplir qu'à la suite d'un changement radical dans l'ordre
religieux, comme il arriva par suite des prédications du christianisme,
dont les apôtres déracinèrent chez beaucoup de peuples (en Égypte,
par exemple) les anciens systèmes d'écritures, à l'essence desquels
s'attachaient des idées de paganisme et de superstition; ou bien par
les mains d'un peuple nouveau, pour lequel le système graphique reçu
du peuple plus anciennement civilisé ne pouvait avoir le même caractère
sacré; qui, par conséquent, devait être porté à lui faire subir le changement
décisif au moyen duquel il s'appliquerait mieux à son idiome; en
devenant d'un usage plus commode.


Ainsi ce ne sont pas les Chinois eux-mêmes qui ont amené leur
écriture au pur phonétisme, et qui, rejetant tout vestige d'idéographisme,
ont tiré de ses éléments un syllabaire restreint et invariable,
avec un seul signe pour chaque valeur. Ce sont les Japonais qui ont
emprunté aux types kiài et thsào (voy. la figure de la p. 429) de l'écriture
mixte du Céleste Empire leurs syllabaires kata-kana et fïra-kana, en

abrégeant le tracé de certains signes pour les rendre plus faciles à écrire, et
en modifiant légèrement celui de certains autres pour éviter les confusions
qui auraient pu résulter de formes analogues. Les Assyriens, non
plus, ne dégagèrent pas l'élément syllabique de l'écriture cunéiforme;
dans leur usage national il demeura toujours amalgamé à une proportion
égale d'élément idéographique. Mais quand les habitants indigènes
de la Susiane et la population de la Médie anté-aryenne, qui leur
était étroitement apparentée, adoptèrent cette écriture à l'exemple
des Assyriens, et d'après leurs enseignements, ils ne gardèrent qu'un
nombre imperceptible d'idéogrammes et rendirent l'écriture presque
exclusivement phonétique. Puis les Perses, à leur tour, tirèrent du
syllabaire élamite et médique les éléments d'un véritable alphabet,
auquel ils ne laissèrent associée qu'une si petite proportion de caractères
idéographiques que, jusqu'à présent, on n'en a pas relevé plus
de trois dans les inscriptions perses connues. Les Grecs de Cypre,
dès une époque très ancienne et avant que les autres Hellènes
eussent reçu l'alphabet des Phéniciens, empruntèrent au plus ancien
type de l'écriture cunéiforme ou aux hiéroglyphes 'hittites (ceci n'est
pas encore complètement éclairci), mais dans tous les cas à une écriture
antérieure où l'idéographisme et le phonétisme étaient mélangés, les
éléments d'un syllabaire purement phonétique qui resta désormais leur
système graphique national.


De même, les Égyptiens, après être parvenus jusqu'à la conception
de l'alphabétisme, ne franchirent point le dernier pas et ne surent
point en tirer l'invention de l'alphabet proprement dit. Ils laissèrent
à un autre peuple la gloire de cette grande révolution, si féconde en
résultats et si heureuse pour les progrès de l'esprit humain.


Mais tous les peuples n'étaient pas à même de consommer l'invention
de l'alphabet. Il fallait pour tirer ce dernier et suprême corollaire des
progrès consommés par les Égyptiens, une réunion toute spéciale de
conditions. Avant tout, il fallait un peuple qui, par sa situation géographique,
touchât à l'Égypte et eût été soumis à une profonde influence
de la civilisation florissant sur les bords du Nil. C'est, en effet, seulement
dans cette condition qu'il pouvait prendre pour point de départ la
découverte de la décomposition de la syllabe, base indispensable du
progrès dernier qui devait consister à bannir de l'écriture tout élément
idéographique, à assigner un seul signe à la représentation de chaque
articulation, enfin de cette manière à constituer pour la première fois

un alphabet proprement dit. Mais il fallait aussi d'autres conditions
dans les instincts et le génie de la nation. Le peuple appelé ainsi à
donner à l'écriture humaine sa forme définitive devait être un peuple
commerçant et pratique par essence, un peuple chez lequel le négoce
fût la grande affaire de la vie, un peuple qui eût à tenir beaucoup de
comptes courants et de livres en partie double. C'est, en effet, dans
les transactions commerciales que la nature même des choses devait
nécessairement faire le plus et le plus tôt sentir les inconvénients,
signalés par nous tout à l'heure, du mélange de l'idéographisme, ainsi
que de la facilité de multiplier les homophones pour la même articulation,
et conduire à chercher un perfectionnement de l'écriture dans
sa simplification, en la réduisant à une peinture des sons au moyen
de signes invariables et en petit nombre. De plus, l'invention ne pouvait
être consommée que par un peuple qui, s'il avait été soumis à une très
forte influence égyptienne, professât pourtant une autre religion que
celle des bords du Nil, et dont le génie fût en même temps singulièrement
positiviste.


Tel est le génie des Japonais, en même temps que leurs conditions
de situation géographique et de soumission à l'influence par rapport
à la Chine, sont exactement celles où nous venons de dire qu'avait dû
se trouver par rapport à l'Égypte le peuple à qui fut due enfin l'invention
de l'alphabet. Aussi sont-ce les Japonais qui ont réduit l'écriture
symbolico-phonétique des Chinois à un pur syllabaire de quarante-sept
caractères.


Dans le monde ancien, il n'y a eu qu'un seul peuple qui ait rempli à
la fois toutes les conditions que nous venons d'énumérer, ce furent
les Phéniciens. Et, en effet, le témoignage unanime de l'antiquité
s'accorde à attribuer aux Kénânéens maritimes la gloire du dernier
et du plus fécond progrès de l'art d'écrire. Tout le monde connaît les
vers de Lucain à ce sujet:



Phoenices primi, famae si creditur, ausi

Mansuram rudibus vocem signare figuris.

Nondum flumineas Memphis contexere biblos

Noverat; et saxis tantum volucresque feraeque

Sculptaque servabant magicas animalia linguas.





Et ici les témoignages littéraires sont pleinement confirmés par les
découvertes de la science moderne. Nous ne connaissons aucun
alphabet proprement dit antérieur à celui des Phéniciens, et tous ceux

dont il existe des monuments, ou qui se sont conservés en usage jusqu'à
nos jours, procèdent plus ou moins directement du premier alphabet,
combiné par les fils de Kenâ'an et répandu par eux sur la surface du
monde entier.





 1Comme type de l'alphabet sémitique de 22 lettres, inventé par les Phéniciens, nous ne
pouvions choisir mieux que le plus ancien monument de cette écriture que l'on possède
jusqu'ici, et en même temps le plus important au point de vue historique. C'est la stèle
triomphale élevée par Mês'a, roi de Moab, à la suite de ses guerres contre le royaume de
Yisraêl, en 896 avant J.-C., guerres racontées également, mais au point de vue des Hébreux,
dans le chapitre III du IIe livre des Rois (IVe dans la Vulgate latine). Ce monument, découvert
en 1869 par M. Clermont-Ganneau, à Dhibân dans l'ancien pays de Moab, est aujourd'hui
l'un des plus précieux joyaux épigraphiques de notre Musée national du Louvre. Il a été
l'objet des études réitérées de tous les maîtres de la science.

Nous en reproduisons en fac-similé la moitié supérieure, qui se traduit de la manière suivante,
d'après MM. Clermont-Ganneau et Renan:


«Je suis Mês'a, fils de Kémoschgad, roi de Moab, le--Daïbonite. Mon père a régné sur
Moab trente années, et moi j'ai régné--après mon père. Et j'ai construit ce haut-lieu à
Kémôsch dans Qar'hah...--car il m'a sauvé de tous les agresseurs et m'a permis de
regarder avec dédain tous mes ennemis.


'Omri--fut roi de Yisraêl et opprima Moab pendant de longs jours, car Kémôsch était
irrité contre sa--terre. Et son fils lui succéda, et il dit, lui aussi: «J'opprimerai Moab; en
mes jours je lui commanderai,--et je l'humilierai, lui et sa maison.» Et Yisraêl fut ruiné,
ruiné pour toujours. Et 'Omri s'était emparé de la terre de--Meh-débâ, et il y demeura, lui
[et son fils, et] son fils vécut quarante ans--et Kémôsch [l'a fait périr] de mon temps.


Alors je bâtis Ba'al Me'ôn, et j'y fis des... et je construisis--Qiriathaïm.


Et les hommes de Gad [demeuraient] dans le pays [de 'Atârôth] depuis un temps immémorial,
et avait construit pour lui le roi--de Yisraêl la ville (de 'Atârôth). J'attaquai la ville
et je la pris, et je tuai tout le peuple--de la ville, en spectacle à Kémôsch et à Moab, et
j'emportai de là l'Ar(ièl de David, et je le traînai à terre) devant la face de Kémôsch, à Qeriôth,
et j'y transportai les hommes de Scharôn et les hommes--de Ma'harôth.


Et Kémôsch me dit: «Va! prends Nébah sur Yisraêl.» Et--j'allai de nuit, et je
combattis contre la ville depuis le lever de l'aube jusqu'à midi, et je [la] pris.»


Il faut noter sur ce monument, comme une particularité de paléographie unique, la façon
dont les mots sont séparés par des points et les phrases par un trait vertical. C'est ce qui en
a singulièrement facilité l'interprétation.


Dans le livre qui sera consacré à l'histoire des Israélites, nous reviendrons avec détail
sur les événements relatés dans cette inscription et sur son importance historique hors de pair.




Nous reviendrons sur la question de l'alphabet phénicien, de son
invention et de sa propagation, dans le livre de la présente histoire qui
sera spécialement consacré à ce peuple. Nous étudierons alors comment
les Kenânéens ont puisé parmi les phonétiques de l'écriture égyptienne,
dans son type hiératique, les vingt-deux lettres dont ils firent leur
alphabet. Nous montrerons comment, sauf le cunéiforme perse, tous

les alphabets de l'univers procèdent de l'invention unique dont le
foyer fut en Phénicie; nous établirons les différents courants de dérivation
qui répandirent dans les directions les plus opposées l'usage de
l'écriture purement alphabétique, et nous esquisserons alors la distribution
et les caractères distinctifs des diverses familles d'écritures sorties
de cette source, car il y en a d'aussi nettement délimitées que les familles
de langues. Ici tous ces renseignements seraient moins bien à leur
place. Nous avons voulu seulement y compléter l'ensemble des notions
d'un caractère général, qui étaient indispensables à placer comme une
sorte d'introduction en tête de nos récits d'histoire, en résumant, après
avoir parlé des races et des langues, les phases originaires de l'art
d'écrire jusqu'au moment où il atteignit à la perfection par l'invention
de l'alphabet. C'était, d'ailleurs, comme le dernier chapitre de notre
étude des origines de la civilisation. Celle-ci nous apparaîtra désormais
constituée, au milieu de la pleine lumière de l'histoire, dans les annales
des grandes nations de l'Orient antique, qui, désormais, rempliront les
livres suivants de notre ouvrage.




FIN DE TOME PREMIER.










TABLES DU TOME PREMIER










TABLE DES GRAVURES


DU TOME-PREMIER








                                                                            Pages.





1. Adam et 'Havah au Paradis terrestre, près de l'Arbre de la science du

bien et du mal, tentés par le serpent, peinture chrétienne des Catacombes

de Rome. ......................................................................3

2. Vue du mont Ararat en Arménie (d'après l'Univers pittoresque)..............12

3. Noa'h et sa famille dans l'arche avec les animaux, sculpture d'un

sarcophage des premiers siècles chrétiens, à Trêves...........................13

4. Le dieu Khnoum formant l'oeuf de l'univers sur le tour à potier, bas-relief

égyptien du temple de Philæ...................................................20

5. L'homme formé par le dieu Khnoum et doué de la vie, bas-relief égyptien du

temple d'Esneh................................................................21

6. Prométhée formant l'homme, médaillon d'une lampe romaine de terre-cuite,

emprunté au recueil de Passeri................................................24

7. Prométhée dérobant le feu céleste, médaillon d'une lampe romaine de

terre-cuite emprunté au recueil de Passeri.................................Ibid.

8. La plante de vie gardée par des génies ailés, bas-relief assyrien du palais

de Nimroud. (l'ancienne Kala'h), conservé au Musée Britannique................33

9. Adoration de la plante de vie, bas-relief du monument du roi assyrien

Asschour-a'h-iddin, connu sous le nom de «Pierre noire de lord Aberdeen» et

conservé au Musée Britannique.................................................34

10. L'arbre et le serpent sur un cylindre babylonien du Musée Britannique.....35

11. Sarcophage romain du Musée du Capitole, retraçant la fable de Prométhée...36

12. L'arbre et le serpent sur un vase phénicien trouvé en Cypre, du

Metropolitan Museum of Art de New-York........................................37

13. Horus combattant le serpent Apap, bas-relief égyptien du temple d'Edfon...39

14. Mithra combattant Angrômainyous sous la forme d'un serpent, intaille de

travail perse du temps des Sassanides, d'après Lajard.........................40

15 et 16. La Gigantomachie hellénique, peintures des deux faces d'une amphore

à figures rouges, du IVe siècle avant J.-C., découverte dans l'île

de Milo (Archipel grec) et conservée au Musée du Louvre....................52-53



17. Le dieu Raman, d'après un cylindre assyrien...............................62

18. La déesse Ischtar, d'après un cylindre assyrien du Musée Britannique......63

19. Le dieu Bel, d'après un cylindre babylonien...............................64

20. Le Matsyavatara, incarnation de Vischnou en homme-poisson pour

sauver Manou du déluge, peinture indienne moderne.............................69

21. Le dieu Êa, moitié homme et moitié poisson, d'après un bas-relief

assyrien du palais de Nimroud (l'ancienne Kala'h), conservé au Musée

Britannique...................................................................70

22. Libations et offrandes au tombeau, suivant l'usage attique, peinture

d'un lécythos décoré au trait rouge sur fond blanc, découvert à Athènes

et conservé au Musée Britannique..............................................73

23. Le déluge de Noa'h sur une monnaie de bronze d'Apamée de Phrygie, à

l'effigie de Septime Sévère...................................................76

24. La déesse Tefnout à tête de lion, d'après un bas-relief égyptien..........79

25. Le dieu Râ à tête d'épervier, d'après un bas-relief égyptien............Ibid.

26. Le déluge et les premières migrations humaines, suivant la tradition du

Mexique; extrait de la gravure faite au siècle dernier d'après la copie d'un

manuscrit indigène de Cholula, exécutée en 1566 par Pedro de los Rios.........83

27. Tableau du déluge dans le manuscrit chronologique mexicain, dit Codex

Vaticanus.....................................................................85

28. Un paradis artificiel assyrien, d'après un bas-relief du palais de

Keyoundjik (l'ancienne Ninive), conservé au Musée Britannique................107

29. Les trois juges des enfers dans la mythologie grecque, Minos, Éaque et

Rhadamanthe, d'après les peintures d'un vase découvert à Canosa, dans

l'ancienne Apulie, et aujourd'hui conservé au Musée de Karlsruhe.............108

30. Les quatre races humaines admises par les Égyptiens, d'après les peintures

du tombeau du roi Séti Ier (XIXe dynastie), à Thèbes.........................111

31. Les ruines du Birs-Nimroud, pyramide à étage de Borsippa, en Babylonie,

identifiée sans preuves par quelques-uns à la Tour de Babel, d'après

l'Expédition en Mésopotamie de M. Oppert.....................................117

32. Silex éclaté en forme de grattoir, des terrains miocènes supérieurs

(marnes lacustres de Thenay, Loir-et-Cher), d'après le Précis de

paléontologie humaine de M. le docteur Hamy..................................122

33. Petite pointe de flèche en silex des alluvions pliocènes supérieures de

Saint-Prest (Eure-et-Loir), d'après le même ouvrage..........................124

34. Hache lancéolée en silex des dépôts quaternaires de Saint-Acheul, près

Amiens, d'après l'ouvrage de Lyell sur l'Ancienneté de l'homme...............131

34 et 35. Instruments en silex, hachette ovale et perçoir, des terrains

quaternaires d'Abbeville et de Saint-Acheul, d'après le même ouvrage.........132

36. Lame de silex des sablières de Levallois-Clichy, près Paris, ayant servi

de couteau, d'après le Précis de paléontologie humaine de M. Hamy............133

37. Hache triangulaire en silex de la grotte du Moustier (Dordogne), d'après

les Reliquiæ aquitaniæ de Lartet et Christy.................................Ibid.

38. Vue latérale de la portion de crâne humain, de l'âge quaternaire,

trouvée dans la caverne de Neanderthal, près de Dusseldorf, d'après Lyell....137

39. Profil des crânes quaternaires de Neanderthal et d'Engis et du crâne

d'un Australien de Port-Adélaïde, d'après Lyell..............................138

40. Grattoir en silex des alluvions quaternaires, d'après le Précis de

paléontologie humaine de M. le docteur Hamy..................................140

41. Harpon en os, décoré d'une tête de cheval, découvert à Laugerie-Basse

(Dordogne), d'après le même ouvrage.........................................Ibid.

42. Grattoir en silex de forme allongée des cavernes du Périgord, d'après

le même ouvrage..............................................................141_

43. Petit harpon en os, provenant de la caverne de Massat (Ariége), d'après

le même ouvrage.............................................................Ibid.

44. Gravure sur un morceau de schiste, représentant l'ours des cavernes,

découverte dans la grotte du Bas-Manat (Ariège), d'après le Bulletin de la

Société d'anthropologie de Paris............................................141

45 et 46. Manches de poignards sculptés en ivoire, représentant des rennes

et provenant de la grotte de Montastruc, d'après le Précis de paléontologie

humaine de M. le docteur Hamy...............................................143

47. Lame d'ivoire de la grotte de La Madeleine (Dordogne), avec

représentation de mammouth, d'après les Reliquiæ aquitanicæ de Lartet

et Christy.................................................................Ibid.

48. Figures diverses sur un morceau de bois de renne provenant de La Madeleine,

d'après le même ouvrage....................................................Ibid.

49. Tête de vieillard découverte à Cro-Magnon (Dordogne), d'après la

Conférence de M. Broca sur les troglodytes de la Vézère.....................145

50. Tête de femme découverte à Cro-Magnon, d'après la même source..........Ibid.

51. Crâne d'homme provenant de la grotte du Trou du Frontal (Belgique),

d'après le Précis de paléontologie humaine de M. le docteur Hamy............149

52. Hache en pierre polie, de France........................................156

53. Hache en pierre polie, de France........................................157

54. Hache de pierre polie, avec son emmanchement en bois et en corne de

cerf, provenant des villages lacustres de la Suisse........................Ibid.

55. Nucleus d'obsidienne, provenant de l'Archipel grec......................159

56. Dolmen de Duneau (Sarthe)...............................................160

57. Allée couverte de la Pierre-Turquaise près l'Isle-Adam (Seine-et-Oise)..161

58. Dolmen de l'Hindoustan, d'après Ferguson, Rude stones monuments.........164

59. Dague en silex du Danemark, d'après sir John Lubbock, L'homme

préhistorique...............................................................165

60, 61 et 62. Pointes de lances grossières des kjoekkenmoeddinger de la

Scandinavie, d'après le même ouvrage........................................166

63. Restitution d'un village lacustre de la Suisse, d'après M. le docteur

Hamy........................................................................168

64. Habitations sur pilotis des Arfakis, du havre de Doréi (Nouvelle-Guinée),

d'après Dumont-d'Urville....................................................169

65. Urne cinéraire en terre noire représentant un groupe d'habitations

lacustres, découverte dans un tumulus à Adersleben (Bavière), d'après sir

John Lubbock................................................................170

66. Urne cinéraire de terre noire du Latium, en forme de hutte ronde ou

tugurium...................................................................Ibid.

67. Fragment de tissu provenant des habitations lacustres de la Suisse,

d'après sir John Lubbock...................................................Ibid.

68. Collier étrusque, avec pour pendant une pointe de flèche en silex; Musée

du Louvre, collection Campana...............................................182

69. Hache de pierre polie sur laquelle ont été gravées postérieurement

des représentations mithriaques; Musée de la Société Archéologique

d'Athènes...................................................................183

70. 71 et 72. Les trois types principaux de celts ou hachettes de bronze,

d'après sir John Lubbock, L'homme préhistorique.............................185

73, 74 et 75. Modes d'emmanchement des trois types de haches de bronze,

d'après le même ouvrage.....................................................189

76, 77 et 78. Épées de bronze, de France et du Danemark, d'après le même

ouvrage.....................................................................192

79, 80 et 81. Dagues en bronze, d'Irlande et du Danemark, d'après le même

ouvrage.....................................................................195

82 et 83. Pointes de lances en bronze, de Danemark et d'Irlande, d'après le

même ouvrage................................................................198

84. Pointe de lance en silex taillé à petits éclats, du Danemark............199

85 et 86. Bracelets de bronze, des habitations lacustres de la Suisse,

d'après sir John Lubbock....................................................205

87, 88, 89 et 90. Épingles à cheveux en bronze; des palafittes des lacs de

la Suisse, d'après la même source...........................................207

91. Tête de l'Apollon du Belvédère, type idéal de la race blanche dans sa

division aryo-européenne....................................................225

92, 93, 94 et 95. Crânes des quatre races fondamentales de l'humanité, vus

de profil, d'après l'Histoire naturelle de l'homme de Prichard..............228

96, 97, 98 et 99. Crânes des quatre races fondamentales de l'humanité,

vus par en haut.............................................................229

100. Indien de la caste brahmanique, d'après Prichard, type de la race

blanche dans sa division aryo-asiatique.....................................231

101. Arabe Bédouin, d'après le Tour du monde, type de la race blanche

dans sa division sémitique ou syro-arabe....................................233

102. Chinois, d'après Prichard, type de la race jaune.......................235

103. Nègre de la côte de Mozambique, d'après Prichard, type de la race noire

dans sa division africaine..................................................237

104. Papou de la Nouvelle-Guinée, d'après Prichard, type de la race noire

dans sa division pélagienne.................................................239

105. Indien Sauk, de l'Amérique du Nord, d'après Prichard, type de la race

rouge.......................................................................241

106. Galla de l'Abyssinie, d'après Prichard, type de la sous-race

éthiopico-berbère...........................................................243

107. Kalmouk sibérien, d'après Prichard, type de la sous-race altaïque dans

ses variétés les plus rapprochées de la race jaune pure.....................245

108. Kamtchadale, d'après Prichard, type de la sous-race hyperboréenne......247

109. Malay, d'après Prichard, type de la sous-race malayo-polynésienne dans

sa division malaye..........................................................249

110. Tahitien, d'après Prichard, type de la sous-race malayo-polynésienne

dans sa division canaque ou polynésienne....................................251

111. Australien, d'après Prichard...........................................255

112. Femme hottentote, d'après Prichard, type de la sous-race hottentote....257

113. Captif de la nation des Lebou, d'après les sculptures du palais de

Médinet-Abou, à Thèbes, exécutées sous Râmessou III, de la XXe dynastie.....271

114. Indigène du pays de Pount, d'après les bas-reliefs égyptiens du temple

de Deïr-el-Bahari, à Thèbes, élevé pendant la minorité de Tahoutmès III.....272

115. Un prince des Khétas, d'après un bas-relief égyptien d'Ibsamboul en

Nubie.......................................................................273

116. Captif des Amorim de Qadesch, sculpture égyptienne de Médinet-Abou.....274

117. Phénicien du temps de la XVIIIe dynastie égyptienne, d'après les

peintures du tombeau de Rekh-ma-Ra, à Thèbes, datant du règne de

Tahoutmès III...............................................................275

118. Guerrier kenànéen de la Palestine, représentation égyptienne du temps

de la XIXe dynastie.........................................................276

119 et 120. Têtes d'Élamites de la classe inférieure, au type négroïde,

d'après les sculptures assyriennes du palais du roi Asschour-bani-abal à

Koyoundjik, l'ancienne Ninive...............................................280

121. Tête d'un Élamite de la classe aristocratique, du type sémitique,

d'après les mêmes sculptures................................................281

122, 123 et 124. Types d'Assyriens, d'après les sculptures indigènes........283

125 et 126. Les deux types de visages des Babyloniens, d'après les

sculptures du palais de Koyoundjik retraçant les campagnes du roi ninivite

Asschour-bani-abal en Babylonie............................................Ibid.

127. Captif de la nation des Schasou, nomades sémitiques du désert entre

l'Égypte et la Syrie, d'après les sculptures égyptiennes du palais de

Médinet-Abou................................................................287

128. Guerriers du peuple de Khar ou des Araméens méridionaux,

représentation égyptienne du temps de la XVIIIe dynastie....................290

129. Ambassadeur des Routennou ou Araméens septentrionaux, d'après

les peintures d'un tombeau de Thèbes datant du règne de Toutankh-Amen

(XVIIIe dynastie)...........................................................291

130. Guerrier Iranien ou Médo-Perse, portant la robe médique, d'après les

sculptures de Persépolis....................................................295

131. Guerriers des nations pélasgiques (T'akkaro ou Teucriens et Touirscha

ou Tyrrhéniens) au temps de la XXe dynastie égyptienne, figures empruntées

aux bas-reliefs historiques de Mèdinet-Abou.................................298

132. Perse en costume national, d'après les sculptures de Persépolis........301

133. Captif nègre, représentation égyptienne, d'après les sculptures de

Médinet-Abou................................................................303

134. Captif nègre, représentation égyptienne, d'après les sculptures de

Médinet-Abou................................................................304

135 et 136. Types touraniens de la Médie, d'après les bas-reliefs assyriens

du palais de Sin-akhe-irib à Koyoundjik.....................................307

137. Mède aryen en costume national, d'après les sculptures de Persépolis...308

138. Type touranien de la Chaldée, plaquette de terre cuite conservée au

Musée Britannique...........................................................309

139. Morceau de bois de renne portant des entailles significatives,

provenant de l'ossuaire de Cro-Magnon (Dordogne), d'après la Conférence du

docteur Broca sur les troglodytes de la Vézère..............................399

140. Quippo péruvien de l'époque incasique, d'après le Magasin

pittoresque.................................................................400

141. Spécimens des koua ou diagrammes symboliques dont les Chinois attribuent

l'invention à l'empereur Fouh-Hi............................................401

142. Dessins pictographiques des Esquimaux sur des instruments d'os, d'après

l'ouvrage de sir John Lubbock sur Les origines de la civilisation...........403

143. Représentation pictographique de l'époque quaternaire sur un morceau de

bois de renne provenant de la grotte de La Madeleine (Dordogne), d'après les

Reliquiæ aquitanicæ de Lartet et Christy....................................404

144. Sculptures pictographiques sur un rocher, à Skebbervall, dans le

Bohuslan (Suède), d'après la Revue archéologique............................405

145. Pétition pictographique indienne au Président des États-Unis, d'après

sir John Lubbock............................................................407

146. Biographie pictographique de Wingemund, chef des Delawares, d'après

Schoolcraft, Indian tribes of North-America.................................408

147. et 148. Planches funéraires de chefs indiens de l'Amérique du Nord,

d'après Schoolcraft et sir John Lubbock....................................Ibid.

149. Figures tracées sur une des dalles de la chambre intérieure du

tumulus du Mané-Lud à Locmariaker (Morbihan), d'après la Revue

archéologique..............................................................409

150. Sculptures pictographiques d'un rocher des bords de l'Irtysch en

Sibérie, d'après Spassky, Inscriptiones Sibiricæ...........................410

151 et 152. Tatouages de Maoris de la Nouvelle-Zélande, d'après sir John

Lubbock....................................................................411

153. Dessins de tatouage sur une des dalles de l'allée couverte de

Gavr'Innis (Morbihan), d'après le moulage conservé au Musée de

Saint-Germain..............................................................412

154. Bas-relief accompagné d'inscriptions en hiéroglyphes 'hittites,

sculpté sur un rocher à Ibriz, dans l'ancienne Lycaonie; d'après les

Transactions of the Society of Biblical Archæology.........................414

155. Une page du manuscrit yucatèque de Dresde, spécimen de l'écriture

calculiforme des Mayas.....................................................415

156. Dérivation des signes hiératiques égyptiens du tracé linéaire des

hiéroglyphes, d'après la Grammaire hiéroglyphique de Champollion...........416

157. Frise hiéroglyphique d'un des temples de Karnak, renfermant le nom

du pharaon Râmessou IV, d'après Champollion................................418

158. Caractères cunéiformes avec les tracés hiéroglyphiques dont ils

dérivent, tablette assyrienne du Musée Britannique.........................420

159. Peinture figurative mexicaine de la collection Mendoza, accompagnée de

légendes explicatives; retraçant l'histoire de la fondation de Mexico et des

conquêtes de ses premiers rois.............................................425

160. Spécimens des anciens signes figuratifs qui ont servi de point de départ

à l'écriture chinoise......................................................428

160. Spécimens des anciens signes figuratifs qui ont servi de point de

départ à l'écriture chinoise...............................................428

161. Spécimen du type cursif d'écriture chinoise appelé thsào..............429

162. Exemple du type archaïque de l'écriture cunéiforme; début de

l'incription de Nabou-koudourri-ouçour dite «de la Compagnie des Indes,

conservée au Musée Britannique.............................................432

163. Exemple du type babylonien récent de l'écriture cunéiforme; le même

texte transcrit dans ce caractère..........................................433

164. Texte égyptien en écriture hiératique; début d'une tablette de la

collection Rogers..........................................................436

165. Le même texte transcrit en hiéroglyphes du type linéaire..............437

166. Fragment d'un contrat égyptien en écriture démotique, appartenant au

Musée du Louvre............................................................439

167. Spécimen de l'alphabet sémitique de 22 lettres, inventé par les

Phéniciens, dans le type le plus ancien qu'on en connaisse; partie de

l'inscription de la stèle triomphale de Mês'a, roi de Moab (IXe siècle

avant J.-C.), conservée au Musée du Louvre.................................449







TABLE


DES CARTES INSÉRÉES DANS LE TEXTE


                                                                        Pages.



1. Localisation des données géographiques de la Genèse sur le 'Eden et les

contrées environnantes, dans la région du Pamir............................98

2. Géographie des traditions paradisiaques des peuples iraniens et

indiens....................................................................99

3. Localisation des fleuves paradisiaques dans la Mésopotamie.............101

4. Distribution géographique des races admises par les Égyptiens..........305

5. Système de l'ethnographie des livres sacrés iraniens...................311


CARTE TIRÉE HORS TEXTE


Ethnographie du chapitre X de la Genèse (à placer à la p. 266.)









TABLE DES MATIÈRES


DU TOME PREMIER


                                                                          Pages.



Préface de la première édition................................................IPréface de la troisième édition............................................XIIIPréface de la neuvième édition..............................................XIX

LIVRE PREMIER



LES ORIGINES



CHAPITRE PREMIER.--le récit de la bible.



§ 1.--L'espèce humaine jusqu'au déluge.



Le récit de la Bible sur les origines de l'histoire humaine, son caractère

et son autorité...............................................................3Création de l'homme...........................................................5Le premier péché..............................................................6Absence de date assignée dans la Bible à la naissance du genre humain.........7Les enfants du premier couple.................................................8Qaïn, son crime et sa race.................................................Ibid.Scheth et sa descendance......................................................9Péché des enfants de Dieu avec les filles des hommes, corruption de

l'humanité...................................................................10Récit biblique du déluge...................................................Ibid.Remarques sur quelques-unes des expressions de ce récit......................11Cessation du déluge..........................................................12Sortie de l'arche............................................................13Alliance de Dieu avec l'humanité nouvelle, issue de Noa'h....................14L'ivresse de Noa'h et la malédiction de Kenâ'an............................Ibid.

§ 3.--Dispersion des peuples.



Les descendants de Noa'h.....................................................14Construction de la Tour de Babel et confusion des langues....................15Ce que la Bible dit au sujet de l'époque du patriarche Phaleg..............Ibid.

CHAPITRE II.--TRADITIONS PARALLÈLES AU RÉCIT BIBLIQUE.



§ 1.--La création de l'homme.



Relation du récit biblique avec les traditions des autres peuples de

l'antiquité sur les premiers âges............................................17Son affinité particulièrement étroite avec les récits chaldéens..............18Idée de l'autochthonisme des premiers hommes.................................19Tradition phénicienne........................................................20La formation des premiers ancêtres de l'humanité dans les idées des

Égyptiens....................................................................21L'homme façonné de terre.....................................................22Récit babylonien...........................................................Ibid.Manque de narration de la création de l'homme dans les fragments jusqu'ici

retrouvés de la Genèse assyrienne............................................23Les fables grecques sur Prométhée formateur de l'humanité....................24Gayômaretan, le premier homme dans la cosmogonie des livres iraniens

attribués à Zarathoustra (Zoroastre).........................................25Naissance de Maschya et Maschyâna..........................................Ibid.Notion de l'androgyne primordial, séparé en deux pour former le premier

couple.......................................................................26

§ 2.--Le premier péché.



L'idée de la félicité édénique des premiers hommes chez les Égyptiens........26Chez les peuples aryens....................................................Ibid.Leur théorie des quatre âges de l'humanité...................................27Absence de cette théorie dans la Bible.....................................Ibid.Sa contradiction avec celle du péché originel................................28Elle implique une idée de péjoration, de décadence continue................Ibid.La croyance biblique et chrétienne a enfanté, au contraire, la doctrine du

progrès continu de l'humanité................................................29Le péché originel dans les croyances du zoroastrisme.........................30Le péché de Yima.............................................................31Le péché de Maschya et Maschyâna...........................................Ibid.Le péché d'Idhunna dans l'Edda des Scandinaves...............................32Nous ne possédons pas jusqu'ici de récit chaldéen du premier péché.........Ibid.L'arbre de vie sur les monuments babyloniens et assyriens....................33Les simulacres de l'arbre de vie chez les Chaldéo-Assyriens et l'ascherah

des populations palestiniennes...............................................34Cylindre babylonien qui paraît se rattacher à un mythe analogue au récit

biblique sur le premier péché................................................35Vestiges d'un mythe pareil chez les Phéniciens.............................Ibid.L'homme et la femme auprès de l'arbre, sur les sarcophages romains où est

 sculptée l'histoire de Prométhée............................................36Vase phénicien de Cypre avec l'arbre et le serpent...........................37L'esprit de cette tradition ne devait pas être en Chaldée et en Phénicie le

même que dans la Bible.....................................................Ibid.Les mythes de l'arbre cosmique et du fruit de feu............................38La Bible transforme le mythe physique en enseignement spirituel et moral...Ibid.Le serpent dans la symbolique religieuse de l'antiquité......................39Le serpent ennemi des dieux célestes en Égypte et en Phénicie................40Dans le zoroastrisme.......................................................Ibid.Transfiguration que la Bible fait subir ici à un symbole originairement

naturaliste..................................................................41

§ 3.--Les générations antédiluviennes.



Les dix générations d'ancêtres primordiaux chez un grand nombre de peuples,

comme dans la Bible..........................................................41Tableau parallèle des dix rois antédiluviens de la tradition chaldéenne,

recueillie par Bérose, et des dix patriarches antédiluviens de la Genèse.....43Dix employé comme nombre rond dans les généalogies...........................44Vestige d'un temps primitif où la numération ne s'élevait pas au-dessus de

dix........................................................................Ibid.Variations entre dix et sept pour le nombre rond des ancêtres primordiaux....45Traditions qui lient un fratricide à la fondation de la première ville.......46Croyance, généralement répandue dans l'antiquité, aux géants primitifs.....Ibid.Idée de violence et de révolte contre le ciel qui s'attachent à ces géants...48La Gigantomachie des Grecs, mythe purement physique..........................50La Titanomachie..............................................................51Les Titans de la famille de Iapétos et le Yapheth biblique...................54Le mythe des Aloades.........................................................55

§ 4.--Le déluge.



Universalité de la tradition du déluge chez toutes les races, sauf la race

noire........................................................................55Nécessité d'écarter pourtant de la question certains récits qui se rapportent

uniquement à des faits d'un caractère local..................................56L'inondation de Yao et les travaux de Yu en Chine..........................Ibid.La légende de Botchica au Cundinamarca.......................................57Tradition chaldéenne du déluge.............................................Ibid.Récit de Bérose..............................................................58Récit original découvert par G. Smith dans les tablettes cunéiformes du

Musée Britannique............................................................59Traduction de ce récit.......................................................60Comparaison entre la narration chaldéenne et celle de la Bible...............65Le récit du déluge chez les Araméens de Bambyce ou Hiérapolis................66Les récits diluviens de l'Inde...............................................67Leur origine chaldéenne......................................................68Traditions diluviennes de l'Iran.............................................71Le déluge d'Ogygès chez les Grecs............................................72Le déluge de Deucalion.....................................................Ibid.Variations des traditions locales............................................74Système des chronographes, admettant trois déluges successifs................75Traditions diluviennes de la Phrygie.......................................Ibid.Traditions des peuples  celtiques............................................76Tradition des Lithuaniens....................................................77Absence  de la tradition diluvienne en Égypte..............................Ibid.Mythe égyptien de la destruction des hommes par les dieux....................78Ce qu'il a de commun avec la tradition du déluge et ce qu'il a de

différent....................................................................81Les récits diluviens de l'Amérique...........................................82Les narrations mexicaines....................................................83Parenté possible de ces traditions mexicaines avec celles de l'Inde..........85Tradition diluvienne du Guatemala............................................86Traditions des tribus de l'Amérique du Nord..................................87Les traditions diluviennes de l'Océanie et leur caractère incertain..........89Caractère d'événement réel du déluge.........................................90

§ 5.--Le berceau de l'humanité postdiluvienne.



Le point d'arrêt de l'arche dans la Bible et dans la tradition chaldéenne....92Difficultés à admettre que l'Ararat de la Genèse soit celui de l'Arménie.....92La montagne sainte du Mêrou dans les légendes indiennes......................93L'Airyana Vaêdja et la montagne du Harâ-Berezaiti dans les traditions

iraniennes.................................................................Ibid.Nom d'Aryâratha donné à la montagne sainte, à laquelle se rattache le

souvenir des origines........................................................94Le massif du Belourtagh et du plateau de Pamir, berceau de l'humanité

postdiluvienne...............................................................95La tradition du berceau de l'humanité antédiluvienne et du Paradis terrestre

s'y est aussi localisée....................................................Ibid.L'Oudyâna du nord de l'Inde et le 'Eden biblique.............................96Caractère de la description du jardin de 'Eden.............................Ibid.Les quatre fleuves paradisiaques de la Genèse................................97Leur comparaison avec les fleuves paradisiaques du Boundéhesch pehlevi.......98Les quatre grands fleuves sortant du massif du Pamir........................100Problème particulier que soulève la mention du 'Hid-Deqel et du Phrath parmi

les fleuves paradisiaques de la Genèse et l'identité de leurs noms avec ceuxà

du Tigre et de l'Euphrate..................................................Ibid.Localisation de la tradition paradisiaque dans la Mésopotamie, par les

Chaldéens...................................................................101Elle a influé sur la Genèse, mais elle ne représente plus exactement la

véritable forme originaire de la tradition..................................102Probabilité de l'existence d'un Tigre et d'un Euphrate primitifs parmi les

fleuves sortant du massif du Pamir..........................................103La terre de Nod, où Qaïn se retire et fonde la ville de 'Hanoch............Ibid.Khotan et ses traditions très antiques.....................................Ibid.La Montagne de l'Assemblée des dieux dans les croyances religieuses des

Chaldéo-Assyriens...........................................................104Les paradis des monarques asiatiques, imitation du jardin édénique de la

montagne sainte.............................................................105Les jardins suspendus.......................................................106

§ 6.--Le patriarche sauvé du déluge et ses trois fils.



Manière dont les traditions chaldéennes réunissent sur la tête de 'Hasis-Adra,

le juste sauvé du déluge, les données que la Bible répartit entre Noa'h et

'Hanoah.....................................................................107Confusion du rénovateur et du premier auteur de l'humanité dans la tradition

aryenne, Manou correspondant à la fois à Adam et à Noa'h...................Ibid.Le Minos des Hellènes.......................................................108Noa'h plantant la vigne et Nahouscha conquis par Soma.......................109Les trois fils de Noa'h et les trois fils de Lemech, les uns et les autres

chefs de races..............................................................110Division des races humaines, telles que les admettaient les Égyptiens......Ibid.Les trois fils de Thraetaona dans la légende iranienne.....................Ibid.Comparaison de ces systèmes ethnographiques.................................112Les trois frères, Cronos, Titan et Prométhée, dans les extraits de

Bérose.....................................................................Ibid.Version de leur histoire mythique chez Moïse de Khorène.....................113Le cycle des légendes des Iapétides chez les Grecs..........................114

§ 7.--La Tour des langues.



Le récit de la construction de la Tour de Babel et de la confusion des

langues ne se retrouve, parallèlement à la Bible, que dans la tradition

chaldéenne..................................................................115Ce récit est indépendant de sa localisation à Babylone......................116Défaut de fondement de l'opinion vulgaire, qui voit les ruines de la Tour de

Babel dans le Birs-Nimroud..................................................118

CHAPITRE III.--Vestiges matériels de l'humanité primitive.



§ 1.--L'homme des temps géologiques.



L'archéologie préhistorique, sa méthode et ses résultats....................119La paléontologie humaine....................................................120Silex travaillés des terrains miocènes......................................121Le problème de l'homme des temps tertiaires.................................122La première période glaciaire..............................................Ibid.Nouvelle faune qui y succède................................................123Vestiges de l'homme dans les dépôts pliocènes supérieurs....................124État des continents et migrations animales à cette époque..................Ibid.La période quaternaire et ses conditions dans le relief des continents, le

climat et la faune..........................................................126Les climats continentaux et les climats insulaires..........................128Restes de l'industrie humaine dans les dépôts quaternaires..................130Vie des hommes de cette époque dans nos contrées............................131Faits analogues constatés en dehors de l'Europe, particulièrement en

Asie........................................................................134Les races humaines de l'époque quaternaire..................................135Dolichocéphales et brachycéphales...........................................137La race de Neanderthal et de Canstadt, et ses descendants parmi la

population..................................................................138

§ 2.--L'homme des cavernes de l'âge du renne.



L'âge du renne et les cavernes qui offrent les restes de l'industrie de

l'homme de cette période....................................................140Habile travail des instruments de pierre et d'os...........................Ibid.Dessins tracés sur des pierres et des os....................................142Existence d'un système de numération et de rites funéraires.................144La race de Cro-Magnon et ses descendants actuels...........................Ibid.La race brachycéphale de Furfooz et ses descendants actuels.................147Modifications des continents, du climat et de la faune après l'âge du

renne.......................................................................150Apparition en Occident des populations de l'âge de la pierre polie..........152Les hommes des cavernes dans les traditions de l'antiquité classique........154

§ 3.--Restes matériels de l'époque néolithique.



L'âge néolithique ou de la pierre polie.....................................156Armes et instruments de cette époque........................................157Centres de fabrication des outils de pierre et commerce.....................158Identité de la faune de cette époque avec celle d'aujourd'hui...............159Les dolmens et les allées couvertes.........................................160La race des dolmens et les Atlantes des traditions légendaires..............162Les brachycéphales septentrionaux de la même période........................163Monuments mégalithiques dans l'Afrique septentrionale, en Orient et jusque

dans l'Inde.................................................................164Ressemblance des objets de la période néolithique dans toutes les parties du

monde.......................................................................164Perfection singulière de ceux de la Scandinavie.............................165Les kjoekkenmoeddinger de la Scandinavie....................................166Les terramare de l'Emilie...................................................167Les palafittes ou villages lacustres de la Suisse...........................168Progrès considérable de civilisation marqué dans ces derniers...............170Commencement de l'agriculture...............................................171

§ 4.--Relation de temps entre les diverses époques des développements

initiaux de l'industrie humaine.



Le travail des métaux, chez quelques peuples, dans un état encore presque

sauvage.....................................................................171Inventeurs divins attribués à ce travail chez la plupart des peuples........172La métallurgie du cuivre et celle du fer...................................Ibid.Travail primitif du fer météorique..........................................173Les trois époques de l'âge de la pierre sont trois stages successifs du

développement initial de la civilisation, non trois époques chronologiques,

ni surtout synchroniques pour les différents pays et les différents

peuples....................................................................Ibid.Populations qui ne sont jamais sorties de l'âge de la pierre................174Le Thoubal-qaïn de la Bible et le peuple  métallurgiste de Thoubal.........Ibid.Les trois centres primitifs de la métallurgie...............................175Exceptions à la marche ordinaire du progrès du travail des métaux, les

Polynésiens................................................................Ibid.La Chine primitive..........................................................176L'âge néolithique, de la période géologique actuelle, a énormément varié

comme durée suivant les pays et les peuples; l'âge archéolithique, de la

période quaternaire, a été synchronique sur toute la surface du globe.......177Conservation de l'usage des armes et des instruments  de pierre après

l'invention du travail des métaux...........................................178A quoi l'on doit reconnaître les gisements qui appartiennent proprement à

l'âge de la pierre..........................................................180Emploi tardif des armes et des instruments de pierre dans des rites religieux

ou à titre de talismans.....................................................182

§ 5.--Les inventeurs de la métallurgie.



Unité de composition du bronze préhistorique en Europe et en Asie,

indication d'un foyer commun d'invention de la métallurgie pour tous les

peuples de ces contrées.....................................................184Difficulté de distinguer un âge du bronze et un âge du fer pour beaucoup de

contrées situées dans le rayon d'influence de ce foyer primitif.............186Les peuples adorateurs des dieux de la métallurgie.........................Ibid.Les nations altaïques et leur ancienne extension............................188Les Scythes dominateurs de l'Asie, de Trogue Pompée.........................189Les nations touraniennes de l'Asie antérieure dans la haute antiquité.......190Développement très ancien de la métallurgie et des traditions mythiques qui

s'y rapportent, chez les peuples Altaïques.................................Ibid.Les Tchoudes................................................................191Les nations thibétaines.....................................................193Populations touraniennes de l'Asie antérieure, les Schoumers et Akkads de

la Châldée, et leur antique métallurgie.....................................194Les peuples de Meschech et de Thoubal, envisagés à ce point de vue..........196Origines de la métallurgie de l'Asie rattachées aux nations altaïques et

touraniennes................................................................197Importance qu'a ici la question de la fabrication du bronze.................198Les gisements de l'étain....................................................199Détermination du point où fut inventé le travail du bronze..................200L'invention de la métallurgie antérieure à la séparation des trois races de

l'humanité noa'hide.........................................................201Thoubal-qaïn et sa signification ethnique...................................202Assimilation probable entre les Altaïques et les Touraniens, d'une part, et

les Qaïnites de la Bible, d'autre part......................................203Problème, qui se soulève ici, de l'extension qu'il faut donner à certains des

récits primordiaux de la Bible..............................................204Les primitives corporations métallurgiques et leur caractère sacré..........206

§ 6.--L'archéologie préhistorique et la Bible.



Ordre absolument différent des faits auxquels s'attachent les récits

bibliques et de ceux qu'envisage l'archéologie préhistorique................208Pas de contradiction formelle et insoluble entre les données fournies des

deux côtés..................................................................209L'ancienneté de l'homme....................................................Ibid.Absence d'une chronologie formelle dans la Bible............................210Manque d'un chronomètre précis d'après lequel la science puisse évaluer en

siècles et en années la date des plus anciens vestiges de l'homme qu'elle

constate....................................................................211L'état misérable de l'humanité primitive et son accord avec la doctrine de

la déchéance................................................................212La théorie du progrès continu et la doctrine chrétienne.....................214La question de l'universalité du déluge.....................................216Difficulté du problème......................................................217Hypothèses possibles pour sa solution......................................Ibid.Raisons pour limiter l'action du déluge à une partie seulement de

l'humanité, à la descendance de Scheth......................................218Cette thèse n'est pas formellement contraire à l'orthodoxie.................219Divergences au sujet de l'universalité du déluge, dès le temps des Pères

de l'Église.................................................................221

LIVRE II



LES RACES ET LES LANGUES



CHAPITRE PREMIER.--Les races humaines.



§ 1.--L'unité de l'espèce humaine et ses variations.



Impossibilité pour la science d'affirmer, de la même façon que la religion,

la descendance de tous les hommes d'un couple unique; elle peut seulement

prouver leur unité d'espèce.................................................225Les monogénistes et les polygénistes........................................226Influence que les convictions religieuses et philosophiques exercent

nécessairement sur le parti que l'on prend dans ce grand débat.............Ibid.Rôle qui doit appartenir à la science pure et aux considérations

physiologiques..............................................................227L'espèce, la variété et la race en histoire naturelle.......................228Les différences qui séparent les races humaines ne constituent pas des

caractères spécifiques......................................................229Influence des milieux sur la formation de ces races.........................230Tableau de la distribution géographique des races humaines dans leur rapport

avec les lieux et les climats...............................................232Conséquences à tirer, au point de vue de son unité spécifique, de la

diffusion de l'homme sous tous les climats..................................236

§ 2.--Le cantonnement primitif de l'espèce humaine et ses migrations.



Recherches de M. de Quatrefages sur ce cantonnement primitif, d'après les

faits actuels...............................................................238Leur accord avec les données des traditions antiques........................241Mesure dans laquelle les constatations les plus récentes de la géologie

peuvent cependant les modifier.............................................Ibid.Le peuplement du globe par voie de migrations...............................243Faculté d'acclimatation spéciale à l'homme.................................Ibid.Objections des polygénistes contre la doctrine du peuplement du globe par

migrations, et leur réfutation..............................................245Les migrations terrestres...................................................246Les migrations maritimes....................................................248Problème du peuplement de l'Amérique........................................250Conclusion de Lyell sur cette question du peuplement du globe...............252

§ 3.--Grandes divisions des races humaines, types fondamentaux et types

secondaires.



Bases de la classification des races humaines...............................252Les trois types fondamentaux, blanc, jaune et noir..........................253Leurs caractères physiologiques.............................................254Le type rouge...............................................................255Sous-races intermédiaires entre ces types fondamentaux.....................Ibid.Boréale.....................................................................256Altaïque ou ougro-japonaise................................................Ibid.Malayo-polynésienne........................................................Ibid.Égypto-berbère.............................................................Ibid.Hottentote.................................................................Ibid.Nègres pélagiens...........................................................Ibid.Rôle du métissage dans la formation de ces races secondaires................257Conclusions de M. de Quatrefages sur la manière dont se sont formées les

diverses races de l'humanité................................................258

§ 4.--L'homme primitif.



Disparition du type primordial de l'homme...................................259Limites dans lesquelles on peut le restituer conjecturalement...............260Les faits d'atavisme.......................................................Ibid.Prognathisme................................................................261Coloration.................................................................Ibid.Conclusions de M. de Quatrefages sur cette question.........................262

§ 5.--La descendance des fils de Noa'h dans la Genèse.



Le tableau ethnographique du chapitre X de la Genèse........................263Son véritable caractère.....................................................264Son immense valeur pour la science..........................................265Famille de 'Ham, peuples qu'elle embrasse...................................266Kousch.....................................................................Ibid.Les fils de Kousch..........................................................267Extension antique des peuples auxquels s'applique le nom de Kousch..........268Miçraïm et ses fils.........................................................269Pout et le Pount des monuments égyptiens....................................271Kenâ'an et ses fils.........................................................273Difficultés soulevées à propos de l'inscription de Kena'an parmi les enfants

de 'Ham.....................................................................274Peuples 'hamitiques qui parlent des idiomes dits sémitiques.................275Relation entre les nations de 'Ham et celles de Schem.......................276La malédiction de 'Ham et ses effets historiques............................279Famille de Schem, peuples qu'elle embrasse..................................280Élam.......................................................................Ibid.Asschour....................................................................281Arphakschad et la généalogie de ses descendants.............................283Les Yaqtanides..............................................................284Les Téra'hites et leurs différents peuples..................................286Loud et Aram, les deux divisions des Araméens...............................288Le Routen des monuments égyptiens...........................................290Caractères généraux des peuples de la famille de Schem......................291Famille de Yapheth, peuples qu'elle embrasse................................292Gomer et ses fils..........................................................Ibid.Magog.......................................................................294Madaï.......................................................................295Yavan.......................................................................296Fils de Yavan...............................................................297Thoubal et Meschech.........................................................299Thiras......................................................................300Identité de la famille de Yapheth dans la Bible et des peuples aryens......Ibid.Les blancs allophyles compris par l'auteur sacré dans la même famille.......302La descendance des fils de Noa'h n'embrasse que trois rameaux de la race

blanche, silence de la Bible sur les autres races...........................303Les nègres étaient pourtant bien connus des écrivains bibliques et n'ont

pu être écartés par eux qu'intentionnellement du tableau généalogique de

la descendance de Noa'h.....................................................304Il en est exactement de même des Touraniens de l'Asie antérieure............306Esquisse de leur distribution géographique dans la haute antiquité..........307Les populations prékénânéennes de la Palestine et du désert voisin

semblent former un troisième groupe ethnique, systématiquement exclu par

l'auteur de la Genèse du tableau de la descendance de Noa'h.................310Analogie de ces trois groupes de populations avec la division tripartite des

descendants de Qaïn après Lemech, dont les trois fils font pendant aux trois

fils de Noa'h...............................................................312

CHAPITRE II.-Les langues et leurs familles.



§ 1.--Origine et développement du langage.



Le problème de l'origine du langage et la philosophie antique...............315Locke et Leibnitz..........................................................Ibid.Condillac...................................................................316Bonald et le langage révélé................................................Ibid.Maine de Biran et la théorie du langage comme produit d'une invention

raisonnée...................................................................317Création de la science linguistique; manière nouvelle dont elle conduit à

envisager le problème de l'origine du langage, abordé jusque-là dans le

domaine de l'abstraction pure...............................................318Impossibilité de soutenir désormais la thèse du langage révélé.............Ibid.Le langage, ou plus exactement les langues, constituent une oeuvre,

humaine.....................................................................319Théorie de M. Renan, qui y voit un produit spontané et inconscient des

facultés de l'homme........................................................Ibid.Rôle nécessaire de la réflexion et de la raison dans la formation du

langage.....................................................................321Théorie de Jacob Grimm......................................................322Comment l'homme a créé les premiers fondements de son langage...............323Les racines monosyllabiques primordiales....................................324État monosyllabique et isolant, création des racines démonstratives ou

pronominales................................................................325Stages de développement ultérieur du langage: l'état agglutinant et l'état

flexionnel..................................................................326

§ 2.--Unité du langage et diversité des langues.



La langue primitive a disparu sans retour...................................326>Multiplicité des familles de langues irréductibles entre elles dans l'état

présent de nos connaissances................................................327Ce fait est incontestable, mais n'implique en réalité aucune conséquence

contraire à l'unité de l'espèce humaine.....................................329Son explication naturelle...................................................330Faux raisonnement d'Agassiz, qui cherche dans le langage des preuves du

polygénisme, et sa réfutation...............................................332Les faits historiques qui montrent un peuple changeant de langage et

adoptant l'idiome d'un autre sous l'empire de différentes circonstances.....333Variations phonétiques dans le langage résultant de différences dans les

organes vocaux d'un peuple à l'autre........................................334Modifications que les différences intellectuelles entre les peuples amènent

forcément dans le langage...................................................336Modifications des langues par des causes historiques........................337Emprunts de vocabulaire d'un idiome à un autre..............................338Caractère d'oeuvre collectif de la création d'une langue....................339Remarques de Jacob Grimm sur l'origine des formes du féminin, en

particulier dans les langues aryennes.......................................340

§ 3.--Classification des langues.



Leurs trois grandes classes naturelles......................................341Les langues monosyllabiques et isolantes...................................Ibid.Le chinois pris comme type de ces idiomes...................................342Principaux groupes des langues monosyllabiques..............................343Passage de l'état isolant à l'état d'agglutination..........................344Les langues agglutinantes...................................................344Familles entre lesquelles se répartissent les langues de cette classe.......345Le polysynthétisme et les langues américaines...............................348Les idiomes hyperboréens....................................................350Les langues à flexions.....................................................Ibid.Leurs trois grandes familles................................................352

§ 4.--Les langues dravidiennes et altaïques.



Classification et distribution géographique des langues dravidiennes........352Caractères anthropologiques des peuples qui les parlent.....................354Caractères linguistiques de ces idiomes.....................................355Classification et distribution géographique des langues altaïques...........356Groupe samoyède............................................................Ibid.Groupe ougro-finnois.......................................................Ibid.Groupe turco-tatare.........................................................357Groupes mongol et tongouse..................................................358Groupe japonais.............................................................359Caractères linguistiques communs de ces idiomes............................Ibid.L'harmonie vocalique........................................................360Question de la parenté des langues dravidiennes et altaïques................361Observations de M. Hodgson sur les langues horsok et si-fan.................362Rôle que peut jouer dans cette question une connaissance plus approfondie

des idiomes touraniens de l'antiquité, connus par les documents

cunéiformes.................................................................363Les langues du groupe médo-susien..........................................Ibid.Le suméro-accadien..........................................................364Incertitude existant encore sur les parentés linguistiques exactes de ces

idiomes touraniens..........................................................366

§ 5.--Les langues 'hamitiques.



Elles constituent la première famille des langues à flexions................367Leur type antique, l'égyptien...............................................368Classification et distribution géographique des langues modernes de cette

famille....................................................................Ibid.Caractères fondamentaux communs à ces langues...............................369Leur parenté avec les idiomes sémitiques...................................Ibid.Dérivation d'une source commune.............................................370

§ 6.--Les langues sémitiques.



Ce que cette dénomination a de défectueux...................................371Grandes divisions de la famille............................................Ibid.Groupe septentrional: rameau araméen.......................................Ibid.Rameau assyrien.............................................................373Rameau kénânéen.............................................................374Groupe méridional: rameau ismaélite.........................................375_Rameau yaqtanide............................................................376Homogénéité de la famille...................................................377Trilitéralité des racines...................................................378Autres caractères communs..................................................Ibid.

§ 7.--Les langues aryennes.



Unité de cette famille et ses caractères généraux...........................379Question de sa parenté d'origine avec les langues 'hamitiques et

sémitiques..................................................................
380Arguments négatifs de Schleicher...........................................Ibid.Arguments de M. Whitney dans le même sens...................................381Véritable terrain sur lequel la question doit être posée....................382Elle n'est encore résolue ni dans un sens ni dans l'autre...................383Grandes divisions de la famille............................................Ibid.Idiomes aryo-asiatiques: groupe indien......................................384Groupe iranien..............................................................385Idiomes aryo-européens: groupe gréco-latin ou pélasgique....................388Groupe celtique.............................................................392Groupe germanique...........................................................393Groupe letto-slave..........................................................394

CHAPITRE III.--L'écriture.



§ 1.--Les marques mnémoniques.



Ce qui constitue l'écriture.................................................395Idéographisme et phonétisme................................................Ibid.Figuration et symbolisme...................................................Ibid.Syllabisme et alphabétisme..................................................395Emploi de marques conventionnelles, au moyen d'entailles, pour communiquer

certaines idées.............................................................398Les khé-mou des Tartares...................................................Ibid.Usage analogue chez les peuples germaniques et Scandinaves.................Ibid.Monuments de son existence chez les hommes de la période quaternaire........399Les quippos ou cordelettes nouées des anciens Péruviens.....................400Les kouas ou diagrammes attribués à l'empereur Fouh-Hi chez les

Chinois.....................................................................401Les colliers mnémoniques des Peaux-Rouges..................................IbidTraces d'un usage semblable à l'époque quaternaire.........................Ibid.Imperfection foncière de tous ces procédés..................................402

§ 2.--La pictographie.



Peintures significatives et mnémoniques des sauvages........................402Fernand Cortez et les Mexicains.............................................404Dessins pictographiques des Esquimaux......................................Ibid.Dessins analogues sur des rochers de la Scandinavie et des Alpes...........Ibid.Représentations du même genre sur l'os ou la corne, trouvées dans les

grottes de l'âge du renne...................................................405Simplification des figures et combinaisons entre elles qui amènent les

représentations de ce genre à devenir une véritable écriture symbolique.....406Spécimens de la pictographie des Indiens de l'Amérique du Nord.............IbidDessins des planches funéraires de deux chefs de ces tribus.................408Dessins analogues sur les dalles de la chambre intérieure du tumulus du

Mané-Lud (Morbihan).........................................................409Dessins analogues sur des rochers de la Sibérie.............................410Diverses applications de l'écriture pictographique..........................Ibid.Le tatouage et sa signification.............................................411Dessins de tatouages reproduits sur les dalles intérieures de certaines

allées couvertes funéraires de nos pays.....................................412

§ 3.--Les écritures hiéroglyphiques.



Ce qu'est proprement l'hiéroglyphisme et en quoi il diffère de la

pictographie................................................................412Les six systèmes primitifs et originaux d'écritures hiéroglyphiques.........413Incertitude des connaissances sur quelques-uns d'entre eux.................Ibid.Les hiéroglyphes 'hittites.................................................Ibid.L'écriture calculiforme des Mayas du Yucatan................................414A un certain stage de leur existence, les écritures hiéroglyphiques cessent

d'être figuratives..........................................................415Altération tachygraphique des figures des signes............................416L'écriture devient alors une sêmeiographie..................................417Traces de son ancienne origine de pictographie que conserve encore

l'hiéroglyphisme égyptien..................................................Ibid.Emploi des signes de l'écriture à former des tableaux figurés...............418

§ 4.--Développements successifs de l'idéographisme.



Les caractères figuratifs et les caractères symboliques dans l'écriture

hiéroglyphique..............................................................419Les symboles composés de plusieurs figures combinées.......................Ibid.Complication de l'écriture idéographique arrivée à un certain degré de

son développement...........................................................420Son imperfection comme moyen de transmission et de conservation de la

pensée......................................................................421Indépendance réciproque originaire de l'écriture idéographique et du langage

parlé.......................................................................422Manière dont cependant la notion d'un son déterminé vint à s'attacher à

telle ou telle figure......................................................Ibid.

§ 5.--Premières étapes du phonétisme.



Le rébus....................................................................423Il constitue tout le phonétisme de l'écriture hiéroglyphique des Nahuas du

Mexique....................................................................Ibid.Vestiges de rébus dans les systèmes d'écritures figuratives qui ont poussé

plus loin dans la voie du progrès...........................................424Dans une langue monosyllabique comme le chinois, l'emploi du rébus menait

du même coup au phonétisme syllabique.......................................426Confusions et obscurités qu'eût produit dans cette langue l'expression

purement phonétique des textes.............................................Ibid.Combinaison de phonétisme et d'idéographisme employée pour y remédier, le

système des clés............................................................427Manière dont les valeurs de phonétisme syllabique se sont formées chez

les peuples qui parlaient des langues d'une autre nature et

polysyllabiques.............................................................429Comment procédèrent les Schoumers et Akkads de la Chaldée et de la

Babylonie...................................................................430La méthode acrologique et ses origines......................................431

§ 6.--Le syllabisme et l'alphabétisme.



Comment un seul des systèmes hiéroglyphiques de l'ancien monde s'est élevé

jusqu'à la décomposition de la syllabe et à l'alphabétisme..................431Inconvénients de l'expression purement phonétique des sons..................432Développement particulier de ces inconvénients dans les langues où les

flexions grammaticales se marquent par le changement des voyelles internes

des mots, comme les idiomes sémitiques et 'hamitiques.......................433Mariage mal assorti de l'écriture cunéiforme syllabique et de la langue

assyrienne sémitique........................................................434Comment l'alphabétisme devait être inventé par un peuple chez qui les

voyelles intérieures des mots avaient un caractère vague....................435Sa naissance chez les Egyptiens............................................Ibid.Suppression de la notation des voyelles internes, surtout quand elles étaient

brèves.....................................................................Ibid.Comment ce furent les Grecs qui reprirent les premiers un certain nombre

des signes d'aspirations douces de l'alphabet phénicien, pour en faire la

représentation des voyelles.................................................437Très haute antiquité de l'invention des signes alphabétiques chez les

Égyptiens..................................................................Ibid.Origine acrologique des valeurs de ces signes...............................438Les signes symbolico-phonétiques, qui n'ont le rôle de peinture de sons qu'à

l'état d'initiales de certains mots, qu'ils pourraient représenter

idéographiquement à eux seuls..............................................Ibid.

§ 7.--La polyphonie dans les écritures d'origine hiéroglyphique.



Résumé de l'état auquel en était parvenue l'écriture hiéroglyphique

égyptienne après toutes les phases successives qui viennent d'être passées

en revue....................................................................439Nombreuses causes de complications et d'incertitudes qui empêchaient la

pratique de l'art d'écrire de se généraliser................................440Une de plus, dont il n'a pas encore été parlé, la polyphonie................441Définition de ce fait et explication de son origine d'après les

hiéroglyphes égyptiens.....................................................Ibid.Mécanisme des compléments phonétiques.......................................442La polyphonie syllabique dans le système graphique de l'Égypte.............Ibid.Rareté des faits de polyphonie alphabétique, qui ne se produisent qu'à

l'époque romaine............................................................443La polyphonie dans l'écriture cunéiforme assyrienne........................Ibid.Elle s'y complique par suite de l'origine étrangère de ce système

graphique..................................................................Ibid>Faits particuliers résultant de cette transmission de l'écriture d'un peuple

à un autre..................................................................444Valeurs phonétiques d'origine accadienne et d'origine assyrienne

sémitique..................................................................Ibid.

§ 8.--L'invention de l'alphabet.



Pas qui restait à franchir, même après la découverte de l'alphabétisme, pour

arriver à l'invention de l'alphabet proprement dit et au rejet de tout

élément idéographique de l'écriture.........................................445Comment cette dernière invention ne pouvait être réalisée par aucun des

peuples qui avaient créé les systèmes hiéroglyphiques primitifs............Ibid.Obstacle qui résultait pour ceux-ci de la religion et du caractère sacré

attribué à l'écriture.......................................................446Ce sont les Japonais qui ont tiré des éléments du système graphique des

Chinois un pur syllabaire, exclusivement phonétique........................Ibid.L'écriture cunéiforme se débarrasse presque entièrement de l'idéographisme

chez les Susiens et chez les Mèdes anté-aryens..............................447L'alphabet cunéiforme perse................................................Ibid.Le syllabaire cypriote.....................................................Ibid.Les Égyptiens ont découvert l'alphabétisme mais n'ont pas réalisé

l'alphabet.................................................................Ibid.Celui-ci devait être créé, avec des éléments d'origine égyptienne, par un

peuple éminemment pratique et commerçant...................................Ibid.C'est par les Phéniciens ou Kenânéens maritimes qu'a été définitivement

inventé l'alphabet..........................................................448Témoignage de l'antiquité à cet égard......................................Ibid.Tous les alphabets connus, à l'exception du cunéiforme perse, dérivent de

l'alphabet phénicien........................................................449Renvoi de la démonstration de ce fait, et du tableau de la filiation des

écritures issues de celle des Phéniciens, au livre qui traitera de

l'histoire de ce peuple....................................................Ibid.


FIN DE LA TABLE DES MATIÈRES.


ANGERS, IMPRIMERIE HURDIN ET Cie, 4, RUE. GARNIER
























*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK HISTOIRE ANCIENNE DE L'ORIENT JUSQU'AUX GUERRES MÉDIQUES (1/6) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3803639038318377666_25149-cover.png
Histoire ancienne de [Orient jusqu'aux
querres médiques (1/6)

Frangois Lenormant

I\V

5
RS

E

\

J\./ Al





