
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Platons Gastmahl

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Platons Gastmahl


Author: Plato


Translator: Rudolf Kassner



Release date: March 23, 2008 [eBook #24899]


Language: German


Credits: Produced by Jana Srna, Andrew Sly, Alexander Bauer and the

        Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK PLATONS GASTMAHL ***




Anmerkungen zur Transkription:




Der Text wurde originalgetreu übertragen. Lediglich einige offensichtliche Fehler wurden korrigiert.
Sämtliche vorgenommenen Korrekturen sind markiert, der Originaltext erscheint beim Überfahren mit der Maus.

MEDIUM TE MUNDI POSUI, UT CIRCUMSPICERES
INDE COMMODIUS QUIDQUID EST IN MUNDO ·
NEC TE CŒLESTEM NECQUE TERRENUM NECQUE
MORTALEM NECQUE IMMORTALEM FECIMUS, UT
TUI IPSIUS QUASI ARBITRARIUS HONORARIUSQUE
PLASTES ET FICTOR IN QUAM MALUERIS TU
TE FORMAM EFFINGAS · POTERIS IN INFERIORA
QUAE SUNT BRUTA DEGENERARE, POTERIS IN
SUPERIORA QUAE SUNT DIVINA EX TUI ANIMI SENTENTIA
REGENERARI · O SUMMAM DEI PATRIS LIBERALITATEM,
SUMMAM ET ADMIRANDAM HOMINIS
FŒLICITATEM · PICO DI MIRANDOLA „ORATIO“

PLATONS GASTMAHL


Verlagslogo


22.–26. TAUSEND

VERDEUTSCHT VON RUDOLF KASSNER

VERLEGT BEI EUGEN DIEDERICHS

JENA 1922

FRAU

E. BRUCKMANN-CANTACUZENE

GEWIDMET

ALLE RECHTE, INSBESONDERE DAS DER ÜBERSETZUNG

IN FREMDE SPRACHEN, VORBEHALTEN. COPYRIGHT 1922

BY EUGEN DIEDERICHS VERLAG IN JENA


Relief eines nackten Griechen


AApollodoros: „O ja, darüber
bin ich ziemlich
unterrichtet. Erst neulich,
da ich von Phaleron
nach der Stadt
gehe, sieht mich von
rückwärts einer meiner
Bekannten und ruft mir
nach: „Apollodoros,
Apollodoros von Phaleron“
– er scherzt
immer mit meinem Namen – „so warte doch!“ Ich
bleibe nun stehen und warte auf ihn, und da sagt er
mir denn: „Ich habe dich schon unlängst gesucht, ich
möchte nämlich so gerne etwas über das Gastmahl des
Agathon erfahren, ich meine jenes, an dem Sokrates,
Alkibiades und noch viele andere teilgenommen und
bei dem sie über Eros gesprochen haben. Was sprachen
sie damals alles, weißt du näheres? Mir hat schon
jemand davon erzählt, der es von Phoinix, dem Sohne
des Philippos, gehört hatte, und dieser sagte mir,
auch du wüßtest näheres darüber. In der Tat, er
konnte mir nicht gerade viel sagen, erzähle du mir
nun davon! Denn niemand ist so dafür geschaffen
wie du, die Worte unseres großen Freundes zu
künden. Zuerst aber sage noch schnell: warst du
selbst bei dem Gastmahl zugegen? Ja?“ Darauf
erwidere ich ihm gleich: „Dein Freund muß dich
wirklich schlecht unterrichtet haben, wenn er meint,
das Gastmahl, um das du mich fragst, hätte erst

vor kurzem stattgefunden und ich selbst hätte
daran teilgenommen!“ „Nicht? Ich dachte!“ „Aber
mein lieber Glaukon,“ fuhr ich fort, „weißt du denn
nicht, daß Agathon seit vielen Jahren schon die
Stadt verlassen hat? Und dann – seitdem ich um
Sokrates bin, seitdem ich täglich, ich sage täglich
ganz genau weiß, was Sokrates spricht und was
Sokrates tut, sind noch nicht drei Jahre vergangen.
Früher, ach früher! – da lief ich so herum, ohne
zu wissen wohin, und tat geschäftig und war doch
so jämmerlich wie nur irgend jemand, so jämmerlich
wie du jetzt, Glaukon, der du noch immer
glaubst, man dürfe um keinen Preis denken, nur nicht
denken.“


„Bitte, mache dich nicht über mich lustig,“ sagt
mein Freund, „sage lieber, wann hat das Gastmahl
also stattgefunden?“

„Wir waren noch Kinder, Agathon hatte mit seiner
ersten Tragödie gesiegt und mit seinen Choreuten
den Sieg gefeiert, den Tag darauf nun da hat das
Gastmahl stattgefunden!“

„Das ist allerdings schon lange her. Aber von wem
weißt du das alles?“ fragte Glaukon weiter. „Von
Sokrates selbst?“

„Ach Gott, nein, nein! Von ebendemselben, von
dem Phoinix es gehört hat: von Aristodemos aus
Kythäron, vom kleinen Aristodemos, der immer wie
der Meister ohne Sandalen herumlief. Er war dabei;
ich glaube, seine Beziehungen zu Sokrates waren ganz
besonders innige. Später habe ich noch Sokrates selbst

um einiges gefragt, und Sokrates bestätigte, es sei alles
so gewesen, wie Aristodemos es mir geschildert hat.“

„Gut, gut, so erzähle du mir jetzt nun alles!“ drang
Glaukon weiter. „Wir gehen beide in die Stadt, und
auf dem Wege kann man so gut reden und zuhören!“

Nun, so gingen wir beide zusammen nach der Stadt
und sprachen darüber; ich bin also, wie gesagt, vorbereitet.
Und wenn es sein muß, so will ich auch
euch alles erzählen. Aufrichtig, ich freue mich jedesmal
unbändig, wenn ich entweder selbst über Philosophie
sprechen oder davon hören darf. Von der
Förderung, die ich dadurch erfahre, rede ich erst gar
nicht. Über das, was man so den Tag über schwatzt,
was ihr Reichen und Krämer zusammenschwatzt, ärgere
ich mich doch nur; ja ich bemitleide euch, denn ihr
glaubt immer, weiß Gott was zu tun und kommt doch
nicht weiter. Vielleicht werdet ihr euerseits wieder
mich bemitleiden, vielleicht habt ihr recht, ja, ich bin
bemitleidenswert, ja! Aber ihr, meine Lieben, seid es
in einem ganz anderen Sinne, und ihr seid es nicht nur
vielleicht, ihr seid es bestimmt, das weiß ich.“

Der Freund: „Apollodoros, du bleibst der Alte!
Immer schmähst du dich selbst und die Welt und
hältst, mit dir angefangen, alle einfach für bemitleidenswert;
Sokrates allein ist deine Ausnahme. Ich weiß zwar
nicht, woher du den Beinamen „der Tolle“ hast, aber,
so oft du sprichst, bist du wirklich wie toll. Du haderst
mit dir selbst und den andern, nur Sokrates, Sokrates
bleibt von deiner Wut verschont!“

Apollodoros: „Mein lieber Freund, es ist wohl nur

zu natürlich, daß ich toll und rasend erscheine, da
ich nun einmal so über mich und euch denke!“

Der Freund: „Streiten wir jetzt nicht darüber! Tue
das, worum wir dich gebeten haben, und erzähle uns
vom Gastmahl!“

Apollodoros: „Am Gastmahl nahmen teil … Doch
nein, ich will lieber gleich von Anfang an es so erzählen,
wie ich es von Aristodemos gehört habe.
Aristodemos erzählte also: er wäre eines Abends
Sokrates begegnet, und Sokrates hätte gerade gebadet
gehabt und, was selten vorkommt, Sandalen
getragen. Auf die Frage, wohin er denn so geputzt
ginge, hätte Sokrates geantwortet: „Zu Agathon, zu
einem Gastmahl! Gestern bin ich noch der Siegesfeier
entgangen – ich mag den Lärm nicht – ich habe aber
versprochen, heute zu kommen. Und so habe ich mich
denn schön gemacht, damit auch ich „schön vor den
Schönen“ trete. Aber du, wie denkst du darüber, ungeladen
mitzugehen?“ „Ja, wenn du glaubst …“ hätte
er geantwortet. „So komm nur mit! Wir können ja das
Sprichwort drehen und sagen: Zum Mahle des Guten
kommen ungeladen die Guten! Homer dreht es nicht
nur um, sondern hält sich überhaupt nicht daran:
Agamemnon ist sein bester Soldat, und Menelaos ist,
wie sagt er doch, Menelaos ist ein verwöhnter Speerschütze.
Doch da Agamemnon das Opfer feiert, kommt
Menelaos ungeladen zum Opfermahle, du siehst, der
Schlechtere kommt hier zum Mahle des Besseren.“ „Ich
fürchte,“ hätte Aristodemos eingewendet, „ich fürchte,
Sokrates, du schmeichelst mir, wenn du das Sprichwort

in deinem Sinne drehst; ich bin wohl eher im
Sinne Homers der arme Schlucker und gehe ungeladen
zum Mahle des Weisen und Edlen! Sieh nur zu,
wie du mich dort entschuldigen wirst; ich will durchaus
nicht ungeladen kommen, ich betrachte mich von
dir geladen!“ „Während wir zusammen gehen, können
wir ja überlegen, was wir anführen werden. Gehen
wir nur!“ hätte Sokrates geschlossen, und so wären
sie denn beide weitergegangen. Sokrates wäre aber,
wie ihm ja das öfters geschieht, ganz plötzlich in
Gedanken gekommen und auf dem Wege immer
wieder zurückgeblieben. Da Aristodemos auf ihn
warten wollte, hätte Sokrates ihn nur weitergehen
geheißen. Bis zu Agathons Tür wären sie schließlich
beide zusammen gegangen. Und jetzt wäre Aristodemos
etwas ganz Komisches widerfahren. Agathons
Tür hätte offen gestanden, ein Knabe ihn bei der
Tür empfangen und zu den Sitzen der andern geführt,
die eben im Begriffe waren, an das Essen zu
gehen. Da aber Agathon ihn erblickte, hätte er gleich
gerufen: „Aristodemos, du kommst gerade zurecht,
um noch mit uns zu essen. Laß alles nur, bitte, auf
morgen, wenn du etwa in einer andern Angelegenheit
herkommst! Ich habe dich gestern schon überall gesucht,
um dich für heute einzuladen, und konnte dich
nicht finden. Aber warum bringst du Sokrates nicht
mit?“ „Ich drehe mich um“, hätte Aristodemos gesagt,
„und sehe keinen Sokrates. ‚Ja, ich bin aber doch mit
Sokrates gekommen,‘ rief ich, ‚Sokrates hat mich aufgefordert,
mit zu euch zu kommen!‘“ „Gut, gut,

natürlich, aber wo ist er?“ „Ja, Sokrates ging hinter
mir und kam mit herein, ich bin jetzt selbst ganz verwundert,
wo er nur geblieben sein mag.“ „Sieh du
dich nach Sokrates um,“ hätte Agathon einem Knaben
befohlen, „und bring ihn uns! Doch du, Aristodemos,
lege dich dorthin neben Eryximachos!“ Ein Knabe
hätte Aristodemos nun die Füße gewaschen und Aristodemos
sich dann neben Eryximachos gelegt. Der
Knabe aber, den Agathon nach Sokrates geschickt
hatte, wäre mit dem Berichte zurückgekommen: Sokrates
stehe ganz allein im Tore des Nachbarhauses
und wolle nicht kommen. „Unsinn, gehe noch einmal
und laß nicht locker!“ Agathon hätte noch einmal
den Knaben schicken wollen, doch Aristodemos entgegnete:
„Nein, nein, laßt Sokrates nur! Er macht das
oft so und bleibt plötzlich wo stehn. Er wird ja gleich
kommen. Stört ihn nur nicht!“ „Nun, wenn du glaubst;“
gab Agathon nach, „ihr Knaben aber bringt uns das
Essen. Setzt es uns vor, ganz wie ihr wollt! Niemand
soll heute die Aufsicht führen. Ich liebe das nicht.
Bildet euch ein, wir wären von euch zu Tische geladen,
und bedient uns so, daß wir euer Haus dann
loben!“ Und so hätten sich denn alle ans Essen gemacht.
Sokrates wäre aber noch immer nicht gekommen.
Agathon hätte ihn zwar immer wieder holen lassen
wollen, aber Aristodemos wäre weiter dagegen gewesen.
Endlich wäre er doch gekommen, sogar ohne
diesmal so lange wie gewöhnlich auf sich warten zu
lassen, sie wären alle noch mitten im Essen gewesen.
Und gleich hätte Agathon, der ganz an der Ecke allein

saß, Sokrates zugerufen: „Zu mir, Sokrates, setze dich
zu mir, damit auch ich etwas von dem Gedanken, der
dir dort vor der Tür in den Wurf kam, bekomme!
Du hast dir ihn wohl gefangen und hältst ihn jetzt
fest! Natürlich, sonst hättest du wohl kaum den Anstand
verlassen!“ Sokrates hätte sich auch gleich
neben Agathon gesetzt und ihm erwidert: „Ich mag
mit meinem Platze wohl zufrieden sein, wenn also
die Weisheit wirkt, daß sie aus dem Vollen ins Leere
abfließt, so wir beide uns nebeneinander halten,
wie ja das Wasser aus dem vollen Becher in den
leeren fließt, wenn man ein Haar zwischen beide
legt. Ja, wenn also die Weisheit wirkt, dann ehre
ich den Platz neben dir! Ich glaube, neben dir
recht voll von deiner reichen und schönen Weisheit
zu werden. Denn meine Weisheit ist mager und
zweifelhaft, zweifelhaft wie ein Traum. Deine Weisheit
hingegen strahlt und hat eine helle Bahn, du bist
noch so jung, und sie hat gestern vor mehr als dreißigtausend
Griechen geleuchtet!“ „O Sokrates, du bist
ein böser Spötter; den Streit über unsere Weisheit
aber wollen wir später ausfechten, und Dionysos
wird Richter sein. Jetzt iß nur zuerst!“ Nun hätte
also auch Sokrates gegessen, und da er und die
andern fertig waren, hätten alle zuerst dem Gotte vom
Weine gespendet und die Lieder gesungen, und so
unter allen den üblichen Gebräuchen wäre es zum
eigentlichen Trinkgelage gekommen. Und Pausanias
nahm gleich das Wort: „Wohlan denn, Freunde, da
jetzt getrunken werden muß, so frage ich zuerst, wie

machen wir uns dies heute so leicht wie möglich?
Damit ich es nur gleich gestehe, mein Kopf ist mir
noch von gestern schwer, und ich muß mich heute
noch davon erholen. Und da ihr alle gestern zugegen
waret, so nehme ich dasselbe von euch an.“ „Da
hast du recht, Pausanias,“ fiel Aristophanes ein, „da
hast du recht, wir müssen uns heute durch irgend
etwas vom fortwährenden Trinken ablenken. Auch
ich stak gestern tief im Weine!“ „Das heiße
ich vernünftig gesprochen,“ rief Eryximachos, der
Sohn des Akumenos, „aber nur einen von euch
möchte ich noch fragen, dich, Agathon: Hast du
viel Lust zum Trinken?“ „Nein, nein, sehr wenig!“
gab Agathon zur Antwort, und Eryximachos: „Nun,
wenn so unsre besten Zecher versagen, so ist das für
mich und Aristodemos und Phaidros ein großer Trost,
denn wir drei vertragen nie viel. Sokrates nehme
ich aus, denn er kann immer beides, und darum wird
ihm beides recht sein. Da also niemand von den
Anwesenden Lust hat, viel zu trinken, so dürfte ich
gerade heute niemandem zu nahe treten, wenn ich euch
über die Trunksucht einmal die Wahrheit sage. Ich
bin Arzt und habe in meiner Praxis erfahren, wie schädlich
der Rausch den Menschen sei. Ich selbst möchte
also heute weder gerne einfach darauflostrinken, noch
andern dazu raten, am wenigsten dem, welchem noch
von gestern der Kopf brummt!“ „Eryximachos, ich folge
dir, du weißt es, immer und besonders dann, wenn du
als Arzt sprichst,“ unterbrach ihn Phaidros, der Myrrhinusier,
„heute werden auch die andern auf dich

hören, wenn ihnen an ihrem eigenen Wohl gelegen
ist.“ Und so waren denn alle darin übereingekommen,
heute nicht bis zum Rausch, sondern ganz ohne Zwang
zu trinken. Und Eryximachos fuhr fort: „Da es also abgemacht
ist, daß heute jeder nur so viel trinke, wie er
will, und niemand gezwungen wird, so schlage ich
vor, wir lassen die Flötenspielerin, die eben gekommen
ist, wieder gehen; sie mag sich selbst oder,
wenn sie es vorzieht, unsern Weibern zu Hause etwas
vorspielen; wir werden uns allein unterhalten und
zwar mit Gesprächen. Und wenn ihr es hören wollt,
so werde ich euch sagen, worüber wir reden sollten!“
Alle wollten den Vorschlag des Eryximachos hören,
und Eryximachos sagte ihn: „Ich beginne wie des
Euripides Melanippe: Nicht ich rede, sondern Phaidros
spricht durch mich. Phaidros sagt mir nämlich jedesmal
ganz bitter: „Ist es nicht arg, Eryximachos, daß
auf alle Götter Lieder und Gesänge von den Dichtern
geschrieben werden und daß ihrer niemand noch
Eros, diesen alten und starken Gott, im Liede gepriesen
hat? Sieh dir die ehrlichsten Sophisten an:
Herakles und die andern Götter verherrlichen sie in
ganzen Abhandlungen, denke nur an den ausgezeichneten
Prodikos! Und wenn man das noch verstehen
kann, aber ich hatte unlängst ein Buch in der Hand,
und darin konnte man ganz ernst ein Loblied auf den
Nutzen des Salzes lesen, und in dieser Art könntest
du noch vieles finden. Auf solche Dinge wird viel
Fleiß verwendet, aber bis heute hat noch niemand
gewagt, Eros zu feiern; ein so großer Gott bleibt also

ohne Ehren!“ Phaidros scheint mir recht zu haben. Ich
will also seinen Antrag unterstützen und ihm gefällig
sein; ich glaube auch, gerade jetzt wäre unter uns
Stimmung, den Gott zu preisen. Wenn ihr nun alle
meiner Ansicht seid, so könnten wir uns nicht angenehmer
die Zeit vertreiben. Ich denke, wir fangen
dann von rechts an und jeder spricht etwas zum
Preise des Gottes, so gut er es eben kann; Phaidros
beginnt, er sitzt ganz oben und hat uns auch zum
Ganzen angeregt.“ „Niemand, Eryximachos, wird
gegen dich stimmen,“ rief Sokrates, „am wenigsten ich,
der ich immer behaupte, mich überhaupt nur auf die
Liebe zu verstehen; Agathon und Pausanias sind
selbstverständlich dafür; Aristophanes hat es ja immer
nur mit Aphrodite und Eros zu tun, alle, alle hier sind
auf deiner Seite. Allerdings sind wir, die ganz
unten sitzen, ein wenig im Nachteil, doch wenn die
andern oben gut sprechen, so werden wir es zufrieden
sein. Viel Glück denn, Phaidros, fange an und
preise uns den Gott der Liebe!“ Alle haben sich
Sokrates angeschlossen und Phaidros zum Worte gerufen.
Was nun jeder sprach, dessen konnte weder
Aristodemos sich immer genau entsinnen, noch weiß
ich selbst alles so deutlich, wie Aristodemos es mir
erzählt hat. Doch was mir in ihren Reden wesentlich
und denkwürdig erschien, das alles sollt ihr jetzt hören.

Phaidros hätte also begonnen: „Ein großer Gott ist
Eros und wunderbar unter Menschen und Göttern,
groß und wunderbar in vielem Sinne und vor allem
dann, wenn wir an seine Geburt denken. Denn Eros

ist der älteste der Götter, und das allein ist ein Vorzug.
Eros hat keinen Vater und keine Mutter, Dichter
und Laien wissen nichts von seiner Geburt. Hesiod
sagt, am Anfang sei das Chaos gewesen und ‚dann
die breite Erde, der Wesen ewig sicherer Sitz und
endlich Eros‘. Und Parmenides erzählt von der Schöpfung,
sie habe von allen Göttern zuerst den Gott der
Liebe ersonnen. Wie Hesiod denkt auch Akusilaos,
und so gilt denn Eros wirklich vielen als der älteste
Gott. Und darum ist er auch der Spender höchster
Gaben. Ich wüßte denn auch keine höhere Gabe als
einem Jüngling den treuen Freund und diesem den
Geliebten. Was allen Menschen, die edel ihr Leben
führen wollen, immer notwendig sein soll, das können
diesen nicht Geburt, nicht Ehre, nicht Reichtum so
reich geben, wie die Liebe es gibt. Denn die Liebe
allein gibt die Scham vor dem Laster und den Ehrgeiz
alles Edlen, und ohne beide vermag eine ganze
Stadt, vermag der Einzelne nicht das Große zu wirken.
Ich meine, wenn ein Jüngling irgend etwas ganz
Schlechtes getan hat oder seine Feigheit den Gegner
nicht wehren wollte, so wird die offene Scham ihn
vor seinen Eltern oder Gefährten lange nicht so wie
vor dem Geliebten schmerzen. Und wenn der Geliebte
bei etwas Schlechtem ertappt wird, so empfindet
er vor niemandem so bitter die Schande wie
vor dem Freunde! Die Freunde und die Geliebten
– ja sollte es möglich sein, aus beiden eine ganze
Stadt oder ein ganzes Heer zu bilden, so könnten
eine so gemeinsame Abscheu vor dem Laster und ein

so selbstloser Ehrgeiz das Staatswesen nicht besser
verwalten, und wenn sie gemeinsam in die Schlacht
zögen, müßten sie, wenn ihrer auch nur wenige
wären, alle anderen, ich sage gleich, die ganze Welt
besiegen. Ein Jüngling, der die Waffen wegwirft und
die Schlachtreihe verläßt, würde wohl von allen anderen
besser als von dem Geliebten empfangen werden
und eher sterben, bevor er dies täte. Oder gar den
Geliebten verlassen, ihm in der Gefahr nicht beispringen:
so feige ist niemand – jeden hat die Liebe
so mit göttlichem Mute begabt, daß er sich dann mit
dem Kühnsten messe. Und wenn der Gott, wie Homer
ungeschickt sagt, einigen Helden den Mut einhaucht,
so schenkt Eros sich selbst den Liebenden als Mut.

Und nur Liebende wollen füreinander sterben, und
das tun nicht nur Männer, sondern sogar die Frauen.
Alkestis, des Pelias Tochter, hat es vor allen Griechen
bewiesen. Sie, sie allein wollte für Admet in den Tod
gehen, und doch lebten diesem noch Vater und Mutter.
Ja, Alkestis stand um ihrer Liebe willen so hoch über
diesen, daß sie für immer dartat, wie Eltern im Grunde
und zuletzt dem Sohne doch fremd wären und ihm
nur den Namen gäben. Und der Alkestis Tat war
auch vor den Göttern so edel, daß liebend diese der
Alkestis Seele aus dem Hades ließen, eine Gnade,
welche nur wenigen und nur denen, die Höchstes
vollbracht haben, Götter gewähren. So ehren die
Götter den Eifer und Mut der Liebe. Orpheus dagegen,
den Sohn des Oiagros, ließen sie erfolglos
aus dem Hades gehen, die Götter zeigten ihm nur

den Schatten des Weibes, um das er kam, Eurydike
selbst gaben sie nicht zurück, denn Orpheus war ein
Musiker und feige, und statt um der Liebe willen gleich
Alkestis zu sterben, wollte er es erzwingen, lebend unter
die Schatten zu treten. Darum sandten die Götter
ihm die Strafe und ließen ihn von den Mänaden, von
Weibern, zerfleischen. Achilleus aber, den Sohn der
Thetis, ehrten sie, und ihn sandten sie hin nach den
Inseln der Seligen. Aus der Mutter Munde hatte der
Held erfahren, daß er wählen müsse: ‚Wenn du Hektor
tötest, so mußt du jung in Troja sterben, doch
wenn du ihn schonst, so kehrst du nach der Heimat
zurück und scheidest als Greis vom Leben.‘ Achilleus
war stark und wählte den frühen Tod und rächte
Patroklos, der ihn geliebt hatte, er starb nicht für ihn,
nein, er starb dem toten Freunde nach. Und weil
Achilleus den Freund so hochhielt, darum haben
überschwenglich ihn die Götter geliebt und geehrt.
Äschylos schwatzt, wenn er behauptet, Patroklos sei
der Geliebte und Achilleus der Freund gewesen, denn
Achilleus war nicht nur schöner als Patroklos, er war
schöner als alle anderen Helden und hatte, wie außerdem
Homer sagt, noch keinen Bart und war der
jüngere. Es ehren die Götter ja überall den Mut in
der Liebe, aber sie staunen mehr und spenden reicher
die Gnade, wenn der Geliebte dem Freunde, als wenn
der Freund dem Geliebten die Liebe beweist. Denn
der Freund ist göttlicher als der Geliebte. Der Freund
trägt den Gott in sich. Und darum haben die Götter
Achilleus mehr geehrt als Alkestis, und Achilleus und

nicht Alkestis haben sie nach den Inseln der Seligen
geschickt. Ich schließe und sage, Eros ist von allen
Göttern der älteste und ehrwürdigste und der hohe
Herr aller, die im Leben und nach dem Tode zur
Tugend und zum Heile kommen wollen.“

So also hatte Phaidros gesprochen. Auf ihn sind noch
einige andere gefolgt – Aristodemos erinnerte sich
ihrer Worte nicht mehr – bis dann Pausanias an die
Reihe kam: „Indem du, Phaidros, Eros so einfach den
Preis sprachest, hast du dir die Aufgabe, wie mir
scheint, nicht richtig gestellt. Ja, wenn es nur einen
Eros gäbe, würde ich nichts einzuwenden haben. Nun
gibt es aber nicht nur einen Eros, und darum ist es
wohl unerläßlich, vorauszuschicken, welchen wir
preisen sollen. Ich will also versuchen, dich zu berichtigen,
das heißt: ich werde zuerst sagen, welchen Eros
wir preisen sollen, und dann erst werde ich den Würdigen
würdig preisen. Wir alle wissen, daß Aphrodite
nie ohne Eros ist. Wenn es nun nur eine Aphrodite
gäbe, so hätten wir nur einen Eros. Nun gibt es
aber zwei Göttinnen der Liebe, und darum haben wir
notwendig auch zwei Eroten. Zwei Göttinnen der
Liebe also: die ältere mutterlose Tochter des Uranos,
sie heißt die himmlische Aphrodite, und dann die
jüngere, des Zeus und der Dione Tochter, die irdische
Aphrodite. Und darum müssen wir den Eros,
der diese begleitet und dieser hilft, den irdischen
Eros, und den, der jene begleitet und jener hilft, den
himmlischen Eros nennen. Weiter, im allgemeinen
können wir ja gar nicht anders als alle Götter preisen,
aber hier müssen wir klar zu machen versuchen, welcher
Preis jedem der beiden Götter gebühre. Es
gilt ja überall: Eine Handlung ist niemals an und für
sich gut oder an und für sich schlecht. Was immer
wir jetzt hier tun, ob wir nun trinken, singen oder
Reden halten, alles das könnte niemals an und für
sich, aus sich heraus gut sein, denn die Art und Weise
entscheidet. Wenn wir ehrlich und edel handeln,
so ist die Handlung gut, wenn wir niedrig handeln,
schlecht. Und so ist auch Eros und jede Betätigung
der Liebe an und für sich, im allgemeinen weder ein
Edles noch würdig gepriesen zu werden, sondern
nur derjenige ist es, der edel zu lieben weiß.

Der Eros der irdischen Aphrodite ist nun wirklich
irdisch und überall und gemein und zufällig. Und
alles Gemeine bekennt sich zu ihm. Der Gemeine
liebt wahllos Weiber und Knaben, und er liebt immer
nur den Leib, er liebt vor allem die geistig noch unentwickelten
Knaben, da er eben nur den Zweck will
und die Art ihn nicht kümmert. So handelt er denn
auch immer ganz zufällig, heute gut und morgen
schlecht, und liebt, was ihm begegnet. Seine Göttin
ist die jüngere, und an der Zeugung und Geburt der
irdischen Aphrodite hatten der Mann und das Weib,
beide Geschlechter, teil. Die hohe Liebe stammt von
der himmlischen Aphrodite, und die himmlische Aphrodite
war aus dem Manne frei geschaffen und ist die
Ältere und voll Maß und gebändigt. Und darum
also streben sehnend alle Jünglinge und Männer,
welche diese Liebe begeistert, zum männlichen, zum

eigenen Geschlechte hin: sie lieben die stärkere Natur
und den höheren Sinn. Aber auch hier in der
Männerliebe müssen wir von anderen scharf diejenigen
scheiden, die nur von der hohen Liebe und nur von ihr
geführt werden. Sie lieben die Jünglinge erst, wenn
diese selbständig zu denken beginnen, es ist das im
allgemeinen um die Zeit, da diesen der Bart keimt.
Und wer hier den Jüngling zu lieben beginnt, wird
dann auch bereit sein, sein ganzes Leben mit dem Geliebten
gemeinsam zu führen, und wird ihn nicht betrügen
und auslachen und davon zu einem andern laufen,
etwas, das immer vorkommt, wenn er den Geliebten,
da dieser beinahe noch ein Kind war, genommen hat.
Ich meine, es sollte ein Gesetz geben, das da verbietet,
Knaben zu lieben, damit nicht so ins Ungewisse hinein
viel Leidenschaft verschwendet werde. Man kann
nie wissen, wie ein Knabe sich an Geist und Körper
entwickeln werde. Der Edle wird sich dieses Gesetz
selbst geben, die anderen sollten wir dazu zwingen,
wie wir sie ja auch, soweit es da überhaupt möglich
ist, zwingen, freie Frauen nicht zu schänden. Denn
diese Niedrigen sind es, die unsere hohe Liebe so in
Verruf gebracht haben, daß man jetzt überall hört, der
Geliebte dürfe dem Freunde nicht zu Willen sein.
Man denkt da natürlich nur an sie und sieht ihre
Taktlosigkeit und ihr Unrecht, und alles Regellose
und Ungesetzliche verdient ja mit Recht Tadel.

In den anderen Städten sind die Anschauungen von
der Liebe leicht zu verstehen: alles ist da einfach und
bestimmt; nur hier bei uns und in Lakedaimon scheinen

sie schwierig und verwickelt. In Elis und Böotien,
überall also, wo die Leute nicht sonderlich
redegewandt sind, heißt es kurz: dem Freunde zu
Willen sein ist gut, und kein Mann und kein Jüngling
wird anders denken. Denn durch diese Bestimmtheit
meiden sie ein für allemal die Gefahr, die Geliebten
erst überreden zu müssen, denn reden – das können
sie nun einmal nicht. In Jonien dagegen und überall
bei den Barbaren gilt unsere Liebe einfach für
eine Schande. Unter Barbaren verdammt sie die
Tyrannis, wie diese ja schließlich auch die Philosophie
und Körperbildung verurteilt. Denn dem
Tyrannen kann es nicht sehr förderlich sein, wenn
seinen Kreaturen der Verstand wächst und unter
diesen starke Freundschaftsbünde entstehen, denn gerade
solche bildet gerne die Liebe. Unsere Tyrannen
haben es am eigenen Leibe erfahren: die Liebe des
Harmodios und Aristogeiton ist stark geworden und
hat deren Herrschaft gebrochen. Noch einmal also,
immer dort, wo es für eine Schande gilt, dem Freunde
zu Willen zu sein, spricht nur die Niedrigkeit der Anschauungen,
das heißt: die Herrschsucht des Tyrannen
und die Feigheit des Sklaven; wo es aber ohne Umstände
für selbstverständlich gilt wie in Elis und
Böotien, dort ist die Sitte eben noch roh.

Bei uns nun ist die Sitte edler und, wie ich schon
gesagt habe, nicht leicht verständlich. Man denke
nur, es gilt für edler, offen zu lieben als verstohlen,
für edler, die Vornehmsten und Tüchtigsten, auch
wenn sie weniger schön wären als andere, zu lieben,

man denke weiter, in wunderbarer Weise gibt alles
dem Liebenden recht und ermutigt ihn wie einen, der
durchaus nicht schlecht handelt; ja, wer den Geliebten
gewinnt, hat recht getan, und wer es nicht vermag,
trägt den Schimpf davon. Und damit der Freund
sein Ziel erreiche und den Geliebten gewinne, gibt
unsere Sitte ihm Freiheiten, das Wunderlichste unter
dem Beifall aller zu tun, Dinge zu tun, die ihm
Schande brächten, wenn sie einem anderen Zweck
dienten. Denn wollte jemand, um sich Geld zu machen
oder einen guten Posten zu erhalten oder im Staate
zu Einfluß zu kommen, alles das tun, was der Freund
für den Geliebten tut, wollte er da ebensoviel bitten
und flehen, Eide schwören und vor den Türen liegen,
kurz sich niedriger als der letzte Sklave gebärden,
Freund und Feind würden sich dagegen erheben: seine
Feinde würden ihn der Kriecherei und Feigheit zeihen,
seine Freunde sich seiner schämen und ihm helfen.
Den Liebenden aber begleitet überallhin die Gunst
aller, und alles ist ihm nach unserer Sitte erlaubt,
ja er handelt nach ihr sogar besonders kühn. Und was
ganz ungeheuer klingt, die Götter, heißt es, verzeihen
Liebenden und nur ihnen den gebrochenen Eid. Die
Liebe schwört keine Eide, hört man die Leute sagen.
So geben Götter und Menschen den Liebenden alle
Mittel frei, und das und nichts anderes sagt unsere
Sitte.

Nach ihr also müßten wir alle überzeugt sein, es
gelte in unser Stadt allgemein für ein ganz außerordentlich
Edles, zu lieben und geliebt zu werden.

Und doch verbieten die Väter ihren Söhnen, mit dem,
der ihrer Liebe begehren sollte, sich ins Gespräch
einzulassen und halten ihnen darum Hauslehrer, ja
wenn dies vorkommt, so rügen es auch die Altersgenossen
und Gespielen, und Ältere erheben dagegen
keinen Einspruch und geben den Gespielen recht,
wenn diese sie rügen: nun, wer das wiederum sieht,
der muß dann im Gegenteil glauben, unsere Liebe
sei auch hier eine große Schande. Dieser Widerspruch
löst sich meiner Ansicht nach also: wie ich
schon gesagt habe: es gibt eben nicht einfach etwas,
was an und für sich gut, und ein anderes, was an und
für sich schlecht wäre, alles hängt von der Art und
Weise unseres Handelns ab. Es ist niedrig, dem
Niedrigen, und edel, dem Edlen zu Willen zu sein.
Niedrig ist jener Adept der gemeinen Liebe, welcher
den Leib mehr als die Seele liebt, denn er ist ohne
Treue, da er ein so treuloses, wechselndes Ding wie
den Leib liebt. Wenn der Leib, den er begehrt hat,
verblüht, dann läuft er davon und schämt sich seiner
vielen Worte und Versprechen. Nur wer die edle
Gesinnung liebt, hat sich dem Dauernden verbunden
und bleibt treu. Und diesen, den Treuen will unsere
Sitte prüfen. Darum fordert sie die Geliebten auf, zu
fliehen, und die Freunde, diesen nachzustellen; in
diesem Kampf will sie den Geliebten, will sie den
Freund erproben. Da gilt es ihr dann für niedrig, sich
schnell und leicht fangen zu lassen. Es soll zuerst
eine gewisse Zeit verstreichen; die Zeit stellt ja alles
auf die Probe. Da gilt es ihr weiter für niedrig, durch

Geld oder politischen Einfluß sich gewinnen zu lassen,
ob nun der Geliebte unter dieser Roheit leidet, ohne
doch sich frei machen zu können, oder ob er sich
bestechen läßt und keine Verachtung dafür hat. Denn
abgesehen davon, daß unter diesen Voraussetzungen
nie eine wahre Freundschaft sich bilden kann, so
vermag alles das überhaupt nicht zu halten und zu
dauern. Und so bleibt nach unserer Anschauung nur
ein Weg dem Geliebten übrig, seinem Freunde in
edlem Sinne zu Willen zu sein, nur ein Weg: denn
genau so wie dem Freunde kein Dienst, den er für den
Geliebten tut, als schmeichlerisch und schandbar ausgelegt
wird, wird dann dem Geliebten nur ein Dienst
frei und ohne Schimpf bleiben: der Geliebte wird
um der Tugend willen dienen. Und bei uns ist denn
auch die Sitte wirklich durchgedrungen: wenn dem
Freunde der Geliebte in der Absicht, weiser und
besser zu werden, dient, so ist diese Dienstbeflissenheit
nichts Schlechtes, nicht Kriecherei, wie man oft
hört. Und wenn es wahrhaft edel werden soll, daß
der Geliebte dem Freunde sich hingibt, so müssen
unsere Anschauung von der Liebe und jene von der
Philosophie und jeder anderen inneren Tüchtigkeit
sich decken. Wenn also unsere Freunde und unsere
Geliebten sich dort begegnen werden, wo der Freund
dem Geliebten durchaus uneigennützig zur Seite steht
und der Geliebte dem Freunde, der ihn weise und
edel gemacht hat, sich willig unterordnet, wo weiter
der Freund als der Stärkere wirklich die Gesinnung
und jede Tätigkeit des Geliebten fördert, und der Geliebte

als der Schwächere die Bildung und Einsicht
vom Freunde annimmt, wenn also Freund und Geliebter,
jeder dem eigenen Gesetze gehorchend, so
das Gemeinsame finden, so wird es hier nicht anders
heißen können, als es ist edel, daß der Geliebte dem
Freunde zu Willen sei. Hier ist es auch keine Schmach,
sich zu täuschen und betrogen zu werden. In allen
anderen Fällen trägt der Geliebte die Schande davon,
ob er nun betrogen wird oder nicht. Denn wenn der
Geliebte dem Freunde um dessen Reichtum willen
sich hingibt und dann betrogen wird, so ist das
schamlos und bleibt es, wenn der Freund sich später
als arm erweisen sollte; denn er hat bewiesen, daß er
sich für Geld auch jedem andern unterordnen würde,
und das ist immer gemein. Umgekehrt aber und nach
derselben Anschauung: wenn der Geliebte, um besser
zu werden, dem Freunde zu Willen ist und dann betrogen
wird, da der Freund sich als niedrig erweist,
so ist dennoch diese Täuschung ein durchaus Edles.
Der Geliebte hat, soweit es von ihm abhing, bewiesen,
daß er der Tugend zuliebe und um besser zu werden
zu allem bereit sei, und ich kenne nicht, was edler
wäre. So ist es also, noch einmal, durchaus edel,
um der Tugend willen sich hinzugeben.

Das also ist der Eros der himmlischen Göttin, auch
er kommt vom Himmel und ist von großem Werte für
die Stadt und den einzelnen, denn er gibt dem Freund
und dem Geliebten beiden jene große Sorge um die
eigene innere Tüchtigkeit. Wer von dieser Sorge nichts
weiß, der bekennt sich zum irdischen Eros. Und

das ist es, Phaidros, was ich, so gut es aus dem Stegreif
ging, zum Preise des Gottes beitragen konnte.

Nach Pausanias, erzählte Aristodemos, hätte Aristophanes
sprechen sollen. Ob es nun die Folge davon
war, daß er gestern zu viel getrunken hatte oder eine
andere Ursache hatte, Aristophanes hatte Schlucken
und konnte nicht gut sprechen. So sagte er denn
zu Eryximachos – er saß gerade vor dem Arzt Eryximachos –:
„Eryximachos, du mußt mir entweder den
Schlucken nehmen oder für mich sprechen, bis ich
ihn verloren habe. Du kannst ja beides.“ Eryximachos
antwortete: „Ich will dir beides tun. Ich werde jetzt
für dich eintreten, und du kannst dann für mich reden.
Und wenn du, während ich rede, den Atem anhältst,
wird der Schlucken vergehen. Sonst nimm etwas
Wasser und gurgle! Sollte er aber sehr heftig sein,
so reize mit etwas die Nase und bringe dich zum
Niesen! Wenn du das ein- oder zweimal tust, so
muß er aufhören, und wenn er noch so heftig wäre.“
„Danke, ich werde alles tun; sprich du nur gleich!“
sagte Aristophanes.

Eryximachos begann also: „Pausanias hat zwar gut
begonnen, aber nicht richtig geschlossen, und darum
muß ich seine Rede wohl noch vollenden. Daß er
zwischen zwei Arten des Eros unterschied, war richtig.
Daß aber Eros nicht nur in der Sehnsucht der Seele
nach schönen Jünglingen, sondern in jeder Begierde,
in allem Sehnen herrscht und im Tier, in der Pflanze,
in der ganzen Natur lebt, das glaube ich gerade in
der Heilkunst, in meiner Kunst, erfahren zu haben.

Groß und wie ein Wunder reicht dort in alles Göttliche
und Menschliche dieser Gott. Und um meine
Kunst zu ehren, beginne ich auch gleich mit der Heilkunst.
Die Natur birgt hier die beiden Arten des
Eros in sich, und ich meine das so: das gesunde und
das kranke Element im Körper sind, wie wir alle wissen,
zwei verschiedene, zwei entgegengesetzte Dinge.
Das eine begehrt nach dem, nach welchem das andere
nicht begehrt. Anders wirkt die Liebe im gesunden
und anders die Liebe im kranken Element.
Pausanias hat oben ausgeführt, daß es edel sei, den
Edlen, und niedrig, den Niedrigen zu Willen zu sein:
nun und genau so ist es hier gut, die gesunden Elemente
der Natur, und schlecht, die kranken zu fördern,
und das heißt Heilkunst, und das muß der Arzt verstehen.
Um es gleich zusammenzufassen, die Heilkunst
lehrt uns die beiden Neigungen der Natur kennen:
die Neigung, Elemente aufzunehmen und die Neigung,
Elemente abzustoßen, und wer hier die gesunde Neigung
von der kranken zu unterscheiden weiß, der ist der
beste Arzt, und wer noch dazu die eine Neigung durch
die andere zu ersetzen, hier die gesunde Neigung zu
erregen, dort die kranke zu vernichten weiß, der ist
der Meister. Denn die feindlichen Elemente in der
Natur müssen wir miteinander versöhnen, wir müssen
in ihnen Neigung zueinander erwecken. Die feindlichen
Elemente – das sind die großen Gegensätze in
der Natur: das Kalte ist dem Warmen, das Bittere
dem Süßen, das Trockene dem Feuchten entgegengesetzt.
Und unter diesen Gegensätzen Neigung, den

Eros erwecken – das verstand Asklepios, unser Ahnherr,
und aus dieser Erkenntnis bildete er, wie die
Dichter sagen und wie ich es durchaus glaube, unsere
Kunst. Die ganze Heilkunst wird ja von diesem Gott
beherrscht, die Heilkunst und, damit ich es hier nicht
vergesse, die Lehre von der Körperbildung und der
Ackerbau. Und wer nur ein wenig nachdenkt, für den
gilt dasselbe von der Musik. Herakleitos hat es schon
sagen wollen und sich nur schlecht ausgedrückt, wenn
er behauptet, daß alles Zwiespältige sich wieder eine,
wie in der Form Bogen und Leier sich einen. Es ist zunächst
zwar unsinnig, von einer zwiespältigen Einheit
zu sprechen und zu sagen, daß eine Einheit aus Zwiespältigem
bestehe. Aber vielleicht wollte Herakleitos nur
sagen, daß Hoch und Tief zuerst, in der Natur also,
zwiespältig seien und in der Musik sich dann einen.
Denn ganz unmittelbar gibt es keine Einheit von Hoch
und Tief. Alle Einheit ist Zusammenklang und der
Zusammenklang Übereinstimmung. Solange aber noch
zwei Dinge zwiespältig sind, so können sie nicht
übereinstimmen, und das Widersprechende wieder
kann unmittelbar keine Einheit bilden. Auch der
Rhythmus entsteht erst dadurch, daß die zwei Maße,
Schnell und Langsam, zuerst einander widersprechen
müssen und dann übereinstimmen. Und diese Übereinstimmung
bringt hier die Musik in die Dinge, genau
so wie dort die Heilkunde sie in die Dinge gebracht
hat: die Musik erregt die Neigung, den Eros unter allem
Zwiespältigen. Ich verstehe also unter Musik die
Wissenschaft von der Neigung der Gegensätze, der

Gegensätze von Hoch und Tief, Schnell und Langsam.
In diesem abstrakten Verhältnis von Einheit und Rhythmus
ist der Gott nicht schwer zu erkennen, hier
herrscht noch nicht der doppelte Eros.

Wenn wir aber auf den Menschen diese Begriffe
von Einheit und Rhythmus anwenden und sie auf
Dichtung und Gesang, auf das also, was unsere Erziehung
bildet, beziehen sollen, so wird die Sache
schwierig und bedarf eines tüchtigen Meisters. Und
hier gilt dann der Satz des Pausanias: wir müssen
der Liebe der maßvollen Menschen und aller, die zur
Einheit noch kommen wollen, zu Willen sein, sie
müssen wir hüten und züchten, denn es ist das der
reine himmlische Gott, der Gott der Muse Urania.
Die irdische Liebe, den Gott der Muse Polyhymnia,
dürfen wir nur mit Vorsicht anwenden, damit die Lust,
die der Mensch aus ihr schöpft, ihm nicht alles Maß
nehme; es ist ja für uns Ärzte auch sehr wichtig, dafür
zu sorgen, daß der Mensch alle Genüsse der Kochkunst
ohne Schaden genieße. Und so müssen wir
denn in der Musik, in der Heilkunst, in allem Göttlichen
und Menschlichen überall die beiden Arten des
Eros beobachten: denn sie stecken in den Dingen
selbst, beide Eroten stecken in den Dingen.

Und weiter – auch im Verhältnis der Jahreszeiten
leben sie, der echte Eros und der falsche. Wenn
der echte Eros sich zwischen warm und kalt, zwischen
trocken und feucht zeigt und hier alles Zwiespältige
sich eint und weise mischt, so bringt das Jahr Segen
und Gesundheit für Mensch und Tier und Gewächs.

Wenn aber der falsche, maßlose Eros über den Jahreszeiten
waltet, so vernichtet er viel und bringt Schaden;
dann entstehen große Seuchen unter den Tieren, und
viele böse Krankheiten bilden sich an den Pflanzen,
und der Reif und Hagel und Brand kommen, wenn
alles sich zu gierig und maßlos liebt. Ich verstehe
unter der Wissenschaft, welche die ganze Liebe in der
Natur auf den Lauf der Sterne und den Wechsel der
Jahreszeiten bezieht, die Astronomie.

Endlich aber haben wir noch die Opfer und die Kunst
der Seher – alles also, wodurch die Götter mit den
Menschen verkehren – damit diese über der Liebe
wachen und sie heilen. Alle Gottlosigkeit kommt
daher, daß der Mensch in seinem Verhältnis zu seinen
Eltern, den verstorbenen oder lebenden, und zu seinen
Göttern dem echten Eros sich nicht hingibt und den
falschen ehrt, dem falschen dient. Es ist die Pflicht
der Seher, auf Eros acht zu haben und den falschen
zu heilen; denn die Kunst der Seher ist da, damit sie
Freundschaft zwischen den Göttern und den Menschen
schaffe und erkenne, ob alles Lieben der Menschen
nach den Satzungen und zur Frömmigkeit strebe.

So hat denn viel und große, ja alle Macht der ganze
Eros, und indem er alle guten Dinge klug und gerecht
vollendet, hat er die größte Macht und bringt uns
das ganze Heil und macht uns fähig, untereinander und
denen, die mehr sind als wir, den Göttern Freunde zu
sein. Vielleicht habe ich, da ich den Gott pries, vieles
übersehen, aber dann ist es gegen meinen Willen geschehen.
Deine Aufgabe, Aristophanes, mag es sein,

die Lücken zu füllen. Und wenn du überhaupt im
Sinne hast, den Gott zu preisen, so tue es gleich, da
ja dein Schlucken vergangen ist!“

Aristophanes griff das gleich auf und erwiderte:
„Ja, ja, der Schlucken hat jetzt wirklich aufgehört. Ich
konnte ihm allerdings erst mit dem Niesen beikommen
und wundere mich eigentlich, daß die Zucht unseres
Leibes, von der du sprachst, soviel Umstände wie
das Niesen braucht. Jedenfalls hat er aber ganz aufgehört,
da ich dieses Mittel anwandte!“ „Aber mein
Bester, gib nur acht auf dich“, sprach Eryximachos,
„statt zu reden machst du Witze und zwingst mich,
deine Rede zu kontrollieren. Denn am Ende wirst
du wieder nur etwas Komisches aufbringen, obwohl
du doch ganz ernst bleiben kannst.“ „Du hast recht,“
lachte Aristophanes, „vergiß, was ich gesagt habe!
Aber bitte, nimm es nicht zu genau, denn ich fürchte,
was ich sagen werde, wird nicht komisch – das
wäre ja schließlich noch ein Gewinn und käme auf
die Rechnung meiner Kunst –, ich fürchte, es wird nur
lächerlich!“ „O du willst mich treffen und mir so
entgehen!“ erwiderte Eryximachos. „Doch nimm dich
in acht und rede so, daß du Rechenschaft von deiner
Rede geben kannst! Vielleicht spreche ich dich
dann frei.“

„Und doch,“ begann Aristophanes, „und doch,
Eryximachos, habe ich im Sinne, von Eros ganz anders
als du und Pausanias zu reden. Mich dünkt, die
Menschen haben die große Macht dieses Gottes noch
gar nicht recht wahrgenommen; denn sie würden

ihm sonst Tempel und Altäre gebaut haben und die
größten Opfer darbieten. Bis heute haben sie nichts
von allem, was hätte geschehen sollen, getan. Wie
kein anderer Gott liebt doch Eros die Menschen,
Eros ist der Menschen Helfer, der Menschen Arzt
und das hohe Heil jener, die an ihm gesundet sind.
Und von seiner Macht will ich zu euch reden, und ihr
mögt es die anderen dann lehren. Erfahret denn zuerst
von der menschlichen Natur und deren Leiden!

Die menschliche Natur war ja einst ganz anders.
Ursprünglich gab es drei Geschlechter, drei und
nicht wie heute zwei: neben dem männlichen und
weiblichen lebte ein drittes Geschlecht, welches an
den beiden ersten gleichen Teil hatte; sein Name ist
uns geblieben, das Geschlecht selbst ist ausgestorben.
Ich sage, dieses mann-weibliche Geschlecht hatte
einst die Gestalt und den Namen des männlichen und
weiblichen Geschlechtes zu einem einzigen vereinigt,
und heute ist uns von ihm nur der Name erhalten,
und der Name ist ein Schimpfwort. Weiter, die ganze
Gestalt jedes Menschen war damals rund, und der
Rücken und die Seiten bildeten eine Kugel. Der
Mensch hatte also vier Hände und vier Füße, zwei
Gesichter drehten sich am Halse, und zwischen beiden
Gesichtern stak ein Kopf, aber der Kopf hatte vier
Ohren. Der Mensch besaß die Schamteile doppelt,
und denkt den Vergleich für euch selbst aus: auch
alles andere war demgemäß doppelt! Der Mensch ging
zwar aufrecht wie heute, aber nach vorwärts und nach
rückwärts, ganz wie es ihm gefiel. Und wenn er

laufen wollte, dann machte er's wie die Gaukler, die
kopfüber Räder schlagen: er lief dann mit allen acht
Gliedern, und so im Rade auf Händen und Füßen
kam er allerdings schneller vorwärts als wir heute.
Noch einmal, es gab einst drei Geschlechter, und das
männliche hatte seinen Ursprung in der Sonne, das
weibliche in der Erde, das dritte, welches den beiden
ersten gemeinsam ist, hatte ihn im Mond, denn auch
der Mond teilt sich zwischen Sonne und Erde. Und
gleich den Gestirnen, denen sie eingeboren sind,
waren sie rund, und auch ihre Bahn, wenn ihr wollt,
lief im Kreise. Groß und übermenschlich war ihre
Stärke, ihr Sinnen war verwegen, ja sie versuchten
sich sogar an den Göttern. Was Homer von Ephialtos
und Otos erzählt, sagt man auch von diesen Menschen:
sie wagten den Weg zum Himmel hinauf und wollten
sich an den Göttern vergreifen.

Und Zeus und alle Götter erwogen, was sie dagegen
tun sollten, und waren recht in Verlegenheit,
denn sie konnten weder alle Menschen töten und
wie einst die Giganten mit dem Blitze das ganze Geschlecht
niederschlagen – da wäre es auch mit allem
Götterdienst und allen Altären vorbei – noch deren
Übermut hingehen lassen. Da fiel es aber Zeus ein,
und er rief: Ich habe das Mittel! Ich habe das Mittel
gefunden, die Menschen leben zu lassen und doch
ihrem Übermut für immer ein Ende zu machen: ich
werde jeden Menschen in zwei Teile schneiden. Sie
werden uns dadurch nicht nur zahmer, sondern auch
von größerem Nutzen sein, denn ihre Zahl wird gerade

noch einmal so groß. Die Menschen werden
von nun an auf zwei Beinen und nur aufrecht gehen.
Sollte ihnen aber noch Übermut übrig geblieben sein,
und sollten sie noch immer keine Ruhe geben, so
schneide ich jeden noch einmal entzwei: sie mögen
dann auf einem Beine gehen und hüpfen. Und wie
Zeus sprach, so handelte er auch: er nahm die Menschen
her und schnitt jeden in zwei Teile, wie man
Birnen, um sie einzukochen, entzwei schneidet. Und
so oft er einen entzwei hatte, ließ er ihm durch Apollon
das Gesicht und den halben Hals nach der Schnittfläche
zu umdrehen, damit der Mensch von nun an,
indem sein Blick auf sie gerichtet ist, züchtiger sei.
Auch alles andere, was durch den Schnitt wund ward,
ließ Zeus durch Apollon heilen. Apollon zog also die
Haut nach dem sogenannten Magen hin zusammen
und band sie in der Mitte des Magens wie einen Schnürbeutel
ab und ließ eine öffnung, und diese öffnung ist
unser Nabel. Apollon glättete dann die vielen Falten, die
dadurch entstanden waren, und bildete die Brust, indem
er sich dazu eines Werkzeuges bediente, wie es die
Schuster heute beim Glätten des Leders haben. Nur um
den Nabel und über dem Magen ließ er einige Falten
übrig; auch darüber sollte der Mensch seines alten
Leidens nicht vergessen. Als nun auf diese Weise
die ganze Natur entzwei war, kam in jeden Menschen
die große Sehnsucht nach seiner eigenen anderen
Hälfte, und die beiden Hälften schlugen die Arme umeinander
und verflochten ihre Leiber und wollten
wieder zusammenwachsen und starben vor Hunger

und wild und wirr, denn keine wollte ohne die andere
etwas tun. Wenn aber nur eine Hälfte starb und die
andere am Leben blieb, da suchte diese nach der
toten und umarmte den Leichnam, ob sie nun auf die
Hälfte eines ganzen Weibes – ich meine, was wir heute
Weib nennen – oder auf die Hälfte eines ganzen
Mannes stieß. Und so ging alles zugrunde. Doch
da hatte Zeus Erbarmen mit dem Menschengeschlechte
und schuf ein neues Mittel: Er setzte die Schamteile
nach auswärts. Bisher hatten die Menschen sie rückwärts
besessen und wie die Cikaden in die Erde gezeugt
und aus der Erde geboren. Und indem Zeus
die Schamteile also versetzte, ließ er die Menschen
ineinander zeugen und aus sich selbst gebären, damit
von jetzt an, wenn der Mann dem Weibe beischläft,
das Geschlecht sich fortpflanze, und wenn der Mann
den Mann umarmt, ihre Begierde gestillt werde und
ihr Sinnen sich beruhige und sie an die Arbeit gehen
und so auch für das Allgemeine sorgen. Von dieser
Zeit her, Freunde, ist Eros den Menschen eingeboren
und da, damit er die Menschen zu ihrer alten Natur
zurückbringe und aus zwei Wesen eines bilde und
so die verletzte Natur wieder heile. Wenn der Gastfreund
von uns scheidet, so teilen wir mit ihm einen
Würfel, und jeder behält die Hälfte, und später erkennen
wir uns an den Hälften. Und jeder Mensch,
möchte ich sagen, ist ein also geteilter Würfel und
sucht im Leben die andere Hälfte des Würfels. Wie
die Butten sind wir entzwei geschnitten, aus einer
Butte sind zwei geworden. Alle Männer zunächst,

welche aus jenem Ganzen geschnitten sind, das früher
das Mannweib hieß, lieben heute das Weib – die
Ehebrecher also sind aus diesem Geschlechte, damit
ihr es wißt – und aus demselben Ganzen sind natürlich
auch die Weiber geschnitten, die da den Mann
lieben und ihrerseits die Ehe brechen. Die Weiber
dann, die aus dem alten Geschlechte des ganzen
Weibes geschnitten sind, haben wenig Sinn für den
Mann und fühlen sich mehr zum eigenen Geschlechte
hingezogen: die lesbischen Frauen stammen aus
diesem Geschlecht. Und endlich die Männer, die
aus dem alten männlichen Geschlechte geschnitten
sind, gehen dem Manne nach. Schon als Knaben lieben
sie die Männer und sind froh, wenn sie Männer umarmen
und mit Männern liegen. Gerade die mutigsten
finden wir unter ihnen, da sie ja doch schon von Natur
aus sozusagen die männlichsten sind. Wer sie schamlos
nennt, der lügt. Denn nicht aus Schamlosigkeit handeln
sie so; nein, ihr Mut, ihre Mannhaftigkeit, ihre
Männlichkeit liebt eben ihresgleichen. Und das beweist
es: nur sie dienen, reif und zu Männern geworden,
dem Staate. Als Männer lieben sie wieder
Knaben und Jünglinge und kümmern sich wenig
darum, ein Weib zu nehmen und Kinder mit ihm zu
zeugen; es genügt ihnen durchaus, unverheiratet nur
miteinander zu leben. So also sind die Freunde und
Geliebten entstanden, auch sie lieben eben nur ihr
eigenes altes Geschlecht. Wenn nun einer von diesen
oder jenen anderen seiner eigenen Hälfte zum erstenmal
begegnet, da werden er und der andere wundersam

von Freundschaft, Heimlichkeit und Liebe bewegt,
und beide wollen nicht mehr voneinander lassen.
Aber sie, die von nun an ihr ganzes Leben beieinander
weilen, sie wissen dennoch niemals und niemand
zu sagen, was sie wollten, daß mit ihnen geschähe.
Die sinnliche Begierde könnte doch kaum den einen
an den andern mit so großer Leidenschaft binden.
Ihre Seele will doch wohl etwas anderes: sie kann es
nicht sagen und ahnt es nur und stammelt. Und
wenn zu zweien, die beieinander liegen, Hephaistos
träte mit seinen Werkzeugen und sie fragte: Was
wollt ihr, Menschen, was soll aus euch hier werden?
Sie würden nur verlegen und keine Antwort haben,
und wenn der Gott fortführe: Wollt ihr ein Wesen
sein und Tag und Nacht voneinander nicht lassen
können? Wenn das euer Wunsch ist, so will ich
euch zusammenschweißen, und ihr werdet ineinanderwachsen,
aus zwei Dingen eines werden und euer
ganzes Leben als ein einziges Wesen leben und nach
dem Tode in den Hades treten wie zwei, die zusammen
gestorben sind? Sagt, ob das eure Sehnsucht ist und
dieses Glück sie stillt? O, niemand möchte da widersprechen
und etwas anderes wollen; gleich Kindern
würden alle zu hören glauben, was seit je ihr
Sehnen war: mit dem Geliebten verwachsen und ein
Wesen mit ihm bilden. Denn so war einst unsere
alte Natur: wir waren einst ganz, und jene Begierde
nach dem Ganzen ist Eros. Wir waren einst ein
Wesen, und weil wir gefrevelt haben, sind wir vom
Gotte gespalten worden, wie die Arkadier heute von den

Lakedaimoniern. Und die Gefahr besteht fort, daß
wir noch einmal gespalten werden, wenn wir nicht
fromm gegen die Götter sind, und daß wir dann herumgehen
wie die Reliefs auf den Grabsteinen mit
zersägten Nasen. Damit wir nun diesem Schicksal
entgehen und jenes andere Ziel erreichen, muß jeder
Mensch den anderen heißen, die Götter ehren, und
Eros ist uns zu jenem Ziele Führer. Ihm soll niemand
zuwiderhandeln, und wer der Götter spottet,
der handelt ihm zuwider. Nur als des Gottes Freunde
und ihm versöhnt, werden wir, was heute nur wenigen
gelingt, unsere echten Geliebten finden. Eryximachos
soll sich hier über mich nicht lustig machen
und meinen, ich denke jetzt an Pausanias und Agathon.
Ja, vielleicht stammen diese beiden wirklich aus
dem alten männlichen Geschlecht. Ich meine aber alle
Männer und Weiber und behaupte, das Menschengeschlecht
könne nur heil sein, wenn wir uns in
der Liebe vollenden und jeder seinen eingeborenen
Geliebten findet und so zur alten Natur zurückkehrt.
Und wenn das unser Ziel ist, so muß, wie wir nun
einmal sind, gut sein, was diesem zunächst kommt:
unter allen den Geliebten finden, der uns versteht.
Und wenn wir den Gott, dem wir das verdanken,
preisen sollen, so müssen wir Eros preisen, denn wie
kein anderer hilft er uns hier zu uns selbst und gibt
uns die sicherste Hoffnung, wenn wir den Göttern
unseren frommen Sinn bewahren, uns zu unser alten
Natur zurückzubringen und uns heil und selig zu
machen.

Da hast du nun, Eryximachos, meine Rede auf
Eros; sie war anders als deine. Ich bitte dich noch
einmal darum, mach dich nicht über sie lustig, denn
wir müssen noch die anderen Reden hören, eigentlich
nur die Reden der beiden anderen, denn Agathon
und Sokrates nur sind noch übrig!“ „Diesen Wunsch
will ich dir erfüllen,“ sagte Eryximachos, „du hast mir
gar sehr zu Gefallen gesprochen. Ja, wenn ich nicht
wüßte, wie gut Sokrates und Agathon sich auf alles,
was mit der Liebe zusammenhängt, verständen, würde
ich fürchten, sie wären jetzt beide in großer Verlegenheit,
so viel und so verschieden ist hier über Eros
gesprochen worden; doch so kann ich noch Vertrauen
auf sie haben.“ Sokrates rief da: „Und du selbst hast
noch dazu so tapfer gefochten, Eryximachos! Wenn
du jetzt an meiner Stelle wärest, besser gesagt, wenn
du dort wärest, wo ich nach Agathons Rede sein
werde, würdest du wohl auch Angst haben und meine
Sorge kennen.“ „O du willst mich jetzt besprechen,
Sokrates,“ fiel Agathon ein, „du willst mich bezaubern,
damit ich scheu werde und glaube, das Publikum setze
große Hoffnungen auf meine Worte!“ „Da müßte ich
aber doch vergessen haben, Agathon, daß ich gestern
erst deinen Mut und hohen Sinn sah, als du mit den
Schauspielern vor die Rampe tratst und einem so
großen Publikum, das, um deine Worte zu hören, gekommen
war, ins Auge sahst und gar nicht verlegen
warst, ja das müßte ich wirklich vergessen haben,
wenn ich jetzt glauben sollte, wir paar Menschen hier
würden dich aufregen.“ „Ja, Sokrates, hältst du mich

denn für so benommen vom Theater,“ wehrte Agathon
ab, „daß ich nicht wüßte, um wieviel gefährlicher als
ein ganzes Publikum von Unwissenden die wenigen
Klugen wären?“ „Wenn ich dich für so roh hielte,
würde ich dir unrecht tun, Agathon; ich weiß sehr gut,
daß dir mehr an den wenigen, die du für klug hältst,
als an der großen Menge gelegen ist. Wer weiß aber,
ob wir hier zu diesen wenigen gehören? Denn gestern
im Theater gehörten auch wir zur großen Menge.
Wenn du aber sonstwo mit anderen Klugen zusammenkämest,
würdest du dich dann vor ihnen schämen,
irgend etwas Törichtes zu machen, ja?“ „Natürlich!“
„Vor der Menge also schämst du dich nicht …“
Jetzt fiel aber Phaidros ein: „Ja, Agathon, wenn du
Sokrates noch lange immer antwortest, wird er sich
wenig um unser Thema kümmern, dann hat er jemand,
dem er Fragen stellen kann, und noch dazu einen so
schönen Jüngling. Ich höre ja gerne zu, wenn Sokrates
sich unterhält, aber hier muß ich darauf sehen, daß
die Preisreden auf Eros gesprochen werden und
jeder von euch dem anderen das Wort abnehme.
Denn jeder soll hier zum Preise des Gottes reden.“
„Du hast recht, Phaidros,“ sagte Agathon, „mich hält
auch nichts mehr davon ab; Sokrates wird später
noch viel zu sagen haben.“

„Ich will zuerst sagen, wie ich zu sprechen habe,
und dann erst reden. Ihr alle vor mir habt eigentlich
gar nicht den Gott, sondern nur das Heil der Menschen,
die also der Gott begnadet, gepriesen. Vom
Gotte selbst, der alle diese Gaben bringt, hat niemand

gesprochen. Und doch ist es überall die rechte Art,
zuerst zu sagen, wie denn das Ding selbst aussehe, das
wir überall als den Grund eines anderen finden. Und
darum hättet ihr alle billig zuerst Eros selbst und
dann seine Gaben preisen müssen. Ich sage euch
nun, wenn je es mit Fug und ohne Schuld von einem
Wesen gesagt werden darf: unter jenen heilen Göttern
ist Eros der heilvollste, denn er ist der schönste und
edelste! Eros ist der schönste Gott, weil er der jüngste,
o Phaidros, ist, und dafür brauche ich keinen anderen
Zeugen als ihn selbst, denn Eros flieht, flieht das
Alter, und das Alter ist schnell und kommt schneller
als nötig zu uns. Und Eros haßt es und lebt darum,
Eros weicht dem Alter auf dem Wege aus und bleibt mit
den Jünglingen und ist selbst ein Jüngling. Das alte
Wort hat recht: Zum Gleichen gesellt sich das Gleiche.
Ich stimme ja mit Phaidros in vielem überein, doch
muß ich ihm widersprechen, wenn er sagt, Eros sei
älter als Kronos und Japetos; nein, Phaidros! Eros ist
der jüngste der Götter und von ewiger Jugend, denn
jene alte Not der Götter, von der Hesiodos und Parmenides
erzählen, hat das Schicksal geschaffen und
nicht die Liebe – wenn Hesiodos und Parmenides
überhaupt die Wahrheit wissen. Die alten Götter
würden einander nicht verschnitten und gebunden
haben und das Grausame damals würde nicht geschehen
sein, wenn Eros unter den Göttern gewesen
wäre; Eros hätte Freundschaft und Frieden unter sie
gebracht, wie er sie heute bringt, da er der Götter
König ist. Jung ist also der Gott, und seine Gestalt

von zarter Bildung; nur ein Dichter wie Homer könnte
sie schildern. Homer sagt von Ate, sie sei eine Göttin
und zart gewesen; ihre Füße, erzählt er, seien zart
gewesen…


Zart sind ihre Füße und nie am Boden


Wandelt sie, sondern hoch über den Häuptern der Menschheit!





Und, wie ich glaube, an einem schönen Zeichen
läßt uns der Dichter die Zartheit erkennen: die Göttin
schreitet nie auf harten Gründen, sie schwebt oben
sanft dahin. Und ebendort müssen wir auch Eros'
Zartheit suchen: Auch Eros schreitet nicht auf der
Erde und nicht über die Köpfe, – die wären ihm wohl
zu hart; nur dort, wo alles ganz sanft ist, wandelt
und weilt der Gott. In der Gesinnung und in den
Seelen der Götter und Menschen baut er sein Zelt, aber
auch hier nicht in allen Seelen: wo er auf harten Sinn
stößt, dort flieht Eros, und nur in der sanften Seele
will er wohnen. Und da er also immer und ganz
nur am zartesten haftet, muß er selbst wohl das
zarteste Wesen sein. Ich wiederhole, Eros ist der jüngste
und zarteste Gott; und Eros ist auch geschmeidig:
denn sonst vermöchte er kaum sich durch alles zu
schlingen und winden und heimlich in die Seelen
zu treten und heimlich von den Seelen scheiden.

Eros ist ebenmäßig, seine schöne Haltung zeigt
es, und diese zeichnet, wie wir wissen, den Gott vor
allem aus. Mißbildung und die Liebe vertragen einander
nicht. Eros ist von schöner Farbe, denn nur
vom Blühenden lebt er. Wo die Körper und die

Seelen nicht blühen oder die Blüten verlieren, dort
kommt er nicht hin, und nur, wo es blüht und duftet,
dort läßt sich Eros nieder, dort bleibt der Gott.

Das mag nun von der Schönheit des Gottes genügen,
es bliebe ja noch viel zu sagen übrig; jetzt
aber muß ich von seiner Tugend reden. Und da ist
es gleich seine größte Tugend, daß er weder Gott
noch den Menschen unrecht tut und daß ihm von niemand
Unrecht widerfährt. Eros leidet keine Gewalt,
die Gewalt haftet nicht an der Liebe, und Eros tut
niemand Gewalt an. Freiwillig dient ihm alles, und
wo immer der eine dem anderen willig dient, da
nennen das „die Gesetze, die Könige des Staats“ gerecht.
An der Gerechtigkeit nun hat die Enthaltsamkeit
den größten Teil, und Enthaltsamkeit heißt überall
die Begierden und sich in der Freude beherrschen:
nun ist aber keine Freude stärker als die Freude der
Liebe. Wenn also die anderen Freuden schwächer
sind, so wären sie ja von Eros beherrscht, und Eros
ist ihr Herr, und indem er die Freuden und Begierden
wirklich beherrscht, zeigt er seine Enthaltsamkeit.
Seiner Mannhaftigkeit weiter „kann selbst
Ares nicht widerstehen“. Denn nicht Ares bindet
Eros, sondern Eros, die Liebe der Aphrodite, hält
Ares, wie die Sage geht. Und wer zu binden weiß,
ist wohl stärker als der Gebundene, und wer den
Mutigsten bändigt, muß wohl auch im Mute des Mutigsten
Meister sein. Ich habe also von der Gerechtigkeit,
der Enthaltsamkeit und Mannhaftigkeit des Gottes
gesprochen, jetzt bleibt mir noch seine Weisheit, und

da will ich versuchen, nichts zu übersehen. Damit
ich zunächst auch meine Kunst ehre, wie Eryximachos
seine geehrt hat – Eros ist ein so weiser Dichter, daß
er auch uns zu Dichtern macht. Denn jeder wird
zum Dichter, wenn der Gott ihn berührt, „wie fremd
er auch früher den Musen war“. Und das mag uns
dafür zeugen, daß Eros vor allem der große
Schöpfer der ganzen Musik ist. Denn was jemand
selbst nicht besitzt und weiß, wie vermöchte er
dies dem anderen zu geben, den anderen zu lehren!
Und weiter, wer wird leugnen, daß die Schöpfung
alles Lebendigen die eigenste Weisheit des Gottes
sei, die große Weisheit, durch die alles Leben wird
und wächst? Und endlich, wissen wir nicht, daß
auch in der Beherrschung der Künste nur der glänzt
und bewundert wird, den Eros unterwiesen hat,
und daß jeder im Schatten und ohne Ruhm bleibt,
den der Gott nicht berührt hat? Apollo hat die Kunst
des Bogenschießens, die Kunst des Sehers und des
Arztes erfunden, aber die Freude, die Liebe hat ihn
dahin geführt, so daß auch er ein Schüler des Eros
ist; und die Musen haben die Musik, und Athene hat
das Weben, Hephaistos das Schmieden, und Zeus „die
Macht über Götter und Menschen“ von Eros gelernt.
Wo alles Wirken der Götter durch Eros geordnet
wurde, da ward auch alles schön; denn ins Häßliche
kommt Eros nicht. Früher, wie ich schon sagte, geschah
viel Furchtbares unter den Göttern, denn das
Schicksal war König. Als aber unser Gott geboren
wurde, so kam, weil sie die Schönheit liebten, die Güte

unter Götter und Menschen. So scheint mir, Phaidros,
Eros selbst das Beste und Schönste aller Wesen und
allen Wesen die Ursache alles Guten und Schönen
zu sein. Mir fallen da noch zwei Verse ein. Eros ist
es, der da bringt:


Frieden den Menschen, die Stille dem Meer und den Stürmen,


Allen, die bekümmert, das Lager und den Schlaf.





So nimmt uns denn Eros alles Fremde und gibt
uns alles Eigene wieder; wo wir uns alle finden,
dorthin führt Eros die Wege, er ist der Herold und
führt die Festzüge und Chöre und uns, so wir zu
den Opfern schreiten. Eros reißt alles Wilde aus und
macht uns sanft; er schenkt uns den guten Willen
und raubt dem Herzen allen Streit; Eros ist gnädig,
ihn schauen die Weisen und lieben die Götter; er ist
der Neid der Unglücklichen und der Schatz aller, die
sich ins Glück geteilt. Eros ist der Schöpfer aller
Zärtlichkeit, Üppigkeit, Anmut und Sehnsucht im
Menschen, er kennt alles Gute und sieht vom Bösen
weg. In allen Mühen, in jeder Furcht und jedem
Begehren, im Worte – da weiß er sicher zu lenken, da
ist Eros die Hilfe und der Retter. Eros ist die Ordnung
unter den Göttern und Menschen, der herrlichste
und tapferste Held, und ihm müssen die Menschen
folgen, und alle müssen in den Gesang stimmen, den
er, Götter- und Menschensinn bezaubernd, singt.

Das nun, Phaidros, ist die Rede, die ich dem Gotte
darbringe; ich war hier leicht und dort auch ernst,
so weit ich es eben konnte.“

Da Agathon seine Rede also schloß, war der Beifall
laut, so ganz seiner selbst und des Gottes würdig,
schien der Jüngling allen gesprochen zu haben. Und
Sokrates sah Eryximachos an: „O Sohn des Akumenos,
war meine Angst also töricht und hat meine Angst
nicht vorausgesehen, daß Agathon herrlich reden und
mich in große Verlegenheit bringen würde?“ „O ja, daß
Agathon schön sprechen werde, das hast du wohl
richtig vorausgesehen,“ erwiderte Eryximachos, „aber
darum glaube ich noch immer nicht, daß er dich in
Verlegenheit bringen könne.“ „Ja, aber du Glücklicher,“
sprach Sokrates, „wie soll ich, wie soll ein anderer
gegen dessen schöne, reiche Worte aufkommen; es
war ja natürlich nicht alles gleich wunderbar, aber
wer von uns ist nicht förmlich erschrocken, da er am
Schlusse alle die schönen Namen und Ausdrücke
vernahm? Als mir da plötzlich der Gedanke kam, ich
würde gar nicht imstande sein, auch nur annähernd
so Schönes zu sagen, wäre ich vor Scham beinahe
durchgebrannt, wenn ich nur irgendwie hätte hinauskönnen.
Agathons Rede erinnerte mich ja an Gorgias,
und mir ging es schon wie jenem Manne im Homer
und ich fürchtete, Agathon würde zuletzt seine gewaltigen
Worte wie das Gorgonenhaupt meinen Worten
entgegenhalten und mich zum stummen Steine machen.
Und ich sagte zu mir: Lächerlich warst du, Sokrates,
lächerlich, als du nicht nur versprachst, mit ihnen
Eros zu preisen, sondern sogar behauptetest, dich
gerade auf die Liebe zu verstehen, während du doch
von dem einen so wenig wie von dem anderen etwas

weißt. In meiner Einfalt habe ich nämlich geglaubt,
wer ein Ding preisen wolle, der brauche nur die
Wahrheit zu sagen, die Wahrheit wenigstens müsse zugrunde
liegen, und dann erst dürfe man unter den
schönen Worten wählen und sie so richtig wie möglich
setzen. Und darum nur, weil ich eben die Wahrheit
wüßte, bildete ich mir sogar ein, besonders gut
reden zu können. Doch wie ich jetzt erfuhr, verlangt
man das gar nicht von einer guten Lobrede; im Gegenteil:
es scheint, man müsse von irgend einem Dinge
nur gleich alles Schönste und Beste behaupten, ob
es nun wirklich in ihm sei oder nicht sei. Wenn es
gelogen ist, so macht es ja nichts. Ich glaube sogar,
ihr habt es untereinander abgemacht: jeder von uns
solle nicht Eros preisen, nein, sondern sich das nur
einbilden! Denn nur deshalb, zu diesem Zwecke
scheint ihr alles Mögliche hergezogen und es Eros
einfach beigelegt und immer nur gerufen zu haben: Eros
ist so und so, und Eros ist die Ursache davon und jener
Dinge, damit am Schlusse dann der Gott so schön
und so gütig wie möglich aussehe. Und es ist auch
selbstverständlich, daß jenen, die von allem nichts
verstehen – nicht den Wissenden – das Lob dann
gar schön und feierlich klinge. Von dieser Art nun
ein Ding zu preisen, habe ich allerdings nichts gewußt,
und nur darum konnte ich anfangs euch versprechen,
meinen Teil beizutragen. Aber meine Zunge
versprach es nur, und nicht der Kopf. Ich mag jetzt
davon nichts wissen. Denn so preise ich die Dinge
nicht, nein! Ich wäre es ja gar nicht imstande. Ich will

ja nur, wenn ihr wollt, die Wahrheit, meine Wahrheit,
wie ich sie verstehe, sagen; ich will mich gar nicht mit
euch vergleichen, da würde ich wohl nur ausgelacht
werden. Phaidros, kannst du also auch eine Rede
brauchen, die über Eros nur die Wahrheit sagt und
alle Namen und Worte so setzt, wie sie mir gerade
kommen?“ Phaidros und die anderen hießen Sokrates,
nur so zu reden, wie er es tun zu müssen glaube.
„Aber noch etwas, Phaidros,“ sagte Sokrates, „erlaubst
du diesmal, daß ich an Agathon einige kleine Fragen
richte, ich muß gerade mit ihm mich erst über manches
einigen, bevor ich beginne?“ „Natürlich, frage Agathon
nur aus!“ Und so begann denn Sokrates seine Fragen:
„Agathon, du scheinst deine Rede richtig disponiert
zu haben: man müsse zuerst sagen, wer und wie Eros
denn eigentlich sei, und dann dürfe man erst von
dessen Wirken reden. Dieser Anfang hat mir gefallen.
Und da du dann so schön, so groß von dem Wesen
des Gottes sprachst, so antworte mir nur darauf: Eros,
die Liebe – ist dieser Gott, so wie er nun einmal da
ist, zu irgend etwas anderem in Beziehung oder nicht?
Ich will ja selbstverständlich nicht nach seinem Vater,
nach seiner Mutter fragen; es wäre ja lächerlich, meine
Frage so zu stellen, wenn ich wissen wollte, ob Eros
von einem Vater, einer Mutter stamme – nein, ich
meine es so, wie wenn jemand dich nach dem Vater
fragte und fragte: ist dieser Vater der Vater zu etwas
oder nicht? Du würdest mir natürlich antworten: der
Vater ist der Vater eines Sohnes, einer Tochter. Habe
ich nicht recht?“ „Ja, natürlich,“ antwortete Agathon.

„Und dasselbe gilt von der Mutter, von dem Begriff
der Mutter, nicht wahr? Damit du mich aber noch
besser verstehst, antworte mir auch darauf: Wenn
ich nach dem Bruder fragte: der Bruder ist doch
immer der Bruder eines anderen: eines Bruders, einer
Schwester? Da stimmst du mir doch auch bei. Und
jetzt versuche meine Fragen nach Eros zu beantworten:
Ist Eros also die Liebe zu etwas anderem
oder nicht?“ „Ja natürlich, Eros ist die Liebe zu etwas
anderem!“ „Gut, das merke dir vorläufig und
antworte mir weiter: Begehrt Eros nach dem, was er
liebt, oder begehrt er nicht danach?“ „Eros begehrt
danach!“ „Natürlich, und weiter: Besitzt Eros das,
wonach er begehrt, oder besitzt er es nicht?“ „Er
besitzt es wahrscheinlich nicht!“ „Vielleicht ist es
nicht nur wahrscheinlich, sondern durchaus notwendig,
daß, wer begehrt, nur das begehrt, was ihm fehlt,
und umgekehrt! Mir scheint das durchaus selbstverständlich,
dir nicht auch, Agathon?“ „Ja!“ „Also! Ein
Großer will doch nicht noch groß, ein Starker nicht
noch stark sein. Ihm könnte doch nicht das noch
fehlen, was er schon ist. Denn wenn ein Starker
noch stark, ein Schneller schnell, ein Gesunder gesund
sein wollte, so müßten wir dann glauben, daß
sie und ihresgleichen immer noch das begehren, was
sie schon besitzen oder was sie schon sind. Damit
wir aber hier sicher gehen, ich sage das darum –
sie alle, Agathon, müssen das, was sie besitzen, in
der Gegenwart besitzen, ob sie wollen oder nicht,
und wer würde da noch das begehren, was er schon

besitzt? Wenn uns einer also sagen sollte: Ich bin
gesund und will gesund sein, oder ich bin reich und
will reich sein, ich begehre das kurz, was ich schon
besitze, so müßten wir ihm doch erwidern: ‚Mensch,
da du nun einmal Reichtum erworben hast und gesund
und reich bist, so willst du doch wohl nur, daß
dir das alles, was du in der Gegenwart besitzest,
auch in der Zukunft bleibe. Denke darüber nach, ob
du es so meintest?‘ Da wirst du mir doch recht
geben, Agathon?“ „Ja!“ „Wir begehren also nach dem,
was uns nicht zu eigen ist und was wir nicht besitzen,
wenn wir es uns für die Zukunft bewahrt haben
wollen?“ „Entschieden!“ „Jeder begehrt also nur nach
dem, was ihm nicht zu eigen, nicht gegenwärtig ist;
und was wir nicht besitzen, was wir nicht sind, kurz
das also, was uns noch fehlt, bestimmt unsere Begierde
und die Liebe! Einigen wir uns nun noch einmal:
Eros ist also die Liebe, zunächst zu irgend
etwas anderem überhaupt, und dann, näher bestimmt,
die Liebe zu dem, was ihm noch fehlt, nicht wahr?“
„Ja!“ „Erinnerst du dich noch daran, wozu du Eros in
deiner Rede in Beziehung setztest? Ich will es dir,
wenn du willst, ins Gedächtnis zurückrufen. Wenn ich
nicht irre, sagtest du: Das Dasein und Wirken der
Götter ist durch die Liebe zu allem Schönen bestimmt;
es gibt keine Liebe zum Häßlichen! Sagtest
du nicht so?“ „Ja, das waren meine Worte.“ „Und
da hattest du sehr richtig gesprochen. Und darum
wäre also Eros die Liebe zur Schönheit!“ „Natürlich!“
„Sind wir aber nicht eben darin übereingekommen,

daß wir nur, was uns noch fehlt und was wir noch
nicht besitzen, lieben?“ „Ja!“ „Es fehlt also Eros die
Schönheit, Agathon; Eros besitzt nicht die Schönheit!“
„Ja!“ „Nun also, Agathon! Kannst du noch sagen, daß
der, dem die Schönheit fehlt, schön sei?“ „Nein!“
„Du gibst mir also recht, wenn ich sage, Eros sei
nicht schön?“ „Ich fürchte, Sokrates, ich habe nichts
von allem, worüber ich vorhin sprach, verstanden!“
„Aber du hast dennoch sehr schön vorhin gesprochen,
Agathon! Noch eine kleine Frage: Scheint dir nicht
auch das Gute schön zu sein?“ „Ja!“ „Wenn also
Eros alles Schöne fehlt und das Schöne auch
gut ist, so muß Eros auch alles Gute fehlen.
Nicht?“ „Ach, Sokrates, ich kann dir nicht widersprechen,
es ist alles so, wie du es sagst.“ „Nein,
geliebter Agathon, du kannst eben nur der Wahrheit
nicht widersprechen; auf Sokrates kommt es da gar
nicht an.“

„Nun aber will ich dich in Ruhe lassen, Agathon!
Meine Rede über Eros habe ich von Diotima, einer
Frau aus Mantineia, gehört; sie war darin und in
vielen anderen Dingen weise, es war dieselbe Diotima,
die damals den Athenern, als diese zur Abwehr
der Pest Opfer feierten, von den Göttern einen Aufschub
der Seuche auf zehn Jahre erwirkte; wenn auch
ich heute um die Liebe weiß, so hat Diotima es mich
gelehrt, und ihre Worte will ich euch im Anschlusse
an das, worin Agathon und ich uns oben geeinigt
haben, wiedergeben, so gut ich es noch kann. Zunächst
also, Agathon, will auch ich sagen, wer und welcher

Art Eros sei, und dann werde ich erst von seinen
Werken reden. Ich glaube, ich erzähle euch alles am
besten so, wie die fremde Frau damals durch Fragen
mich es lehrte. Denn wisset, ich sprach zu ihr zuerst
genau so, wie du, Agathon, zu mir gesprochen hast:
ich behauptete, Eros sei ein großer Gott und er sei
schön, und da widerlegte sie mich mit denselben
Worten, mit denen ich Agathon widerlegen mußte,
und sagte, der Gott sei weder, wie ich es meine,
schön noch gut. Ich rief da gleich: ‚Wie redest du
nur, Diotima, Eros wäre also häßlich und böse?‘ Doch
sie antwortete: ‚Du lästerst, Sokrates, lästere nicht!
Glaubst du, was nicht schön sei, müsse darum gleich
häßlich sein?‘ ‚Nein!‘ ‚Oder, was nicht weise sei,
müsse darum gleich töricht sein? Hast du denn nie
erfahren, daß etwas zwischen der Weisheit und der
Unwissenheit da sei?‘ ‚Was ist dieses?‘ ‚Wenn einer
zwar richtig wahrnimmt, aber keinen Grund dafür
weiß, nennst du das schon Verständnis? Wie könnten
wir das verstehen, wozu wir keinen Grund wissen!
Und doch ist das noch nicht Unwissenheit: wer das
Richtige trifft, kann doch nicht unwissend sein. Wir
müssen es eine richtige Meinung, Wahrnehmung
nennen, und diese liegt immer zwischen dem Verständnis
und der Unwissenheit!‘ ‚Da hast du wohl
recht, Diotima!‘ ‚Zwinge mir also ja nicht mehr das,
was nicht schön ist, häßlich und, was noch nicht gut
ist, böse zu sein, und glaube noch weniger, daß Eros
häßlich und böse sei, weil er, wie du es ja jetzt zugibst,
weder schön noch gut ist; auch Eros ist etwas

in der Mitte von beiden und zwischen schön und
häßlich und zwischen gut und böse!‘

‚Aber alle‘, entgegnete ich da, ‚sind doch darin
einig und nennen Eros einen mächtigen Gott!‘ ‚Wer
nennt ihn so, Sokrates, sind es die Wissenden oder
die Unwissenden?‘ ‚Alle, Diotima, ich sage, alle!‘
Und jetzt lachte sie: ‚Gilt also Eros auch jenen als ein
mächtiger Gott, die da behaupten, Eros sei überhaupt
kein Gott?‘ ‚Wer behauptet es denn?‘ ‚Der
eine bist du, Sokrates, und der andere ich!‘ ‚Ich verstehe
dich nicht!‘ ‚Und es ist doch so einfach! Sage,
Sokrates: heißest du nicht alle, alle Götter heil,
würdest du den Mut haben zu behaupten, dieser
oder jener unter den Göttern wäre nicht heil?‘ ‚Nein, bei
Zeus, niemals!‘ ‚Und nennst du weiter nicht jene
Wesen heil, die alles Gute, alles Schöne besitzen?‘ ‚Ja,
natürlich!‘ ‚Du hast ja aber doch eingesehen, daß
Eros das Gute und Schöne begehre, weil er beides
nicht besitzt.‘ ‚Ja!‘ ‚Wie könnte also der ein Gott
sein, dem kein Teil am Schönen und am Guten ward?
Wie wäre das möglich?‘ ‚Es ist nicht möglich, Diotima!‘
‚Sieh, also auch du nennst Eros nicht Gott!‘

‚Was aber ist dann Eros, wenn er kein Gott ist?
Gehört Eros zu den Sterblichen?‘ ‚O nein!‘ ‚Ja, was
ist er, sprich?‘ ‚Wir sahen es doch eben, Eros sei
in der Mitte; Eros ist in der Mitte zwischen dem Unsterblichen
und dem Sterblichen!‘ ‚Und?‘ ‚Ein Dämon,
Sokrates, ist Eros, ein großer Dämon, ein Heiland, und
alles Dämonische, alles Heilende lebt zwischen Gott und
Mensch!‘ ‚Und wo ist dann seine Macht?‘ ‚Der Dämon

ist immer der Bote: er bringt den Göttern das Flehen und
die Opfer der Menschen, und er kündet den Menschen,
was die Götter sie heißen, und er kündet die Gnade
der Götter, der Heiland ist in der Mitte und er füllt
die Kluft zwischen den Unsterblichen und den Sterblichen,
und das All ist durch den Heiland gebunden.
Durch ihn kommt alles Schauen den Sehern, und
durch den Heiland gehen die Opfer und Weihen! Es
mischt sich ja nie der Gott mit dem Menschen: durch
den Dämon verkehren Götter mit Menschen und durch
den Heiland reden Götter zu Menschen: zu den Wachen
und dann, wenn die Menschen der Schlaf umfängt.
Wer das schon begreift, in dem ist der Heiland; die
anderen alle, die da Künste können und Fertigkeiten
haben, sind ja nur Handwerker. Und es gibt der
Heilenden viele, und sie sind vielfacher Art, und einer
von ihnen ist Eros!‘ ‚Und hat Eros einen Vater, Diotima,
eine Mutter?‘ ‚Das ist lang, aber ich will es
dir erzählen: Da Aphrodite geboren wurde, feierten
die Götter deren Geburt und hatten ein großes Mahl,
und mit den Göttern saß auch der Reichtum, der Sohn
der Erfindsamkeit. Da sie nun gegessen hatten, kam
die Armut und wollte etwas von dem Überflusse haben
und blieb vor der Tür stehen, gleich den Bettlern.
Nun geschah es, daß der Reichtum zu viel vom Nektar
getrunken hatte – es gab ja damals noch keinen
Wein – und daß er schwer und berauscht in des
Zeus Garten ging und dort einschlief. Und das gab
jetzt der Armut ihre eigene List ein: sie dachte sich,
weil ich arm bin, so will ich vom Reichtum ein Kind

haben, und die Armut legte sich zum Reichtum, und
die Armut empfing vom Reichtum den Eros. Und
weil nun Eros am Geburtstage der Aphrodite gezeugt
wurde, so ist er jetzt deren Diener und Herold, und da
Aphrodite schön ist, so ist Eros von Natur aus in
alles Schöne verliebt. Dann aber, weil Eros der
Sohn des Reichtums und der Armut ist, so hat er
beider Natur und Zeichen. Eros ist seiner Mutter
Sohn und darum ganz arm und gar nicht weich und
schön, wie viele meinen; o nein, Eros ist hart und dürr
und läuft barfuß herum und hat kein Dach, das ihn
schützte; auf der nackten Erde ohne Lager muß er
schlafen; vor allen Türen triffst du ihn, auf den
Straßen unter freiem Himmel liegt er: Eros hat der
Mutter Art, und die Armut läßt nicht von ihm. Dann
aber ist Eros auch seines Vaters Sohn und ist, wie
dieser, voll List nach allem, was schön ist und edel;
er ist kühn und frech und stark, ein gewaltiger Jäger
und er kann die Netze knüpfen und die Eisen stellen;
Eros will immer Gründe und weiß zu raten; sein
ganzes Leben lang philosophiert er und kann verhexen
und zaubern und ist ein großer Sophist. Da
er nun nicht Gott und nicht Mensch geboren ist, so
blüht er bald und ist voll Leben, bald ist er müde
und stirbt hin, und das alles oft an demselben Tage;
aber immer wieder lebt er auf, denn der Vater steckt
in ihm. Was er heute erwirbt, das verliert er morgen,
und so ist Eros nicht reich und nicht arm. Und er
ist immer zwischen der Weisheit und der Torheit
in der Mitte, ich meine das so: Von den Göttern ist

niemand das, was wir Philosoph nennen, und kein
Gott hat den Wunsch, weise zu werden. Denn die
Götter sind ja weise, und jeder, der schon weise ist,
ist kein Philosoph. Aber auch die Unwissenden dürfen
nicht Philosophen heißen, auch sie haben nicht
den Wunsch, weise zu werden. Denn das gerade ist
das Bittere an der Torheit: der Tor ist weder schön,
noch gut, noch verständig, und dennoch hält er sich
dafür. Der Tor hat nie den Wunsch nach dem, was
ihm fehlt, da er der Meinung ist, es fehle ihm nichts.‘
‚Und wer sind nun, Diotima, die Philosophen, wenn
es weder die Weisen noch die Toren sein können?‘
‚Das weiß jetzt doch jedes Kind, Sokrates: die Philosophen
sind eben auch zwischen beiden, und zwischen
diesen ist dann auch Eros. Die Weisheit
strebt nach der letzten Schönheit, und Eros ist die
Liebe zu allem Schönen: es liebt Eros also auch die
Weisheit, und darum ist Eros ein Philosoph, Sokrates,
ja, ja, ein Philosoph, denn der Philosoph ist nicht
weise und nicht unwissend und ist zwischen den
Weisen und den Toren in der Mitte. Und auch das
ist nur das Blut in Eros: denn sein Vater war weise
und wußte sich zu helfen, und seine Mutter war arm
und töricht. Das und nur so, Freund, ist die Natur
des Heilands; was du für Eros gehalten hast, das
war nichts. Nach allem, was du mir sagtest, mußt du
gemeint haben, Eros sei alles Geliebte und nicht der,
welcher liebt. Und darum erschien dir Eros von so
vollkommener Schönheit zu sein. Denn, was wir
lieben, das ist ja natürlich immer schön und zart und

vollendet und selig. Der aber, welcher liebt, ist anderer
Art, und ich habe dir sein Bild gegeben.‘ ‚Und du
hast wahr von ihm gesprochen, Gastfreund,‘ sprach ich.

‚Wenn das nun Eros ist, welchen Nutzen haben dann
die Menschen von diesem Heiland?‘ ‚Auch darüber,
Sokrates, will ich dich aufzuklären versuchen. Wie
ich ihn dir beschrieb, so ist Eros, so wurde er geboren,
und sein Begehren ist – so sagtest du doch
– das Schöne. Wenn man uns nun jetzt fragte: Sokrates
und Diotima, wie und warum aber begehrt Eros
das Schöne? Nein, ich will noch bestimmter sein und
fragen: Was will der Liebende von dem Schönen, das
er begehrt?‘ ‚Er will es besitzen,‘ antwortete ich.
‚Ja, er will es besitzen; aber noch eine Frage mußt
du mir beantworten: Was ist dem zu eigen geworden,
der das Schöne besitzt?‘ ‚Auf diese Frage kann ich
dir nicht gleich antworten!‘ ‚Nun, wenn ich statt des
Schönen das Gute setzte und dich fragte: Sokrates,
es liebt einer das Gute, was, glaubst du, will er mit
dem Guten?‘ ‚Er will, daß ihm das Gute zu eigen werde!‘
‚Und wie ist der Mensch, dem das Gute zu eigen
wurde?‘ ‚Darauf kann ich dir schon leichter antworten:
Er ist heil!‘ ‚Ja, er ist heil, heil, und wer durch
den Besitz des Guten heil geworden ist, der ist
es wahrhaft und vollendet, und wir brauchen nicht
noch zu fragen, warum er das Heil gewollt hat. Denn
hier ist die Frage zu Ende.‘ ‚Ja!‘ ‚Und glaubst du,
daß dieser Wille, diese Liebe allen Menschen gemeinsam
sei, und daß alle an dem Guten teilhaben wollen?‘
‚Ja, diese Liebe ist allen Menschen gemeinsam!‘

‚Müßten wir also darum nicht sagen, daß alle Menschen
lieben, wenn alle dasselbe und immer lieben,
oder soll es weiter heißen, diese hier lieben, jene dort
lieben nicht?‘ ‚Mir war das nie ganz klar!‘ ‚Es wird
dir klar werden: denn von dem großen Begriffe Liebe
nehmen wir immer nur einen Teil und geben dem
Teil den Namen des Ganzen und nennen ihn Liebe;
das übrige findet dann andere Namen!‘ ‚Wie ist das?‘
‚So – du weißt doch, daß der Begriff Schöpfung
sehr weit ist. Wer irgend ein Ding aus dem Nichts
zum Dasein bringt, der hat das Ding geschaffen, und
so ist die Arbeit in allen Künsten ein Schaffen, und
alle Meister sind Schöpfer!‘ ‚Ja, da sprichst du wahr!‘
‚Und doch heißen sie nicht so, sondern haben andere
Namen, und nur einem Teil, dem Werke der Musiker
und Dichter, wird der Name des Ganzen, Schöpfung,
zugesprochen. Und nur ihr Werk heißt Schöpfung,
und nur diese Künstler Schöpfer. Ein gleiches gilt
nun von dem Begriff der Liebe. Im allgemeinen ist
zwar alles Streben nach dem Guten, alles Streben
nach dem Heile Liebe, aber die Menschen wollen
das Gute und das Heil eben auf vielen eigenen
Wegen finden: der eine will es, indem er viel Geld
verdient, der andere indem er seinen Körper bildet,
der dritte als Philosoph; und von diesen allen
sagt eigentlich niemand, daß sie lieben, und niemand
nennt sie verliebt. Und nur von jenen sagt
man es, und nur jene heißen so und haben
den Begriff des Ganzen, die eben mit allem Ehrgeiz
nach jenem einzigen Ziele streben.‘ ‚Ich glaube, du

hast recht!‘ ‚Es heißt so oft unter uns: nur wer seine
eigene Hälfte sucht, liebt. Ich aber sage dir, die Liebe
will nicht die eigene Hälfte und die Liebe will nicht
das eigene Ganze, wenn beides, Freund, nicht ein
Gutes ist. Die Menschen schneiden sich ja die eigenen
Hände und die eigenen Füße weg, wenn die eigenen
Hände und die eigenen Füße sie ärgern. Nein, Sokrates,
die Menschen mögen das Eigene nicht mehr
als das Fremde, es sei denn, daß jemand das Gute
ein Eigenes und das Böse ein Fremdes heiße. Denn
nur das Gute und nichts anderes als das Gute lieben
die Menschen. Ist das nicht auch dein Glauben, Sokrates?‘
‚Bei Zeus, ja, das ist auch mein Glauben!‘
‚Aber auch hier dürfen wir nicht einfach behaupten: die
Menschen lieben das Gute. Auch hier müssen wir
hinzusetzen: die Liebe der Menschen will das Gute,
die Tugend besitzen, nicht wahr?‘ ‚Ja!‘ ‚Und sie
will es nicht nur heute und morgen haben, die Liebe
will es ewig besitzen!‘ ‚Ja!‘ ‚Ich fasse also zusammen
und sage: die Liebe der Menschen ist das
Streben nach dem Besitz des Guten, nach der Tugend.‘
‚Und damit hast du eine große Wahrheit ausgesprochen!‘

‚Wenn, Sokrates, das also die Liebe ist, wie
folgen aber die Menschen der Liebe, oder wie
wirkt sie in den Menschen, wozu spannt die Liebe
sie? Worin äußert kurz sich die Liebe, kannst du
mir das jetzt sagen?‘ ‚Wenn ich das wüßte, würde
ich ja nicht vor deiner Weisheit, Diotima, staunen
und zu dir gekommen sein, um von ihr zu lernen.‘

‚So will ich dir auch das sagen. Die Liebe ist das
Zeugen in dem Schönen, das Zeugen, Sokrates, in
schönen Körpern und in edlen Seelen, verstehst du
mich?‘ ‚Du sprichst wie ein Orakel, und ein Seher
nur vermöchte dich zu deuten, Diotima; ich verstehe
dich nicht!‘ ‚So will ich deutlicher sein. Allen Menschen
reift im Leibe und in der Seele der Samen,
und es kommt die Zeit, da die Natur in uns zeugen
will. In das Häßliche aber kann die Natur nicht den
Samen legen, und nur im Schönen will sie zeugen.
Das Zeugen und die Geburt, Sokrates, beides ist ein
Göttliches in uns, und unsterblich sind alle sterblichen
Geschöpfe, so sie zeugen und gebären. In
dem nun, was ihm widerspricht, vermag das Göttliche
nicht zu zeugen, und das Häßliche lebt wider
alles Göttliche, und nur das Schöne darf und will
sich ihm einen. Und darum ist die Schönheit auch
Geburtsgöttin, und die Schönheit entbindet. Wenn
also einer, dessen Samen voll ist, einem Schönen
begegnet, so ist die Sehnsucht hell und die Begierde
frei in ihm, und er zeugt die neue Geburt. Vor dem
Häßlichen aber wird sein Blick trübe und der Mensch
ist matt und zieht sich in sich zurück und rollt sich ein
wie ein Tier und will nicht zeugen und will nicht
gebären und verhält den Samen und verhält die
Frucht und leidet. Denn in dem, dessen Samen voll
und dessen Frucht reif ist, lebt das Begehren nach
dem Schönen, weil nur das Schöne seine Brunst
löscht und seine Wehen stillt. Die Liebe will also
nicht eigentlich das Schöne, so wie du es meinst,

Sokrates?‘ ‚Sondern?‘ ‚Die Liebe will im Schönen
zeugen und das Schöne gebären!‘ ‚Jetzt verstehe ich
dich!‘ ‚Ja, so ist es auch. Und warum, frage ich
weiter, will die Liebe im Schönen zeugen und das
Schöne gebären? Weil ewig und unsterblich alles
Sterbliche ist, so es gebiert und zeugt. Und weiter:
wenn die Liebe das Gute ewig besitzen will, so muß
sie mit dem Guten auch die Unsterblichkeit begehren.
Und es verlangt auch, Sokrates, die Liebe nach Unsterblichkeit,
die Liebe verlangt danach: das folgt aus
allem, was wir gesagt haben.‘

So lehrte mich die hohe Frau, so oft sie von der
Liebe sprach, und einmal stellte sie mir folgende
Frage: ‚Sokrates, was hältst du nun für die Ursache
dieser Liebe, dieses großen Begehrens in der Natur?
Hast du nicht auch schon beobachtet, wie aufgeregt
und wild die Tiere sind, wenn sie zeugen und gebären
wollen, wie alles, was da kriecht und fliegt, dann wie
von einer Krankheit befallen ist? Hast du nie die Wollust
beobachtet, mit der Tiere sich begatten, und wie
die Weibchen, wenn sie geboren haben, alle Liebe
für ihre Brut haben, wie die Schwächsten gegen die
Stärksten ihre Brut verteidigen, ja für sie sterben
können, wie diese Hunger leidet, damit nur die Jungen
Nahrung haben, das alles und anderes wirst du doch
schon beobachtet haben? Die Menschen könnten ja
dasselbe nur aus Vernunft tun: warum ist aber den
Tieren diese Liebe gegeben, kannst du mir das sagen?‘
Da ich erwiderte, ich wüßte es nicht zu sagen, rief sie:
‚Und du willst gerade von der Liebe viel verstehen,

und weißt das nicht!‘ ‚Aber darum bin ich ja zu dir
gekommen, Diotima; ich weiß ja, daß ich noch Lehrer
brauche. Nenne du mir also die Ursache!‘ ‚Wenn
du dich an das, was wir über das Wesen der Liebe
vereinbart haben, zu halten weißt, so wirst du auch
das folgende verstehen. Wir sagten dort, die sterbliche
Natur suche, so weit es ihr möglich ist, zu
dauern, unsterblich zu sein. Nun aber vermag die
Natur nur dadurch zu dauern, daß sie stets das Alte
einem Neuen zuliebe verläßt. Wo es immer heißt:
hier lebt das Lebendige und hier bleibt es sich gleich,
dort verändert es sich trotzdem fort und fort. Es trägt
ja auch der Mensch von der Jugend bis ins Alter
denselben Namen. Er trägt denselben Namen, trotzdem
er sich stets verändert, erneut, die Haare, am
Fleisch, am Blut, an der Kraft der Knochen verliert.
Und was hier am Leibe, geschieht dort an der Seele:
die Sitten, Gesinnungen, Meinungen, Begierden,
Freuden, Schmerzen bleiben nie dieselben; hier gibt
der Mensch Altes auf und dort gewinnt er Neues.
Und was noch viel sonderbarer, ja ungelegener erscheint:
nicht nur von den Kenntnissen sind die
einen heute für uns lebendig und die anderen morgen
tot, und wir selbst verändern uns in und an unseren
Kenntnissen, sondern auch jede einzelne Kenntnis
erfährt da dasselbe. Wir studieren doch nur darum,
weil wir voraussetzen, daß unsere Kenntnisse sich
immer wieder verlieren. Wir vergessen, und erst Besinnung
und Arbeit bringen das Verlorene wieder
und – wie soll ich sagen – retten das Wissen, so

daß es dann dasselbe geblieben zu sein scheint. Und
so, Sokrates, wird es immer wieder gerettet – alles
Sterbliche und bleibt heil; es ist nicht gleich dem
Göttlichen ein ewig Währendes und Gleiches, aber
was da scheidet und alt geworden ist, läßt stets ein
Neues, das ihm gleicht, zurück. Und nur in dieser
Weise, Sokrates, nimmt das Sterbliche an der Unsterblichkeit
teil. In anderer Weise wäre es ihm ja
nicht möglich. Wundere dich nicht mehr, daß die
ganze Natur ihr eigenes Blut liebt und ehrt: sie tut
es um der Unsterblichkeit willen, nach der sie langt!‘

Und da ich diese Worte hörte, war ich wieder
sehr erstaunt und rief: ‚Weisestes Weib, ist das alles
wirklich so, wie du es sagst?‘ und da fuhr sie denn
wie ein vollendeter Sophist fort: ‚Wie sollte es denn
sein, o Sokrates! Wenn du an den Ehrgeiz der Menschen
denkst, du müßtest ja da über dessen Sinnlosigkeit
staunen, wenn du nicht an meine Worte denkst
und dir gegenwärtig hältst, wie stark die Menschen
das Verlangen ergreift, berühmt zu werden und den
Ruhm bis in die Ewigkeit zu besitzen, und wie darum
die Menschen für den Ruhm mehr als für ihre Kinder,
Gefahren zu suchen, Geld zu verschwenden, Mühen
zu dulden, ja zu sterben bereit sind. Oder meinst
du, Alkestis würde für Admetos gestorben, Achilleus
dem Patroklos nachgestorben sein und euer Kodros
für das Königtum seiner Kinder sein Leben gelassen
haben, wenn sie nicht an das ewige Gedächtnis ihrer
großen Liebe, das wir ihnen heute noch halten, geglaubt
hätten? O nein; für »die Tugend der Unsterblichkeit«,

für den »strahlenden Ruhm« haben
sie und alle alles getan; und je edler sie waren, um
so mehr haben die Menschen für den Ruhm getan;
denn es lieben die Menschen über alles die Unsterblichkeit.
Wer im Leibe zeugen will, den zieht es zum
Weibe hin, und die Kinder schon sollen ihm »Unsterblichkeit
und Erinnerung und Glück«, wie er dann
sagt, »in die Zukunft tragen«. Neben diesem aber
leben jene anderen, welche lieber in den Seelen das,
was die Seele empfangen und gebären soll, die Einsicht
und die Tugend zeugen wollen. Und in diesem
Sinne sind alle Dichter Zeuger, und jene, die im
Handwerk als Erfinder gelten, sind Zeuger, und die
höchste und schönste Einsicht, ich meine das Maß und
die Gerechtigkeit zeugen in den Seelen jene, so da den
Staat zu ordnen und die Familie zu erhalten wissen.
Wenn nun einem dieser Gottgleichen in der Seele der
Samen der Tugend von Jugend an gereift ist und er,
da die Zeit gekommen ist, zeugen will, da geht er
aus und blickt umher und sucht das Schöne, in
welchem sein Samen zur Frucht werde. Im Häßlichen,
im Gemeinen wird er nicht zeugen, nein. Es liebt
schon die schönen Leiber mehr als die häßlichen,
wer da zeugen will – und wo dieser der schönen,
edlen und echtgeborenen Seele begegnet, da ist seine
Liebe zum Leib und zur Seele, zu beiden, gar groß,
und für einen solchen Menschen hat er dann viele
Worte von der Tugend und von allem, was der Edle
tun und womit er sich beschäftigen soll, und er sucht
den Geliebten zu erziehen. Er hängt dann an ihm,

dem Schönen, und weckt ihn und folgt ihm und gießt
in ihn den reifen Samen und läßt ihn seine Art gebären.
Ob er bei ihm oder fern ist, er kann ihn nicht
mehr vergessen, und mit ihm wacht er über der neuen
Geburt; und stärker, als ein leibliches Geschlecht
Mann und Weib einigt, verbindet diese die Freunde,
denn sie teilen sich in ein schöneres, göttliches Geschlecht
ihrer Seelen. Und wer möchte auch nicht
leiblichen Kindern dieses Geschlecht vorziehen, wenn
er Homer sieht und Hesiod und den anderen edlen
Dichtern nachstrebt, die da ein Geschlecht zurückgelassen
haben, das ihnen ewigen Ruhm und dauernde
Erinnerung brachte, oder, wenn du willst, so er auf
die Kinder des Lykurgos blickt, die Gesetze, die dieser
hinterließ, und die Lakedaimon, ja ganz Griechenland
gerettet haben. Und ehrwürdig ist auch Solon, weil
er in euch die Gesetze gezeugt hat, und ehrwürdig
in Hellas und bei den Barbaren sind all die vielen
Männer, die durch edle Taten überall die Tugend
gezeugt haben. Und ihnen sind um dieser Kinder
willen und nie dem Geschlecht ihres Blutes und
Namens zu Danke die vielen Altäre gebaut worden.

‚In alles, was ich dir bisher von der Liebe sagte,
konntest du leicht eingeweiht werden: ich weiß aber
nicht, o Sokrates, ob du darum schon der letzten und
höchsten Weihen würdig seist, jener Weihen, auf die
alles andere nur vorbereiten durfte, so einer wahrhaft
ihrer teilhaft werden kann. Doch ich will dir von
ihnen reden und werde den Mut nicht verlieren, du
aber trachte mir zu folgen, wenn du kannst. Wenn

also einer recht nach jener Vollendung strebt, so muß
er früh schon nach schönen Körpern ausspähen und
schönen Körpern nachgehen und, so er gut geführt
sein will, nur einen Körper lieben, nur einen, und
in diesem einen die edlen Worte zeugen. Dann erst
darf er erfahren, daß diese Schönheit des einen Körpers
jener eines anderen gleicht, wie Schwestern einander
gleichen, und wenn er nun wirklich die schöne
Art und das schöne Bild, wenn er die Liebe will, so
wäre es nur seine Torheit, dieselbe Schönheit nicht
in beiden, in allen schönen Körpern zu sehen. Und
darum und jetzt wird er es verachten und für niedrig
halten, alle Leidenschaft für einen Körper zu haben,
und er wird die Schönheit aller Körper lieben. Aber
auch hier kann er nicht stehen bleiben, denn er wird
die Schönheit der Seele sehen, und die Schönheit der
Seele wird ihm würdiger erscheinen als die Schönheit
des Körpers, und so wird es ihm genügen, daß
eines Menschen Seele hell sei, und er wird diesen
Menschen, wenn sein Leib auch unschön wäre, lieben
und um ihn besorgt sein und edle Worte in ihm
zeugen und nach Worten für ihn suchen, welche die
Jünglinge besser zu machen vermögen, auf daß auch
er gezwungen werde, die Schönheit in den Sitten
und Gesetzen zu erkennen und auch in diesen die
gleiche Schönheit zu sehen. Und von den Sitten
wird er ihn zu den Wissenschaften führen, damit er
auch die Schönheit der Wissenschaften erblicke und
so im Anblicke dieser vielfachen Schönheit nicht mehr
wie ein Sklave nach der Schönheit dieses einen

Knaben verlange und dieses einen Menschen, dieser
einen Sitte Schönheit wolle und gemein sei und
kleinlich und an Worten hänge, sondern, an die Ufer
des großen Meeres der Schönheit gebracht, hier viele
edle Worte und Gedanken mit dem unerschöpflichen
Triebe nach Weisheit zeuge, bis er dann stark und
reif jenes einzige Wissen, das da das Wissen des
Schönen ist, erschaue. Merke auf, Sokrates, so viel
du kannst! Wer also bis dahin zur Liebe erzogen
wurde und das Schöne in seiner Ordnung erkennt,
der wird ganz am Ende als letzte Weihe seiner Liebe
ein Wunderbares erblicken und die große Schönheit
der Schöpfung erschauen; er wird das erschauen,
Sokrates, um dessentwillen alle Wege und Mühen
waren; er wird das Schöne schauen, das da ewig da
ist und niemals wird und niemals vergeht und nicht
reicher wird und nicht verliert, das Schöne, das nicht
hierin schön und heute schön und da schön und für
diesen schön und hierin häßlich und morgen häßlich
und dort häßlich und für jenen häßlich ist, das Schöne,
das wir uns nicht das eine Mal im Gesichte, ein anderes
Mal an den Händen oder sonstwo am Körper
einbilden oder in den Worten, in den Wissenschaften,
im Tiere, auf der Erde oder am Himmel finden; er
wird das Schöne schauen, das da sich selbst und in
sich schön, in sich selbst ewig sich spiegelt; und,
was sonst schön ist, wird nur sein Schein und ein
Teil sein und werden und vergehen, und nur das
ewig Schöne wird nicht wachsen und nicht verblühen
und nicht leiden. Ja, Sokrates, wer immer von dort

unten, weil er den Geliebten richtig zu lieben wußte,
empor zu steigen und jenes ewig Schöne zu schauen
beginnt, der ist am Ende und vollendet und geweiht.
Noch einmal, so nur darf er die Bahn der Liebe
gehen und geführt werden: er wird zuerst von allen
Dingen die Schönheit lernen und zu jener ewigen Schönheit
wie auf Stufen kommen, Sokrates, wie auf Stufen,
Stufen: auf der ersten sieht er die Schönheit eines
Körpers, auf der zweiten die Schönheit zweier, und
dann sieht er die Schönheit aller Körper, und von
den schönen Körpern steigt er weiter zu den schönen
Sitten, von den schönen Sitten zu den schönen Lehren,
und von den schönen Lehren trägt ihn noch die
letzte Stufe zu jener einzigen Wissenschaft, die da
die ewige Schönheit begreift. Und hier, Geliebter,‘
rief das prophetische Weib, ‚hier, wenn irgendwo, ist
das Leben lebenswert, hier, wo du die ewige Schönheit
schaust. Wenn du diese schaust, wird sie dir
nicht scheinen gleich dem Golde oder schönen Kleidern
oder gleich jenen schönen Knaben und Jünglingen
zu sein, bei deren Anblick schon du und die anderen
erschrecken, und bei denen ihr dann immer
weilen wollt, weilen ohne zu essen und zu trinken,
nur sie schauend, nur ihnen gegenwärtig. Nein, wie
würdest du dich gebärden, wenn es dir gegeben wäre,
jene ewige Schönheit selbst klar und rein und ungemischt,
nicht am menschlichen Fleisch, in den
Farben, am Flitter, sondern wie sie frei und göttlich,
sich selbst eigen da ist, zu schauen? Glaubst du,
dein Leben oder das Leben eines anderen wäre

dann noch niedrig, wenn ihr bis dorthin blicken und
bei jenem Wunder weilen könntet? Und glaubst du
nicht, daß die Vollendung dem Menschen nur dort
zu teil werde, wo er im Geiste das Schöne sieht und
nicht mehr die Bilder der Tugend – denn an Bildern
kann sein Blick dort nicht mehr haften – sondern
die Wahrheit selbst, da er sie dort erblickt, zeugt, und
glaubst du nicht, daß dieser Mensch dann, so er die
wahre Tugend zeuget und nähret, wahrhaftig gottgeliebt
und, wenn je ein Mensch, unsterblich sein wird?‘

Das nun, Phaidros und ihr andern, das alles hat
Diotima mich gelehrt, und sie hat mich überzeugt.
Und seitdem suche ich auch die andern zu überzeugen
– zu überzeugen, daß, um jenes höchste Gut
zu erreichen, niemand einen besseren Führer als Eros
wählen könne. Und darum rufe ich jedem zu, er
solle Eros ehren, und darum ehre ich selber Eros und
lerne und prüfe alles, was diesen Heiland angeht,
und heiße dasselbe auch die andern, und heute und
immer werde ich, soweit es in meinen Kräften ist,
Eros preisen. Nimm nun, Phaidros, was ich hier zu
euch gesprochen habe, als meine Lobrede; wenn du
nicht willst, so nenne meine Rede anders und wie du
es willst.“

Da Sokrates also seine Rede schloß, lobten ihn
alle, nur Aristophanes wollte etwas erwidern, weil
Sokrates auf seine Worte irgendwie angespielt hatte.
Doch da wurde plötzlich so laut an die Tür gepocht,
wie nur Betrunkene pochen, und man hörte
die Töne einer Flötenspielerin. Agathon rief den

Knaben zu: „Seht doch nach! Wenn es ein Freund
ist, so ruft ihn herein. Sonst aber sagt: wir trinken
nicht mehr und wollen schlafen!“ Gleich darauf aber
konnte man die Stimme des Alkibiades unterscheiden:
er mußte stark getrunken haben, denn er schrie laut und
fragte nach Agathon und wollte zu Agathon geführt
sein. Doch schon kam er, auf die Flötenspielerin gestützt,
mit einigen Begleitern herein und blieb in der
Tür stehen; er trug einen Kranz von Epheu und Veilchen
und hatte sehr viele Bänder ins Haar gewunden.
„Seid mir gegrüßt, Männer!“ rief er. „Wollt ihr einen
Betrunkenen in eure Mitte nehmen, oder muß ich
wieder weg, nachdem ich Agathon bekränzt habe,
denn darum bin ich gekommen? Ich konnte nämlich
gestern nicht erscheinen, jetzt aber bin ich da und
habe im Haare die Bänder, damit ich sie von meinem
Haupt auf das Haupt des weisesten und schönsten
Jünglings lege. Ich sehe, ihr lacht mich aus, weil ich
betrunken sei, aber lacht nur, lacht, ich weiß trotzdem,
daß ich die Wahrheit spreche! Sagt also, darf
ich unter diesen Bedingungen herein oder nicht?
Wollt ihr mit mir noch trinken?“ Da jauchzten ihm
alle zu und hießen ihn eintreten und sich zu ihnen
legen, und auch Agathon rief ihm zu. So kam denn
Alkibiades, von seinen Leuten geführt, herein, und
während er die Bänder abnahm, um Agathon zu
schmücken, hielt er diese so vor den Augen, daß
er Sokrates nicht sehen konnte, und legte sich neben
Agathon zwischen diesen und Sokrates. Sokrates
rückte etwas nach der Seite. Und nun tat Alkibiades

sehr schön mit Agathon und wand ihm die Bänder
ins Haar. Agathon rief den Knaben zu: „So nehmt
auch Alkibiades die Sandalen ab, damit er als dritter
hier mit uns sitze.“ „Ja, ja, tut das,“ forderte Alkibiades
die Knaben auf, „wer ist aber der dritte hier?“ Und da
er sich umdrehte und Sokrates erblickte, sprang er
auf und schrie: „Bei Herakles, wer ist das? Sokrates,
du? Du? Bist du mir auch hier auf der Lauer?
Immer zeigst du dich ganz plötzlich, wo ich dich am
wenigsten erwarte. Warum bist du nur hergekommen?
Und warum hast du dich gerade hierher gesetzt? Ist
bei Aristophanes oder bei sonst einem, der Spaß zu
machen versteht, kein Platz gewesen? Mußtest du
dich gerade zu dem Schönsten setzen?“ Sokrates
wandte sich da zu Agathon: „Jetzt mußt du mich in
Schutz nehmen! Die Liebe dieses Menschen ist mir,
wie du siehst, ziemlich unbequem geworden. Seit
ich sein erklärter Freund bin, darf ich weder einen
schönen Jüngling ansehen, noch mit ihm reden, sonst
macht er mir in seiner Eifersucht und Mißgunst die
größten Torheiten und schmäht mich und kann oft
kaum seine Hände zurückhalten. Sieh du nun, daß
er vernünftig werde, und söhne uns aus; sollte er aber
handgreiflich werden, so halte ihn zurück; ich habe
beinahe Angst vor seiner Liebeswut.“ „O, zwischen
uns beiden“, erwiderte Alkibiades, „gibt es keine Versöhnung!
Hier und jetzt gleich will ich mich an dir
rächen. Agathon, gib mir einige von deinen Bändern
zurück, damit ich sie auf dieses wunderherrliche Haupt
hier lege! Sokrates soll mir nicht vorwerfen, ich

hätte dich geschmückt, ihn aber nicht, der mit seinen
Worten über alle Menschen und nicht nur einmal, wie du
gestern, sondern immer siegt.“ Und so nahm Alkibiades
von den Bändern des Agathon und wand sie
um des Sokrates Haupt, und jetzt erst legte er sich
wieder. „Wohlan denn, Männer,“ rief er, „ihr scheint
mir alle noch recht nüchtern zu sein. Das darf ich
nicht zugeben, ihr müßt mit mir trinken. Wir haben
das ausgemacht. Und solange ihr nicht recht im Trinken
drin seid, wähle ich mich selber zum Vorsitzenden
der Zeche. Agathon, laß einen großen Krug bringen,
wenn einer da ist! Doch nein, er ist nicht nötig;
bringe Knabe, du da, mir diesen Kühler; ich sehe,
er enthält mehr als acht kleine Becher!“ Der Kühler
wurde also gefüllt, und Alkibiades trank ihn aus, dann
ließ er ihn gleich für Sokrates füllen und rief: „Gegen
Sokrates komme ich nicht auf. Er trinkt, was man
ihn heißt, und wird nie betrunken.“ Der Knabe hatte
eingeschenkt, und auch Sokrates trank schon. Da
fiel aber Eryximachos ein: „Wie machen wir es aber
weiter, Alkibiades? Sollen wir dazu gar nichts reden
oder singen und einfach nur trinken wie Leute, die eben
Durst haben?“ „O Eryximachos“, rief Alkibiades, „du
bester Sohn des besten und weisesten Vaters, sei
mir gegrüßt!“ „Und du mir!“ entgegnete Eryximachos,
„aber wie machen wir es nun?“ „Wie du befiehlst; ich
gehorche deinem Worte! ‚Denn es hat der Arzt die
Würde von vielen.‘ Sage, wie du es haben willst!“
„So höre! Bevor du kamst, hatten wir beschlossen,
daß jeder von uns, der Reihe nach von rechts, eine

Rede auf Eros halte, so gut er es eben vermöchte,
und den Gott preise. Nun, wir haben jeder seine
Rede gehalten. Da nur du bisher weder getrunken
noch gesprochen hast, so ist es billig, daß du jetzt
uns fortsetzest und dann Sokrates ein Thema gibst,
und Sokrates muß es wieder an seinen Nachbar zu
rechts weitergeben usw. Das Thema kannst du selber
wählen.“ „Eryximachos, das ist alles sehr schön gesagt;
es ist aber doch nicht billig, daß der Betrunkene
den Nüchternen das Thema gebe. Und dann, Glücklicher,
glaubst du etwas von allem, was Sokrates vorhin
gesagt? Wisse denn, gerade das Gegenteil davon ist
wahr! Denn er, er kann mit den Händen kaum an
sich halten, wenn ich in seiner Gegenwart irgend
jemanden, einen Gott oder einen Menschen, preise.“
„Lästerst du hier nicht?“ fragte Sokrates. „Bei Poseidon!
Du kannst mir nicht widersprechen, wenn ich
behaupte, ich dürfe in deiner Gegenwart niemand
anderen loben!“ „Ja, dann mache es doch so:“ sagte
Eryximachos, „preise Sokrates!“ „Wie meinst du das?
Sollte ich es tun, Eryximachos? Sollte ich ihm auf diese
Weise beikommen und mich vor euch an ihm rächen?“
„Was hast du da im Sinn? Willst du mich mit deinem
Lobe lächerlich machen? Oder was willst du?“ sagte
Sokrates. „Ich will die Wahrheit sagen: hast du jetzt
etwas dagegen?“ „O nein, gegen die Wahrheit habe
ich nichts; ich will sogar, daß du sie sagst!“ „Und
ich werde auch gleich beginnen, du halte es aber so:
Wenn ich nicht die Wahrheit sage, so unterbrich
mich, wenn du willst, nur gleich mitten im Reden

und sage, daß ich lüge! Absichtlich werde ich nicht
lügen. Wenn ich aber in meiner Erinnerung da und
dort Sprünge mache, nimm es nicht übel! Es ist in
meinem Zustande nicht leicht, dein sonderbares Wesen
in einer gewissen Ordnung zu schildern.

So will ich denn, Männer, Sokrates preisen, und ich
will versuchen, ihn in Bildern zu preisen. Er wird vielleicht
glauben, daß ich ihn durch die Bilder lächerlich
machen will; o nein, die Bilder werden die Wahrheit
sprechen. Und so sage ich denn gleich: Sokrates
gleicht jenen Silenen, die ihr in den Werkstätten der
Bildhauer findet. Die Künstler bilden sie gewöhnlich
mit einer Pfeife oder einer Flöte in der Hand und
geben ihnen zwei kleine Türen: wer diese öffnet,
erblickt im Inneren kleine Bildsäulen der Götter. Ich
sage aber weiter, Sokrates gleicht Marsyas, dem
Satyr. Daß du ihm im Äußeren ähnlich bist, wirst
du selber nicht bestreiten wollen, Sokrates! Worin
du dem Satyr aber sonst noch gleichst, das höre nun!
Du bist wie Marsyas ein Frevler, Sokrates! Wenn du
nein sagst, will ich dir Zeugen bringen. Ja, du bist
wie er ein Empörer, und dann weißt auch du die Flöte
zu spielen und schöner als Marsyas. Denn Marsyas
lockte die Menschen mit seinem Instrument durch die
Kunst seiner Lippen, und heute noch leben Menschen,
die seine Weisen spielen. Was Olympos spielte, das
hatte er von Marsyas gelernt. Ob sie ein guter Flötenspieler
oder eine von den gewöhnlichen Flötenspielerinnen
spielt, seine Weisen allein ergreifen und offenbaren
den, der der Götter und der Weihen bedürftig

ist; denn des Marsyas Weisen sind göttlich. Du aber,
Sokrates, unterscheidest dich nur darin von Marsyas,
daß du ohne Instrument, nur mit deinen nackten Worten
spielst. Wenn wir einen anderen, und wäre er
auch der beste Redner, hören, so geht uns das gewöhnlich
sozusagen gar nichts an. Wer dich, dich
selbst hört oder deine Worte von einem andern, und
wäre dieser der gemeinste unter den Menschen,
wenn dir ein Weib, ein Mann, ein Knabe zuhört,
wir alle sind wie erschüttert und vermögen uns kaum
zu halten. O Männer, wenn ich euch dann nicht ganz
betrunken erscheinen sollte, so würde ich euch es sagen
und jeden Satz beschwören, was ich durch seine
Worte gelitten habe und immer wieder leide. Wenn
ich Sokrates höre, da schlägt mein Herz stärker als
das Herz des Korybanten, und ich vergieße Tränen,
und viele, viele erfahren dasselbe. Ich habe Perikles
und die anderen großen Redner gehört; mir schien
da immer nur, sie sprächen gut, ja, aber ich erfuhr
durch sie nichts Ähnliches, und meine Seele ward nie
erschüttert und hat sich nie aufgebäumt, wie ein
Sklave sich gegen den Herrn aufbäumt. Aber dieser
Marsyas hier hat mich oft so weit gebracht, daß mir das
Leben, das ich führe, nichtswürdig vorkam. Sokrates,
du kannst nicht sagen, daß das nicht wahr sei. Und
ich weiß ganz genau, daß, wenn ich jetzt, so wie ich
hier bin, ihm zuhören wollte, ich nicht an mich halten
könnte und dasselbe erführe. Er zwingt mich, ihm recht
zu geben, wenn er behauptet, selber noch voll von
Fehlern, vernachlässigte ich mich und beschäftigte mich

mit den Angelegenheiten Athens. Wie vor den Sirenen
fliehe ich vor ihm und halte mir die Ohren zu, damit
ich nicht bei ihm früh zum Greise werde. Und so
habe ich durch ihn erfahren, was niemand in mir wohl
gesucht hätte: ich habe durch ihn die Scham erfahren. Ja,
vor ihm allein unter allen Menschen schäme ich mich.
Ich bin ja nicht imstande, ihm zu widersprechen und
zu sagen: Ich muß nicht das tun, was du von mir
willst; ich weiß das, denn ich weiß, daß, wenn ich
ihm entwichen bin, mich vor dem Volke der alte Ehrgeiz
wieder packt. Und so laufe ich vor ihm weg
und fliehe ihn und schäme mich, so oft ich ihn sehe,
alles dessen, was ich ihm zugestanden und über mich
eingeräumt habe. Ja, oft habe ich da den Wunsch, ihn
nicht mehr unter den Lebenden zu sehen. Und doch,
wenn das je einträfe, ich weiß, ich würde noch viel
unglücklicher sein; so wehrlos, so ganz wehrlos bin
ich gegen ihn.

Und so haben wir denn alle durch die Flötenweisen
dieses Satyrs viel gelitten, und ihr habt von mir gehört,
worin er den Wesen ähnlich ist, mit denen
ich ihn vergleiche, und welche Macht ihm über uns
ward. Aber wißt, ihr alle kennt ihn schließlich gar
nicht, und da ich einmal begonnen, so will ich
ihn euch ganz offenbaren. Seht, Sokrates tut in
alle schönen Jünglinge verliebt und schleicht um sie
herum und ist immer erregt in seinen Gebärden! Ist
das nicht Silenenart? Und wie einer jener gemeißelten
Silenen ist auch seine ganze Haltung. Wer aber
den Silen öffnet, Freunde und Zechgenossen, wie

sieht er diesen da nicht ganz voll von Weisheit und
Maß! Ja, ich sage euch, diesen Silen kümmert es dann
gar nicht, ob ein Jüngling schön sei oder nicht, ja er
verachtet dessen Schönheit so gründlich, wie niemand
es erwarten würde, und es ist ihm ganz gleichgültig,
ob einer von denen, welche da immer von der Menge
glücklich gepriesen werden, reich sei oder eine hohe
Stellung habe. Sokrates hält diese Güter für wertlos
und uns selbst für eitel – merkt euch das –,
wenn er, mit euch Spott und Spaß treibend, sein Leben
führt. Aber ich weiß nicht, ob je einer von euch in
ihn hineingeblickt und in ihm die Götterbildnisse gesehen
hat, wenn Sokrates ernst und wie offen ist.
Ich habe hineingeblickt und glaube Göttliches gesehen
zu haben und lauter Gold und überaus Schönes
und Wunder, und darum muß ich von nun an immer
tun, was Sokrates mich heißt. Als ich glaubte, Sokrates
habe ein Auge auf meine Schönheit geworfen,
hielt ich es für meinen Stern und mein großes Glück,
denn ich brauchte mich dann ihm nur ganz hinzugeben,
um sein ganzes Wissen zu erfahren. Und ich hielt
viel von meiner Schönheit. Bisher war ich nie allein
mit Sokrates gewesen, aber jetzt und in meiner großen
Hoffnung entließ ich meinen Begleiter und war das
erste Mal allein mit ihm. Ich muß euch die ganze
Wahrheit sagen, seid aufmerksam, und wenn ich lüge,
dann, Sokrates, überführe mich. Ich war also allein
mit ihm, o Männer, und erwartete, er werde mir gleich
alles das sagen, was der Freund, wenn niemand zuhört,
zum Geliebten spricht, und war selig. Aber nichts

dergleichen geschah; Sokrates sprach zu mir wie
immer, blieb den Tag über da und ging dann fort.
Das nächste Mal forderte ich ihn auf, mit mir zu
turnen; vielleicht könnte ich auf diese Weise etwas
von ihm erreichen, dachte ich. Und Sokrates turnte
auch und rang oft mit mir, während niemand zusah.
Ach, wie soll ich es nur sagen! Auch das half nichts.
Und da ich zu keinem Ziele kommen konnte, beschloß
ich, Gewalt anzuwenden und, wenn ich ihn nur
einmal fest habe, von dem Manne nicht mehr zu lassen;
ich mußte endlich wissen, wie ich mit ihm stünde.
Ich bat ihn also, mit mir zu essen; wie ihr seht, lief
ich ihm also ganz einfach nach, wie der Freund
dem Geliebten. Er folgte zwar nicht gleich meiner
Bitte, aber nach einiger Zeit kam er wirklich. Beim
ersten Mal wollte er gleich nach dem Essen fort, und
ich schämte mich damals so sehr, daß ich ihn auch
gehen ließ. Beim zweiten Mal aber gebrauchte ich
eine List: nachdem wir gegessen hatten, sprach ich
ohne Unterbrechung bis in die Nacht in ihn hinein,
und als er endlich doch gehen wollte, meinte ich, es
sei schon zu spät, und zwang ihn zu bleiben. Und
wirklich, diesmal legte er sich denn auf meinem Lager
nieder, auf demselben, auf welchem wir gegessen
hatten, und niemand anders außer uns beiden schlief
in dieser Nacht im Hause. Was ich bis hierher erzählt
habe, hätte ich jedermann erzählen können. Was
ich nun sagen werde, würdet ihr niemals aus meinem
Munde vernommen haben, wenn erstens nicht, wie
es heißt, der Wein und die Kinder oder der Wein

allein – ohne die Kinder – die Wahrheit sprächen,
und wenn zweitens es mir nicht unrecht schiene,
eine so außerordentliche Tat des Sokrates zu verschweigen.
Und dann, es ist mir heute noch wie
einem, den die Natter gebissen hat; und die Leute
sagen, wen jemals eine Natter gebissen hat, der könne,
wie das wäre, nur jenen wieder schildern, welchen
ein gleiches widerfahren sei, da diese allein verstünden
und mitempfänden, wenn einer im Schmerze
dann alles zu tun und zu sagen wagt. Ich hatte
aber einen böseren Biß bekommen und dorthin, wo
es am meisten schmerzt: mich hat es ins Herz gebissen,
oder wie man das nennen soll, wohin uns die
Worte eines Weisen treffen und die Bisse einer wilderen
Natter beißen, wenn sie in die Seele eines nicht
unedlen Jünglings greifen und ihn zu allem fähig
machen. Ich sehe euch hier um mich, wie immer ihr
heißen mögt, dich, Phaidros, dich, Agathon, Eryximachos,
Pausanias, Aristodemos und Aristophanes,
wozu soll ich noch Sokrates selbst nennen oder die
vielen anderen? Ihr alle seid gebissen worden und
voll gewesen der Wut und des Taumels der Philosophie!
Und darum sollt ihr mich jetzt hören, ihr
allein werdet verzeihen, was ich damals alles tat und
jetzt ausspreche. Ihr Diener aber, und wer sonst noch
hier ungeweiht und roh geblieben ist, legt euch große
Tore vor die Ohren!

Da also die Knaben fortgegangen waren und ich das
Licht ausgelöscht hatte, war ich entschlossen, nichts
mehr zu beschönigen, sondern frei zu sagen, was ich

sagen mußte. Ich stieß also Sokrates ein wenig und
sprach: ‚Sokrates, schläfst du?‘ ‚Nein, noch nicht!‘
gab er zur Antwort. ‚Weißt du, was ich glaube?‘
‚Was denn?‘ ‚Ich glaube, du liebst mich und bist
allein mir der Freund, den ich brauche, nur zögerst
du noch, mir es zu gestehen. Ich denke aber so:
Ich würde mir töricht vorkommen, wenn ich mich dir
nicht so ganz hingäbe, wie ich dir oder einem meiner
Kameraden von meinem Vermögen geben wollte, wenn
ihr davon verlangtet. Ich weiß nichts Heiligeres, als so
gut wie möglich zu werden, und wenn du mir dazu
helfen willst, werde ich niemand demütiger gehorchen.
Wenn ich mich einem solchen Menschen wie dir
nicht hingäbe, so würde ich mich vor den Wissenden
viel mehr schämen, als ich mich vor der Menge und
den Toren schämen müßte, wenn ich mich dir hingäbe.‘
Da Sokrates mich also gehört hatte, erwiderte
er ganz in seiner bekannten Art spöttisch: ‚Mein geliebter
Alkibiades, du bist wirklich nicht dumm, wenn
das, was du von mir behauptest, wahr ist und in
mir eine Kraft wohnt, die dich besser zu machen
vermag. Du mußt doch wohl eine große Schönheit
in mir sehen, eine Schönheit, die sich bedeutend von
deiner schönen Gestalt unterscheidet. Wenn du sie
mit mir teilen und so Schönheit gegen Schönheit
tauschen willst, so mußt du im Sinne haben, mich
ein wenig zu übervorteilen: du willst da für deine
schöne Meinung meine Wahrheit erwerben und recht
eigentlich für Erz Gold haben. Aber, Glücklicher,
sieh genau hin: ich bin vielleicht ganz ohne Wert! Der

Blick der Vernunft wird schärfer sehen, wenn deine
beiden Augen an Schärfe verlieren, noch bist du
weit davon entfernt.‘ Ich hörte ihm zu und sagte
nur: ‚Was ich zu sagen hatte und wie ich denke,
habe ich gesagt; denke du jetzt darüber nach,
was dich für uns beide am besten dünkt!‘ ‚Ja, da
hast du recht,‘ erwiderte Sokrates, ‚von nun an
werden wir beide darüber nachdenken und nur das
tun, was uns hier und in anderen Dingen am besten
dünkt!‘ Das hatte ich nun von Sokrates gehört, und
so hatte ich zu ihm gesprochen; ich meinte, der Pfeil
sei abgeschossen und Sokrates verwundet. Ich stand
also auf, und ohne ein Wort mehr zu verlieren, legte
ich meinen Mantel um Sokrates – es war Winter
– und kroch selbst unter den Mantel, schloß meine
Arme um den Leib dieses wahrhaft herrlichen Dämons
und lag so neben ihm die ganze Nacht. Sokrates, du
wirst nicht sagen, daß auch nur ein Wort davon nicht
wahr sei. Nach allem aber, was ich da für ihn getan
hatte, wurde er ganz anders zu mir und verachtete
und verlachte meine Schönheit und nahm sich alles
gegen mich heraus! Ihr Richter – und ihr, die ihr hier
sitzt, seid die Richter seiner Überhebung – bei den
Göttern, bei den Göttinnen schwöre ich euch: ich erwachte
nicht anders neben ihm, als wenn ich mit
meinem Vater oder einem Bruder geschlafen hätte.

Was alles, glaubt ihr, muß ich damals nicht empfunden
haben? Er verachtete mich – ich nahm es doch
so – und ich, ich liebte seine Art, seine Weisheit, seine
Männlichkeit; ich hatte in ihm einen Menschen von

so hoher Vernunft und Mäßigung gefunden, wie ich
ihm nie im Leben zu begegnen glaubte! Ich konnte
also weder ihm zürnen und ihn meiden, noch hatte
ich Mittel, ihn an mich zu fesseln. Ich wußte jetzt,
daß Gold ihn noch weniger zu verwunden vermöchte,
als Eisen den Aias; dort also, wo allein ich ihn
fassen zu können hoffte, ging er mir durch. Ich
war hilflos und irrte umher in den Fesseln, in die
dieser Mensch mich geschlossen hatte.

Das alles habe ich mit ihm erlebt, bevor wir gemeinsam
den Feldzug gegen Potidaia mitmachten und
dort im Lager am selben Tisch aßen. Vor allem war
Sokrates hier im Ertragen der Strapazen nicht nur
mir, sondern überhaupt allen Soldaten überlegen.
So oft wir, wie das im Kriege vorkommt, irgendwo
abgeschnitten waren und nichts zu essen hatten,
konnte er wie kein anderer Hunger leiden. Wenn es
dagegen Überfluß gab, konnte er wieder mehr essen
als andere, und freiwillig zwar nicht, aber gezwungen,
trank er uns alle unter den Tisch; und was das erstaunlichste
ist, noch niemand hat je Sokrates betrunken
gesehen. Er wird euch gleich hier den Beweis
geben. Wie er die Kälte ertrug – die Winter sind
dort streng – auch das klingt wie ein Wunder. Es
hatte einmal stark gefroren, die Soldaten verließen entweder
überhaupt nicht die Zelte oder, wenn einer ausging,
wickelte er sich wunder wie ein und hatte die
Füße in Filz oder Pelz gefatscht; Sokrates aber kam
im Rock, den er immer trug, heraus und spazierte
barfuß leichter durch den Frost als alle, die ihre

Schuhe hatten. Die Soldaten blickten ihn mißtrauisch
an und mußten denken, er wolle sich über sie nur
lustig machen. Doch davon genug.

Aber „wie er jenes Große vollbracht, der gewaltige
Mann, und bestanden“, damals im Kriege, das
müßt ihr noch hören. Eines Morgens kam er in
Gedanken und blieb stehen und sann, und da er es
scheinbar nicht heraus bekam, gab er nicht nach und
blieb weiter stehen und suchte. Es war schon Mittag
geworden; die Leute wunderten sich über ihn und einer
sagte es dem anderen: Sokrates steht seit frühem
Morgen auf einem Fleck, rührt sich nicht und denkt
nach! Da es Abend geworden war und alle gegessen
hatten, trugen einige jüngere Soldaten ihre Betten aus
den Zelten – wir waren im Sommer – und wollten
im Kühlen schlafen und zugleich sehen, ob denn Sokrates
auch in der Nacht auf demselben Fleck stehen
bleiben werde. Und wirklich, Sokrates blieb die ganze
Nacht stehen, bis der Morgen kam und die Sonne
aufging, dann sprach er der Sonne sein Gebet
und ging fort. Und hört jetzt, wie er in der Schlacht
selbst war – auch hier darf ich ihm nichts schuldig
bleiben! In jener Schlacht, nach welcher mir die
Feldherrn den Preis zuerkannten, hat er mir das
Leben gerettet; als ich verwundet am Boden lag, ist
er bei mir geblieben und hat mich und meine Waffen
in Sicherheit gebracht. Und schon damals forderte
ich die Feldherrn auf, dir, Sokrates, den Preis zuzuerkennen
– auch hierin wirst du mir nicht unrecht
geben und sagen, ich lüge. Die Feldherrn aber sahen

auf meinen Adel und beschlossen darum, ihn mir zu
geben, und du wünschtest es noch eifriger als sie,
daß ich ihn habe. Und dann, Männer, hättet ihr Sokrates
sehen sollen, als das ganze Heer von Delion auf
der Flucht war. Ich war damals zu Pferde und er in
voller Rüstung zu Fuß. Das ganze Heer war in wilder
Unordnung, er ging mit Laches. Da treffe ich sie und
rufe ihnen Mut zu und meinte, ich wolle sie nicht
verlassen. Und hier sah ich Sokrates noch herrlicher
als in Potidaia. Da ich zu Pferde war, hatte ich weniger
Furcht. Aber, wie damals Sokrates den Laches an Haltung
übertraf! Ich sah ihn dort leibhaftig wie du, Aristophanes,
ihn schilderst: trotzigen Blicks, mit rollenden
Augen; ruhig sah er rechts und links die Freunde
und Feinde, und man wußte schon von weitem, daß,
wenn ihn jetzt hier einer angreifen wollte, er sich
dessen erwehren würde. Und er und sein Begleiter
kamen darum auch ganz sicher durch. Denn Soldaten
von seiner Haltung werden im Kriege selten angegriffen,
und der Feind hat es viel mehr auf die abgesehen,
die kopfüber fliehen. Vieles Andere noch
und Herrliches könnte ich an Sokrates rühmen; aber
was er sonst noch alles tat, das könnte oft auch
ein anderer getan haben: das Wunder an ihm ist, daß
er keinem Menschen weder unter den Alten noch
unter den Lebenden gleicht. Mit Achilleus könnte
man schließlich Brasidas, mit Perikles Nestor und
Antenor vergleichen, es finden sich da immer noch
andere. Immer kann man da den einen mit dem anderen
vergleichen. Dieser Mensch aber, er selbst und

seine Worte, ist so sonderbar gewachsen, daß niemand
weder unter den Alten, noch unter den Lebenden
seinesgleichen finden würde, es sei denn, daß
er ihn, wie ich es tat, mit Menschen überhaupt nicht,
sondern mit den Silenen und Satyrn ihn und seine
Worte vergliche.

Denn ich vergaß es vorhin zu sagen, daß auch
seine Worte jenen geöffneten Silenen gleichen. Wenn
jemand zuerst seine Redensarten hört, erscheinen sie
ihm lächerlich. Sokrates hüllt sich da in Namen und
Ausdrücke, wie ein wilder Satyr in sein Fell. Er
spricht von Lasteseln oder Schmieden oder Schustern
oder Gerbern; es sieht aus, als ob er immer mit denselben
Worten dasselbe sagte, so daß der Unerfahrene
und Ungebildete über diese Reden lacht. Wer sie
aber erschließt und in sie hinein kann, der wird
gleich finden, wie gerade seine Worte ein Sinn verbinde
und daß sie göttlich seien und Bilder höchster
Tugend, und daß sie überallhin reichen und vor allem
dorthin, wohin der Mensch, der nach Veredlung und
Besserung strebt, seinen Blick richtet.

Das alles, Männer, ist es, was ich an Sokrates
preise. Ich habe auch den Tadel in das Lob gemischt
und euch gesagt, wie er mich verletzt hat. Aber nicht
nur mir hat er das angetan, sondern Charmides, der
Sohn des Glaukon, und Euthydemos, des Diokles
Sohn, und viele andere haben ein gleiches erfahren:
er hat sie alle getäuscht und ist ihnen statt eines
Freundes der Geliebte geworden. Auch dir, Agathon,
sage ich: laß dich nicht von ihm betrügen; lerne von

unseren Leiden und sei auf der Hut und mache es
nicht wie die Toren, die, wie das Sprichwort sagt,
erst durch Schaden klug werden!“

Da Alkibiades also gesprochen hatte, mußten alle
über seine Offenherzigkeit lachen, denn er schien
ihnen noch immer, nach wie vor, Sokrates zu lieben.
Sokrates rief: „Alkibiades, ich glaube wirklich, du
bist nüchtern. Denn sonst würdest du kaum so sinnreich
zu verstecken versucht haben, warum du überhaupt
alles das gesagt hast. Wie etwas Nebensächliches
hast du es an das Ende gesetzt, als ob nicht
alle deine Worte den einzigen Zweck gehabt hätten,
mich und Agathon zu entzweien, denn du glaubst, ich
dürfe nur dich und sonst niemand lieben und Agathon
wieder dürfe nur von dir allein geliebt werden. Du
hast das nicht verbergen können, dein Satyr- und Silenendrama
hat uns alles verraten. Aber, mein geliebter
Agathon, das soll ihm nicht helfen; sorge nur, daß er
uns beide nicht entzweie.“ Agathon entgegnete: „Sokrates,
du hast recht. Sieh nur, wie er sich zwischen
mich und dich gelegt hat, um uns beide auseinander
zu bringen! Es ist aber umsonst, denn ich werde
gleich an deine Seite kommen und mich zu dir legen.“
„Ja, ja,“ meinte Sokrates, „komme nur her und lege
dich zu mir hin!“ „Beim Zeus,“ rief da Alkibiades,
„was muß ich von diesem Menschen nicht alles ertragen!
Er glaubt mich überall ausstechen zu müssen.
Aber, Herrlicher, wenn es schon nicht anders geht,
so laß wenigstens Agathon zwischen uns.“ „Das ist
unmöglich;“ rief Sokrates, „du hast mich gelobt, und

jetzt ist an mir die Reihe, nach rechts jemanden zu
loben. Wenn Agathon zwischen uns kommt, so müßte
er auf mich wieder eine Lobrede halten, er soll aber
umgekehrt jetzt von mir gelobt werden. Laß uns also,
mein Bester, und beneide nicht einen Jüngling um
das Lob, das ich ihm reden will; ich selbst habe auch
das Bedürfnis, Agathon zu preisen!“ Und Agathon
rief: „Armer Alkibiades, ich darf hier nicht bleiben
und muß den Platz wechseln, damit Sokrates mich
lobe!“ Und Alkibiades: „Da sehen wir es also: wenn
Sokrates da ist, kann man nichts mehr von den
schönen Jünglingen haben. Und wie klug er sich es
ausgedacht hat, warum Agathon neben ihm sitzen
müsse! O Sokrates, Sokrates!“

Nun ist Agathon aufgestanden und hat sich neben
Sokrates gelegt. Da kam plötzlich eine Menge von
Zechern an die Tür, und da diese offen stand – es
war eben jemand herausgegangen – so konnten diese
weiter und sich zu den anderen legen. Es herrschte
dann viel Lärm, und ohne Ordnung ward jeder gezwungen,
so viel wie möglich zu trinken. Eryximachos,
Phaidros und andere, erzählte Aristodemos,
wären weggegangen, ihn selbst hätte der Schlaf gepackt
und er hätte fest geschlafen – es wäre ja sehr
spät gewesen – und wäre erst gegen Morgen aufgewacht,
da die Lerchen schon sangen. Da hätte er
denn die einen schlafen gesehen, andere wären fortgegangen,
und nur Agathon und Aristophanes und
Sokrates wären noch wach gewesen und hätten aus
einem großen Krug getrunken und ihn immer wieder

nach rechts sich gereicht. Sokrates hätte zu ihnen
gesprochen. Aristodemos konnte sich aber nicht an
alles erinnern, er hätte den Anfang nicht hören können
und jetzt noch etwas geduselt. In der Hauptsache
aber, meinte er, hätte Sokrates beide dazu gebracht,
ihm zuzugeben, daß ein und derselbe Dichter die Komödie
und die Tragödie beherrschen müßte, und daß
der Tragödiendichter auch ein Komödiendichter wäre.
Agathon und Aristophanes hätten ihm aber nicht mehr
ganz zu folgen vermocht und wären ab und zu in den
Schlaf genickt. Zuerst wäre Aristophanes eingeschlafen,
dann gegen Morgen Agathon. Sokrates aber sei,
nachdem er sie also zur Ruhe gebracht, aufgestanden
und weggegangen, Aristodemos ihm nach seiner Gewohnheit
gefolgt. Sokrates wäre ins Lykeion gekommen,
hätte dort gebadet und den ganzen Tag zugebracht
und dann erst gegen Abend zu Hause sich
zur Ruhe gelegt.

ENDE




DRUCK DER SPAMERSCHEN BUCHDRUCKEREI IN LEIPZIG

Liste aller vorgenommenen Änderungen:




	Seite 45:

so müßten wir dann glauben





	Seite 54:

‚Ja, da sprichst du wahr!‘





	Seite 69:

„Ja, dann mache es doch so:“ sagte Eryximachos





	Seite 75:

der könne, wie das wäre, nur jenen wieder schildern





	Seite 84:

aufgestanden und weggegangen, Aristodemos ihm nach seiner Gewohnheit gefolgt









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK PLATONS GASTMAHL ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/317122179530907402_24899-cover.png
Platons Gastmahl

Plato

| A
e






