
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Der Sozialismus einst und jetzt

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Der Sozialismus einst und jetzt


Author: Eduard Bernstein



Release date: February 5, 2008 [eBook #24523]


Language: German


Credits: E-text prepared by Norbert H. Langkau, Irma Knoll, and the Project Gutenberg Online Distributed Proofreading Team (https://www.pgdp.net)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DER SOZIALISMUS EINST UND JETZT ***




 

E-text prepared by Norbert H. Langkau, Irma Knoll,

    and the

    Project Gutenberg Online Distributed Proofreading Team

    (http://www.pgdp.net)

 



 

 

 

Der Sozialismus einst und jetzt

Streitfragen des Sozialismus

in Vergangenheit und Gegenwart

Von

Eduard Bernstein

„Es hat nichts auf sich, wenn die Erinnerung,
die mit Vorliebe das festhält, was erfreute, uns die Vergangenheit
schöner erscheinen läßt, als sie war, und es ist nur berechtigt,
wenn unser Wollen und Wünschen uns durch den Ausblick auf eine Zukunft,
wie sie sein kann, zum Kampf für sie begeistert. Die Gegenwart aber
will erkannt sein, wie sie ist.“

 

 

1922

J. H. W. Dietz Nachfolger Stuttgart / Buchhandlung Vorwärts Berlin



Inhalt.



	Vorwort
	3



	Erstes
      Kapitel.



	Der Sozialismus als sozialwissenschaftliche
      Entwicklungslehre
	 5



	Begriffsbestimmung. – Das Alter des spekulativen
      Sozialismus. – Der Widerstreit zwischen Radikalismus und Rationalismus
      in der Spekulation. – Der theoretisierende Utopismus. – Vom
      Utopismus des Ziels zum Utopismus der Mittel. – Die Grundgedanken
      des marxistischen wissenschaftlichen Sozialismus. – Sozialismus und
      Klassenkampf.
	 



	Zweites
      Kapitel.



	Die naturrechtliche Begründung des Sozialismus

	11



	Naiver Begriff und wissenschaftliche Theorie
      des Naturrechts. – Naturrecht. – Vernunftrecht. – Rechtsphilosophie.
      – Naturrechtsspekulation in der Geschichte. – Das Naturrecht
      in den großen Revolutionen des 17. und 18. Jahrhunderts.
      – Das Naturrecht und die kommunistische Lehre Babeufs. – Das
      Naturrecht am Grunde aller Utopien. – Die Unzulänglichkeiten
      und das Recht des Naturrechts.
	 



	Drittes
      Kapitel.



	Die Bedeutung der Werttheorien für den wissenschaftlichen
      Sozialismus 
	24



	Die Werttheorie Ricardos. – Die Marxsche
      Werttheorie und ihre Rolle in der Marxschen Gesellschaftslehre. –
      Marx über die utopistische Auslegung von Ricardos Formel. – Die
      utopistische Auslegung und das Naturrecht. – Das sogenannte Recht
      auf den vollen Arbeitsertrag. – Marx und das Recht des Mehrwerts.
      – Mehrwert und Ausbeutung. – Der Mehrwert und der Klassenkampf.
      
 
	 



	Viertes
      Kapitel.



	Das Wesen der Gesellschaft des vorgeschrittenen
      Kapitalismus 
	38



	Der Sinn des Begriffs Kapitalismus. –
      Sein vielfältiger Inhalt und seine einfältige Ausdeutung. –
      Der Kapitalismus als Träger des Fortschritts in der Produktion. –
      Die Konzentration der Unternehmungen und der Betriebe. – Die Raumverteilung
      der Betriebsklassen. – Die Konzentration verhindert nicht die Vielheit
      der Unternehmungen. – Die Zähigkeit der bäuerlichen Unternehmung.
      – Die Klassenbildung und Klassengliederung. – Die rasche Zunahme
      der Abhängigen und die langsame Verminderung der Selbständigen.
      – Die Verstadtlichung des sozialen Lebens. – Die gelernten und
      die ungelernten Arbeiter. – Die Einkommens- und Vermögensklassen.
      – Der nichtverengerte Flaschenhals. – Die Beweglichkeit des
      Kapitals als Konservierer der Mittelklassen. – Die Theorie der Wirtschaftskrisen
      und die Umkehr der Spirale. – Die Rückwirkungen des Krieges auf
      die Wirtschaftsentwicklung und ihre Probleme.
	 



	Fünftes
      Kapitel.



	Der Sozialismus und die Lehre vom Klassenkampf

	59



	Das Kommunistische Manifest als Kundgebung des
      Klassenkampfes. – Adolphe Blanqui und Karl Marx. – Der Begriff
      der Klasse: Stand und Klasse. – Marx über die Zersplitterung
      der Klassen. – Der Klassenkampf der Nichtproletarier. – Der
      Klassenkampf der Arbeiter und seine Formen. – Der Klassenkampf und
      die materielle und geistige Hebung der Arbeiterklasse. – Die Entwicklung
      der Gewerkschaften und die Ausbildung der Tarifverträge. – Der
      Klassenkampf und die rechtliche Hebung der Arbeiter. 
	 



	Sechstes
      Kapitel.



	Die Staatstheorie und der Sozialismus
	75



	Der Einfluß der Theorie auf die Praxis.
      – Der Streit um den Begriff des Staates. – Staatsfeindschaft
      und Staatskultus in der Geschichte. – Der romantisch-reaktionäre
      und der demokratische Staatskultus. – „Das Vestafeuer aller
      Zivilisation.“ – Die kritische Staatsidee bei Marx und Engels.
      – Die Lehre vom Absterben des Staates. – Der Staat als Auswuchs
      oder Schmarotzer am Gesellschaftskörper. – Marx und Proudhon
      über die staatsfreie Gesellschaft. – James Ramsay Macdonald und
      die Erhaltung des Staates.
 
	 



	Siebentes
      Kapitel.



	Der Sozialismus als Demokratie und der Parlamentarismus

 
	91



	Die sozialistische Bewegung mit Notwendigkeit
      demokratische Bewegung. – Begriff des Parlamentarismus. – Der
      Parlamentarismus in der Geschichte. – Das Budgetrecht, das Fundamentalrecht
      der Parlamente. – Die Krone und das Parlament. – Die Auswüchse
      des Parlamentarismus. – Wilhelm Liebknechts Gegnerschaft gegen die
      Teilnahme am Parlament. – Friedrich Engels’ Würdigung der
      parlamentarischen Aktion. – Die qualitative Steigerung der parlamentarischen
      Arbeit. – Der Streit um die Budgetbewilligungen. – Der Streit
      um die Teilnahme an der Regierung: Jean Jaurès und August Bebel.
      – Der Beschluß von Amsterdam. – Der Streit um die Bewilligung
      der Kriegskredite. – Die Selbstverwaltung als Korrektiv des Parlamentarismus.
	 



	Achtes
      Kapitel.



	Die bolschewistische Abart des Sozialismus
	113



	Das Kommunistische Manifest und die Formel von
      der Diktatur des Proletariats. – Das Aufkommen des Bolschewismus.
      – Seine Vorgänger, die Utopisten der sozialistischen Revolution.
      – Das reformistische Element im Marxismus. – Marx bindet den
      Sieg des Sozialismus an eine ökonomische Reife. – Der Bolschewismus
      will die Reife mit der Gewalt erzwingen. – Sein Aberglauben an die
      Schöpferkraft der Gewalt. – Trotzkis Reitenlernen auf dem Rücken
      der Nation. – Der Marxismus zeigt die Grenzen des Willens auf, der
      Bolschewismus ignoriert sie. – Stümpernde Experimentiererei.
      – Die Nachahmung des zarischen Despotismus. – Die Blutschuld
      des Bolschewismus.
 
	 



	Neuntes
      Kapitel.
	 



	Die nächsten möglichen Verwirklichungen
      des Sozialismus
	126



	Die Welt, die Marx kannte, und die heutige Welt.
      – Das Proletariat zur Zeit von Marx und die Arbeiterklasse am Vorabend
      des Weltkriegs. – Durch Gesetz und Organisation erlangte Verbesserungen.
      – Die Organisationen der Unternehmer. – Die Volkswirtschaft
      im Kriege. – Der sogenannte Kriegssozialismus. – Die deutsche
      Revolution und die Zwangslage der deutschen Volkswirtschaft. – Die
      neue Republik im Daseinskampf. – Die Anstürme der Verführten
      des Bolschewismus lähmen die Schöpferkraft der Republik. –
      Die Wahlergebnisse nötigen die Sozialisten zur Koalition mit bürgerlichen
      Parteien. – Trotzdem sind sozialistische Verwirklichungen möglich.
      – Die verschiedenen Wege der Sozialisierung durch die Finanznot erzwungen.
      – Die Sozialisierung durch die Sozialpolitik. – Kein großer
      Sprung, aber viele bedeutsame Übergänge. – Ökonomie
      des Wollens verbürgt Erreichung des Gewollten.
	 








Vorwort.

Die vorliegende Schrift gibt, von ihrem Schlußkapitel abgesehen, den
Inhalt von Vorlesungen wieder, die ich im Sommerhalbjahr 1921
in der Universität Berlin gehalten habe. In Antwort auf ein ohne
mein Wissen aus akademischen Kreisen ergangenes Gesuch, mir das Vorlesen
in der Universität zu ermöglichen, hatte das Ministerium mir das
Halten von Gastvorlesungen freigestellt, und die Erlaubnis hieß für
mich unter den gegebenen Verhältnissen das Pflichtgebot, von der Möglichkeit,
zu Studierenden in den Räumen der alma mater zu sprechen,
nun auch Gebrauch zu machen. Und zwar erschien es mir angezeigt, in
einem Zeitpunkt, wo die große Partei des Sozialismus, der ich seit nun
bald fünfzig Jahren angehöre, zu maßgebendem Einfluß im Republik
gewordenen Reich gelangt ist, über die Streitfragen des Sozialismus in
Vergangenheit und Gegenwart zu reden, das heißt die Meinungsverschiedenheiten
zu kennzeichnen, die unter den Vertretern des Sozialismus
über dessen Grundideen und deren Anwendung obwaltet haben und
in einigen Fällen obwalten.

Leider ist es mir jedoch nicht möglich gewesen, mehr als einen Teil
der einschlägigen Fragen abzuhandeln. Meine außerordentlich knapp bemessene
Zeit erlaubte mir nur eine Stunde in der Woche für diese Vorlesungen,
und noch weniger als die akademische Stunde sich mit der
astronomischen Stunde deckt, deckt sich das akademische Halbjahr mit dem
Kalenderhalbjahr. So war ich genötigt, eine Auswahl zu treffen und
manche Frage von Bedeutung, die mir am Herzen liegt, beiseite zu lassen.
Indes glaube ich trotzdem in den Vorträgen genug des Wissenswerten
über die Grundfragen des Sozialismus gesagt zu haben, um ihre Herausgabe
als Schrift zu rechtfertigen.

In bezug auf die Form der Vorlesungen ist zu bemerken, daß ich meine
Aufgabe nicht dahin aufgefaßt habe, Lehrvorträge im schulmäßigen Begriff
des Wortes zu halten, sondern je nach der Natur des Gegenstandes
die Behandlungsart gewechselt, den einen mehr deduktiv, andere mehr
induktiv-genetisch zur Anschauung zu bringen gesucht habe. Daher auch
die Ungleichheiten im Umfang der hier der Anredeform entkleideten und
als Kapitel vorgeführten Vorträge. Der Umstand, daß diese zum Teil
Fragen behandeln, mit denen ich mich in früher von mir veröffentlichten
Arbeiten schon beschäftigt habe, machte es ferner unvermeidlich, daß hier
und dort einzelnes von dem dort Gesagten nun wiederholt wird. Es
wegzulassen hätte mir unnötige, wenn nicht unzulässige Pedanterie geschienen.

Das Schlußkapitel, das die nächsten möglichen Anwendungen des
Sozialismus behandelt, ist, wie oben angedeutet, in den Vorlesungen
nicht mehr zur Behandlung gekommen. Wenn ich es hier angefügt habe,
so geschah dies nicht nur in dem Wunsche, einer Schrift, die zu einem
großen Teil kritisch gehalten ist, einen möglichst positiven Abschluß zu
geben. Es lag und liegt mir auch daran, zu zeigen, daß die Anschauungsweise,
die ihr zugrunde liegt und die ich nun seit ziemlich einem Vierteljahrhundert
verfechte, durchaus nicht, wie manche befürchtet haben, zu
pessimistischer Betrachtung der Dinge und aus ihr erwachsendem indifferenten
Verhalten führt. Dem Pessimismus fällt nur der anheim, der von
den Menschen mehr erwartet, als sie leisten können, und an die Dinge
den Maßstab seiner Wünsche legt. Mit dieser Bemerkung ist jedoch durchaus
nicht gesagt, daß man sich nicht große Ziele setzen soll – was
wäre die Sozialdemokratie ohne solche? – Man wird aber nichts Großes
erreichen, wenn man die Dinge nicht so betrachtet, wie sie sind, und, wo
Millionen von Menschen in Betracht kommen, ihnen zumutet, wozu außergewöhnliche
Charaktere gehören.

Ende November 1921.

Ed. Bernstein.





Erstes Kapitel.

Der Sozialismus als sozialwissenschaftliche Entwicklungslehre.

Bevor man an die Aufgabe herangeht, Streitfragen des Sozialismus
zu erörtern, wird man sich darüber zu äußern haben, was man überhaupt
unter Sozialismus versteht, wie weit man den Rahmen des Begriffs
gezogen wissen will. Das Wort Sozialismus ist sehr verschiedentlich
gedeutet worden. Vielfach wird es als der Ausdruck für einen vorgestellten
Zustand gebraucht, dem eine bestimmte Eigentums- und Wirtschaftsordnung
zugrunde liegt, und der sich in einem ganzen Idealstaat
verkörpern soll. Andere setzen es als gleichbedeutend mit einer Bewegung
oder einem Kampf von Gesellschaftsklassen zur Verwirklichung solcher
Wirtschaftsordnung, und wieder anderen ist es der Sammelbegriff für
eine Summe von Forderungen oder Einrichtungen, denen bestimmte
Rechtsgedanken und ethische Begriffe zugrunde liegen. Alle diese Deutungen
haben insofern ihre Berechtigung, als sie auf bestimmte Formen
des Sozialismus sich beziehen oder bestimmte Seiten der sozialistischen
Bewegung kennzeichnen. Aber keine davon erschöpft den Gegenstand.

Auch in den Lehrbüchern oder Kompendien der Sozialwissenschaftler
stoßen wir auf sehr unterschiedliche Definitionen des Begriffs. Um nicht
weiter in der Geschichte zurückzugehen und uns auf Deutsche zu beschränken,
so finden wir bei Schmoller eine andere Deutung als bei
Roscher, bei Sombart eine andere als bei Schmoller, bei Oppenheimer
eine andere als bei Sombart, und so noch weiter. Es wäre nicht uninteressant,
sie vergleichend gegeneinander zu halten und festzustellen,
was ihnen gemeinsam ist und zu sehen, ob sie sich nicht sozusagen auf
einen Generalnenner bringen lassen. Mir scheint jedoch ein anderer
Weg ratsamer, nämlich der Weg der Betrachtung der geschichtlichen
Erscheinungsformen. Vermöge ihrer werden wir uns, glaube ich, am
besten darüber unterrichten können, was wir heute unter Sozialismus
zu verstehen haben.

Der allgemeinste und darum allerdings auch der oberflächlichste Begriff
von Sozialismus ist die Vorstellung von einem Gesellschaftszustand,
wo es weder Reiche noch Arme gibt, wo vieles allen gemeinsam ist und
eine starke Brüderlichkeit herrscht. Wo diese Merkmale fehlen, wo weitgehende
sachliche Gemeinschaft, weitgehende ethische Gemeinschaftlichkeit
und Abwesenheit großer Vermögensunterschiede fehlen, fehlen die wesentlichen
Attribute des Sozialismus. So begriffen nun ist er sehr viel älter
als sein Name. Während dieser erst im 19. Jahrhundert aufkommt,
findet man die Sache als Idee oder Bewegung schon in dem Zeitalter,
das wir Altertum nennen. Überall dort, wo die Menschen nicht mehr
in einfachen, ihren Wohnsitz wechselnden Stammesverbänden leben, sondern
sich seßhaft gemacht haben und staatliche, beziehungsweise territorial
gegliederte Gemeinwesen geschaffen haben, die der Bildung großer Vermögensunterschiede
und Rechtsungleichheiten Vorschub leisten, stellt sich
früher oder später bei Individuen oder Schichten der Wunsch nach Beseitigung
dieser Ungleichheiten ein und findet in der Ausmalung von
besseren Gesellschaftszuständen seinen ideologischen, in Kämpfen für solche
seinen politischen Niederschlag. Die Geschichte der asiatischen und vorderasiatischen
Kulturvölker, die Geschichte der Griechen und Römer gibt uns
zwar nur lückenhaft, aber doch unmißverständlich Kunde von solchen Bewegungen.
Als Quelle dafür sei auf Robert Pöhlmanns Geschichte des
antiken Kommunismus und Sozialismus verwiesen, ein Werk, gegen
dessen kritische Aufstellungen ich mancherlei starke Einwände zu erheben
habe, aus dem man aber ersehen kann, wie sehr nicht nur die sozialen
Kämpfe, von denen uns die Geschichte der Alten erzählt, sondern auch die
mehr oder weniger phantastischen Konstruktionen oder Ausmalungen von
Idealstaaten, die uns – leider oft nur sehr skizzenhaft – überliefert sind,
einer geschichtswissenschaftlichen Würdigung fähig sind und einer solchen
daher auch bedürfen. Ob man das Urchristentum, das in Rom seine
eigentliche Ausbildung erfahren hat, als eine sozialistische Bewegung auffassen
darf, mag dahingestellt bleiben. Bekannt ist, daß ihm diese Eigenschaft
vielfach bestritten wird und man es lediglich als eine ethische Bewegung
aufgefaßt wissen will. Aber wenn es als Gesamterscheinung
nicht auf die Bezeichnung sozialistisch Anspruch haben soll, so ist es doch
unbestreitbar die Nährquelle vieler sozialistischer Theorien und Bewegungen
gewesen. Zeugnis legen ab allerhand Kapitel aus der großen
Literatur der Kirchenväter und der Scholastik, und Beispiele sind eine
Reihe noch dem Altertum angehöriger kommunistischer und halbkommunistischer
christlicher Sekten, denen solche des Zeitalters der Renaissance
und der Reformation gefolgt sind.

Dem letzteren Zeitalter gehört auch die Entstehung des Buches an,
dessen Titel zum Sammelbegriff für die ganze Gruppe der Beschreibungen
spekulativ konstruierter Gemeinwesen oder Idealstaaten wird,
nämlich die Abhandlung Utopia des Thomas More. Man kann von
dieser Schrift des charaktervollen Staatskanzlers Heinrichs VIII. von
England sagen, daß sie einer ganzen Literatur Leben gegeben hat. Denn
sie machte für ihre Zeit Sensation und wurde in die verschiedensten
Sprachen übersetzt. Das 16., 17. und 18. Jahrhundert sind voll von
Beschreibungen vorgestellter Idealgemeinwesen, von Staatsromanen, wie
man sie auch im Hinblick auf die Form der Beschreibung nennt. Nicht
alle davon haben auf die Bezeichnung als sozialistisch Anspruch, es fehlt
durchaus nicht an Utopien, die nach unseren heutigen Begriffen bürgerlicher
Natur sind. Das gilt z. B. von der unvollendeten Utopie „Die
neue Atlantis“, die einen der Amtsnachfolger des Thomas More, den
berühmten Philosophen der empirischen Methode, Francis Bacon, zum
Verfasser hat.

Nach zwei Seiten hin läßt sich in den sozialistischen Utopien des
mit der Reformation einsetzenden Zeitalters eine abgestufte Entwicklung
feststellen: erstens eine Tendenz der Überbietung in phantastischen Ausmalereien,
und zweitens eine Tendenz zum größtmöglichen Rationalismus
in der Spekulation. Diese letzte Tendenz ist für unsere Betrachtung
die wichtigere, denn sie war ein Hebel zur Förderung der sozialen Erkenntnis
und führte schrittweise zur wissenschaftlichen Behandlung der
sozialistischen Bestrebungen. Die Verfasser rationalistischer Utopien des
Sozialismus suchen ihre Vorgänger zu korrigieren, und wenn das lange
Zeit ohne die Form der Polemik vor sich geht, so läßt sich doch bei verschiedenen
Autoren eine unausgesprochene Bekämpfung von Ideen des
oder der Vorgänger feststellen.

Es handelt sich schon um ernst aufgefaßte Streitfragen, der Nachfolger
widerlegt den Vorgänger, ohne ihn zu nennen.

Was aber den Utopien gemeinsam war, was das eigentliche Merkmal
der Utopie ist, ist die entscheidende Rolle, die bei ihnen der Zufall
und der noch vom Zufall abhängige Wille spielen. Lange
Zeit ist in diesen Beschreibungen der geschilderte Idealzustand hergestellt
worden durch das Eingreifen einer ungewöhnlich weisen Persönlichkeit,
eines Gesetzgebers oder anordnenden Fürsten, so daß, wenn
dieser Fürst oder Gesetzgeber zufällig nicht geboren oder vor der Zeit
gestorben wären, das betreffende Volk oder Land den Idealzustand nicht
zu kosten bekommen hätten. Später, im Zeitalter der französischen Revolution,
tritt an die Stelle des individuellen Willens oder Schaffensdranges
von Wohltätern in der Konstruktion der Utopie als schöpferische
Kraft der Kollektivwille von Anhängern einer bestimmten
Idee. Dieser Kollektivwille ist aber, selbst wo er als der Wille eines
ganzen Volkes gedacht wird, immer noch Zufallssache. Ob die Gruppe
oder die Volksmasse für die Idee kämpfen, hängt lediglich davon ab, wie
weit und wie stark sie von der Propagierung dieser Idee erfaßt sind, das
Aufkommen der Idee aber selbst ist noch wesentlich vom Zufall abhängig.

An der Wende zum 19. Jahrhundert und in dessen erstem Drittel
tritt hier ein wesentlicher Fortschritt ein. Es ist in der Geschichte des
Sozialismus die Epoche der großen, kritisch gerichteten Utopisten, der
Robert Owen, Charles Fourier und Henri Saint-Simon und ihrer
Schulen. Das Merkmal dieser Sozialisten, das sie von den Utopisten des
18. Jahrhunderts unterscheidet, ist die Rolle, die bei ihnen der Entwicklungsgedanke
spielt, und das Bestreben, an das Gegebene anzuknüpfen,
die Welt, die sie vor sich haben, weiterzubilden. Robert Owen verweist in
seinen sozialistischen Abhandlungen auf die in England aufgekommene
kapitalistische Fabrik und die Zustände, die sie geschaffen hat, und nimmt
sie zum Ausgangspunkt sozialistischer Reformpolitik. Charles Fourier im
noch stark kleinbürgerlichen Frankreich sucht den Sozialismus als Ideal
psychologisch zu fundieren, in der Praxis auf dem Wege der Genossenschaften
zu verwirklichen, wobei sein Plan kommunaler Genossenschaftspolitik
auf besonderes Interesse Anspruch hat. Saint-Simon ist so sehr
Entwicklungstheoretiker, daß es fraglich wird, ob man ihn überhaupt noch
einen Utopisten nennen kann, wie er zugleich so sehr Wirklichkeitsmensch
ist, daß man befugt ist, seinen Anspruch auf Einreihung in die Geschichte
des Sozialismus zu bestreiten. Wenn Fourier stark von Morelly, dem
geistreichen Verfasser der Utopie „Die Basiliade“, beeinflußt ist, so Saint-Simon
von Condorcet, dem Enzyklopädisten und Verfasser der wissenschaftlichen
Abhandlung über den Fortschritt des menschlichen Geistes
und die Vervollkommnungsfähigkeit der Menschheit. Bei den Saint-Simonisten
finden wir unter anderem schon die Einteilung der Geschichte
der sich fortschrittlich entwickelnden Nationen in organische und kritische
Perioden, d. h. Perioden relativ ruhiger Entwicklung und Perioden revolutionärer
Umwälzungen.

Aber bei allen dreien, bei Owen, bei Fourier und bei Saint-Simon
und ihren Schülern spielt trotz ihres Strebens nach Wissenschaftlichkeit
und Anknüpfung an das Gegebene die Erfindung der Mittel zur
Verwirklichung des Sozialismus die entscheidende Rolle; wo sie praktisch
sein wollen, arbeiten sie Rezepte aus, und immer wieder sind sie in
Gefahr, auf die Utopie zurückzugreifen. An die Stelle des Utopismus
des Ziels tritt ein Utopismus des Mittels. Die Literatur des
Sozialismus im zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts ist voller Schriften,
die utopistisch im Mittel sind, wobei man wieder einen utopistischen Reformismus
und einen utopistischen Revolutionarismus unterscheiden
kann. Der eine versteift sich auf ökonomische Experimente, die wegen
ihrer unzulänglichen Voraussetzungen notwendig fehlschlagen müssen,
der andere huldigt einem Wunderglauben an die schöpferische Allmacht
der Revolutionsgewalt.

Hier nun bewirken einen grundlegenden Wandel in den Anschauungen
die beiden großen Männer, die heute als Begründer des wissenschaftlichen
Sozialismus weithin anerkannt sind: Karl Marx und
Friedrich Engels.

Warum trägt ihre Lehre diesen Namen, hat sie den besonderen Anspruch
auf Wissenschaftlichkeit? Weil sie tiefer und systematischer als alle
vor ihr aufgestellten sozialistischen Theorien eindringt in das Wesen der
Kräfte und Entwicklungsgesetze des gesellschaftlichen Fortschritts, den
Kampf für den Sozialismus auf eine durchgearbeitete Entwicklungstheorie
stützt, in der der Gedanke von der organischen Natur der
sozialen Entwicklung zum Unterschied von der Auffassung dieser Entwicklung
als eines mehr mechanischen oder chemisch bestimmten Vorgangs
zu seinem Rechte kommt.

Wille und Idee, die von den Utopisten in der einen oder anderen
Weise überschätzt werden, werden in der Marx-Engelsschen Lehre zwar
nicht, wie vielfach angenommen worden ist, als Triebkräfte der sozialen
Entwicklung gering eingeschätzt oder gar ignoriert – ohne Idee kein
Wille und ohne Wille keine Aktion –, aber sie werden in ihrer sozialen
Bedingtheit gekennzeichnet. Es wird gezeigt, wie sie abhängig
sind von den materiellen Bedingungen und Formen des gesellschaftlichen
Daseins der Menschen, für die der maßgebende Faktor ist die Art und
Weise der Produktion der Lebensgüter der Menschen.

Denn diese Produktion wird entscheidend bestimmt vom Werkzeug,
über das der Mensch verfügt; vom Werkzeug aber, das die Arbeitsweise
vorschreibt, hängt zugleich ab das Eindringen des Menschen
in die Gesetze der Natur und damit zuletzt auch der Höhegrad seiner
Welterkenntnis.

Sozial betrachtet ist es das Werkzeug, das bestimmt, ob individualistisch
oder kollektivistisch produziert wird.

Im Altertum und auch noch bis zum Ausgang des Mittelalters ist
die Produktion überwiegend individualistisch; erst die Steigerung des
Weltverkehrs und Welthandels in der Periode der großen Entdeckungen
führt zu kollektivistischer Arbeit in der Produktion. Es breitet sich
die Wirtschaftsform aus, die den Namen Manufaktur erhält, Produktion
unter Leitung von Großkaufleuten, welche Arbeit an Handwerker ausgeben,
dann aber Arbeiter in großen Werkstätten, Fabriken genannt, beschäftigen.
Aus dem Kaufmann wird so ein Fabrikant, und in der Fabrik
werden vervollkommnete Werkzeuge verwendet, für die als technischer
Antrieb die Naturkraft verwendet wird. Das Werkzeug wird zur Maschine
und aus dem Handwerker ein Fabrikarbeiter. Die Produktion in
der Fabrik wird in steigendem Grade Kollektivarbeit, und da zur Einrichtung
und zum Unterhalt der Fabrik Kapital gehört, beherrscht zunehmend
das Kapital die Produktion.

Beim Aufkommen der kapitalistischen Produktion und im Wettbewerb
der Kapitalisten untereinander wirkt als objektive Triebkraft
der Kampf um die Mehrarbeit, das heißt um den Teil des
Bruttowerts der Produktion über die Kosten von Anlage, Rohstoff, Hilfsstoffe
und Werkzeuge, bzw. Maschinen hinaus, der nicht den Arbeitern
als Lohn gezahlt werden muß. Dieser Kampf um den Mehrwert, wie
Marx ihn nennt, hat im weiteren Verlauf zur Folge eine steigende Vergrößerung
der Fabriken, weil diese eine größere Ökonomie der Kräfte
erlaubt, damit die Unterbietung der Konkurrenz ermöglicht und zur
Steigerung des Absatzes führt. Die weitere soziale Folge der Vergrößerung
bzw. Konzentration der Unternehmungen ist die Verdichtung der
Bevölkerung in Städten und Ländern. Die Industriezentren, die Städte
wachsen; es tritt allmählich das ein, was man die Verstadtlichung
des Landes nennen kann; mehr als in irgendeinem früheren Zeitalter
ergreift die städtische Kultur auch die Bevölkerung des platten Landes
und drückt der ganzen Gesellschaft ihren Stempel auf.

Alles das schafft die materiellen Vorbedingungen für eine neue Gesellschaftsordnung;
denn es ist verbunden mit einer neuen Gliederung
der Gesellschaftsklassen, als deren wichtigstes Moment zu nennen ist das
Aufkommen und Wachstum der Klasse ständiger Lohnarbeiter, des industriellen
Proletariats. Die ökonomische Umwälzung macht eine neue
Rechtsordnung, neue soziale Einrichtungen und Gesetze
notwendig. Es handelt sich nun für den sozialen Reformer nicht mehr
um die Erfindung von Idealgesellschaften und die Ausklügelung von
Rezepten, sondern um die Entdeckung von sozialen Notwendigkeiten.
Die stärkste subjektive Triebkraft bei der Verwirklichung dieser
aber ist die Arbeiterklasse, das Proletariat. Seine materiellen und geistigen
Bedürfnisse treten immer mehr in den Vordergrund, seine Rechtsauffassungen
erobern die öffentliche Meinung. Und die Summe
der Forderungen der Arbeiterklasse unseres Zeitalters
stellt sich der genaueren soziologischen Betrachtung dar als die
Zusammenfassung des rationellen Inhalts der
sozialistischen Ideologie früherer Epochen.

Und so gelangen wir an der Hand der Marx-Engelsschen Theorie
zu einer neuen Definition des Sozialismus, die etwa so formuliert werden
kann:

Der moderne Sozialismus ist

„die Zusammenfassung des geistigen Inhalts der politischen, wirtschaftlichen
und allgemein kulturellen Bestrebungen der zur Erkenntnis ihrer
Klassenlage gelangten Arbeiter sowie der ihnen gleichgestellten Gesellschaftsschichten
in den Ländern kapitalistischer Entwicklung, und der
Kampf zur Verwirklichung dieser Bestrebungen.“


An die Herausarbeitung dieser Theorie in der sozialistischen Welt
und an ihre Ausdeutung und praktische Anwendung im einzelnen knüpfen
sich an die bemerkenswertesten Streitfragen des Sozialismus in Vergangenheit
und Gegenwart.





Zweites Kapitel.

Die naturrechtliche Begründung des Sozialismus.

Es lag in der Natur der Dinge, daß der Sozialismus in den vergangenen
Jahrhunderten bis weit in das neunzehnte Jahrhundert hinein fast
ausschließlich naturrechtlich begründet wurde. Die Tatsache des Zusammenhanges
der sozialistischen Theorien mit dem Naturrecht ist außerordentlich
interessant. Sie ist auch verschiedentlich von Gelehrten oder Schriftstellern,
die sich mit der Theorie des Sozialismus befaßt haben, hervorgehoben
worden; aber es fehlt meines Wissens doch noch an einer systematischen,
ihn geschichtlich wie begrifflich behandelnden Darstellung dieses Zusammenhanges.
Es würde das eine außerordentlich fruchtbare Untersuchung
sein, durchaus der Vornahme wert, und ich glaube sogar auch
ein gutes Thema etwa für eine Dissertation. Dieser Zusammenhang
nämlich zieht sich durch die ganze Geschichte des Sozialismus, von den
Zeiten an, wo es überhaupt etwas gab, was auf diesen Namen Anspruch
hat, bis in die neueste Zeit hinein. Noch im Jahre 1875 hat eine Kommission
der damals sich vereinigenden sozialistischen Parteien Deutschlands
bei Ausarbeitung eines Entwurfs zum Parteiprogramm dem Sozialismus
eine vollkommen naturrechtliche Begründung gegeben und sich dadurch
eine außerordentlich scharfe Kritik von Karl Marx zugezogen. Die
Begründung lautete nämlich:

„Die Arbeit ist die Quelle alles Reichtums und aller Kultur, und da
nutzbringende Arbeit nur in der Gesellschaft und durch die Gesellschaft
möglich ist, gehört der Ertrag der Arbeit unverkürzt und nach gleichem
Recht allen Gesellschaftsgliedern.“


Das ist, wie jeder leicht sehen kann, naturrechtlich und nicht wissenschaftlich
gesprochen.

Was versteht man unter Naturrecht? Nach meiner Ansicht werden
da bei den meisten Definitionen zwei ganz verschiedene Dinge durcheinandergeworfen.
Zwei Auffassungen streiten darüber in der Geschichte
des Gedankens: eine naive, urwüchsige Auffassung, die statt mit dem
Wort „Naturrecht“ besser ausgedrückt würde mit „natürliches Recht“.
Die Franzosen sagen auch „droit naturel“ und die Engländer „natural
law“, also immer natürliches Recht. Der Begriff ist da abgeleitet von
einem vermeintlichen Naturzustand oder wird auf die Natur des Menschen
bezogen und ist nur in diesem Sinne naturphilosophisch. Dann gibt
es aber eine wissenschaftlich rechtstheoretische Auffassung des Begriffs
Naturrecht, nach der es verstanden wird als die Zusammenfassung von
allgemeinen Rechtsgrundsätzen, die unabhängig von den Grundsätzen und
Bestimmungen der örtlich und zeitlich wechselnden positiven Gesetzgebung
gewonnen werden mittels der von äußeren Einwirkungen, von Machtverhältnissen
und Interessen unbeeinflußten Erforschung der Natur und
Zwecke der Gesetzgebung überhaupt sowie der Grundbedingungen der
Entwicklung der menschlichen Persönlichkeit und des möglichst harmonischen
Zusammenlebens der Menschen, – Erkenntnisse, die Anspruch
darauf erheben, der positiven Gesetzgebung die Wege zu weisen, und die
man wissenschaftlich begründen kann. Das Naturrecht in diesem Sinne
will also über dem positiven Recht stehen. Die Forschung kann selbstverständlich
die Aufgabe nur lösen mittels der prüfenden Vernunft, und zwar wenn
sie ausschließlich und vorbehaltlos den Gesetzen der Vernunft folgt. Daher
hat man für das so wissenschaftlich aufgefaßte Naturrecht in neuerer
Zeit den Namen „Vernunftrecht“ gewählt. Er zeigt an, was aus den
ursprünglichen Naturrechtsideen im Laufe der Entwicklung geworden ist.
Er läßt aber die Rolle nicht erkennen, die der Begriff des Naturrechts
in der Geschichte gespielt hat. Vernunftrecht kann etwas ganz
anderes sein als das, was die Menschen jahrhundertelang unter Naturrecht
verstanden haben. Einwandfrei ist dagegen der andere umfassende
Begriff „Rechtsphilosophie“, denn das Vernunftrecht will eben das
höchste Recht, das Wesen dessen feststellen, was Recht sein soll, das Recht,
das aus dem Begriff der Gerechtigkeit sich ergibt.

Die Frage nach einem solchen Recht taucht auf, wo das positive
Recht als ungerecht erkannt oder empfunden wird. Dort greifen alsdann
die Menschen naturgemäß auf andere Wegweiser zurück für das Recht,
das sie haben wollen. Es sind die verschiedensten Faktoren, auf die sie
sich dabei berufen, meist zunächst metaphysische, übersinnliche Mächte,
die auch in Naturbegriffen aufgefaßt werden; immer aber greifen sie
zurück auf eine jenseits der positiven Gesetzgebung stehende höhere Macht,
sei es die Vernunft überhaupt, die Gerechtigkeit, die Gottheit oder die
Natur. Infolgedessen hat das Naturrecht von jeher eine humanitäre
Tendenz, ist es Recht für die Sache der Unterdrückten oder jeweilig Enterbten.
Im weiteren Sinne ist es damit zugleich revolutionär und ist
demgemäß gewöhnlich offiziell verpönt worden. In der Geschichte ist es
häufig von Religionsstiftern verkündet worden.

Wenn wir die orientalischen Völker übergehen und nach dem Volke
fragen, das wohl in der alten Welt am meisten geleistet hat in
Feststellung natur- oder vernunftrechtlicher Grundsätze, so sind das unzweifelhaft
die Griechen gewesen. In der Philosophie der Griechen
spielen naturrechtliche Spekulationen eine sehr bedeutende Rolle. Sie
sind die Begleiterscheinung der politischen Kämpfe, die sich in den vorgeschritteneren
Stadtstaaten Griechenlands abspielen, vor allem in Athen.
Auch das ist bemerkenswert, daß, wenn eine bisher anerkannte Philosophie
erschüttert, übersehen oder vernachlässigt wird – ein Vorgang,
der uns meist nur in lückenhaften Berichten überliefert wird und daher
abstrakt erscheint –, dies oft tatsächlich einen ganz realen Hintergrund
hat in politischen Kämpfen, die sich etwa gleichzeitig oder kurz vorher
abgespielt haben. Wie die religiösen Überlieferungen werden die Staatseinrichtungen
schon in der alten Welt vor den Richterstuhl der Vernunft
gezogen und darauf geprüft, wie sie den natürlichen Bedürfnissen der
Bürger eines vollkommenen Gemeinwesens entsprechen. Wir finden das
bei Plato und seinen Vorgängern, bei Aristoteles, vor allem aber in der
Geschichte der Stoa, bei Zeno und seinen Schülern. Die Stoa hat darin
am meisten geleistet, die naturrechtliche Seite der Gesetzgebung zu betonen
und das Ansehen des positiven Rechts zu erschüttern. Das ist auch
geschehen seitens der Schüler der Stoa im späteren Rom. Hier brauche
ich nur an Seneka zu erinnern. Bei den christlichen Sekten ist es der
Begriff der Gotteskindschaft beziehungsweise der Gleichheit vor Gott, der
zu naturrechtlichen Folgerungen Anlaß gibt oder für sie ausgedeutet
wird. Augustinus, wohl der bedeutendste der Kirchenväter, ergeht sich
in naturrechtlichen Betrachtungen, und der große Scholastiker Thomas
von Aquino hat ein ganzes System eines Naturrechtes entworfen, das
er in Einklang zu bringen sucht mit den Grundsätzen des kanonischen
Rechtes. Aber die zur Zeit des Thomas auf der Höhe ihrer weltlichen
Macht angelangte römische Kirche witterte in diesen naturrechtlichen
Theorien und Ausführungen die umstürzlerische Tendenz und hat sie
demgemäß verworfen. Um so stärkere Pflege finden sie aber in der Geschichte
bei den ketzerischen Sektierern des Vorreformations- und Reformationszeitalters.
Im Begriff des Wortes „Ketzer“, das abgeleitet ist von
Katharer, Reiniger, liegt schon die naturrechtliche Tendenz angedeutet,
das Zurückgreifen auf die kritisierende Vernunft, allerdings beschränkt
auf die Auslegung der Bibel. Diese wichtige Epoche im einzelnen zu beleuchten,
muß ich mir versagen, so interessant es wäre, die ganze Entwicklung
der christlichen Sekten unter unserem Gesichtspunkt bis zur Reformation
zu verfolgen.

Nachdem der Protestantismus in einer Reihe von Staaten gesiegt
hatte, ist es in Holland der berühmte Rechtslehrer und Staatsmann
Hugo de Groot, nach damaliger Sitte latinisiert in Grotius, der in seinem
Werk „De jure belli ac pacis“ die erste erschöpfende systematische Darstellung
des Völkerrechts gibt und sie in der Einleitung stützt auf eine
naturrechtliche Begründung, die für die Wissenschaft des Naturrechts
grundlegende Bedeutung erhalten hat. Heute schätzt man Grotius als
den eigentlichen wissenschaftlichen Begründer des Naturrechts. Noch
eindringlicher aber berufen sich auf das Naturrecht – und dieses eben
als natürliches Recht aufgefaßt – die kommunistischen und halbkommunistischen
Sektierer der späteren Reformationszeit und der folgenden
Jahrhunderte. Ich brauche nur allgemein auf diese großen Kampfperioden
zu verweisen, auf die Bauernkriege, die Kämpfe der Wiedertäufer
usw. Da findet man immer wieder die Berufung auf das Naturrechtliche
als Begründung von Forderungen.

Hier ist es am Ort, eine Bemerkung einzuflechten. Man kann die
ganze Bewegung des Sozialismus zurückführen auf zwei große
Stämme oder Wurzeln, aus denen sie ihre Kraft zieht. Die eine Wurzel
und der sich daraus entwickelnde Stamm sind die realen Kämpfe jeweilig
unterdrückter, zurückgesetzter Klassen oder Schichten der Gesellschaft. Der
andere Stamm aber ist die Ideologie, die vorwiegend von Gelehrten,
Denkern, Priestern usw. vertreten ist und anscheinend keinen direkten
Zusammenhang mit den Kämpfen hat. Es ist sogar Tatsache, daß vielfach
solche Ideologen, die weit umfassende kommunistische Theorien ausgearbeitet
haben, den praktischen Kämpfen kühl, gleichgültig, beinahe
ablehnend gegenüberstanden. Denn die Kämpfe werden meist nicht um
große weitumfassende Ziele, sondern um bestimmte begrenzte Forderungen
geführt, die nicht immer gut formuliert sind und einer
größeren Sache schädlich zu sein scheinen. So kommt es, daß, wenn auch
die Ideologen gar manchesmal beeinflußt sind von den Kämpfen, ohne es
zu wissen, und wenn umgekehrt die Kämpfer, ohne es zu wissen, von
ihnen manches empfangen haben, wenn also auch die Fäden hinüber und
herüber laufen, doch die beiden Stämme lange Zeit getrennt ihren Weg
gehen. Erst in neueren Jahrhunderten finden sie sich zusammen oder
wachsen sie zusammen. Karl Kautsky und meine Wenigkeit haben
einmal einen solchen Stammbaum des Sozialismus entworfen – er ist
auch reproduziert worden –, wo wir zeigten, wie die beiden Stämme
sich verzweigten und schließlich im 19. Jahrhundert zusammenwuchsen
und daß, wie wir glauben, das Zusammenwachsen auf seine Höhe gebracht
worden ist durch die marxistische Begründung des Sozialismus.

Die Berufung auf das Naturrecht findet auf die verschiedenste Weise
statt. Kennzeichnend ist der Spruch, der, wenn nicht schon in den deutschen
Bauernkriegen, so jedenfalls in der Englischen Revolution ausgespielt
worden ist:


Als Adam grub und Eva spann,


Wer war denn da der Edelmann?





Das Volk suchte sein Naturrecht aus der Bibel zu beweisen, die ja zuerst
keine Klassenunterschiede kennt. Sie spielt eine große Rolle in der
Englischen Revolution des 17. Jahrhunderts. England war, nachdem es
die „Rosenkriege“ überwunden hatte, als Inselland von den Kriegen
verschont, die den Kontinent verheerten. Die politische Entwicklung konnte
sich hier ungestörter vollziehen, und so hatte es schon Mitte des 17. Jahrhunderts
seine große politische Revolution. Früher nannten die Engländer
diese große Revolution die „Rebellion“, und erst die Erhebung,
die ein Menschenalter später, 1688, stattfand und den Sturz der Stuart-Dynastie
besiegelte, die glorreiche „Revolution“. Heute ist allgemein
anerkannt, daß die erste Bewegung den Namen „Revolution“ verdient.
Schon die großen Führer der bürgerlich-adligen Klasse nun, die gegen
die absolute Monarchie Karls I. kämpften, stützten sich in ihrer Argumentation
unter anderem auch auf das Naturrecht. Noch mehr aber nahmen
die hinter ihnen stehenden Klassen, die Independenten, es für sich in
Anspruch, und am stärksten kommt es zum Ausdruck in der Lehre derjenigen
Sekte, die sich die „wahren Leveller“ nannte. Eine Sekte der
Independenten wurde von den Gegnern „die Gleichmacher“ – Leveller – genannt und nahm alsdann diesen Namen an. Es waren im wesentlichen
politische Radikale. Dann aber kam eine Gruppe, die noch weiter
ging, kommunistische Ideen aufstellte und sich „die wahren Leveller“
nannte. Bei ihr findet man die naturrechtlichen Gedanken am klarsten
ausgedrückt. Ihr bedeutendster Verfechter war Gerard Winstanley, von
dem wir auch eine interessante Utopie, das Idealbild eines kommunistischen
Staates, haben, die lange unbeachtet geblieben war, bis sie mir bei
meinen Arbeiten in der Bibliothek des Britischen Museums auffiel. Von
diesem Winstanley existiert eine Schrift, die den Titel trägt: „Die
Erhebung der Fahne der wahren Leveller“. Sie erschien 1649 und
beginnt mit folgendem Satz, der sehr charakteristisch ist:

„Im Anfang der Zeit erschuf der große Schöpfer Vernunft die
Erde als Gemeingut aller.“


Man beachte, wie rationalistisch hier nicht „die Gottheit“, sondern
„die Vernunft“ als Schöpfer hingestellt wird. Winstanley führt dann
weiter aus, erst durch die Gewalt sei die Knechtschaft in die Welt gelangt,
und das sei der Adam, der Vater der Erbsünde. Er treibt politische
Etymologie und erklärt: „Adam, das ist also ein Damm – a dam –
gegen die Freiheit.“ Die Vernunft aber rechtfertige die Forderungen der
wahren Leveller.

Überhaupt ist die Englische Revolution außerordentlich reich an
politischer Literatur. Man wird eigentümlich berührt durch eine darauf
bezügliche Bemerkung der berühmtesten der Flugschriften, die zur Ermordung
Cromwells aufforderten. Das fast ergreifend geschriebene
Pamphlet stammt von einem früheren Anhänger Cromwells und hat
den Titel: „Töten heißt nicht morden!“ Es kam heraus im Jahre 1856,
wo man nur erst die kleinen Handpressen hatte, und beginnt mit den
Worten:

„Es ist nicht der Wunsch, mich gedruckt zu sehen in einer Zeit, wo
so wenige die Presse verschonen.“


Unter den Broschüren der wahren Leveller, deren Kommunismus
wesentlich ein Bodenkommunismus war, findet sich auch eine Broschüre
mit dem Titel: „Das Licht, das in Buckinghamshire scheint“, in der sehr
energisch jede übersinnliche Religion verworfen wird. Das gleiche geschieht
in der Schrift Winstanleys, in der er seine Utopie entwickelt:
„Die Freiheit als ein Programm dargelegt“. Auch dort bekämpft er auf
das entschiedenste die übersinnliche Religion. Wie der größte Teil der
damaligen radikalen Literatur ist die ganze Schrift rationalistisch gehalten,
und der kommunistische Gedanke wird auf das Naturrecht als Vernunftrecht
begründet. Diese Bewegung der wahren Leveller ist der Vorläufer
der großen Bewegung der Quäker, die 1653 von George Fox
eingeleitet wird. Die Quäker sind Rationalisten, wenn auch mit einem
Stück Mystik. Das innere Licht, das die Vernunft ist, die aus dem
Menschen spricht, soll alles entscheiden.

Bürgerliche Schriftsteller von Bedeutung der damaligen Zeit, die
gleichfalls naturrechtlich argumentiert haben, sind vor allem der Dichter
Milton und der sehr interessante Staatsmann James Harrington, der
Verfasser der „Oceana“, und ebenso der Theoretiker des Obrigkeitsstaates,
Thomas Hobbes. Von England aus, das nun der Vorläufer war für die
Revolution auf dem Kontinent, geht diese Auffassung und Denkweise
nach Frankreich über. Frankreich hat schon im Anfang des 18. Jahrhunderts
seinen radikalen Kommunisten in dem bekannten atheistischen
Pfarrer Jean Meslier, der zwar nicht als Pfarrer seine Lehre verkündete,
aber sie sehr scharf in der Schrift niederlegte, die nach seinem Tode als
sein Testament zuerst auszugsweise von Voltaire veröffentlicht wurde.
Die Schrift ist ganz und gar atheistisch und begründet absolut naturrechtlich
einen radikalen Kommunismus, das „gleiche Recht aller auf die
Benutzung der Erde“.

Als Gesellschaftslehre ist Mesliers Kommunismus noch ziemlich roh.
Sehr viel bedeutender ist als Kommunist der Abbé Nicola Morelly, von
dem man persönlich wenig weiß. Er hatte um die Mitte des 18. Jahrhunderts
ein Heldengedicht, die Basiliade, veröffentlicht und schrieb dann
zur Verteidigung der darin ausgesprochenen Gedanken die Schrift mit
dem bezeichnenden Titel „Code de la nature“ – Gesetzbuch der Natur.
Sie erschien 1750 und wurde lange Zeit dem großen Enzyklopädisten
Diderot zugeschrieben. Morelly entwickelt darin eine vollkommene Naturphilosophie:
Die Natur hat die Bedürfnisse des Menschen so eingerichtet,
daß sie die Grenzen seiner Kräfte immer um ein Geringes übersteigen.
Andernfalls würde der Mensch nicht geselliger sein als das Tier.
Bei den Menschen sollen, so will es die Natur, Wünsche und Besorgnisse
die moralische Anziehung zueinander steigern, und aus der Spannung
dieser Triebfedern soll eine wohlwollende Gesinnung für alle hervorgehen.
Es ist außerordentlich charakteristisch, wie da der Natur Absichten,
Zwecke und Ziele unterstellt werden. Dabei spielt die Naturphilosophie
allerdings in die spekulative Phantasie über. Aber diese Art zu argumentieren
beherrscht lange die allgemeine Sprach- und Denkweise. Auf
die Natur bezieht sich nun alles, alle möglichen Zwecke werden der Natur
als gewollt unterstellt. Die Natur hat dies und das so eingerichtet,
damit die Menschen jenes machen. Sie hat absichtlich Bedürfnisse und
Kräfte der Menschen in ein solches Verhältnis gesetzt, daß der einzelne
Mensch seine Bedürfnisse gar nicht erfüllen kann und gezwungen ist,
gesellig zu leben. Alles wird, wie bei Winstanley, auf die Natur zurückgeführt.
Morelly sagt weiter: „Deshalb hat die Natur unter den Menschen
die Kräfte so verteilt. Allen aber hat sie das fruchtbringende Feld, den
Boden also, in gleicher Weise als unbestrittenes Eigentum zugeteilt. Die
Welt ist ein Tisch für alle, der für alle gedeckt ist“, und Morelly stellt das
Problem, eine solche Lage, eine solche Verfassung zu finden, in der der
Mensch so glücklich und wohltätig sein wird, wie es überhaupt nur möglich
sei. Das ist der leitende Gedanke für die Utopie, die er entwickelt. Nicht
etwa nur, daß für ihn das Maßgebende ist, den möglichst vollkommenen
Staat zu bilden, sondern vollkommen sei nur ein solcher Staat, wo die
Menschen naturgemäß, d. h. durch die Natur der Dinge so glücklich und
wohlwollend oder, wie man später sagte, brüderlich seien, wie überhaupt
nur möglich. Das ist die Grundlage seines Kommunismus, der lange
Zeit einen großen Eindruck machte und, wie gesagt, Diderot zugeschrieben
wurde. Von Morelly ist sicher der berühmte Abbé Gabriel de Mably
beeinflußt worden, dessen Schriften zum Teil gleichfalls kommunistisch
sind, z. B. die Schrift von den Rechten und Pflichten des Bürgers, und
die Schrift: Zweifel der Ökonomie gegenüber. In bezug auf die Kritik
der Wirtschaft ist Mably sogar viel radikaler noch als Morelly.

Aber auch die rein bürgerliche Schule der Physiokraten weist, wie
schon der Name anzeigt, auf die Natur als den berufenen Regulator der
menschlichen Gesellschaft hin. Es ist die Zeit, wo die Idee des wirtschaftlichen
Liberalismus aufkommt, die in England vertreten wird durch
Adam Smith und dessen Anhänger. Es galt der Grundsatz: Laisser
faire, laisser passer! Lasset gehen, lasset geschehen, die Welt regelt sich
von selber! Macht so wenig wie möglich Vorschriften! Das war die
Doktrin der physiokratischen Schule, und eine Mittelstellung zwischen ihr
und den Kommunisten nimmt Jean Jacques Rousseau ein, der Verfasser
des „Contrat social“, den als Volksvertrag, d. h. demokratisch aufgefaßten
Gesellschaftsvertrag, auch er naturrechtlich begründet.

Man weiß, welche ungeheure radikale Literatur in Frankreich der Revolution
vorausging, wie viele Schriftsteller vor ihr an allen Überlieferungen
rüttelten, die es gab, nicht nur Kommunisten und Sozialisten,
sondern auch Liberale wie Voltaire und die ganze Schule der Enzyklopädisten
usw. Dann tritt die Revolution ein, und eine ihrer ersten gesetzgeberischen
Handlungen ist die Verkündung der Menschenrechte, eine
durchaus naturrechtliche Aufstellung, die Geltung haben soll über alle
Gesetzgebung hinaus, das heißt, die der Gesetzgebung, welche die Französische
Revolution nun schaffen soll, die Wege weist. Sie hatte ihre Vorgängerin
1774 in Amerika bei der Gründung der Vereinigten Staaten
von Amerika. Die Kolonien, die damals sich gegen die englische Herrschaft
auflehnten, stellten eine Formulierung ihrer Rechte auf, die als
allgemeine Rechte des Menschen und Bürgers beansprucht wurden. Auch
als die Holländer sich von Spanien befreiten, sprachen sie so. Und selbst
die „Bill of rights“, die das englische Parlament 1688 aufstellte, enthielt
Elemente allgemeiner Rechtsgedanken. Menschenrechte als Naturrechte
finden aber den schärfsten Ausdruck in der Verfassung von 1793,
die der radikale französische Konvent nach dem Sturz der Girondisten
schuf, und der er die Erklärung der Menschenrechte voranstellte. In der
Einleitung dieser Erklärung liest man:

„Das französische Volk, in der Überzeugung, daß das Unglück der
Welt nur durch das Vergessen und Mißachten der natürlichen
Menschenrechte verursacht wird, hat beschlossen, in einer feierlichen
Erklärung seine heiligen und unveräußerlichen Rechte zu erläutern.“


Im dritten Artikel heißt es:

„Alle Menschen sind gleich durch die Natur und vor dem
Gesetz“,


und im sechsten Artikel:

„Das Recht hat als Grundsatz die Natur und als Regel das
Gesetz.“


Dies die beiden wichtigsten Artikel, die die naturrechtliche Auffassung betonen.
Daß sie als theoretische Begründung vor der Kritik nicht standhält,
braucht nicht mehr nachgewiesen zu werden. Aber von dieser Auffassung
werden die demokratischen Rechte abgeleitet und empfängt drei
Jahre später, nachdem die Verfassung beschworen, die Verschwörung Babeufs
ihre geistige Anregung. Die Verschwörung Babeufs und der
Gleichen ist das klassische Beispiel der Ableitung des Sozialismus aus
dem Naturrecht.

François Noël Babeuf, der sich nach der damaligen Sitte den Vornamen
Gracchus beilegte und auch dem von ihm geschaffenen Organ den
Namen „Der Volkstribun“ gab, kann als der konsequenteste Vertreter
der Ableitung des Kommunismus aus der Idee eines von der Natur
bestimmten Rechts betrachtet werden. Die Verschwörung der Gleichen
genauer zu schildern, gehört in eine Abhandlung, die sich mit der Geschichte
des Sozialismus im einzelnen befaßt, ist daher hier nicht am Platze. Die
Gleichen waren die äußersten Ausläufer der Revolution, und es ist bezeichnend,
daß ihre führenden Mitglieder sämtlich der Schicht der Intellektuellen
angehörten. Es ist vollkommen irrig, ihre Bewegung als eine
Klassenbewegung des Proletariats aufzufassen. Die Gleichen agitierten
zwar im Volke, sie schickten ihre Sendboten in die damals existierenden
Fabriken, die größeren Werkplätze und Werkstätten von Paris, suchten
dadurch auf die Arbeiter Einfluß zu gewinnen und fanden ihn auch anscheinend.
Es ward sogar erzählt, daß die Verschwörung der Gleichen,
die schließlich einige tausend Mitglieder angeworben hatte, alle Aussichten
des Erfolges für sich hatte. So hat sich der französische radikale Schriftsteller
Georges Avenel im Pariser „Siècle“ ausgedrückt, und von da ist
dieser Satz durch eine ganze Reihe sozialistischer Abhandlungen über sie
übergegangen. Auch findet man eine solche Äußerung schon bei Philipp
Buonarotti, dem Mitglied und klassischen Geschichtschreiber der Verschwörung.
Es ist das aber der Ausfluß einer ganz naiven Auffassung. Sie
hatte gar keine Aussichten des Erfolges für sich. Die Form der Organisation
war eine solche, daß sie über die Möglichkeiten täuschen konnte;
aber beim ersten Versuch, den ausgeklügelten Plan in die Praxis umzusetzen,
schlug er ganz jämmerlich fehl. Das hat indes natürlich noch nichts
zu tun mit der Würdigung der dem Kommunismus Babeufs zugrunde
liegenden Idee. Babeuf hat sie in verschiedenen Artikeln seiner Zeitschrift
entwickelt, und in einem seiner berühmten Artikel, der im „Volkstribun“
vom 30. November 1795 erschien, wird die absolute Gleichheit kategorisch
als Naturrecht aufgestellt. Es heißt da:

„Wir haben den Satz aufgestellt, daß die volle Gleichheit
ein natürliches Recht ist, und daß der gesellschaftliche Vertrag (die
Idee des „Contrat social“, die von Rousseau aufgestellt war und eine
so große Rolle in der Französischen Revolution gespielt hat), weit entfernt,
dieses Naturrecht zu beeinträchtigen, lediglich jedem einzelnen
die Garantie gewähren wird,“ usw. usw.


Später finden wir im April 1796 im Manifest der Gleichen, das von
Sylvain Maréchal verfaßt war und den wunderlichen Satz enthält:
„Möge alle Kultur zugrunde gehen, wenn nur die Gleichheit hergestellt
ist“, als Einleitung den Satz:

„Die Gleichheit, der erste Wunsch der Natur ...“


Die Natur hat also nicht nur einen Willen, sondern auch Wünsche. In
einem andern Manifest, das die Erklärung der Lehren Gracchus Babeufs
gibt, lautet der erste Satz:

„Die Natur hat allen Menschen ein gleiches Recht auf den Genuß
aller Güter gegeben.“


Aber die Natur ist nicht imstande, dieses Recht selbst zu verwirklichen.
Daher lautet der zweite Satz:

„Der Zweck der Gesellschaft ist es, diese Gleichheit, die im rohen
Naturzustande oft durch die Starken und Schwachen gefährdet wird,
zu verteidigen und durch tätige Mitwirkung aller die gemeinsamen
Lebensgenüsse zu vermehren.“


Und der dritte Satz sagt:

„Die Natur hat jedem die Pflicht zur Arbeit auferlegt. Keiner
hat sich ohne Verbrechen je dieser Pflicht entziehen können.“


Von neuem wird die Natur angerufen, die Natur mit ihrem Willen. Zu
erwähnen ist noch der Satz Nr. 10:

„Zweck der Revolution ist die Beseitigung der Ungleichheit und
die Wiederherstellung des allgemeinen Wohlstandes.“


Alles wird zurückgeführt auf den Willen und die Absichten der Natur
und einen vorgestellten Naturzustand, auf dem allgemeiner Wohlstand
geherrscht habe. In bezug auf letzteren verrät aber Babeuf doch schon
Zweifel, wenn er sagt, im rohen Naturzustande haben Schwache und
Starke die natürliche Gleichheit gefährdet.

Die Verschwörung der Gleichen war die letzte große Regung in der
Französischen Revolution, die ausging vom Naturrecht. Es finden nach
ihr noch kleinere Aufstände und Attentate demokratisch gesinnter
Elemente statt, aber die Bewegung selbst geht rückläufig. Auf die Epoche
des Direktoriums folgt die des Konsulats, und dann führen die imperialistischen
Kriege Bonapartes – die ersten Jakobinerkriege waren ja Verteidigungskriege – dazu, daß Verteidigungskrieg und Eroberungskrieg
sich vermischten, daß Kriege, die in der Vorstellung der Nation der Befreiung
galten, zu neuer Beherrschung führten. Erst gegen Ende der
Restauration, zwei Jahre bevor im Juli 1830 auch die Legitimisten gestürzt
waren, veröffentlichte Buonarotti in Brüssel die Geschichte der Verschwörung
der Gleichen, die einen sehr tiefen Eindruck machte und bald
neue Verschwörungen von Sozialisten zur Folge hatte. Buonarotti war
ohnehin Carbonari, und unter seinem Einfluß entstand eine Verschwörersekte,
die den Namen „die Babouvisten“ bekam und deren Anhänger
sich später „Partei der Blanquisten“ nannten, nach ihrem hervorragenden
Führer Auguste Blanqui. Neben dieser Bewegung zeitigte der
sozialistische Gedanke eine Reihe Abarten in Frankreich, und man kann
sagen, daß der ganze französische Sozialismus in der Mitte des 19. Jahrhunderts,
wenn man ihn schärfer untersucht, zuletzt naturrechtlich begründet
ist. Das ist z. B. auch der Fall bei Charles Fourier, dessen Lehre
im Grundgedanken zurückgeht auf Morelly, der, wie wir gesehen haben,
Naturanlagen maßgebend sein läßt für die Struktur des sozialistischen
Systems. Bei Morelly schon findet man den Gedanken, daß die natürlichen
Anlagen und Neigungen die Möglichkeit geben, einen Gesellschaftszustand
zu errichten, der auf voller Freiheit und Gleichheit beruht. Alle
natürlichen Neigungen und Leidenschaften seien von Hause aus berechtigt
und keine Laster, sofern man ihnen nur die Möglichkeit gebe, sich richtig
zu betätigen. Fourier läßt auch Neigungen als gleichberechtigt gelten,
die gemeinhin für unschön erachtet werden, so die Abwechslungssucht, den
Ehrgeiz, die Streitsucht usw., und hat ein ganzes System aufgestellt, wie
diese Neigungen zum Besten der Gesellschaft geleitet werden können. Er
hat nach Newton ein zweites Gesetz der Attraktion zu formulieren geglaubt.

Auch in anderen Ländern, auch in Deutschland, finden wir die
Gleichheitsidee in den verschiedensten Formen von Sozialisten verfochten
und naturrechtlich begründet, in England bei Robert Owen und seiner
Schule, in Deutschland beim „Bund der Gerechten“ und dessen zeitweise
hauptsächlichsten Vertreter Wilhelm Weitling, dessen Buch „Garantien
der Harmonie und Freiheit“ in hohem Grade beruht auf babouvistischen
Ideen, die er in Paris kennengelernt hatte. Dadurch aber, daß diese
Systeme, soviel richtige Gedanken sie sonst enthalten, sich bewußt oder unbewußt
auf die naturrechtliche Betrachtungsweise stützen, sind sie doch
ihrem Wesen nach utopistisch. Denn es wird bei ihnen vergessen, daß der
Mensch nicht nur ein Produkt der Natur, sondern im Laufe der Zeit
auch ein Produkt der Geschichte und der gesellschaftlichen Zustände geworden
ist, die in ihm vielfach erst Neigungen und Bedürfnisse entwickelt
haben, die er von Natur aus nicht hat. Als Produkte der Natur haben
alle Menschen allerdings gewisse gleiche Bedürfnisse mit auf den Weg bekommen.
Alle Menschen haben von Natur aus gleichermaßen, wenn auch
nicht in gleicher Beschaffenheit Nahrungsbedürfnisse, das Bedürfnis nach
Obdach usw.; eine Reihe grober Bedürfnisse sind allen gemeinsam. Aber
wenn man eine Gesellschaft konstruieren will von Menschen, die man
vorfindet, dann muß man auch prüfen: was sind ihre sozialen, ihre geschichtlich
gewordenen Bedürfnisse, welche Zustände hat die geschichtliche
Entwicklung geschaffen, und was ist unter diesen Verhältnissen zu ändern
notwendig und möglich?

Mit diesem Einwand soll nun durchaus nicht etwa die Bedeutung
naturrechtlicher oder vernunftrechtlicher Erwägungen irgendwie unterschätzt
und herabgesetzt werden. Wollte man das tun, so liefe es darauf hinaus,
das sogenannte positive Recht, die geschichtlichen Zustände, die in einer
Epoche eingetreten sind und sich fortgepflanzt haben, schon bloß weil sie
geschichtlich sind, für gut erklären und ihnen eine Ewigkeitsdauer, eine
Art Heiligkeit zusprechen. Das würde natürlich vollständig falsch sein.
Die Idee eines Naturrechts hat in der Geschichte und Wissenschaft zu den
verschiedenen Zeiten eine ungeheuer große Bedeutung gehabt.

Die Idee eines Rechtes, das über dem geschriebenen Recht steht, das
unabhängig ist von gegebener geschichtlicher Entwicklung und positiven
Machtverhältnissen, war unter Umständen der Protest des vorwärtsstrebenden
Geistes gegen die Fortdauer überlebter, Unrecht gewordener
Einrichtungen, Zustände und Anschauungen, sie war die Auflehnung
sozusagen des jeweiligen Zeitgeistes gegen die Herrschaft der Tradition,
gegen die Herrschaft des Unrecht gewordenen Rechtes, der Gedanke an
sie die Zuflucht der jeweilig Unterdrückten und in der Gesellschaft Zurückgesetzten.
Es fällt mir also gar nicht ein, etwa zu bestreiten, daß das
Nachdenken über eine Rechtstheorie, die höher steht als das geschichtlich
gewordene positive Recht, seine Berechtigung habe. Die rechtstheoretische
Betrachtung, die Forschung nach einem richtigen Recht, wie man es nun
nennt, ist ein sehr bedeutsames Streben, das durch die ganze Geschichte
namentlich der liberalen Rechtsschule geht, wobei ich das Wort „liberal“
hier nicht im Parteisinne, sondern im weiten geschichtlichen Sinne anwende,
als den großen Freiheitsgedanken, der in der Französischen Revolution
seine rechtliche Formulierung gefunden hat und in sich die Grundidee
aller Fortschrittsbewegungen einschließt, die sich weiterhin im Laufe
der Geschichte vollziehen, nämlich das Recht des werdenden Neuen gegen
das überlebte Alte. Der Gedanke dieses Rechts ist der liberale Rechtsgedanke – nicht im Parteisinne, sondern im großen geschichtlichen Sinne.
Man kann ihn auch den revolutionären Rechtsgedanken nennen.

Es gibt eine ganze Literatur des Vernunftrechts. Fast alle Rechtstheoretiker
haben sich mit ihm auseinanderzusetzen versucht, fast alle
Dichter und Denker sich mit ihm beschäftigt. Die Worte, die Goethe im
„Faust“ in der Schülerszene dem Mephisto in den Mund legt, diese oft
zitierten Verse:


„Es erben sich Gesetz und Rechte


Wie eine ew’ge Krankheit fort;


Sie schleppen von Geschlecht sich zum Geschlechte


Und rücken sacht von Ort zu Ort.


Vernunft wird Unsinn, Wohltat Plage;


Weh’ dir, daß du ein Enkel bist!


Vom Rechte, das mit uns geboren ist,


Von dem ist – leider! – nie die Frage.“





sie sind der Aufschrei der naturrechtlichen Betrachtung, der Protest des
unter der Überlieferung Leidenden gegenüber dem positiven Recht, das
Zurückgreifen auf ein Recht, das höher steht als das jeweilig anerkannte.
Das hat ja auch Schiller im „Tell“ in der berühmten, nach meiner
Ansicht schönsten Szene dieser Dichtung, der Verschwörungsszene auf dem
Rütli, dem Stauffacher in den Mund gelegt. Nachdem er alle die Unbill
aufgezählt hat, die die Schweizer erlitten haben, ruft Stauffacher aus:


„Ist keine Hilfe gegen solchen Drang?


Nein, eine Grenze hat Tyrannenmacht.


Wenn der Gedrückte nirgends Recht kann finden,


Wenn unerträglich wird die Last, – greift er


Hinauf getrosten Mutes in den Himmel


Und holt herunter seine ew’gen Rechte,


Die droben hangen unveräußerlich


Und unzerbrechlich, wie die Sterne selbst.“





Die unveräußerlichen Menschenrechte werden angerufen, und Stauffacher
sagt weiter: „Der alte Urstand der Natur kehrt wieder.“
Ebenfalls um die Anrufung des Naturrechts gegenüber dem geschichtlichen
oder dem alten Unrecht. Indes handelt es sich, wie gesagt, wenn wir das
Naturrecht kritisieren, nicht darum, daß jedes Rückgreifen auf ein über dem
positiven Recht stehendes Recht verworfen werden soll, sondern nur darum,
daß man sich klar darüber werden soll, wo die Grenzen solchen Rechts liegen.
Was kann das Naturrecht schaffen, was kann es beweisen? Beweisen
kann es wohl die Richtigkeit bestimmter Rechtsbegriffe, je nachdem diese
zeitgemäß geworden sind, aber was das Naturrecht nicht allein beweisen
kann, ist, daß eine ganze Gesellschaftsorganisation hinfällig geworden ist,
reif geworden ist, durch eine andere ersetzt zu werden, während den
Sozialisten jener Epoche die Vorstellung vorschwebte, sie könnten durch
das Naturrecht allein die Notwendigkeit der Beseitigung der gegebenen
Gesellschaftsordnung nachweisen.

Die naturrechtliche Ableitung des Sozialismus wurde aber mit Notwendigkeit
Ursache von allerhand Streit unter Sozialisten und dann selbst
zu einer Streitfrage des Sozialismus. Polemik über ihre Anwendung
zieht sich in verschiedenen Formen durch die ganze sozialistische Literatur.
Die naturrechtliche Auffassung selbst aber ist mit der größten Schärfe
kritisiert worden von den beiden großen Denkern Marx und Engels in
ihrer Auseinandersetzung mit der nachhegelschen Philosophie und den von
ihr wie von den französischen Utopisten beeinflußten deutschen Sozialisten.
Ganz besonders gilt dies von einem Manuskript, das leider nur erst zur
Hälfte veröffentlicht ist, nämlich die Kritik von Marx und Engels an der
Schrift Max Stirners: „Der Einzige und sein Eigentum.“ Stirner galt
als der radikalste Sozialphilosoph seiner Tage. Die ersten Abschnitte der
Auseinandersetzung von Marx und Engels mit ihm sind in den „Dokumenten
des Sozialismus“ veröffentlicht worden, die von mir herausgegeben
wurden und 1905 ihr Erscheinen einstellten. Das Manuskript
mit dem unveröffentlichten Teil ist noch in meinen Händen. Stirner
nun, der alles Heilige geleugnet hatte, wird, weil er doch wieder auf
Naturrechtsideen in seinen Beweisführungen zurückgreift, überführt, daß
er mit seiner Übertreibung des Ich selbst Ideologe ist und von Marx
und Engels ironisch „der heilige Max“ genannt, das Schlimmste, was
ihm passieren konnte.

Aber auch von den Sozialisten, die wissenschaftlich vorzugehen
glaubten, indem sie sich auf die Ökonomie beriefen, sind ein großer Teil
im naturrechtlichen Denken hängen geblieben.





Drittes Kapitel.

Die Bedeutung der Werttheorien für den wissenschaftlichen Sozialismus.

Die Ableitung des Sozialismus von naturrechtlichen Betrachtungen
steht in engem Zusammenhang mit der Ableitung des Sozialismus von
der Lehre vom Arbeitswert, das heißt von der Werttheorie, wie sie
von Ricardo aufgestellt und von Marx weiter entwickelt worden ist.
David Ricardo geht in seiner Werttheorie aus von dem Wert der Waren,
die auf dem Markt gehandelt werden und nicht ein Seltenheitsmonopol
haben, sondern verhältnismäßig – auch da gibt es ja Grenzen – beliebig
vermehrt werden können. Der Markt- oder Tauschwert dieser
Waren, weist er nach, besteht in der zu ihrer Herstellung erforderten
menschlichen Arbeit, gemessen nach der Zeit, die auf die Arbeit verwandt
wird. Die Feststellung ist das Bedeutende an der Werttheorie Ricardos.
Auch sie ist nicht völlig neu aus seinem Haupt entsprungen. Man
kann Sätze, die den Gedanken annähernd aussprechen, schon bei Vorgängern
Ricardos im 17. Jahrhundert finden. Aber mit der wahrhaft
klassischen Klarheit hat erst Ricardo ihn formuliert. Es gibt zwei Arten
Wert, stellt er fest: Gebrauchswert oder Nützlichkeitswert und Tauschwert
oder Marktwert der Ware. Die Nützlichkeit ist die Voraussetzung des
Tauschwertes, aber sie bestimmt ihn nicht. Soweit Waren beliebig
produziert werden können, ist die Aufwendung von Arbeit das für ihren
Tauschwert Maßgebende, wobei die Konkurrenz auf dem Markt den
Ausgleich bewirkt. Selbstverständlich ist nicht alle Arbeit gleich. Qualifizierte
Arbeit löst sich auf in verschiedene Bestandteile einfacher Arbeit.
Nicht jede Arbeit ist ferner gleich wertbildend. Die Arbeit muß auf
der Höhe der Technik der allgemeinen Produktionsentwicklung stehen.

Bei Ricardo nun, dessen Grundsätze der Volkswirtschaftslehre 1817
erschienen, kehrt diese Werttheorie ihre Spitze gegen das Grundeigentum,
beziehungsweise gegen die Ansprüche der Grundeigentümer
auf besondere Bodenrente. Das Werk erschien zu einer Zeit,
wo England sehr hohe Kornzölle erhob, und wo der Kampf darum
ging, ob sie fortdauern oder gar erhöht werden sollten. An die vollständige
Abschaffung des Kornzolles wurde damals kaum gedacht. In
diesem Kampfe bestritt Ricardo den Anspruch auf Grundrente, indem
er ausführte, daß diese kein konstituierendes Element des Wertes sei,
sondern ein Abzug vom Wert, der dem Besitzer des Grundeigentums
gegeben wird, während ein naturrechtlicher Anspruch auf Grundrente
überhaupt nicht bestehe. Der Kampf zwischen Grundeigentümer und
kapitalistischem Unternehmer, der im ersten Teile des 19. Jahrhunderts
eine große Bedeutung hatte, war bewußt oder unbewußt das Motiv, das
Ricardo veranlaßte, seine Theorie aufzustellen.

Aber dabei blieb es nicht. Die Theorie Ricardos wurde bald gegen
die Unternehmer überhaupt, auch gegen die industriellen Kapitalisten
gekehrt. Es begann ein Streit um die Definition des Begriffs „Arbeit“.
Ricardo begreift in ihn ein die Tätigkeit des Unternehmers, der Lohnarbeiter
und der Angestellten, so daß der Wert bestimmt wird bei ihm
eigentlich nicht durch die Arbeit des Lohnarbeiters, des physischen und
geistigen Arbeiters, sondern das Produkt ist von dieser Arbeit und dem
Unternehmerprofit zusammen. Sehr bald kehrten aber Sozialisten die
Spitze gegen Ricardo als einen Verteidiger der Kapitalisten. Sie erklärten:
nein, für den Wert ist die Arbeit allein maßgebend, die Arbeit
der wirklich Arbeitenden, nicht der Anspruch des Kapitalisten. Der
Unternehmerprofit ist auch nur ein Abzug vom Arbeitswert.

In dieser Argumentierung – und das ist sehr interessant – erblicken
viele das große Werk von Karl Marx. Wenn man herumfragt,
um welche bedeutsame Erkenntnis Karl Marx die Wissenschaft der
Ökonomie bereichert habe, so wird man von den meisten hören, es sei
das eben diese Theorie des Wertes, daß die aufgewendete Arbeit allein
den Wert der Waren bestimme. Es geht Marx da so, wie fast jedem
großen bahnbrechenden Denker. Es wird etwas als sein Werk erklärt,
was er schon fertig vorfand, als er anfing zu arbeiten. Fragt man
z. B. eine Anzahl Leute nach dem Werke Kants, so werden neun von
zehn antworten, er habe die Theorie vom Ding an sich aufgestellt, das
heißt eine Theorie, die tatsächlich schon über 2000 Jahre vorher in der
Philosophie lebte, ehe Kant geboren war. Er hat vielmehr die Folgerungen,
die man aus dem Ding an sich gezogen hatte, begrenzt, das ist
sein großes Werk; aber nicht, daß er die Idee selbst zuerst aufgestellt habe.
Und Marx’ Werk besteht darin, die Ableitungen aus der Idee vom
Arbeitswert sehr vertieft, sie zu weiteren Zwecken der Untersuchung
fruchtbar verwendet zu haben. Was Marx bei seinem großen Werk „Das
Kapital“ sich zur Aufgabe stellte, war nicht der Nachweis, daß den
Arbeitern das Produkt der Arbeit gehöre, weil Arbeit den Wert der
Ware bestimmt, sondern das Streben, die großen Bewegungsgesetze der
modernen kapitalistischen Wirtschaft zu erkennen, zu formulieren und
festzustellen. Dazu brauchte er allerdings die Theorie vom Arbeitswert,
weil sie ihm die Grundlage der Theorie vom Mehrwert über den Preis
hinaus ist, des Mehrwerts, um den in der kapitalistischen Wirtschaftsordnung
sich der Kampf der Klassen vollzieht. Der Kampf um den
Mehrwert zwischen Unternehmer und Grundbesitzer, der Kampf um den
Mehrwert zwischen Arbeiter und Unternehmer – der Lohnkampf –, der
Kampf um den Mehrwert der Unternehmer untereinander in der freien
Konkurrenz, das sind die großen Triebkräfte, die auf die Entwicklung
der Wirtschaften nach den verschiedensten Seiten hin den allergrößten
Einfluß haben.

Der Streit um den Mehrwert, der in der Grundrente steckt, ist nicht
ein rein theoretisches Spiel, sondern der Niederschlag des Kampfes um
die Bestimmung fast der ganzen Agrargesetzgebung einschließlich der
Zollgesetzgebung in bezug auf Agrarprodukte. Der Kampf in der freien
wirtschaftlichen Konkurrenz um den Mehrwert ist es wiederum, der dahin führt,
daß, wenn der Druck auf die Löhne nicht möglich ist, um die
Produktion zu verbilligen, die technische Herstellungsweise immer mehr
vervollkommnet wird. Er führt ferner dazu, daß der Unternehmer, um
andere Unternehmer aus dem Felde zu schlagen, sich genötigt sieht, die
Unternehmung immer mehr zu vergrößern, damit ein relativ kleinerer
Anteil an den Kosten auf den Lohn entfällt und ein relativ größerer
Mehrwert verbleibt. Hierum aber spielt auch der Kampf der Unternehmer
und Arbeiter selber, und als solcher spitzt er sich nach verschiedenen
Seiten hin zu. So ist der Kampf um den Mehrwert in der kapitalistischen
Gesellschaft gewissermaßen die zuletzt bestimmende Triebkraft
aller großen wirtschaftlichen Bewegungen, hinter denen, durch sie hervorgerufen,
die großen politischen Kämpfe, die Klassenkämpfe, stehen.

Die Umkehrung der Lehre vom Arbeitswert gegen Ricardo und die
ganze bürgerliche Ökonomie setzt in England schon um das Jahr 1821
ein. Marx zitiert selbst eine in jenem Jahre erschienene kleine anonyme
Schrift, deren Titel, ins Deutsche übersetzt, ungefähr lautet: „Die Quelle
und das Abhilfsmittel unserer nationalen Schwierigkeit. Ein Brief
an Lord John Russell“. Sie ward also 26 Jahre früher verfaßt, bevor
Marx seine erste ökonomische Abhandlung schrieb, die gegen Proudhon
gerichtete Streitschrift „Das Elend der Philosophie“, und 45 Jahre vor
seinem „Kapital“. In dieser Schrift, was ganz interessant ist, heißt es:

„Was auch dem Kapitalisten zukommen möge, er kann immer nur die
Mehrarbeit (hier haben wir schon diesen Begriff) des Arbeiters sich aneignen,
denn der Arbeiter muß leben. Wenn das Kapital nicht an Wert abnimmt im
Verhältnis, wie es an Masse zunimmt, so wird der Kapitalist dem Arbeiter
das Produkt jeder Arbeitsstunde abpressen über das Mindestmaß dessen, wovon
der Arbeiter leben kann.“


Da haben wir auch den Gedanken der Theorie des ehernen Lohngesetzes,
wie Lassalle es seiner Agitation zugrunde legte, und wie es
lange Jahre von der deutschen Arbeiterbewegung gleich einem Heiligtum
hochgehalten wurde. Die zwanziger und dreißiger Jahre des 19. Jahrhunderts
sind ja die Blütezeit, auch die geistige Blütezeit des Sozialismus
in England. Sie zeitigte eine außerordentlich interessante sozialistische
Literatur, sozialistische Schriften Robert Owens selbst, der William
Thompson, John Gray, T. R. Edmonds, J. F. Bray und noch einer
ganzen Reihe Schriftsteller aus der Schule Robert Owens. Sie alle
fußen darauf: Der Arbeiter bekommt nicht den vollen Ertrag seiner
Arbeit, die Arbeit und nicht der Arbeitslohn bestimmt den Wert der
Ware, infolgedessen hat der Arbeiter auf den vollen Wert des Produkts
Anspruch.

Karl Marx hatte sein großes Werk über politische Ökonomie schon
um 1849 in Angriff genommen, ging aber erst 1859 daran, es zu veröffentlichen.
Es sollte in Lieferungen bzw. Heften erscheinen. Aber nur
das erste Heft ist damals erschienen, nämlich die Schrift „Zur Kritik
der politischen Ökonomie“, und in ihr wird vom Verhältnis des
Arbeitslohns zum Arbeitswert noch gar nicht näher gehandelt.

Es ist beiläufig ein bemerkenswertes Zusammentreffen, daß dieses
Buch von Marx, in dessen Vorwort er die Grundgedanken seiner Geschichtstheorie
entwickelt, die wir als soziologische oder sozialwissenschaftliche
Entwicklungslehre kennen, in demselben Jahre herauskam, wo
das erste bahnbrechende Buch von Charles Darwin erschienen ist: „Der
Ursprung der Arten“, das grundlegend war für die biologische Entwicklungslehre,
die Wissenschaft von der Metamorphose der Lebewesen.
Wenn die Darwinschen Aufstellungen heute auch in vielen Punkten
umgeworfen sind, so ist der Grundgedanke seiner Theorie doch beibehalten;
er bleibt der Vater der biologischen Entwicklungslehre. Und
ebenso mit Marx. Was bei Darwin für die Entstehung und Entwicklung
der Arten der Kampf ums Dasein in der Natur ist, ist bei
Marx für die Entwicklung der menschlichen Gesellschaften der Kampf
der Klassen in der Gesellschaft. Beider Theorien sind grundsätzlich auf
den Kampf gestützte Entwicklungslehren.

In dem Buche „Zur Kritik der politischen Ökonomie“ nun findet
man von Marx an einer Stelle, wo er die damaligen Angriffe auf die
Ricardosche Werttheorie auseinandersetzt und die aus ihr sich ergebenden
Probleme formuliert, folgenden Satz:

„Wenn der Tauschwert eines Produktes gleich ist der in ihm enthaltenen
Arbeitszeit, dann ist der Tauschwert eines Arbeitstages gleich seinem Produkt,
oder der Arbeitslohn muß dem Produkt der Arbeit gleich sein. Nun ist das
Gegenteil der Fall.“


Und dazu setzt Marx die Fußnote:

„Dieser von ökonomischer Seite gegen Ricardo beigebrachte Einwand
ward später von sozialistischer Seite aufgegriffen. Die theoretische Richtigkeit
der Formel vorausgesetzt, wurde die Praxis des Widerspruches gegen die
Theorie bezichtigt und die bürgerliche Gesellschaft angegangen, praktisch die
vermißte Konsequenz ihres theoretischen Prinzips zu ziehen. In dieser Weise
kehrten wenigstens englische Sozialisten die Ricardosche Formel des Tauschwertes
gegen die politische [bürgerliche. Ed. B.] Ökonomie.“


Marx nennt dann weiterhin an dieser Stelle diese Ableitung des
Sozialismus von Ricardo die utopistische Auslegung der
Ricardoschen Formel, und man hat geglaubt, sie sei das große
Werk von Marx! Eine Auslegung, die er gerade als utopistisch bezeichnet
hat! Sie aber zieht sich durch die ganze sozialistische Literatur
des 19. Jahrhunderts. Sie gipfelt, wie hier schon angedeutet wird, in
der Forderung des Rechtes auf den vollen Arbeitsertrag. Die Frage
dieses Rechtes hat gleichfalls eine ganze Literatur erzeugt. Unter anderem
hat sie eingehend behandelt Anton Menger, der verstorbene, sehr gelehrte
österreichische Sozialist. Aber noch ein anderer hat die Idee aufgegriffen,
und das war Ferdinand Lassalle, der sie anscheinend zum
Angelpunkt seiner sozialistischen Agitation machte. Auch bei Proudhon
finden wir sie in seinen ersten großen sozialistischen Schriften behandelt,
die am meisten Sensation erregten. Seine erste sozialistische Schrift hieß:
„Was ist das Eigentum?“, in ihr hat er das bekannte Paradoxon aufgestellt:
„Das Eigentum ist Diebstahl“. Und wie beweist er den Satz? Er stützt
ihn darauf, daß das Eigentum es ermöglicht, den Ertrag der Arbeit
des Arbeiters diesem zu verkürzen, ihm im Lohn einen großen Anteil
vorzuenthalten. Und so gründet er seine sozialistische Theorie auf das
Recht auf den vollen Arbeitsertrag, auf das Ricardosche Wertgesetz. Dasselbe
ist der Fall bei Karl Rodbertus, dem berühmten deutschen, mehr
konservativ gerichteten Nationalökonomen. Auch dieser beruft sich
für seine sozialistische Theorie auf das Wertgesetz Ricardos, und ebenso
tut es Ferdinand Lassalle in seinen Agitationsschriften. Ferdinand
Lassalle geht hierbei zuletzt zurück auf das Naturrecht, begründet den
Sozialismus naturrechtlich. Er befindet sich damit, ohne es zu wissen,
auf demselben Boden wie Proudhon. Ja, das bedeutende, hochinteressante
wissenschaftliche Hauptwerk Lassalles: „Das System der erworbenen
Rechte“, ist im letzten Grunde auch nur ein Eintreten für das Naturrecht
gegen das erworbene Recht, denn sein leitender Grundgedanke ist
die Anwendung eines aus dem Naturrecht abgeleiteten Satzes der Erklärung
der Menschenrechte der großen französischen Revolution, nämlich
daß keine Generation spätere Generationen an ihre Gesetze binden
kann, auf das öffentliche wie auf das Privatrecht.

Ganz anders Marx. Er hat die Werttheorie, die er bei Ricardo
vorfand, konsequent weitergebildet, aber nicht, um aus der Lehre vom
Mehrwert Rechtsansprüche herzuleiten, sondern um die Bewegungsgesetze
der kapitalistischen Wirtschaft schärfer zu erfassen und darzustellen.
Das unterscheidet ihn von fast allen anderen Sozialisten, die an Ricardo
angeknüpft haben, und nicht zum wenigsten von Rodbertus und Lassalle.

Rodbertus hat schon in seiner 1842 erschienenen Schrift „Zur Erkenntnis
unserer staatswirtschaftlichen Zustände“ und später in seinen
„Sozialen Briefen“ an die Werttheorie von Ricardo angeknüpft und sie
ganz in der naturrechtlichen Auffassung der französischen und englischen
Sozialisten so ausgelegt, daß dem Arbeiter schon dadurch, daß er Lohn
statt den vollen Ertrag erhält, etwas weggenommen wird, was ihm von
Rechts wegen zukommt. Lassalle legt die Idee seinem im Jahre 1863 erschienenen
„Offenen Antwortschreiben an das Zentralkomitee zur Berufung
eines allgemeinen deutschen Arbeiterkongresses“ zugrunde und
entwickelt sie ein Jahr später sehr eingehend in seiner Streitschrift: „Herr
Bastiat-Schulze von Delitzsch, der ökonomische Julian“. Er steht da vollständig
auf den Schultern von Ricardo und vermeintlich auch auf den
Schultern von Marx. Schon im Briefe vom 12. Mai 1851 an
Marx nennt er diesen den „Sozialist gewordenen Ricardo“, und in
demselben Briefe sagt er: „Ricardo ist unser unmittelbarer Vater!“
und rühmt die Definition der Grundrente, die Ricardo gegeben hat, als
die „gewaltigste kommunistische Tat“. Ihm, der vor allem Rechtstheoretiker
war, lag es eben ganz besonders nahe, den Sozialismus aus
der Mehrwertstheorie juristisch abzuleiten. In der Agitation diente ihm
diese Ableitung zur Unterstützung des von ihm als ehern bezeichneten
Lohngesetzes Ricardos, wonach der Lohn des Arbeiters nie viel höher
über dessen notwendige Lebensbedürfnisse steige und nie lange Zeit
wesentlich darunter bleiben könne, beiläufig eine Deduktion, die mehr
malthusianisch als ökonomisch ist. Auf sie beriefen sich aber, ihm folgend,
dann jahrzehntelang die Agitatoren beider Richtungen der deutschen
Sozialdemokratie, die spezifischen Lassalleaner wie auch die Sozialisten der
Eisenacher Richtung von Bebel und Liebknecht, die im übrigen sich gegen
Lassalles Mittel wandten, das darauf hinauslief, die Mehrarbeit zu beseitigen
durch die Schaffung von Produktivgenossenschaften der Arbeiter
mit Staatskredit. Diese Idee der Produktivgenossenschaften stammte
gleichfalls von den englischen Sozialisten. In den fünfziger Jahren des
vorigen Jahrhunderts sind in England große Versuche mit einem verhältnismäßig
ziemlich bedeutenden Aufwand von Kapital mit ihr gemacht
worden. Wohlmeinende christliche Sozialisten Englands haben
über eine Million Mark hergegeben für Produktivgenossenschaften. Aber
diese Schöpfungen sind entweder zugrunde gegangen oder sie haben ihren
Charakter geändert und sind kapitalistische Unternehmungen geworden.
In Deutschland war man darüber nicht genauer unterrichtet, und als
1875 die beiden sozialistischen Parteien sich vereinigten, fand sich in dem
Entwurf des Programms für die neue Partei im Anschluß an die Forderung
der „Zerbrechung des ehernen Lohngesetzes“ der Satz:

„Die Befreiung der Arbeit erfordert die Erhebung der Arbeitsmittel zum
Gemeingut der Gesellschaft und die genossenschaftliche Regelung der Gesamtarbeit
mit gerechter Verteilung des Arbeitsertrages.“


Wie Marx den ganzen Entwurf in einem Briefe an August Bebel
und Genossen äußerst abfällig kritisierte, so auch speziell diesen Satz
von der gerechten Verteilung des Arbeitsertrages, der nach seiner
Meinung gar nichts besagte. Die Ableitung vom ehernen Lohngesetz
bezeichnet er als utopistisch. Über die Forderung der gerechten Verteilung
sagt er:

„Was ist „gerechte“ Verteilung? Behaupten die Bourgeois nicht, daß die
heutige Verteilung „gerecht“ ist? Und ist sie in der Tat nicht die
einzig „gerechte“ Verteilung auf Grundlage der heutigen
Produktionsweise? Werden die ökonomischen Verhältnisse durch
Rechtsbegriffe geregelt, oder entspringen nicht umgekehrt die Rechtsverhältnisse
aus den ökonomischen?“


Über das letztere, den Grundgedanken der ökonomischen Geschichtsauffassung,
eingehender zu sprechen, ist hier nicht der Ort. Aber
es geschieht in ihrem Sinne, wenn Marx scharf gegen den Gedanken
polemisiert, agitatorisch in das Programm das Schlagwort gerechte
Verteilung des Arbeitsvertrages hineinzuwerfen. Er führt aus, die
Form, wie der Arbeitsertrag verteilt wird, werde bestimmt durch die
jeweilige Produktionsweise, und auf dem Boden der jeweiligen Produktionsweise
sei sie dann, ökonomisch betrachtet, gerecht. Ob auch die
Lohnhöhe gerecht ist, ist etwas anderes; aber daß der Arbeiter Lohn
bekommt und nicht den Ertrag der Arbeit, das entspreche der gegebenen
Produktionsweise, und auf dem Boden dieser Produktionsweise könne
daran nichts Wesentliches geändert werden. Des weiteren legt Marx
dar, welche Widersprüche in der Forderung des vollen Arbeitsertrages
liegen. Er erklärt, daß das gleiche Recht bei der Verteilung des Arbeitsertrags
auf die Leistung bezogen seinem Inhalte nach gleiches Unrecht sei,
denn die Arbeitsleistungen seien ja verschieden. Wenn der Arbeiter den
vollen Ertrag seiner Arbeit bekomme, so bekomme er gegenüber anderen
Arbeitern Ungleiches, weil er ungleich arbeitet, und so werde das gleiche
Recht hier ein Recht der Ungleichheit. Er sagt:

„Das Recht kann nie höher sein als die ökonomische Gestaltung und die
dadurch bedingte Kulturentwicklung der Gesellschaft“,


und er tadelt es auf das schärfste, daß man im Programm Vorstellungen
Ausdruck gebe, die einmal obwaltet und deshalb einen gewissen Sinn
hatten, aber im Angesicht der neugewonnenen Erkenntnis zum veralteten
Phrasenkram gehören. Der Brief ist ungemein interessant, aber er ist
zu jener Zeit bei der endgültigen Fassung des sozialdemokratischen
Programms wenig berücksichtigt worden. Ohne den Namen zu nennen,
richtete er sich wesentlich gegen Wilhelm Liebknecht, den hochverdienten
Vorkämpfer der Sozialdemokratie, der lange Jahre hindurch in Deutschland
als der berufene Interpret von Karl Marx galt. Das war er aber
auf theoretischem Gebiet ganz und gar nicht. Er war vielmehr wesentlich
naturrechtlicher Sozialist im Geiste der Franzosen, und daher wenig in den
Sinn der Marxschen Lehre eingedrungen. Der Brief, der, wie gesagt,
nur wenig auf die Gestaltung des damals vereinbarten Programms der
Sozialdemokratie eingewirkt hat, geriet in Vergessenheit, bis im Jahre
1890, als die Sozialdemokratie von neuem vor der Aufgabe stand, ein
Programm zu schaffen, Friedrich Engels ihn mit allen seinen Schärfen
in der „Neuen Zeit“ veröffentlichte.

Die Frage aber, um die es sich hier dreht, blieb eine Streitfrage
des Sozialismus. Und zwar nicht so sehr eine Streitfrage über den
Mehrwert und dergleichen, denn der war ja eine nachweisbare Tatsache.
Daß der Arbeiter im allgemeinen einen höheren Wert erarbeiten muß,
als er im Lohn bekommt, das ließ sich sehr leicht nachweisen. Will
man es sich heute greifbar veranschaulichen, so lese man die Statistik
der Aktionäre. Die Aktionäre sind eigentlich der herumwandelnde Mehrwert,
ob sie nun sozialrechtlich Anspruch auf ihn haben oder nicht. Wie
man die Aktionäre, d. h. die Leute, die ihr Geld in den Aktien von
gewerblichen Unternehmungen anlegen, sozialrechtlich beurteilt, ob man
auf sie als Schmarotzer verächtlich zu blicken hat, oder ob man sagen
kann, sie sind zeitweise eine große Notwendigkeit gewesen und auch
heute noch nicht entbehrlich, das ist eine Frage für sich. Zu ihrer Beleuchtung
sei hier eine kleine Episode erwähnt. Der deutsche Reichstag
verhandelte im Jahre 1906 über die vom damaligen Reichsschatzsekretär
ausgearbeitete Finanzaufbesserung. Sie schlug zum ersten Male eine
Reichserbschaftssteuer vor, und die Sozialdemokratische Partei, deren Mitglied
ich bin, hatte, weil sie Gegnerin aller indirekten Steuern und Zölle
war, höhere Sätze als der Minister für die Erbschaftssteuer beantragt.
Mir fiel die Aufgabe zu, diese Forderung zu vertreten, und ich wies
dabei darauf hin, daß damals schon eine Verteilung des Eigentums eingetreten
sei, welche die Möglichkeit biete, die für die notwendige Entwicklung
der Großproduktion erforderten Betriebskapitale auf genossenschaftlichem
Wege aufzubringen, und verwies hierfür auf die starke
Verbreitung des Aktienwesens. Der große Kapitalist habe eine notwendige
Funktion erfüllt in der Beschaffung der Mittel für die Erweiterung
der Produktion zu der Zeit, wo eine andere Form der Kapitalbildung
nicht da war. Das sei aber zum Teil schon überwunden, und
man könne infolgedessen schon dreister zugreifen bei der Besteuerung der
großen Vermögen und Erbschaften. Da antwortete mir ein nationalliberaler
westfälischer Abgeordneter, das klinge sehr schön, aber es sei
doch falsch, denn wenn kleine Leute die Mittel zusammenschießen, würden
sie nie den Unternehmergeist und den Wagemut aufbringen, der erforderlich
sei, sich auf so weitschichtige Unternehmungen einzulassen, wie die
Großkapitalisten es täten. Wer bemüht ist, objektiv zu urteilen und sich
nicht durch seine eigenen Parteianschauungen den wissenschaftlichen Blick
blenden läßt, der muß zugeben, daß ein Stück an dieser Antwort richtig
war. Namentlich wenn man anerkennt, daß zur fortschreitenden Entwicklung
der Volkswirtschaft – solange nicht der Staat und die Allgemeinheit
dafür sorgen, daß ihre Organe nicht im Bureaukratismus
versumpfen –, daß zum Fortschritt der Gesellschaft in entscheidender
Linie die Fortentwicklung der Produktion durch beständige Verbesserung
der Maschinerie und großzügige, weitblickende Versuche gehören, muß man
sich sagen, daß ein Stück von jener Antwort wahr ist, und der Streit
könnte nur darum gehen: Wieviel davon ist noch wahr, und wieviel
überlebt?

Wir haben kürzlich einen Kongreß der deutschen Chemiker
gehabt, auf dem ein Vertreter lebhaft gegen die Sozialisierung der chemischen
Industrie polemisierte. Er wies hin auf die wichtigen, wertvollen
Leistungen dieser Industrie, von denen er fürchtete, daß sie nicht in
gleicher Weise gemacht würden bei der Sozialisierung. Ich halte das
in dieser Allgemeinheit für sehr übertrieben, aber gerade weil ich Sozialist
bin und der Erkenntnis der Wahrheit nachstrebe, verschließe ich nicht
vor Tatsachen die Augen, sondern suche zu prüfen, wieviel an solchen
Behauptungen wahr ist. Man kann nun nicht bestreiten, daß auch noch
in neuerer Zeit die kapitalistische Unternehmung auf verschiedenen Gebieten
in bezug auf wertvolle Neuerungen Bedeutendes geleistet hat.
Gerade Sozialisten dürfen sich nicht das verhehlen, weil sie der sozialisierten
Produktion zur Aufgabe stellen müssen, in der Produktion das
zu leisten, was der Kapitalismus geleistet hat. Ein Beispiel sind unter
anderem die großartigen Neuerungen auf dem wichtigen Gebiete nicht
nur der Gewinnung, sondern der Weiterverarbeitung der Kohle, der
chemischen Verarbeitung ihrer Nebenprodukte, der Extrahierung von
Ölen aus der Kohle, was für Deutschland, das seine Einfuhren einschränken
muß, eine sehr wesentliche wirtschaftliche Frage ist. Aus alledem
geht hervor, wie recht Marx hatte, wenn er es für irreführend erklärte,
die Form der Verteilung des Arbeitsertrages bei der Begründung
des Sozialismus als maßgebend hinzustellen. Der Sozialismus ist in
erster Linie gebunden an die Fortentwicklung der Produktion.

Marx, der dies bald erkannte, trat daher, so seltsam dies klingen mag,
dem Kapital viel objektiver gegenüber, ließ seiner geschichtlichen
Bedeutung viel mehr Gerechtigkeit angedeihen, als die meisten
Sozialisten vor ihm und viele, die gleichzeitig mit ihm schrieben.
Ähnlich Friedrich Engels in seiner Streitschrift wider den
Wirklichkeitsphilosophen Eugen Dühring, der seinerzeit an der Berliner
Universität gelesen hat und 1877 removiert wurde wegen Angriffen auf
Kollegen, die allerdings erheblich über das Zulässige hinausgingen, sich
aber dadurch erklären, daß der Mann erblindet war. Dühring war
gleichfalls naturrechtlicher Sozialist und im Grunde Nichtökonom. Die
Kritik, die Friedrich Engels in seiner Schrift „Herrn Eugen Dührings
Umwälzung der Wissenschaft“ an ihm übt, tut ihm nun zwar hier und da
Unrecht – Engels hieb stark zurück auf die ungerechten Ausfälle, die
Dühring gegen Marx und andere Sozialisten gerichtet hatte –, aber bei
alledem ist dieses Buch unbestritten das bedeutendste Werk des modernen
Sozialismus nach Marx’ „Kapital“. In ihm nun finden wir eine Reihe von
Kapiteln, die auch für unseren Gegenstand wichtig sind, weil Engels da
gründlich mit der naturrechtlichen Lehre abrechnet. Ferner knüpfte sich
an es eine Polemik, die für die Bedeutung der Mehrwertslehre für den
Sozialismus Aufklärung gibt.

Engels bemerkt in der Schrift, daß erst durch Marx’ Enthüllung
des Mehrwerts der Sozialismus eine Wissenschaft geworden sei. Das
hat den österreichischen Gelehrten Anton Menger, seinerzeit Professor an
der Wiener Universität, auf die Bühne gerufen. In seinem Buche: „Das
Recht auf den vollen Arbeitsertrag“, das 1886 erschienen ist, nimmt er
gegen Marx und Engels Stellung und sucht nachzuweisen, daß Engels
für Marx und andere für Rodbertus eine Entdeckung reklamierten, die
schon lange vor jenen von englischen und französischen Sozialisten gemacht
war. Menger gibt dafür die ganze Literatur an, und man findet bei ihm
auch sehr interessante Darlegungen über die naturrechtliche Auffassung des
Sozialismus. Aber, weil er selbst wesentlich juristischer Sozialist ist, wie
er in einer Polemik genannt wurde, hat Menger vollständig das
Problem verkannt, um das es sich bei der Mehrwertslehre handelt. Er
bezieht sie auf die Frage des Rechts auf den vollen Arbeitsertrag, eine
Sache, um die sich Marx im „Kapital“ gar nicht gekümmert hat. Warum
nicht, entwickelt nun Engels im Vorwort zur deutschen Ausgabe von
„Das Elend der Philosophie“, eine Streitschrift von Karl Marx gegen
Proudhon. Er erwähnt dort den von Rodbertus gegen Marx erhobenen
Vorwurf, daß er den Nachweis des Mehrwerts erst nach ihm
geliefert habe, zeigt, wie schon in jener zuerst 1847 erschienenen Schrift
gegen Proudhon Marx diese Ableitung des Mehrwerts aus Ricardo behandelt
und 1859 die Nutzanwendung der englischen Sozialisten aus ihr,
daß den Arbeitern als den alleinigen Produzenten die ganze gesellschaftliche
Produktion gehöre, als falsch hingestellt habe, und sagt dann:

„Die obige Nutzanwendung führt direkt in den Kommunismus. Sie ist
aber, wie Marx an der obigen Stelle auch andeutet, ökonomisch formal falsch,
denn sie ist einfach eine Anwendung der Moral auf die Ökonomie. Nach dem
Gesetze der bürgerlichen Ökonomie gehört der größte Teil des Produktes nicht
den Arbeitern, die es erzeugt haben. Sagen wir nun: das ist unrecht, das
soll nicht sein, so geht das an sich die Ökonomie zunächst nichts an. Wir sagen
nur, daß diese Tatsache unserem sittlichen Gefühl widerspricht. Marx hat
daher nie seine kommunistischen Forderungen hierauf begründet, sondern auf
den notwendig sich vor unseren Augen täglich mehr und mehr vollziehenden
Zusammenbruch der kapitalistischen Produktionsweise. Er sagt nur, daß der
Mehrwert aus unbezahlter Arbeit besteht, was eine einfache Tatsache ist.“


Dann fährt Engels fort:

„Was aber ökonomisch formell falsch ist, kann darum doch weltgeschichtlich
richtig sein. Erklärt das sittliche Bewußtsein der Masse eine ökonomische Tatsache,
wie seinerzeit die Sklaverei oder Fronarbeit, für unsittlich, so ist das ein
Beweis, daß die Tatsache selbst sich schon überlebt hat, daß andere ökonomische
Tatsachen eingetreten sind, kraft deren jene unerträglich und unhaltbar geworden
ist. Hinter der formellen ökonomischen Unrichtigkeit kann daher ein
sehr wahrer ökonomischer Inhalt verborgen sein.“


Engels sagt also ausdrücklich, die Anwendung der Moral – und
das Naturrecht ist Moral – auf die Ökonomie in dieser Frage ist
ökonomisch falsch, die Ökonomie gehe das nichts an, was das sittliche
Bewußtsein sagt. Er erkennt nur an, daß, wenn das sittliche Bewußtsein
der Massen eine ökonomische Tatsache für unrecht erkläre, dies
eine Anzeige sei, daß inzwischen Verhältnisse eingetreten seien, wonach
diese Tatsache nicht mehr erträglich und haltbar sei. Das aber muß doch
immer erst ermittelt werden, und wie führt man den Beweis? Engels
zeigt es an, wenn er fortfährt:

„Marx hat seine kommunistischen Forderungen nie darauf begründet,
sondern auf den sich vor unseren Augen täglich mehr und mehr vollziehenden
Zusammenbruch der kapitalistischen Produktionsweise.“


Das schrieb Engels 1877, und wenigstens bis zum Ausbruch des Weltkrieges
war die kapitalistische Produktionsweise nicht zusammengebrochen,
sondern hatte im Gegenteil einen gewaltigen weiteren Aufschwung genommen.
Es lassen sich verschiedene Tatsachen anführen, aus denen
hervorgeht, daß eine Reihe von Folgerungen, die man aus der alten
Theorie geschöpft hatte, sich nicht bewahrheitet haben. So z. B. der
Satz „Die Maschine schlägt den Arbeiter tot“. Der Ansicht, daß die
Maschine in größerem Maße Arbeiter überflüssig mache, als durch sie
zur Produktion herangezogen werden, steht die Tatsache entgegen, daß
bis zum Kriege die Zahl der industriellen Arbeiter, des industriellen
Proletariats, in allen Ländern moderner Entwicklung erheblich zugenommen
hat, nicht nur in den neuen, sondern auch in den alten
Ländern. Diese Frage bedarf also gleichfalls einer Nachprüfung und
genauen Untersuchung. Ganz besonders aber nötigt der Satz von
Engels, Marx habe seine kommunistischen Forderungen auf dem mit Notwendigkeit
sich vollziehenden Zusammenbruch der kapitalistischen Produktionsweise
gegründet, genauer zu untersuchen, wie es sich mit diesem
Zusammenbruch verhält.

Inzwischen liegt die Frage der Verteilung des Arbeitsertrages auf
einem anderen Gebiete. Die Geschichte der Entlohnung der Arbeiter
kennt ganz verschiedene Lohnraten, nicht bloß der absoluten Höhe,
sondern auch dem Anteil am Produkt nach. Sie verzeichnete zu gewissen
Zeiten bei einem wesentlichen Tiefstand der Entwicklung eine
furchtbare Ausbeutung von Arbeitern. Wir wissen von dem Elend,
das lange Zeit in England und Deutschland existiert hat und vielfach
noch und wieder existiert, daß oft der Lohn ganz bedeutend zurückbleibt
hinter dem Mehrwert. Es fehlt aber auch nicht an Beispielen eines
anderen Verhältnisses von Lohn und Mehrwert. Im allgemeinen wird
in der marxistischen Literatur die Mehrwertrate auch Ausbeutungsrate
genannt. Aber an einer bestimmten Stelle polemisiert Engels dagegen,
daß man den Begriff „Ausbeutung“ in diesem Zusammenhang moralisch
auffaßt, er soll nur ökonomisch genommen werden als eine reine Tatsache,
wie man etwa von der Ausbeutung eines Bergwerks oder eines
Patents spricht. Ich muß indes sagen, daß dann doch das Wort ein
wenig zu Unrecht angewandt wird. Ausbeutung kann natürlich eine
rein ökonomische Tatsache sein ohne jeden Zusammenhang mit moralischen
Beziehungen. Aber wenn wir in bezug auf Menschen von Ausbeutung
sprechen, so können wir kaum jemals den moralischen Sinn des
Wortes davon trennen, und daß im Lohnverhältnis oft eine wirkliche
Ausbeutung im moralischen Sinne des Wortes stattfindet, läßt sich
gar nicht bestreiten. Die Anschauung, daß das ganze Lohnsystem
ein Ausbeutungssystem im moralischen Sinne des Wortes sei, hat unzweifelhaft
der Arbeiterschaft in ihrem Emanzipationskampf einen
großen moralischen und ethischen Antrieb gegeben. Bei den politischen
Kämpfen der Arbeiterbewegung hat überall die Forderung: Abschaffung
des Lohnsystems, und zwar von der Arbeiterseite aus gesehen: Abschaffung
des Lohnsystems zur Sicherung des vollen Arbeitsertrages eine
große Rolle gespielt. Aber freilich nur als Idee. Denn wie sollte es
für die Gesamtheit der Arbeiter verwirklicht werden? Es könnte nur
dadurch geschehen, daß man zum Kommunismus übergeht und gar keine
Bezahlung der Arbeit, sondern eine einfache Verteilung des Reichtums
vornimmt oder, wie Krapotkin es will, die Benutzung des ganzen gesellschaftlichen
Reichtums allen zur freien Verfügung stellt. Solange man
noch mit Leistungswert der Arbeit rechnet, und im Übergangsstadium
wird man das sicher nicht umgehen können, wird allerdings auch noch
immer eine Art Lohnsystem aufrechterhalten werden müssen, und die
Forderung: Abschaffung des Lohnsystems, hat denn auch in der Praxis
eine ganz andere Anwendung gefunden. Nicht die Form Arbeitslohn
ist es, die in Wirklichkeit bekämpft wird. Die Arbeiterklasse hat in der
Praxis sich ganz anders zu ihr gestellt. Gegen nichts haben sich die
Arbeiter aus guten Gründen schärfer gewandt als gegen eine andere
Art Bezahlung als durch den Lohn, gegen eine Ausgleichung der Arbeit,
die etwa bestand in der Zuwendung von Lebensmitteln, Wohnung usw.
Sie betrachten ein auf ihr beruhendes Verhältnis als eine Sklaverei oder
Hörigkeit, den Lohn aber betrachten sie dieser altmodischen patriarchalischen
Arbeitsabgeltung gegenüber, wie sie bei Fleischern, kleinen Kaufleuten
und manchen anderen Handwerkern noch bestand, als einen Fortschritt.
Es handelte sich bei ihren praktischen Kämpfen niemals darum,
die Lohnform überhaupt grundsätzlich abzuschaffen, sondern erstens jedesmal
um die Lohnhöhe überhaupt und zweitens um die Art, wie die
Lohnhöhe bestimmt wird. Das ist vorläufig der eigentliche Kampf der
Arbeiterklasse in der modernen Gesellschaft, auch dem Staate gegenüber,
in Hinsicht auf den Entgelt der Arbeit, daß der Lohn nicht bestimmt wird
durch die freie Konkurrenz, nicht willkürlich festgesetzt wird vom Unternehmer,
sondern daß die Arbeiterklasse selbst in ihren Organisationen
einen gesetzlichen Status erhält und mitwirkenden Einfluß ausübt auf
die Lohnbestimmung. Dahin geht zunächst die Entwicklung. Von einem
Naturrecht auf den ganzen Mehrwert ist da kaum noch die Rede.

Was aber die Deutung des Sinns der Marxschen Werttheorie selbst
anbetrifft, so hat der Umstand, daß man in Deutschland Wilhelm Liebknecht,
den sehr hervorragenden und verdienten Führer der Sozialdemokratie,
für den Schüler und Interpreten von Marx hielt, während
seine Auslegungen tatsächlich von Marx äußerst scharf kritisiert wurden,
sein Gegenstück in anderen Ländern. Hinsichtlich der französischen
Sozialisten wissen wir, daß Marx unter Bezugnahme auf seinen eigenen
Schwiegersohn, den übrigens sehr geistreichen Paul Lafargue, der in
Frankreich als der orthodoxeste Marxist angesehen wurde, einmal sagte:
„Was mich betrifft, so weiß ich nur das eine, daß ich kein Marxist
bin“ – will sagen, kein Marxist in solchem Sinne. Dasselbe spielte
sich in England ab, wo der geistige Führer des marxistischen Flügels der
dortigen Sozialisten, H. M. Hyndman, schon von Marx ähnlich beurteilt
wurde. Da Hyndman sehr doktrinär auftrat und, wie Engels
ihm vorwarf, aus dem Marxismus ein Sektendogma machte, so wurde
das zum Anlaß, daß andersdenkende Sozialisten, wie die Fabianer, durch
diese falsche Deutung der Marxschen Wertlehre veranlaßt, sich auf den
Boden einer anderen Werttheorie stellten, die Grenznutzentheorie, die
auf dem Kontinent hauptsächlich ausgearbeitet ist von hervorragenden
österreichischen Ökonomen wie Böhm-Bawerk, Wieser, Karl Menger,
und auch in Deutschland ihre Vertreter gefunden hat. In England hatte
sie zum wissenschaftlichen Ausarbeiter den als mathematischen Logiker
berühmten Henry Stanley Jevons. Die Fabianer nahmen diese Theorie
auf unter Verkennung oder nicht genügender Berücksichtigung der Tatsache,
daß in der Ökonomie der Begriff „Wert“ gar nicht eine einfache
Eigenschaft ausdrückt, sondern verschiedene Elemente zusammenfaßt.
Marx bezeichnete seinerzeit Tauschwert und Gebrauchswert als die
Grundelemente. Später hat man allgemein Nutzwert für Gebrauchswert
gesetzt. Im Begriff Nutzwert liegen aber wieder zwei Elemente:
der unmittelbar individuelle Nutzwert und der soziale Nutzwert, der das
Quantitätsverhältnis der Kauflust für die Ware umfaßt. Diesen Nutzwert
hat die Grenznutzentheorie im Auge. Auf den Streit zwischen ihren
sozialistischen Anhängern und den Verfechtern der Marxschen Wertlehre
will ich hier nicht näher eingehen, ich will nur eins dabei erwähnen.
Marx berücksichtigt zwar den Nutz- oder Gebrauchswert, nennt ihn die
Grundbedingung des Wertes, läßt ihn aber bei seinen weiteren Untersuchungen
über die Wertbestimmung zunächst außer Betracht. Das führt
ihn zu bemerkenswerten Schlüssen, die jedoch einseitiger Natur sind.
Seine Wertlehre wurde genauer so formuliert, daß der Wert bestimmt sei
durch die in der Ware steckende Arbeit, gemessen an der zu ihrer Herstellung
gesellschaftlich notwendigen Arbeitszeit. In dem Begriff
gesellschaftlich notwendige Arbeitszeit liegen wieder zwei Elemente
eingeschlossen: erstens die Arbeitszeit, die gesellschaftlich notwendig ist, um
jedes einzelne Exemplar der in Frage kommenden Ware herzustellen, das
heißt, gesellschaftlich notwendig nach der Höhe der erreichten Technik.
Aber es kommt auch darauf an, welche Arbeitszeit gesellschaftlich notwendig
ist, um die Ware in derjenigen Masse herzustellen, die erfordert
ist, um die für sie vorhandenen Käufer zu befriedigen. Die
Höhe des Verbrauches bestimmt sich in der modernen Gesellschaft nicht
danach, wie viele Menschen eine Ware brauchen, sondern wie viele sie
kaufen können und zu kaufen Lust haben. Wirft man beide Momente
durcheinander, so hebt eine Definition die andere auf, und wir kommen
dann doch zur Grenznutztheorie. Soviel hierüber.

Was in der Marxschen Theorie Ausbeutung genannt wird, ist der
Mehrwert, der von dem in den Preis umgesetzten Wert der Ware abzüglich
der Sachkosten der Produktion nicht dem Arbeiter zufließt. Ich
kann nicht sagen, dem Kapitalisten zufließt, denn er spaltet sich in Rente
für den Grundbesitzer, den Profit für den Unternehmer und den Zins
für den Geldkapitalisten. Liegt nun aber in der Tatsache, daß der
Arbeiter nicht den vollen Ertrag der Arbeit bekommt, ein Ausbeutungsverhältnis?
Wir haben gesehen, daß im objektiven Sinne man das
Wort Ausbeutung anwenden kann, daß aber, wenn man es moralisch
deutet, wie das bei vielen Sozialisten der Fall ist, man zu vollkommen
falschen Schlüssen gelangt. Es würde nämlich danach in hochentwickelten
Industrien, wo die Arbeiter am besten entlohnt werden und überhaupt
sozial am höchsten stehen, die Ausbeutung, weil da am meisten sogenanntes
konstantes Kapital im Unternehmen angelegt ist, als die
höchste, und in solchen Industrien, wo die Arbeiter sehr schlecht bezahlt
werden, weil wenig Maschinen angewandt werden, die Ausbeutung
weniger hoch erscheinen. So erweckt die Gleichsetzung der Begriffe Mehrwertsrate
und Ausbeutungsrate einen durchaus falschen Eindruck.

Wie wenig Marx den Sozialismus davon ableitet, daß der Arbeiter
nicht den vollen Ertrag seiner Arbeit bekommt, geht auch daraus hervor,
daß er gerade feststellt, es sei schon vor der kapitalistischen Periode
so gewesen. Im achten Kapitel des ersten Bandes „Kapital“ schreibt
er ausdrücklich: „Das Kapital hat die Mehrarbeit nicht erfunden“. Und
in der Tat ist sie sogar unter dem Kapital vielfach geringer als in
Zweigen der vorkapitalistischen Wirtschaft. Marx leitet vielmehr die Forderung
des Sozialismus ab aus dem sich mit Notwendigkeit vollziehenden
Zusammenbruch der kapitalistischen Produktionsweise. Dieser Zusammenbruch
nun kann verschieden aufgefaßt werden. Er kann begriffen werden
als rein ökonomisches Phänomen dergestalt, daß die mit dieser Produktionsweise
untrennbar verbundenen Wirtschaftskrisen immer größer
werden, bis schließlich eine so große Krisis eintritt, daß in ihrer Folge
der völlige Zusammenbruch erfolgt. Ich bemerke ausdrücklich, es handelt
sich hierbei nicht um Krisen, die durch äußere Ereignisse, Kriege usw.
herbeigeführt werden – denn das sind keine rein ökonomischen Erscheinungen –, sondern um solche, die hervorgebracht werden durch die Konkurrenzkämpfe
der kapitalistischen Welt, die immanent sind der Wirtschaftsweise
der kapitalistischen Produktion. Aber der Zusammenbruch kann auch
aufgefaßt werden als Resultat der Klassenkämpfe, die sich auf dem Boden
der kapitalistischen Gesellschaft als unvermeidliche Rückwirkung der ihr
innewohnenden und von ihr zunehmend gesteigerten Klassengegensätze
vollziehen. Nach der Theorie von Marx treten diese Klassenkämpfe in
immer stärkerem Maße auf, und das nötigt uns dazu, nun einmal das
Wesen der kapitalistischen Gesellschaft überhaupt zu betrachten und darüber
hinaus das Wesen ihrer Klassenkämpfe zu ermitteln.





Viertes Kapitel.

Das Wesen der Gesellschaft des vorgeschrittenen Kapitalismus.

Um ein Bild vom Wesen der Gesellschaft des vorgeschrittenen Kapitalismus
zu geben, was natürlich nur in großen Umrissen geschehen
kann, muß ich die Materialien unserer deutschen Statistik entnehmen.
Ich könnte sie freilich auch aus verschiedenen anderen Ländern
haben, Marx nahm sie aus England, das ja seinerzeit das vorgeschrittenste
Land der kapitalistischen Produktion und Wirtschaft war.
Inzwischen ist aber Deutschland England sehr nahegekommen und hat
vor dem Kriege eine sehr entwickelte Berufs- und Gewerbestatistik gehabt.
Auch bietet es der Untersuchung gewissermaßen ein reineres Bild
dar, weil die englische Volkswirtschaft durch das ungeheure Kolonialreich
stark beeinflußt war, während Deutschlands Kolonialbesitz in den
Jahren, um die es sich hier handelt, erst in seinen Anfängen
war und auf die Gestaltung seiner Volkswirtschaft einen sehr geringen
Einfluß geübt hat. Aber wenn wir von kapitalistischer Wirtschaft
sprechen, dann müssen wir uns – was leider heute nicht so
geschieht, wie es sein sollte – darüber klar werden, daß in dem Begriff
„Kapitalismus“, sehr verschiedenartige Inhalte eingeschlossen sind, daß
das Wort „Kapitalismus“, das heute so leicht hingeworfen wird, als ob es
eine ganz einfache Sache ausdrücke, die eines Tages beseitigt werden könne,
sehr viele Dinge zusammenfaßt. Um die Hauptsache zu erwähnen, so bezeichnet
der Begriff kapitalistisch zunächst die Tatsache einer bestimmten
Höhe der Produktion, die Zusammenfassung der Arbeit in großen Betrieben,
die Anwendung von Maschinerien usw., die nur durch große
Kapitalaufwendung möglich ist. So ist einmal der Begriff kapitalistisch
Ausdruck für eine bestimmte Produktionsform. Der Kapitalismus
ist aber noch etwas anderes; er ist auch ein Verteilungssystem,
ein Verteilungssystem eben der Ergebnisse der Produktion
unter der Herrschaft des Kapitals, das ein ganz anderes Verteilungssystem
ist, als wir es auf früheren Stufen der Produktion, im Feudalismus,
im Handwerk usw. vorfinden. Der Begriff umfaßt aber nicht nur ein
Verteilungssystem und eine bestimmte Produktionsform, sondern drittens
auch ein bestimmtes Wirtschaftsrecht. Das Rechtsverhältnis von Unternehmer
und Arbeiter ist unter dem Kapital ein ganz anderes, als früher
im Feudalismus und im Handwerk.

Man vergißt selbst in sozialistischen Kreisen häufig diese zusammengesetzte
Natur des Kapitalismus. Wohin das führt, dafür möchte
ich aus neuester Zeit ein Beispiel anführen. In diesen Tagen hat
irgendwo in einem angesehenen Blatte ein Artikel gestanden, worin der
Verfasser sagte: „Es ist die Tragik der Sozialdemokratischen Partei
Deutschlands, daß sie, die grundsätzlich den Kapitalismus bekämpft
und ihn beseitigen wollte, durch ihre Stellung in der Regierung genötigt
ist, die kapitalistische Produktion erst wieder herzustellen.“ Ich bin nun
in einer großen Versammlung gefragt worden, was ich zu dieser Tragik
zu sagen habe. Ich bin nicht dazu gekommen, dort diese Frage zu beantworten,
weil die Versammlung infolge von lärmenden Störungen
abgebrochen werden mußte. Hätte ich die Zeit zur Antwort gehabt, so
hätte ich gesagt, und privatim habe ich das auch nachher dem Fragesteller
geantwortet: Ich sehe in der angegebenen Tatsache gar keine
Tragik, sondern höchstens in der geistigen Vorbildung des Artikelschreibers.
Gewiß ist es unleugbar die Aufgabe der Regierung, welche es auch sei,
in modernen Ländern, vor allem in Deutschland in seiner eigenartigen
Weltlage, wo es gezwungen ist zu bestimmten gewaltigen Leistungen,
sofern man nicht gleich mit einem Schlage, wie es in Rußland versucht
wurde, aber nicht geglückt ist, die Gesellschaft vollständig zu ändern und
alle Lasten abzuwerfen – gewiß ist es Aufgabe der jetzigen Regierung
in Deutschland, ob sie konservativ, liberal, demokratisch oder sozialdemokratisch
sei, zunächst einmal die Wirtschaft wieder in Gang und Ordnung
zu bringen und dadurch allerdings auch die kapitalistische Produktion zu
erhalten oder ihre Lebensbedingungen und Entwicklungsmöglichkeiten zu
sichern. Aber damit ist nicht gesagt, daß diese nun in allen Punkten bleiben
muß, was sie vorher war. Man kann die Form der Produktion erhalten,
aber das Rechtsverhältnis ändern. Ebenso kann man auch den
Modus der Verteilung ändern. Zum Teil ist das erstere in Deutschland
auch geschehen. Eine große Änderung ist eingetreten durch das Gesetz
über die Betriebsräte, das zwar erst in seinen Anfängen steht, aber
außerordentlich bedeutungsvoll und von großer Tragweite ist und mindestens
grundsätzlich eine große Wandlung im Rechtsverhältnis von
Unternehmer und Arbeiter einleitet. Es kann also die Betriebs- oder
Wirtschaftsform erhalten bleiben und doch kann in ihrer Verfassung und
Leitung eine große, sogar eine revolutionäre Änderung vor sich gehen.
Im Kapitalismus haben wir aber als bleibende Tendenz die Vergrößerung
der Betriebe. Nach der Marxschen Theorie führt die Entwicklung
mit Notwendigkeit, unter dem Druck der freien Konkurrenz, zu immer
größerer Konzentration der Unternehmungen, zur Akkumulation der Vermögen
in Privathänden, bei Proletarisierung der großen Mehrheit der
Bevölkerung, und damit zu einer ganz anderen Klassenschichtung und
Verschärfung der Klassenkämpfe. Das haben wir zunächst zu betrachten.

Nach der Gründung des Deutschen Reiches, nachdem mit der Sonderhoheit
der Einzelstaaten alle Hemmnisse des inneren Marktes gefallen
waren und Deutschland zu einer Handelspolitik überging, die nach kurzer
Zwischenzeit das System der Meistbegünstigungsverträge festlegte, mit
Hilfe dessen Deutschlands äußerer Markt sich immer mehr erweiterte, hat
Deutschlands Industrie in verhältnismäßig kurzer Zeit einen ganz gewaltigen
Aufschwung genommen, so daß wir in einzelnen Teilen
Deutschlands Entwicklungen gehabt haben, die an amerikanische Verhältnisse
erinnern. Ich brauche nur das große rheinisch-westfälische Industriegebiet
zu nennen, das in der Tat einen Vergleich mit den großen amerikanischen
Industriezentren aufnehmen kann. Das Deutsche Reich hat bis
zum Kriege dreimal allgemeine Berufs- und Gewerbezählungen gehabt.
Zwischen der ersten und der letzten davon liegen 25 Jahre. Die erste
Zählung fand statt im Jahre 1882, die zweite 1895 und die dritte 1907.
Die Zählung von 1907 gibt uns also die letzten Vergleichszahlen. Was
nun die Entwicklung der Betriebe in Industrie und Bergbau anbetrifft,
so hat die deutsche Gewerbezählung die Betriebe eingeteilt in Klein-,
Mittel- und Großbetriebe. Bis kurz vor dem Kriege wurden als Kleinbetriebe
gerechnet solche von 1 bis 5 Personen, als Mittelbetriebe solche
von 6 bis 50 Personen und alles darüber galt in der Statistik und Wissenschaft
als Großbetrieb. In der Arbeiterschaft herrschte allerdings eine ganz
andere Auffassung. Die Berliner Metallarbeiter haben im Jahre 1902
eine Zählung ihrer Berufsangehörigen vorgenommen, und da rechneten
sie zu den Kleinbetrieben noch alles, was unter 500 Arbeiter hatte, zu den
Mittelbetrieben rechneten sie solche von 500 bis 2000 Arbeitern und erst
darüber hinaus fing nach ihrer Auffassung der Großbetrieb an. Das
ist für ihre soziale Einschätzungsweise überaus charakteristisch. Ich habe
einmal in einer Versammlung der Dreher, nachdem ich dort einen Vortrag
gehalten hatte, noch eine gute Weile zugehört, wie sie ihre eigenen
Angelegenheiten behandelten, was immer sehr lehrreich ist. Da gab der
Vorsitzende Bericht über die Untersuchung der Zustände in einem Unternehmen
und bemerkte dabei im Ton ziemlicher Geringschätzung: „Ihr
könnt Euch denken, was das für eine Krämerbude war, es waren da
nur etwa 1000 Arbeiter beschäftigt!“ Ein Unternehmer, der gegen tausend
Arbeiter beschäftigt, ist meist schon ein Millionär; aber in der Auffassung
der Metallarbeiter Berlins war sein Unternehmen im Grunde
nur ein Kleinbetrieb.

Halten wir uns indes hier an die Angaben der Reichsstatistik. Sie
zeigt in der ersten Periode von 1882 bis 1895, die 13 Jahre umfaßte,
einen geringeren Aufstieg als in der nur 12 Jahre umfassenden Periode
von 1895 bis 1907. Das ist begreiflich und beleuchtet die ganze Tendenz
der Entwicklung. Um aber nicht durch zu viele Zahlen zu ermüden, lasse
ich hier nur die runden Anfangs- und Endzahlen der ganzen Periode
folgen. Danach entwickelten sich in diesen fünfundzwanzig Jahren in
Industrie und Bergbau die Kleinbetriebe (1–5 Personen) der
Zahl nach von 2 175 000 im Jahre 1882 auf 1 870 000 im Jahre 1907,
die Mittelbetriebe der Zahl nach von 85 000 im Jahre 1882 auf 157 000
im Jahre 1907 und die Großbetriebe von 9000 im Jahre 1882 auf 29 000
im Jahre 1907. Nehmen wir nicht die Zahlen der Betriebe, sondern die
der in den Betrieben beschäftigten Personen, dann waren in den Kleinbetrieben
beschäftigt 1882 rund 3 270 000 und 1907 3 202 000, in den
Mittelbetrieben 1882 1 109 000, 1907 2 715 000, in den Großbetrieben
1882 1 554 000 und 1907 4 940 000 Personen. Hier sieht man, wie der
größere Betrieb in der Industrie gegenüber den kleineren einen immer
größeren Raum einnimmt. Die Kleinbetriebe nehmen ab, aber verhältnismäßig
wenig. Die Mittelbetriebe nehmen aber noch ganz bedeutend zu.
Sie sind gestiegen von 85 000 auf 187 000 und nach der Zahl der beschäftigten
Personen von 1 109 000 auf 2 715 000.

Wenn unzweifelhaft eine bedeutungsvolle Konzentration der Betriebe
stattgefunden hat, so ist das doch nicht in dem Maße geschehen, wie
man es annahm und wie es im Erfurter Programm der deutschen
Sozialdemokratie stand, daß nämlich die Mittelbetriebe verschwinden. Sie
verschwinden eben auch in der Industrie nicht. Allerdings darf man
nicht vergessen, daß Betrieb nicht dasselbe ist wie die Unternehmung.
Eine Unternehmung umfaßt oft verschiedene Betriebe, die großen Unternehmen
ganze Reihen von Betrieben, während die Statistik die Betriebe
einzeln aufzählt. Hätten wir eine Statistik der Unternehmungen, dann
würden wir eine wesentlich stärkere Konzentration festzustellen haben,
als sie in den obigen Zahlen erscheint. In bezug auf die Industrie war
ganz unleugbar die Theorie insofern richtig, daß eine zunehmende Konzentration
der Unternehmungen stattfindet. Aber sie fand nicht in der
Weise statt, daß die mittleren Betriebe und Unternehmungen verschwanden.
Nur die ganz kleinen, die Zwergbetriebe, haben etwas abgenommen,
im übrigen aber hat durchgängig ein Aufstieg stattgefunden von
den kleineren in die mittleren und von den mittleren in die größeren
Betriebe. Wir würden das noch deutlicher sehen, wenn wir die Unterabteilungen
der drei hier verglichenen großen Gruppen heranzögen.
Keine einzige dieser Abteilungen war aus der Reihe verschwunden. Es
hatte lediglich eine Verschiebung nach oben sich vollzogen. Bestimmte
Neubildungen haben sich jedoch gewissermaßen neben der allgemeinen
Entwicklung ausgestaltet, indem nämlich ganz neue Industrien entstanden
sind, die von vornherein als Riesenunternehmungen ins Leben traten.
Man denke da an die großen modernen Lokomotivfabriken und Werften
für Dampferbauten, an die Entwicklung der großen Elektrizitätswerke
usw., wo ganze Industriezweige gleich als Riesenbetriebe ins Leben
traten und nicht erst die Entwicklung vom Kleinbetrieb über den Mittelbetrieb
zum Großbetrieb durchzumachen hatten.

Ein ähnliches Bild zeigt sich beim Handel und Verkehr. Da haben
wir sogar eine noch stärkere Vermehrung. Die Kleinbetriebe nahmen
im Handel bedeutend zu. Der Handel ist ja oft die Zuflucht für viele aus
der Industrie Verdrängte, die Etablierung des Kleinkrämers ist viel
leichter als die des kleinen Fabrikanten. Im Handel und Verkehr war
die Entwicklung von 1882 bis 1907 eine solche, daß sich vermehrten: die
Kleinbetriebe von 676 000 auf 1 204 000, die Mittelbetriebe von 26 000
auf 76 000, die Großbetriebe von 463 auf 2800. Im Handel waren die
Großbetriebe, d. h. die Betriebe mit über 50 Personen, nicht so zahlreich
wie in der Industrie. Wir haben zwar eine sehr bedeutende Zunahme
der modernen Kaufhäuser, doch ist deren Zahl im ganzen nicht so übermäßig
groß. Auch steckt im Handel hinter einer verhältnismäßig geringen
Zahl von Angestellten oft schon ein sehr erheblicher Kapitalaufwand.
Nach der Zahl der Beschäftigten berechnet, war hier die Entwicklung von
1882 bis 1907 bei den Kleinbetrieben von rund einer Million auf zwei
Millionen, bei den Mittelbetrieben von 270 000 auf 878 000, bei den
Großbetrieben von 54 000 auf 395 000. Hier tritt die Bedeutung der
Zunahme der Großbetriebe stärker hervor. Aber während in Industrie
und Bergbau die 5 Millionen Beschäftigten der großen Betriebe ebensoviel
ausmachen wie die Beschäftigten der Mittel- und Kleinbetriebe zusammen
genommen, ist das Verhältnis im Handel doch ein anderes, hier
bilden sie erst den sechsten Teil.

Eine Erklärung für die große Vermehrung der Betriebe darf man
allerdings nicht vergessen: das ist die ungeheure Steigerung der Produktion
selber, die gewaltige Zunahme der Masse der Produkte. Sie erklärt
es auch, warum sich neben den großen Unternehmungen im Handel so
viele der kleinen halten können. Die moderne kapitalistische Produktionsweise
erhöht ungemein die Produktivität der Arbeit. Der Warenmarkt
wächst, und deshalb finden die kleinen Unternehmungen neben den
großen immer noch einen Rahmen, dem sie sich anpassen können.

Ein ganz anderes Bild, als lange Zeit angenommen, zeigt die Entwicklung
der Betriebe in der Landwirtschaft. Sie hat der ursprünglichen
Auffassung eine große Enttäuschung bereitet, sie geradezu widerlegt.
Weil in England in der Landwirtschaft der Großbesitz überwog, hatte
man lange Zeit gefolgert, daß dies im Wesen der modernen Wirtschaft
liege, und daß, wie in der Industrie, so auch in der Landwirtschaft die
kleinen Unternehmungen immer mehr verdrängt würden von den Großunternehmungen.
Das ist aber nicht eingetreten, sondern das Gegenteil
ist geschehen. In der Landwirtschaft haben in den 25 Jahren die Großbetriebe
an Zahl abgenommen, vermehrt haben sich nur die eigentlich
bäuerlichen Betriebe und die ganz kleinen Zwergbetriebe. Die kleinen
Landparzellen, die wahrscheinlich mit den Laubengärten zusammengerechnet
werden, sind von 2 Millionen auf über 3 Millionen gestiegen.
Bei Betrieben von 2 bis 5 Hektar beläuft sich die Steigerung in runden
Zahlen von 980 000 auf 1 006 000. In diese Betriebe sind auch die Qualitätslandwirtschaftsbetriebe,
die mehr gartenmäßig bewirtschafteten Betriebe
eingeschlossen. Die mittleren Betriebe von 6 bis 20 Hektar sind gestiegen
von 926 000 auf 1 065 000, und dann beginnt gerade bei den Großbetrieben
von 20 bis 100 Hektar ein Abstieg. Ihre Zahl fällt von 282 000
auf 262 000 und die der Betriebe von über 100 Hektar von 25 000 auf
23 000. Hier zeigt sich also ein ganz anderes Bild der Entwicklung als
angenommen. Die bäuerlichen Betriebe halten sich. Es ist das teilweise
eine Folge von Eingriffen der Gesetzgebung. Sie hat allerhand Gesetze
geschaffen, die dahin gewirkt haben, den bäuerlichen Betrieb konkurrenzfähig
zu erhalten. Eine weitere Erklärung liefert die starke Entwicklung
des Genossenschaftswesens in der Landwirtschaft sowie der Umstand,
daß die landwirtschaftliche Produktion zum Unterschied von der Industrieproduktion
wesentlich organische, von Naturvorgängen abhängige Produktion
ist. Sie ist daher für die Hebung der Produktivität nicht so auf
die Konzentration angewiesen wie die industrielle Produktion. Bemerkenswert
ist nun, daß bei alledem, bei dieser Zunahme der Betriebe
in der Landwirtschaft selber, die Zahl der in ihr Beschäftigten in den
25 Jahren erheblich zurückgegangen ist. In Deutschland hat die Bevölkerung
in dieser Zeit zugenommen um rund 36 Proz. Dagegen ist die
Zahl der Beschäftigten in der Landwirtschaft samt Angehörigen zurückgegangen
von über 19 Millionen auf nicht ganz 17 700 000, so daß man
beinahe sagen könnte, der ganze Zuwachs der Bevölkerung in dieser Zeit,
der ungefähr 25 Millionen Menschen umfaßte, ist über die Landwirtschaft
hinweggerauscht zur Industrie und hat, statt der Landwirtschaft etwas
abzugeben, sogar noch 8 Proz. von ihr hinweggenommen. Statistisch
betrachtet gilt das. In einzelnen Fällen mag es natürlich anders gewesen
sein, im Gesamtbild hat aber die landwirtschaftliche Bevölkerung
abgenommen und trotzdem hat die landwirtschaftliche Produktion zugenommen.
Vor dem Krieg ging also Deutschlands Entwicklung immer
stärker zum Industriestaat.

Nicht weniger wichtig als die Betriebsentwicklung sind die Veränderungen
in der Stellung der Personen im Gewerbe. In der Industrie sind
die Selbständigen weniger geworden, dagegen hat sich die Zahl der technischen
und kaufmännischen Angestellten ganz bedeutend gehoben. Auch
die Zahl der Arbeiter ist gewaltig gestiegen; ihre Vermehrung läßt in
absoluter Zahl die aller anderen Berufsschichten hinter sich, im Verhältnis
aber war doch die Zunahme der kaufmännischen und technischen Angestellten
die größere. Ihre Zahl ist gestiegen in der Industrie von 99 000
im Jahre 1882 auf 686 000 im Jahre 1907, die Zahl der Arbeiter in der
gleichen Zeit von 4 Millionen auf 8 600 000, während die Zahl der Selbständigen
zurückgegangen ist von 1 861 000 auf 1 729 000. Die Angestellten
sind also um 592 Proz., die Arbeiter um 110 Proz. mehr geworden.
Im Handel und Gewerbe sehen wir ein ähnliches Bild. Dort haben
jedoch auch die Selbständigen zugenommen, weil es ja leichter ist, sich
im Kleinhandel zu etablieren als in der Industrie; ihre Zahl wuchs von
505 000 auf 843 000. Die im Handel Angestellten vermehrten sich aber
von 141 000 auf 505 000 und die Arbeiter in Handel und Verkehr von
727 000 auf 1 959 000. Die Selbständigen haben danach zugenommen
um 60 Proz., die Arbeiter um 169 Proz., die Angestellten aber um
257 Proz. In der Landwirtschaft finden wir auch in dieser Hinsicht
wieder ein abweichendes Bild. Die Zahlen sind aber zum Vergleich
weniger geeignet, weil 1907 eine andere Zählungsart beobachtet wurde
als bei den beiden vorhergegangenen Zählungen. Es sind da nämlich
die Personen, die dem Haushalt angehören und mitarbeiten, während sie
in der früheren Statistik der Familie des Unternehmers, d. h. des Bauern,
zugezählt wurden, in der neueren Statistik als Arbeiter gezählt worden.

Die ungeheure Zunahme der technischen und kaufmännischen Angestellten
in Industrie und Handel ist die lebendige Illustration einer
in der Marxschen Theorie zuerst mit der größten Schärfe hervorgehobenen
Tatsache. Vor Marx unterschied die Nationalökonomie nur zwischen
dem fixen Kapital, wie man das in Gebäuden, Maschinen usw.
angelegte Kapital nannte, und dem beweglichen, dem zirkulierenden Kapital.
Marx führte eine andere Unterscheidung ein: er unterscheidet zwischen
konstantem und variablem Kapital. Konstant nennt er alles Kapital,
das, wie der Verschleiß von Anlagen und Maschinen, der Aufwand
von Rohstoffen und Hilfsstoffen usw., mit eingerechnet wird in die sachlichen
Kosten der Produktion und deshalb im Preise des Produkts unverändert
wieder erscheint, während die Ausgabe für die menschliche Arbeit – von Arbeitern und Angestellten – in erhöhter Form in dem Wert
der ganzen Produktion zurückkommt. Sie nennt er variables Kapital.
Der einzelne kann durch falsche Spekulation verlieren; im allgemeinen
aber gilt als Grundsatz, daß der Unternehmer bei seiner Kalkulation
zunächst das wiederhaben will, was er ausgelegt hat an Maschinen,
Miete, Rohstoffen u. dgl. Daß dieses konstante Kapital in der Industrie
im Verhältnis viel stärker zugenommen hat als das variable (Lohn usw.)
Kapital, wird nun illustriert durch die im Verhältnis stärkere Zunahme
des kaufmännischen und technischen Personals.

Kommen wir zurück auf die Verschiebungen der Berufsgruppierung
in der kapitalistischen Gesellschaft. In der Land- und Forstwirtschaft
haben wir die Berufszugehörigen in den 25 Jahren von 19 auf 17 ½ Millionen
zurückgehen sehen. In Industrie und Bergbau wuchs dagegen
die Zahl der Berufszugehörigen von 16 auf 26 Millionen, in Handel
und Verkehr von 4 auf 8 Millionen. Dazu kommen aber hinzu die
Angehörigen der freien und öffentlichen Berufe, die auch eine gewaltige
Zunahme erfahren haben, nämlich von 1 ½ auf 2,6 Millionen. Alles
das zeigt eine sehr bedeutsame Verschiebung an, eine ganze Veränderung
des sozialen Charakters der Bevölkerung. Als das Deutsche Reich gegründet
wurde, lebte noch weit über die Hälfte seiner Bevölkerung auf
dem Lande und von der Landwirtschaft als Erwerbsquelle. Jetzt aber ernährte
die Landwirtschaft als Berufszweig einen immer geringeren Teil
der Bevölkerung; die Masse lebte von Industrie, Handel und Verkehr,
von freien und öffentlichen Berufen. Im ganzen bedeutete das einen
gewaltigen Kulturfortschritt, der allerdings auch seine Kehrseite hat: die
Abkehr von der Natur und verschiedene andere Schäden. Unbestreitbar
ist nur, daß im ganzen die Industrie die höhere Wirtschaftsform repräsentiert
als die Landwirtschaft, trotz der Verbesserungen, die auch in
dieser stattgefunden haben.

Eine weitere bedeutungsvolle Tatsache ist, daß, wie die Stadt auf
Kosten des Landes wächst, das soziale Leben überhaupt sich immer mehr
sozusagen verstadtlicht. Es ist das eine der charakteristischsten Erscheinungen
der Epoche, die sich vor dem Kriege übrigens noch viel mehr
als in Deutschland in England vollzog. Die Stadt spielt eine immer größere
Rolle im ganzen sozialen Leben, und ein großer Teil dessen, was man
lange Zeit die Agrarfrage genannt hat, besteht darin, daß, während in
früheren Perioden der Bauer seine eigene Kultur hatte und auf sie stolz
war, geradezu auf den Städter herabsah, er jetzt sein Leben selbst verstadtlicht,
wie der Städter leben will, und wie er, so auch der Landarbeiter.
Darin liegt ein großer Teil der Unzufriedenheit auf dem
Lande; denn wenn der Bauer so leben wollte wie seine Väter, dann
hätte es keine Agrarfrage gegeben. Der Preis der Bodenprodukte war
gestiegen, das Geldeinkommen hatte in keiner Weise gelitten.

In der Arbeiterschaft der Industrie vollzieht sich gleichfalls eine Entwicklung,
die unser Interesse beansprucht. Die Klasse ist, wie wir gesehen
haben, gewaltig an Zahl gestiegen. Nun aber unterscheidet man in der
Industrie zwei Gattungen von Arbeitern, die gelernten, d. h. in einer
Lehrzeit ausgebildeten, und die sogenannten ungelernten Arbeiter.
Früher sagte man qualifizierte und unqualifizierte Arbeiter, d. h. bezeichnete
den gelernten Arbeiter als einen qualifizierten, den ungelernten
als unqualifizierten Arbeiter. Es gibt aber, wie ein Unternehmer einmal
sehr richtig gesagt hat, keine unqualifizierte Arbeit. Auch die ungelernte
Arbeit muß gehörig geübt werden und erfordert oft in ihrer
Weise erstens große Kraft und dann auch große Geschicklichkeit. Ich
möchte keinem es zumuten, einmal mit einem Karrenschieber in dessen
Arbeit es aufnehmen zu wollen. Wer das versuchte, würde bald bemerken,
daß auch zu dieser Arbeit eine bestimmte Geschicklichkeit gehört
und nicht nur Körperkraft. Immerhin steht der ungelernte Arbeiter
sozial und ökonomisch unter dem gelernten Arbeiter, in Deutschland allerdings
nicht ganz so stark wie in England. In England war die Trennung
zwischen gelernten und ungelernten Arbeitern bis zum Kriege viel
stärker gewesen als in Deutschland. Daher die Erscheinung, die vielen,
die nach England kamen, aufgefallen ist, daß sie dort eine ungeheure
Zahl von tiefstehenden Arbeitern vorfanden, tiefstehend in der Art ihrer
Lebensweise, tiefstehend in ihrer Wohnweise und tiefstehend auch in der
Art der Kleidung. Sie schlossen daraus, daß überhaupt das Elend in
England viel größer sei als auf dem Festlande. Aber es handelt sich da
um eine Teilerscheinung, die sich erklärt aus der ganzen Geschichte der
englischen Arbeiterschaft. Infolge besonderer Umstände bekam in England
der Ungelernte, der Labourer, im Gegensatz zum Gelernten, zum
Worker, einen sehr viel geringeren Lohn, nur etwa 60 oder gar bloß
50 Proz. vom Lohn des Gelernten, während in Deutschland der ungelernte
Arbeiter bis 70 und 80 Proz. vom Lohn des Gelernten bekommt.
Die Zahl der gelernten Arbeiter hat sich in Deutschland anders entwickelt
als die der ungelernten. Seit 1895 ward bei der Berufszählung zwischen
den beiden Kategorien unterschieden, so daß wir nun für die 12 Jahre
von 1895 bis 1907 einen Vergleich der Entwicklung der beiden haben.
Danach ist die Zahl der gelernten Arbeiter in der Industrie gestiegen
von 4 auf 5,4 Millionen, aber die der ungelernten von 2,3 auf 3,9 Millionen,
im Verhältnis also haben die letzteren eine sehr viel stärkere Vermehrung
erfahren. Auf 100 gelernte kamen 1895 55 ungelernte Arbeiter, 1907
aber schon 73. Die vervollkommnete Maschine hat also hier vielfach statt
gelernter ungelernte Arbeiter gebraucht. Trotzdem hat sich aber, und das
ist das Wichtige, in dieser Periode, wo die Zahl der ungelernten Arbeiter
so stark wuchs, die Zahl der gelernten Arbeiter in der Industrie immer
noch stärker vermehrt als die Zahl der Gesamtbevölkerung. Die Gesamtbevölkerung
ist in den 12 Jahren um 19 Proz. gestiegen, dagegen die
Zahl der gelernten Arbeiter um gegen 29 Proz. Auch das ist charakteristisch
für die ungeheure Entwicklung zum Industriestaat, die sich in
Deutschland vollzogen hat.

Die Frage ist nun: Woher kam der Zuwachs der ungelernten Arbeiter?
Sie führt auf eine sehr charakteristische Erscheinung. Zum Teil
zogen deutsche Arbeiter vom Lande als Tagelöhner in die Stadt und
wurden auf dem Lande durch Ausländer ersetzt, d. h. die landwirtschaftlichen
deutschen Arbeiter gingen in die Industrie, und aus Polen und
anderen Ländern wurde ein großer Teil Arbeiter, teils als Saisonarbeiter,
teils aber auch als ständige Kräfte, für die deutsche Landwirtschaft gewonnen.
Die deutsche Arbeiterschaft konnte sich auf diese Weise über
die polnischen usw. Arbeiter hinweg auf eine höhere Stufe erheben. Indes
war es auch für die Polen ein Aufstieg im Verhältnis zum Lebenszuschnitt
in ihrer Heimat. Sie zogen nach Deutschland, weil sie da immerhin
bessere Löhne erhielten als zu Hause. Bei alledem bleibt es ein bemerkenswerter
Umstand, daß zum Teil nur auf dem Rücken jener ausländischen
Arbeiter sich die deutsche Industrie und Industriearbeiterschaft
in der geschilderten Zeit so entwickeln konnte. Ohne jene ausländischen
Tagelöhner wäre ein Teil des großen Aufschwungs unmöglich gewesen,
dessen Endresultat das war, daß jede Arbeiterschicht schließlich etwas
höher stand als vorher, die Schicht der Gelernten im Verhältnis stärker
zugenommen hatte als die Bevölkerung. In dieser Beziehung ist das
Wort von Marx, das im „Kapital“ steht und von vielen buchstäblich
genommen wurde: „Die Maschine schlägt den Arbeiter tot“, nicht eingetroffen.
Denn diese ungeheure Vermehrung der Arbeiter in der Industrie
finden wir nicht nur in Deutschland, sondern gleichzeitig auch
in England, in Frankreich, wie in allen Ländern moderner Entwicklung,
und am stärksten davon in Amerika. Das erklärt sich aus einer Reihe
von Gründen, die Marx nicht genügend berücksichtigen konnte.

Marx hatte seine Beispiele aus der Textilindustrie genommen, die
zu seiner Zeit in England die maßgebende Industrie war. Aber die
Faser setzte der Behandlung durch die Maschine viel geringeren Widerstand
entgegen als Leder, Holz, Metalle usw. Während die Maschine
in der Textilindustrie allerdings Teile der Arbeiterschaft beiseite geschoben
hat, ist das in anderen Industrien nicht geschehen, sondern im Gegenteil,
da hat die Arbeiterschaft sich gewaltig vermehrt, namentlich in den Industrien
der Metalle, die ja allmählich in der Welt die Führung erhalten
haben. Diese gesteigerte Entwicklung ist dadurch möglich geworden, daß
es sich nicht nur handelte um Maschinen für die Herstellung von Gegenständen
des persönlichen Verbrauchs, sondern um die große Erweiterung
der Verkehrsmittel, der Eisenbahnen, Dampfschiffe usw. Die ungeheure
Verdichtung des Eisenbahnnetzes, die in den verschiedenen Ländern, vor
allem in den Vereinigten Staaten, aber nicht zum wenigsten auch in
Deutschland vor sich gegangen ist, ist in der Hauptsache erst eingetreten,
nachdem Marx sein „Kapital“ geschrieben hatte. Man braucht nur eine
Eisenbahnkarte aus den sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts, den
Jahren, wo Marx sein „Kapital“ schrieb, mit einer Karte von 1914 zu
vergleichen, dann sieht man, welche kolossale Entwicklung das Eisenbahnwesen
genommen hat. Die Verkehrsmaschinen selbst, die Lokomotiven,
Dampfer usw., haben aber auch ihren Charakter geändert, sie sind riesenhaft
gewachsen, und ihr Wachstum wie ihre Zunahme hat stark zurückgewirkt
auf das Wachstum der Industrie und wesentlich beigetragen
zur gewaltigen Industrialisierung nicht nur Deutschlands, sondern der
ganzen Welt.

Dann haben wir aber auch ein weiteres zu verzeichnen. Die ungeheure
Vermehrung des gesellschaftlichen Reichtums, die eine Folge gewesen
ist der großen Vervollkommnung der Produktionsmittel, der ins
Riesenhafte gesteigerten Gewinnung und Verarbeitung der Erze und
Erdschätze, und fortgesetzten Steigerung der Produktivität der Menschen
an den Maschinen hat als Zweites zur Wirkung gehabt eine große Förderung
der Qualitätsarbeit in der Industrie. Die erste Wirkung der Maschinen
war im Gegenteil die Herabdrückung der Qualität des Fabrikats
gewesen, wie das Marx auch feststellt. Die billigen Fabrikate drängten
die bessere, solide Arbeit zurück. Aber im weiteren Verlauf der Entwicklung
steigt mit dem wachsenden Reichtum der Gesellschaft auch der
Markt der Qualitätsindustrien, die wiederum eine zunehmende Beschäftigung
von gelernten Qualitätsarbeitern herbeiführt. Diese Tatsachen, die
große Zunahme des gesellschaftlichen Reichtums mit ihren technischen
Nachwirkungen, stellen uns nun vor die Frage: Wie wirkt das alles
zurück auf die Klassengliederung in der Gesellschaft?

Die erste soziale Einwirkung der Maschinenindustrie war, daß sie
mittlere Schichten der Bevölkerung zurückdrängte, das Proletariat vermehrte,
und daß die Schicht der Reichen und ihr Reichtum wuchsen.
So entstand in der sozialistischen Welt die Theorie, die lange Zeit agitatorisch
in Aufklärungsvorträgen propagiert wurde – ich habe noch stark
daran teilgenommen –, daß im weiteren Verlauf der kapitalistischen
Entwicklung die Mittelschichten von der kleinen Schicht der Reichen vollständig
verdrängt werden, während daneben das Proletariat und gleichzeitig
auch seine Verblendung ungeheuer zunehmen. Der in seiner Art
sehr bedeutende, wenn auch mehr konservativ gerichtete sozialistische
Ökonom Karl Rodbertus stellte das im bildlichen Vergleich einmal so
dar, daß die soziale Pyramide sich in der Weise eines immer mehr sich
verengernden Flaschenhalses gestaltet. Ich habe das gelegentlich zeichnerisch
so zu veranschaulichen versucht:


Pyramiden


Figur I zeigt die gesellschaftliche Pyramide in ihrem vermuteten
Ursprung; unten die ärmeren Klassen, oben, in immer schmälerer Zuspitzung,
die besitzenden Klassen. Mit dem Aufkommen der kapitalistischen
Produktion bildet sich oben eine kleine Schicht von ganz Reichen,
die Mittelschichten nehmen ab, die unteren Schichten aber zu. Die Pyramide
gestaltet sich wie auf Figur II. Allmählich aber gewinnt sie die
Gestalt des Flaschenhalses wie auf Figur III. Es schwillt an der Kopf
der ganz Reichen, es verengert sich vollständig die mittlere Schicht und
immer größer wird unten die Schicht des Proletariats. Es war Professor
Julius Wolff, der die Theorie damit ironisierte, daß er sagte, nach ihr
müßte es dahin kommen, daß eines Tages der Hals völlig verschwinde,
nur noch ganz oben der Kopf sei und, jeder stützenden Zwischenschicht bar,
unten in den breiten Boden der Flasche stürze. Die wirkliche Entwicklung
hat aber diesen Weg nicht genommen. Wenn wir die Einkommensgliederung
in den verschiedenen Ländern verfolgen, wie sie uns die Statistik
zeigt, so erhalten wir ein ganz anderes Bild. Da für Deutschland
als ein Ganzes erst jetzt eine Einkommensteuer eingeführt ist, müssen
wir für Vergleichszahlen Preußen nehmen, das fünf Achtel des Deutschen
Reichs umfaßt. Preußen hat seine Einkommensteuer im Jahre 1892
bei der bekannten Miquelschen Steuerreform grundlegend reformiert.
Nehmen wir an, daß vor dem Kriege alle Zensiten mit unter 3000 Goldmark
Einkommen zum Proletariat gehörten und mit 3000 Goldmark
steuerdeklariertem Einkommen die Mittelschichten beginnen. Dann kommen
oben zunächst die Schichten von 3000–6000 Mk. Einkommen, alsdann
die mit 6000–10 000 Mk. und hierauf die mit 10 000–30 500 Mk. Die
letzteren sind schon gut bürgerliche Existenzen. Die Zensiten mit 30 500
bis 100 000 Mk. deklariertem Einkommen können wir als teils wohlhabend,
teils reich rechnen und die mit über 100 000 Mk. Einkommen
als die Schicht der ganz Reichen. Die letzten Zahlen über die Zensiten
nach der alten Miquelschen Einkommensteuer liegen mir für 1916 vor.
Von 1892 bis 1916, also in der Epoche des großen Aufschwungs der kapitalistischen
Produktion, nun ist gestiegen die Schicht der ganz Reichen mit
über 100 000 Mk. Einkommen von 1780 auf 3561, hat sich also mehr
als verdoppelt; die Zahl der Wohlhabenden und Reichen ist in derselben
Zeit gestiegen von 6700 auf 22 000, hat sich also mehr als verdreifacht.
Die Zahl der Wohlhabenden mit einem Einkommen von 6000–30 500
Mark hat sich vermehrt von 104 000 auf 210 000, also gleichfalls mehr
als verdoppelt. Auch diese Schicht hat weit über die Vermehrung der
Bevölkerung hinaus zugenommen. Und schließlich hat die untere Mittelschicht,
die man ganz ausgestochen wähnte, die Klasse der Zensiten mit
Einkommen zwischen 3000 und 6000 Mk., sich gar vermehrt von 205 000
auf 578 000, also auf nahezu das Dreifache. Keine Schicht aus diesen
Einkommensgruppen verschwindet also, im Gegenteil alle Zahlen nehmen
zu. Wer sich die Entwicklung der Städte in den letzten Jahrzehnten vergegenwärtigt,
wie der Zug zur Wohlhabenheit im Bau der Wohnungen
und dergleichen sich immer stärker bemerkbar machte, der wird auch begreifen,
daß dies gar nicht möglich gewesen wäre ohne die Zunahme der
Mittelschichten im Einkommen.

Nicht ganz das gleiche Bild zeigt sich, wenn wir die Vermehrung der
Vermögen an sich beobachten. Die Vermögenssteuer wurde in Preußen
erst seit 1895 erhoben. Meine Zahlen reichen bis 1911. Sie umfassen
also nur eine Periode von 16 Jahren, eine Zeitspanne, in der die Bevölkerung
Preußens sich um etwa 25 Proz. vermehrte. Die Zahlen zeigen
nur die versteuerten Vermögen, nicht die wirklichen, die ja höher sind,
weil bei der Steuer alle möglichen Abzüge gemacht werden. Es haben
sich nun in dieser Periode vermehrt die versteuerten Vermögen der
Gruppe von 6000 bis 32 000 Mk. von 767 000 auf rund 1 200 000, die
Gruppe 32 000 bis 100 000 Mk. von 284 000 auf 419 000, die Gruppe
100 000 bis 500 000 Mk. von 87 000 auf 136 099 und die Gruppe über
500 000 Mk. – die Mark immer in Goldwert – von 15 600 auf rund
23 000. Überall findet man also eine Vermehrung. Die Pyramide hat
sich nicht in der Richtung des Flaschenhalses entwickelt, sondern ziemlich
gleichmäßig in allen Schichten. Das Proletariat ist sehr stark gewachsen,
die Mittelschichten aber auch und ebenso die Oberschicht. Der Reichtum
der Gesellschaft hat gewaltig zugenommen, aber an ihm haben nicht nur
die ganz Reichen, sondern alle Schichten der Besitzenden teilgenommen.

Wenn die Entwicklung, wie man sie sich früher vorgestellt hatte, wie
sie nicht nur Marx und Rodbertus, sondern auch Lassalle und alle anderen
Sozialisten angenommen hatten, nicht eingetreten ist, so ist damit
die sozialistische Bewegung noch nicht als überflüssig nachgewiesen. Was
sich vollzogen hat, ist, daß die Spannung zwischen den großen Einkommen
und dem Einkommen der Volksmasse bedeutend zugenommen hat,
und darauf kommt es an. Die Pyramide der Einkommen und Vermögen
entwickelt sich nicht im Sinne des Flaschenhalses, sondern etwa
im Sinne einer umgekehrten Ziehharmonika. Man nehme an, eine
Ziehharmonika werde auf die Seite gestellt und so beschwert, daß sie
sich unten nur langsam heben kann, während eine andere Kraft sie nach
oben zieht. Dann wird die Spannung zwischen der beschwerten Masse
unten und den oberen Teilen immer größer werden, und das sehen wir
tatsächlich in dem Verhältnis der zunehmenden Zahl der Reichen und
ihrem wachsenden Luxus zu dem, der Masse nach am stärksten wachsenden
Heer derjenigen, die sozial in ihren Diensten stehen. Die Vermehrung
der Arbeiter und unteren Angestellten übertrifft der absoluten Zahl nach
die aller anderen Klassen zusammen um ein Vielfaches. Wir sehen daran,
daß die Entwicklung keineswegs als eine so gesunde bezeichnet werden
kann, wie sie von Leuten hingestellt worden ist, die aus der Zunahme aller
Schichten der Besitzenden nun eine vollständige Rechtfertigung der ganzen
sozialen Entwicklung unter dem Kapitalismus herleiten. Nur eins ist
unbestreitbar: der Kapitalismus hat den Reichtum der Gesellschaft ganz
ungemein gesteigert; aber die Verteilung des Reichtums hat nicht in
jeder Hinsicht die Entwicklung genommen, die die Sozialisten früher voraussetzten,
sondern sie hat teilweise andere Bahnen eingeschlagen. Damit
haben sich die Probleme, vor die der Sozialismus gestellt ist, allerdings
verändert, und die Feststellung und Erkennung dieser Tatsache sowie
die Frage, welche Folgerungen aus ihr zu ziehen waren, haben lange
Zeit ein gewaltiges Streitobjekt theoretischer und praktischer Art unter
Sozialisten gebildet.

Man könnte nun die Frage erheben: Wie läßt sich das Verbleiben
der Mittelschichten vereinbaren mit der Konzentration der Betriebe unter
dem Kapitalismus? Der Kapitalismus führt doch immer mehr zur Konzentrierung
der Betriebe, immer mehr zur Großproduktion und
Maschinenproduktion in der Gesellschaft. Wenn die kleinen und mittleren
Betriebe zwar der Zahl nach fast unbeschränkt geblieben sind, so haben
doch die Großbetriebe gewaltig zugenommen, nicht nur an Zahl, sondern
namentlich auch in der Masse der von ihnen beschäftigten Personen. Und
wie läßt sich jene Entwicklung der Reichtumsverteilung damit vereinbaren?
Sie erhält zum Teil ihre Erklärung durch die Beweglichkeit
des modernen Kapitals, die Beweglichkeit, die das Kapital
erhalten hat vermittelst der großen Ausbreitung der verschiedenartigen
Formen von Genossenschaften, zu denen ja grundsätzlich
ebenfalls die Aktiengesellschaften gerechnet werden müssen, wie sehr sie
auch rechtlich und in ihrer Struktur von anderen Genossenschaften abweichen.
Die Form der Genossenschaft, des Kollektivkapitals, ermöglicht
es einer ganzen Reihe von Schichten der Bevölkerung, sich am Bestand zu
erhalten, die unrettbar hätten verschwinden müssen, wenn bei jeder Unternehmung
immer nur eine Einzelperson oder eine ganz kleine Personengruppe
Eigentümer hätte sein können. In Deutschland gab es im Jahre
1909 – das ist die letzte Zahl, die das Reichsstatistische Jahrbuch hierüber
angibt – 5222 Aktiengesellschaften mit einem Aktienkapital von rund
14 Milliarden Goldmark und 626 Millionen Mark Vorzugsaktien. Daneben
gab es Genossenschaften und Gesellschaften mit beschränkter Haftung in
einer Zahl von 16 500 mit 3 ½ Milliarden Genossenschaftskapital. Des
weiteren eine große Zahl eingetragener Genossenschaften, wozu dann
noch kommt ein ganz gewaltiges Kapital von Obligationen der Aktiengesellschaften,
das auch viele Milliarden ausmacht, und das ganz gewaltig
zugenommen hat, nicht nur infolge der industriellen Entwicklung, sondern
auch der militärischen Entwicklung, der steigenden Rüstungen usw., und
nicht zuletzt die so stark angewachsenen Staatsanleihen. Durch alles
das ist die Zahl der Inhaber von Anteilen an den Erträgen der Volkswirtschaft
ungeheuer gestiegen. Wenn Lassalle von den Arbeiterbataillonen
sprach, so kann man heute kaum noch bloß von Aktionärbataillonen
sprechen, sondern muß schon von Armeekorps reden, unter die sich die
Aktien der Industrie verteilt haben. Die Unternehmung selbst ist örtlich
gebunden, aber die Aktie, das Kapital, wird immer beweglicher und kann
von Hand zu Hand oder auch von Land zu Land gehen. Das zeigt
sich sogar beim Grund und Boden, wo die Beweglichkeit des Eigentums
ermöglicht wird in erster Reihe durch die Hypotheken, die unschwer ihre
Besitzer ändern und geteilt werden können. Allein die Hypothek hat die
volle Beweglichkeit nicht, diese hat jedoch der Pfandbrief gebracht. Es
entstanden die Hypothekengesellschaften, die Hypotheken aufsammeln und
für sie Pfandbriefe ausgeben, die nun, wie das Anleihepapier, jeden Tag
den Inhaber wechseln können. Auf diese Weise konnte eine ungeheure
Verteilung des Vermögens stattfinden, das in Grund und Boden angelegt
war.

Die große Zunahme der Zahl der Aktionäre ist übrigens vom Standpunkte
des Sozialisten aus eine keineswegs erfreuliche Erscheinung. Als
erfreulich kann sie nur betrachtet werden von Anhängern des Kapitalismus,
weil damit eine viel größere Zahl von Menschen an dessen Bestand
interessiert werden, als es sonst der Fall wäre. Sie erklärt eine ganze
Reihe sozialer und politischer Erscheinungen. In England sind die
Brauereien außerordentlich konzentriert, aber das Brauereikapital ist
Aktienkapital, und die Zahl der beteiligten Aktionäre geht in sehr viele
Tausende. Das Braugewerbe ist nun in England in hohem Grade ein
politisches Gewerbe. Bis in die Mitte etwa der siebziger Jahre des
vorigen Jahrhunderts waren die Brauer liberal, was in England auch
demokratisch bedeutete. Sie waren freihändlerisch, weil sie interessiert
waren an der freien Einfuhr der Gerste. Es gibt in England eine große
Tageszeitung, die auf den Straßen nicht verkauft wird, die aber doch eine
ansehnliche Verbreitung hat, den „Morning Advertiser“. Das ist das
Blatt des Braugewerbes, das in allen Schankstellen ausliegt. Am Bier
sind natürlich die Trinker auch interessiert. Die ganze politische Stellung
des Braugewerbes hat sich nun dadurch geändert, daß die liberale Partei
anfing, die Temperenz- und Mäßigkeitsbewegung nachhaltig zu unterstützen.
Das brachte die Brauereien in Gegensatz zur liberalen Partei.
Je mehr diese sich radikalisierte und für die Erleichterung von Verboten
und Einschränkungen der Schankstätten eintrat, um so mehr hat sich
der Gegensatz verschärft, und so ward in England das Braugewerbe
mit seinem ganzen Anhang nicht nur von Trinkern, sondern auch
Aktionären konservativ, und das erklärt wiederum die zeitweilig so bedeutende
Stärkung der konservativen Partei in England. Damit in
Verbindung steht das Interesse der Wettrennen, da die meisten Wetten
in den Schankstätten abgeschlossen werden. Auch das hat eine ganz erhebliche
soziale und politische Rückwirkung. Die ungeheure Verbreitung
des Brauereikapitals und die Beteiligung des großen Publikums an
sonstigen Interessen der Brauereien wirken hier politisch.

Die Beweglichkeit des modernen Kapitals ist also außerordentlich gestiegen.
  Beweglicheres als den Pfandbrief kann man sich kaum vorstellen. Man kann ihn
  um 1 Uhr an einer beliebigen Börse kaufen, und um ½ 2 Uhr
  kann er schon wieder verkauft sein. Ebenso jede Industrie- usw. Aktie. Diese
  ungeheure Beweglichkeit des Kapitals hat wieder dazu beigetragen, den Zug zur
  Stadt zu verstärken. Der nicht arbeitende Kapitalist, ob er nun sein Einkommen
  von der Landwirtschaft, vom Handel oder der Industrie zieht, kann jetzt in der
  Stadt wohnen. Wir haben das vor dem Kriege beobachten können, z. B.
  an den Steuerquoten. In den Orten der Berg- und Industriebezirke des Rheinlandes
  war der lokale Einkommensteuerzuschlag auf die Staatseinkommensteuer 200 bis
  über 300 Proz., aber hier in Berlin, wo ein großer Teil der
  Leute lebt, die ihr Einkommen aus jenen Produktionszweigen ziehen, ging man
  lange Zeit nicht über einen Zuschlag von 100 Proz. Wir haben z. B.
  in meiner Gemeinde Schöneberg lange darum kämpfen müssen, um
  endlich einmal die Mehrheit der Gemeindevertretung zu einer Erhöhung des
  Zuschlages um 10 Proz. auf 110 Proz. zu bewegen. In den Industriebezirken
  aber betrugen die Zuschläge 200 bis 300 Proz., weil die Aktionäre,
  an die der Reinertrag der Produktion ging, eben dort nicht wohnten. Die Industriebezirke
  hatten die Last für die große Arbeiterbevölkerung zu tragen,
  während das Kapital sich aus ihnen entfernte. Ähnliches konnte man
  übrigens auch in der sozialen Gliederung Groß-Berlins beobachten,
  wo die Inhaber und Aktionäre großer Industrieunternehmungen in den
  Villenvororten wohnten, während die Arbeiter dieser Unternehmungen in den
  Industriequartieren und deren Umgebung hausten.

Auf die verschiedenste Weise wuchsen so die Städte in Deutschland. Im
Jahre 1867 wohnten in Deutschland noch 2/3 der Bevölkerung, 66,7 Proz.,
auf dem Lande, d. h. in den kleinen Gemeinden bis 2000 Einwohner. An
der Jahrhundertwende waren es nur noch 5/11, rund 45 Proz.; im Jahre
1910 war der Prozentsatz auf 40 gefallen, und es ist gar kein Zweifel,
daß wir bis zum Vorabend des Krieges noch weiter heruntergegangen
waren. Das Land entvölkerte sich immer mehr und die Städte wuchsen.
Von 65 Millionen Einwohnern, die Deutschland 1910 hatte, wohnten nur
noch 26 Millionen in den Gemeinden unter 2000 Einwohnern. Dadurch
wurde jene überwiegende Stadtkultur herbeigeführt, die, wie schon erwähnt,
ein wichtiges Moment mit zur Verschärfung der sogenannten
Agrarfrage gewesen ist. Mit dieser Entwicklung fast parallel ging die
Steigerung des deutschen Außenhandels. Deutschland war Industriestaat
geworden, und das Charakteristische des Industriestaates ist, daß
er eine große Ausfuhr von Fertigfabrikaten hat bei einer ziemlich großen
Einfuhr von Rohstoffen und Nahrungsmitteln. In Deutschland ist die
Einfuhr von Nahrungsmitteln nicht so groß gewesen wie in England, wo
die Produktion von Getreide im 19. Jahrhundert außerordentlich zurückgegangen
ist, so daß es kaum den sechsten Teil seines Brotbedarfs selbst
herstellte. Dies namentlich infolge seiner ungeheuren kolonialen Entwicklung,
wobei man zu den englischen Kolonien im wirtschaftlichen Sinne
der Bevölkerungsgliederung im Grunde auch die Vereinigten Staaten
von Amerika rechnen muß, wenngleich diese politisch völlig unabhängig
sind. Haben sie doch jahrzehntelang einen immer größeren Prozentsatz
der englischen Bevölkerung aufgenommen. Von 1848 bis Mitte 1885
sind aus England über 6 Millionen Menschen ausgewandert, und der
weitaus größere Teil davon zog in die Vereinigten Staaten.

Diese Riesenauswanderung erklärt manche Erscheinungen, die vielen
Leuten lange Zeit unerklärlich dünkten. England hatte in der ersten Hälfte
des neunzehnten Jahrhunderts eine gewaltige Arbeiterbewegung, die
Chartistenbewegung, die einen geradezu revolutionären Charakter trug.
Allmählich aber nimmt das ab, und als in Deutschland die sozialistische
Bewegung schon ziemlich stark war, war in England von einer solchen
fast gar nichts mehr vorhanden. Man hat dafür eine ganze Reihe Erklärungen
angegeben. Ein Faktor liegt darin, daß die große Niederlage des
Chartismus entmutigend gewirkt hatte, und ferner dämpfte den revolutionären
Drang ein gewisses Entgegenkommen der bürgerlich-liberalen
Parteien. Aber auch die Gewerkschaftsbewegung der Arbeiter nahm
einen schläfrigen, fast völlig bureaukratischen Charakter an. Meines
Erachtens hat dazu auch jene große Auswanderung beigetragen. Im
allgemeinen wandern die geistig regsten Naturen aus, die darum noch
nicht immer die besten Menschen sind. Wenn nun ein Land einen so
großen Prozentsatz seiner regsten Elemente verliert, so kann das nur die
Rückwirkung haben, daß bei den Zurückbleibenden die schläfrigen, indifferenten
oder wenigstens nachgiebigen Elemente überwiegen, und so verursachte
die große Auswanderung Englands auch jene Änderung im
Charakter seiner Arbeiterbewegung.

Deutschland hatte bei einer viel zahlreicheren Bevölkerung eine erheblich
geringere Auswanderung als England. Um so mehr entwickelte
sich in den letzten Jahrzehnten sein Außenhandel. Es belief sich im Jahre
1913, das letzte Jahr, für das wir eine vom Kriege unbeeinflußte Statistik
haben, der Wert seiner Einfuhr an Rohstoffen auf 3 ½ Milliarden, seine
Nettoeinfuhr an halbfertigen Fabrikaten auf 86 Millionen, an lebenden
Tieren auf 280 Millionen, an Nahrungsmitteln auf nahezu 1,8 Milliarden,
zusammen 5,6 Milliarden Mark Goldwährung. Dagegen betrug der Goldwert
seiner Nettoausfuhr von fertigen Waren 4,8 Milliarden. Das ist
das Bild des vorgeschrittenen Industriestaates, der Fertigfabrikate ausführt,
in denen am meisten höhere menschliche Arbeit steckt, und dafür
Rohstoffe, landwirtschaftliche Produkte und Halbfabrikate einführt, bei
denen die menschliche Arbeit eine verhältnismäßig geringere Rolle spielt.

Was nun die auf dem Boden der kapitalistischen Konkurrenzwirtschaft
erwachsenden großen Geschäftskrisen anbetrifft, so zeigte sich die erste
davon in England, dem Heimatland der modernen Großindustrie, im
Jahre 1825, zehn Jahre nach Abschluß der napoleonischen Kriege. Die
Wiederherstellung des allgemeinen Friedens in Europa hatte zunächst
eine ungeheure Steigerung der Produktion und damit verbundene Prosperität
zur Folge, die nahezu zehn Jahre anhielt, dann aber in eine große
Krisis auslief, während der das Geschäft fast vollständig stagnierte. Solche
allgemeinen Krisen wiederholten sich von da ab ziemlich alle zehn Jahre,
und es erstanden verschiedene Theorien über ihre Natur, ihre Ursachen
und ihre Zukunft, Theorien, die bald auch in der sozialistischen Welt zu
lebhaften Diskussionen führten.

Hinsichtlich der Erklärung der Krisen stritten lange Zeit zwei Auffassungen:
die eine leitete sie ab von der Überproduktion, die andere von
der Unterkonsumtion, was durchaus nicht das gleiche ist. Die Unterkonsumtion
wurde damit erklärt, daß man sagte, es ward viel mehr produziert
als die Bevölkerung gemäß ihrer Zusammensetzung in der Lage
war zu kaufen und daher auch nicht konsumierte. Man ging dabei von
der Idee aus, erstens, daß die sozialen Mittelschichten verschwinden – die
berühmte Flaschenhalstheorie –, und zweitens, daß
die Lage der Unterschicht, der arbeitenden Klasse infolge ihrer wachsenden
Zunahme sich beständig verschlechtere, ihre Vermehrung also zur Verelendung
führe. So könne die Kaufkraft mit der Entwicklung der Produktion
nicht Schritt halten und stellten sich von Zeit zu Zeit Krisen ein, die sich
von Epoche zu Epoche immer mehr verstärkten. Die Theorie der Überproduktion
hat zum Teil dasselbe Bild des Kreislaufs des allgemeinen
Geschäftsganges zur Grundlage wie die Theorie der Unterkonsumtion,
nämlich eine Periode mit gutem Geschäftsgang, die in eine solche mit
fieberhaft erhöhter Produktion ausläuft, die Lager überfüllen sich, Geldknappheit
tritt ein, und Zwangsverkäufe führen zu einem Geschäftskrach,
an den eine Zeit der Stagnation, des allgemeinen Stillstands sich anschließt.
Dann erholt sich das Geschäft allmählich, und der geschilderte
Kreislauf wiederholt sich auf erweiterter Grundlage. Sie sagt aber auch,
daß infolge der Anarchie der freien Konkurrenz auf dem Wirtschaftsmarkt
tatsächlich überproduziert wird, nicht etwa bloß im Verhältnis zur
Kaufkraft, sondern auf den verschiedensten Gebieten über den wirklichen
Bedarf hinaus. Zum Beispiel mehr Rohstoffe und Halbfabrikate, als die
vorhandenen Fabriken verarbeiten können. Solcher Anarchie gegenüber
ist die Geschäftskrise ein Mittel zeitweiliger Heilung.

Eine andere Krisentheorie ist die des englischen Philosophen und
Sozialökonomen Stanley Jevons. Sie bringt die Krisen in ursächlichen
Zusammenhang mit dem Auftreten der Sonnenflecken, das sich alle zehn
bis elf Jahre wiederholt und das auf die Gestaltung der Ernten ungünstig
einwirkt, was bei der großen Bedeutung der Erträge der Landwirtschaft,
d. h. der Preise ihrer Produkte für das Wirtschaftsleben, die Kaufkraft
für Industrieprodukte verringert. Die Theorie hat das sozialistische
Denken wenig beeinflußt, obwohl man zugeben muß, daß die Entwicklung
der Landwirtschaft bei den Krisen ein großes Wort mitzusprechen hat.
Bleiben wir daher bei den beiden vorerwähnten Theorien, von denen
wir gesehen haben, daß ihr Streit die Tatsache und ihren ursächlichen
Zusammenhang mit der kapitalistischen Produktions- und Wirtschaftsordnung
unbezweifelt läßt. Auf Grund von bestimmten Sätzen in Karl
Marx’ Kapital befestigte sich in sozialistischen Kreisen die Anschauung, daß
eine gleichförmige Wiederholung der Krisen nach zehn Jahren der zunehmenden
Produktionshöhe und Wirtschaftsanarchie widerspreche, sondern
daß vielmehr der Zyklus allmählich immer kürzer werden würde.
Dem Wesen der kapitalistischen Jagd um den Markt bei steigender Produktivität
entspreche es, daß die Entwicklung sich vollziehe in Form einer
Spirale, die immer enger wird, daß also die Krisen sich zeitlich häufen
und immer größeren Umfang annehmen.

In der Zeit, wo die sozialistische Bewegung einen besonderen Aufschwung
in Deutschland nahm, in den siebziger Jahren des vorigen Jahrhunderts,
schien diese Anschauung sich vollständig zu bestätigen. Nach
dem Deutsch-Französischen Kriege trat in Deutschland zunächst eine ungeheure
Prosperität ein, die aber ziemlich schnell ein jähes Ende nahm. Schon
in den Jahren 1873/74 stellte sich ein großer Börsenkrach ein, und ihm
folgte ein ungeheurer Stillstand der Geschäfte, der sich bis in die achtziger
Jahre hinzog. In der Arbeiterwelt sah man eine große Verelendung
vor sich und folgerte daraus auf den Bankrott der kapitalistischen Wirtschaft.
Die marxistische Auffassungsweise drängte alle früheren sozialistischen
Theorien zurück, und sehr stark wuchs die Meinung, daß man vor
einem völligen Zusammenbruch der bürgerlichen Gesellschaft stehe. Dieser
Zusammenbruch ist aber nicht eingetreten, sondern es stellte sich etwas
anderes ein. Von Beginn der neunziger Jahre ab beginnt eine Prosperitätsperiode,
die viel länger andauerte als die früheren Prosperitätsperioden,
und der lange Zeit keine größere Stagnation folgte. Bürgerliche
Ökonomen und auch Sozialisten sahen sich zu der Frage veranlaßt,
wie diese Erscheinung zu erklären und was aus ihr zu folgern
sei. Vielfach erkannte man, daß die Ursache in der ungeahnten Entwicklung
des Transportwesens und der Weltwirtschaft liege, die eine
gewaltige Erweiterung der Märkte bei großer Verbesserung des Nachrichtenwesens
und der Handelsstatistik herbeigeführt habe. Die Geschäfte
konnten besser übersehen werden. Ferner vollzog sich eine starke Organisation
des Kapitals bzw. der Unternehmer in Kartellen und Syndikaten,
die es ermöglichte, gewisse Wirkungen der Krisen abzuwehren, indem man
die Produktion selbst teilweise einschränkte, um so dem ungeheuren Mißverhältnis
zwischen Produktion und Absatz gewisse Grenzen zu ziehen.
Ich selbst folgerte damals aus diesen und noch einigen anderen Erscheinungen,
daß wir mit Krisen, wie sie sich vorher gezeigt hatten, wohl kaum
in absehbarer Zeit zu rechnen haben würden, und habe das in einer
Schrift, die ein gewisses Aufsehen machte, ausgesprochen. Es hat mir
allerhand Entgegnungen eingetragen, darunter ganz besonders vom
Ökonomieprofessor Ludwig Pohle. Meine Schrift war 1899 erschienen,
und schon 1900 stellte sich eine neue Geschäftskrisis ein. Das hielt mir
Pohle triumphierend entgegen. Aber Tatsache ist, daß jene Krise überraschend
schnell ein Ende nahm und schon 1902 sich eine Erholung einstellte,
die sehr lange andauerte, nämlich bis 1906/07, wo wieder ein
Geschäftsdruck eintrat, der aber gleichfalls nur kurz war, und dem dann
bis zum Weltkriege keine größere Depression gefolgt ist.

In der Tat ist also durch die Organisationen des Kapitals und eine
ganze Reihe verwandter Ursachen der Umstand eingetreten, daß die
Krisen der früheren Jahre sich nicht wiederholt haben. Krisenmomente
und -faktoren sind ja immer da, aber auch Gegenkräfte, die zur Zeit,
als Karl Marx schrieb, noch nicht zu übersehen waren. Übrigens hat
bis zu einem gewissen Grade zur Milderung der Krisen auch beigetragen
die gewaltige Steigerung der Rüstungen, die in steigendem Maße Arbeiter
beschäftigten.

Der Hinweis auf die Tendenz der Abschwächung der Krisen ist aber
durchaus nicht als Verteidigung der kapitalistischen Wirtschaft aufzufassen.
Daß die Organisation des Kapitals bedeutende Nachteile hatte,
habe ich wie andere nicht verfehlt hervorzuheben, und das muß auch hier
geschehen. Die Krisen, wie sie vordem waren, hatten die eine gute
Wirkung, daß das Bedürfnis der Entlastung des Marktes durch Verbilligung
der Güter nicht aufgehoben, sondern gesteigert wurde, und damit
auch die Rücksicht auf den Konsum der Massen zu ihrem Rechte kam. Die
Krisen konnten – wie etwa das Fieber von den Ärzten – betrachtet
werden als eine Art Reaktion des Wirtschaftskörpers zur Überwindung
schädlicher Faktoren. Das war übertrieben optimistisch, aber ein Stück
Wahrheit steckte doch darin. Wenn sich nun das Unternehmerkapital
organisiert und die Krisen mindert, geschieht es zu dem Zwecke, durch
Koalitionen die Preise hochzuhalten. Dadurch wird ein Hauptmoment
der Verteidigung der kapitalistischen Wirtschaft, nämlich die ihr nachgerühmte
ständige Verbilligung der Produkte und dadurch die Erweiterung
des Konsums der großen Masse der Bevölkerung, beeinträchtigt
oder aufgehoben. Man kann daher dieses kapitalistische Gegenmittel doch
nur als von sehr bedingtem Nutzen betrachten und nicht als Mittel zu
völliger Heilung von den Schäden, die die kapitalistische Wirtschaft im
Gefolge hat. Es hebt die Steigerung des Wohlstandes der arbeitenden
Klassen in außerordentlichem Maße wieder auf.

Nun haben wir allerdings Gegenaktionen der Arbeiter selbst in den
Arbeiterorganisationen, Lohnkämpfen usw., die auch manches dazu beigetragen
haben, die Rückwirkung des Druckes des Kapitals auf die Lage
der Massen und die Herrschaft des Kapitals über die Produktion aufzuhalten.
Zu erwähnen ist hierbei das Wachstum der Ansprüche der Arbeiter.
Man kann es natürlich je nach den verschiedenen Standpunkten
sehr verschieden auffassen. Der Sozialist wird diese Steigerung der Ansprüche
für sehr wünschenswert halten. Er wird gegebenenfalls nur daran
Anstoß nehmen, daß die erhöhten Einnahmen der Arbeiter falsch verwendet
werden. Vergesse man aber folgendes nicht. Der Arbeiter, der
lange Arbeitszeit hat, kann, wenn die Löhne steigen, nicht so schnell seine
Lebensweise ändern, er wird daher den in guter Konjunktur erlangten
Mehrverdienst in der Tat zum Teil vergeuden. Dazu, daß er ihn besser
verwendet, gehört ein regelmäßiges Steigen, nicht ein Auf- und Absteigen
und Sinken nach der Konjunktur. Abgesehen von der Berechtigung der
Arbeiter, ihre Ansprüche zu erhöhen, darf auch ein Zweites nicht vergessen
werden, nämlich, daß mit dem Steigen des Reichtums der bürgerlichen
Gesellschaft allmählich auch dem Arbeiter die Lebensansprüche von selbst
sich erhöhen. Er lebt doch in der Gesellschaft, sieht, was dort vorgeht, und
muß sich der allgemeinen Entwicklung der Lebensgewohnheiten anpassen.
Gewisse Wohnungen, mit denen er sich früher begnügte, werden nicht
mehr hergestellt, weil die hygienischen Ansprüche gesteigert sind, und auch
die Wohnungspolizei andere Grundsätze aufstellt. Die sozialen Ansprüche
an den Arbeiter erhöhen sich, und er muß sie auch erhöhen. Das ist
einer der Faktoren des ständigen Kampfes um die Löhne, und das führt
uns hinüber zum Thema von den Klassenkämpfen in der modernen
Gesellschaft.

Vorher möchte ich jedoch noch einiges sagen über die Rückwirkungen
des Krieges und der Revolution auf die Wirtschaftsentwicklung. Im
ganzen wäre es voreilig, hier prophezeien zu wollen, weil die Rückwirkung
sich im ganzen noch gar nicht übersehen läßt angesichts der vollständigen
Ungeordnetheit der Verhältnisse, die sich eingestellt haben. Wir
übersehen noch nicht vollständig die wirtschaftlichen Rückwirkungen der
großen Gegensätze zwischen den Nationen und die großen Verschiebungen
innerhalb der Klassen. Wir haben noch keine Statistik darüber, ob die
Entwicklung der Klassen, die oben vorgeführt wurde, in der Weise anhält,
wie wir das im letzten Jahrzehnt vor dem Kriege gesehen haben. Wir
können noch nicht übersehen, ob wir noch weiterhin etwa jene Zunahme
der mittleren Einkommenschichten haben werden, die vor dem Kriege zu
verzeichnen war. Es fehlt uns eine Statistik über die gegenwärtige
Stärke der Klassen. Wie sie sich in Deutschland gestalten wird, ist ganz
besonders deshalb schwer zu sagen, weil seine Industrie mit unberechenbaren
Schwierigkeiten zu rechnen hat. Deutschlands Absatzmöglichkeiten
in der Welt haben sehr abgenommen, Deutschlands sachliche Produktionskosten
haben sich ungemein gesteigert. Es muß seine Rohstoffe, Erze usw.
jetzt zum großen Teile aus Ländern mit hoher Valuta kaufen, und daher
entsteht die große Frage, ob die Industrie noch weiter die Stellung in der
Weltwirtschaft einnehmen kann, die sie vor dem Kriege eingenommen
hat. Im allgemeinen wird wohl die Tendenz dahin gehen, daß wir eine
Zunahme der Beschäftigung in der Landwirtschaft haben werden, das
heißt eine relative Vermehrung der landwirtschaftlichen Bevölkerung, weil
Deutschland nicht die Mittel hat, die Nahrungs- und Genußmittel in dem
früheren großen Umfange aus dem Auslande zu kaufen. Ein großer Teil
der deutschen Sozialpolitik wird jetzt darauf gerichtet sein, mehr Bevölkerung
aufs Land zu bringen, als vom Lande in die Industrie und die
Städte abfließt, eine Frage, an die sich eine ganze Reihe von Problemen
des Sozialismus knüpfen. Das bloße Herausgehen der Arbeiter auf das
Land würde unter den bisherigen Verhältnissen tatsächlich eine Herabsetzung
ihres ökonomischen, sozialen und kulturellen Höhenstandes bedeuten.
Es müssen daher Maßnahmen getroffen werden, diese Wirkung
zu verhüten. Eine andere Erscheinung von Bedeutung ist die ungeheure
Expropriation von Angehörigen der Mittelklassen durch den Sturz der
Valuta. Hunderttausende von Kleinrentnern sind durch ihn vollständig
proletarisiert worden. In welchem Umfange nun andere Klassen und
Schichten durch ihn hochgekommen sind, das können wir gleichfalls noch
nicht übersehen. Diese Dinge sind aber bedeutungsvoll für die Verschiebung
der politischen Machtverhältnisse in der Gesellschaft, und auch
das führt uns zurück auf die Frage der Klassenkämpfe in der modernen
Gesellschaft. Sie sind der Gegenstand des folgenden Kapitels und leiten
über zu der weiteren Frage der Theorien über den Staat in den Reihen
der Sozialisten.





Fünftes Kapitel.

Der Sozialismus und die Lehre vom Klassenkampf.

Die Frage des Klassenkampfes in der bürgerlichen Gesellschaft hat in
der Literatur des Sozialismus als Streitgegenstand Boden gefaßt auf
Grund der von Karl Marx und Friedrich Engels in dem Manifest der
Kommunistischen Partei niedergelegten Lehre. Dieses Schriftwerk, das
Marx und Engels Ende 1847 ausgearbeitet haben und das Anfang 1848
erschienen ist, hat in der Sozialdemokratie aller Länder eine große Bedeutung
erlangt. Es ist in unzählige Sprachen übersetzt worden und hat
das Ansehen einer Art von Katechismus für die sozialistische Bewegung,
ist auch jedenfalls außerordentlich lesenswert –, schon wegen seiner
wunderbar lapidaren Sprache, zugleich aber auch wegen des großen Einflusses,
den es auf das sozialistische Denken ausgeübt hat und noch ausübt.
Es sei nur daran erinnert, daß die Bolschewisten, die sich überall
Kommunisten nennen, vornehmlich auf diese Schrift sich berufen.

Im Kommunistischen Manifest nun liest man im ersten Absatz gleich
nach der Einleitung:

„Die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft ist die Geschichte von Klassenkämpfen.

Freier und Sklave, Patrizier und Plebejer, Baron und Leibeigener,
Zunftbürger und Gesell, kurz, Unterdrücker und Unterdrückte standen in stetem
Gegensatz zueinander, führten einen ununterbrochenen, bald versteckten, bald
offenen Kampf, einen Kampf, der jedesmal mit einer revolutionären Umgestaltung
der ganzen Gesellschaft endete oder mit dem gemeinsamen Untergang
der kämpfenden Klassen.“


Dieser Satz ist sehr stark angegriffen worden, was großenteils der
ziemlich roh simplizistischen Auslegung geschuldet ist, die er in sozialistischen
Reihen gefunden hatte. Viele faßten ihn so auf, daß die ganze Geschichte
aus einer Kette von erbitterten Klassenkämpfen bestehe. Solches sagt der
Satz aber nicht. Es ist Marx und Engels, diesen guten Kennern der
Geschichte, niemals eingefallen, eine so platte Behauptung aufzustellen.
Was sie tatsächlich wollten, war, die Tatsache zur Anschauung zu bringen,
daß durch die ganze Geschichte der Menschheit – Engels hat das später
eingeschränkt: mit Ausnahme der Urgeschichte – sich Klassengegensätze
ziehen, die sich stets früher oder später zu heftigen Klassenkämpfen zuspitzen.
Marx hat denn auch 1859 im Vorwort zu seiner Schrift „Zur Kritik der
politischen Ökonomie“ dem Gedanken eine mehr wissenschaftliche Form
gegeben. Er knüpft da an die Theorie Saint-Simons an, daß die Geschichte
der Menschheit sich vollzieht in abwechselnden Perioden, eine sogenannte
organische Periode, wo sich die Gegensätze einrenken und die
Entwicklung sich verhältnismäßig regelrecht vollzieht ohne große Kämpfe,
und dann eine eigentliche kritische Periode, wo es zu Revolutionen kommt,
und legt in knappen Sätzen das Wesen dieser Periodizität dar. Solange
Klassen in der Gesellschaft bestehen, bestehen auch Klassengegensätze, die
wirtschaftliche Entwicklung erzeugt sie in immer neuen Formen und treibt
sie auf die Spitze. Eine jeweilige Unterschicht drängt nach oben, und ist
sie stark genug, um herrschende Klasse werden zu wollen und zu können,
dann tritt die Periode sozialer Revolution ein, die auch wiederum nicht
plump genommen werden darf als bloßer Straßenkampf. Der ganze Gesellschaftszustand
ist vielmehr erschüttert, die sozialen Kämpfe der Klassen
nehmen größere Intensität an, die herrschenden Schichten fühlen sich nicht
mehr sicher, und schließlich findet so oder so eine soziale und politische
Umwälzung statt. Die Tatsache läßt sich auch gar nicht bestreiten, dagegen
ist gegen den obigen Satz des Kommunistischen Manifests der Vorwurf
des Plagiats erhoben worden. Ein grusinischer Sozialist W. Tscherkesow
zitiert dafür einen Spruch des Ökonomen Adolphe Blanqui, Bruder des
Kommunisten und Revolutionärs Auguste Blanqui. Dieser Adolphe
Blanqui hatte nämlich im Jahre 1825 geschrieben:

„Es hat immer nur zwei sich gegenüberstehende Parteien gegeben, die
der Leute, die von ihrer Arbeit leben wollen und die der Leute, die von der
Arbeit anderer leben wollen. Patrizier und Plebejer. Freie und Hörige,
Sklaven und Freigelassene. Welf und Waibling, Rote und Weiße Rose. Kavaliere
und Rundköpfe, alles sind nur veränderte Formen derselben Gattung.“


Dieser Satz sieht allerdings dem im Kommunistischen Manifest niedergelegten
ungemein ähnlich, und die Behauptung, daß Marx ein Plagiat
ausgeübt habe, konnte einen Schein von Berechtigung haben. Wenn man
aber die zwei Aussprüche näher betrachtet, wird man doch auf einen
gewaltigen Unterschied stoßen. Bei Blanqui werden ganz verschiedenartige
Gegensätze durcheinander geworfen. Welfen und Waiblinge stehen
sich ganz anders gegenüber als Proletarier und kapitalistische Unternehmer.
Es sind zwei gleichgeartete Parteien, die gegeneinander kämpfen,
weil jede Herrscherin sein will, die aber keinen sozialen Gegensatz vertreten.
Dann Freie und Hörige. Das ist ein Unterschied, aber kein
Klassengegensatz. Bei Marx heißt es: „Freie und Sklaven“. Die Hörigen
sind schon nicht mehr Sklaven. Marx schreibt denn auch: „Baron und
Leibeigener“, worin sich das feudale Verhältnis scharf ausprägt. Er und
Engels beschränken sich auf Anreihung wirklich wesensgleicher Unterschiede.
Im übrigen lagen solche Gegenüberstellungen so sehr im Geist
der damaligen Epoche, daß es nicht schwer halten würde, Vorgänger auch
von Blanqui zu finden. Marx hat niemals behauptet, seine Gedanken
seien nie vorher von anderen ausgesprochen worden. Aber jedenfalls
offenbart sich in der marxistischen Zusammenfassung gegenüber der
Blanquischen ein bedeutender Fortschritt: eine viel stärkere Präzisierung
des Wesens der wirtschaftlichen und sozialen Gegensätze.

Dennoch ist auch bei Marx-Engels an manchem Kritik zu üben, auch
ihre Systematik ist nicht ganz fehlerfrei. Sie stellen schlechthin Zunftbürger
und Gesellen gegenüber. Aber zwischen Zunftbürger und Gesellen
findet tatsächlich jahrhundertelang kein Klassengegensatz statt. Nichts
von dem, was man über angebliche Klassenkämpfe zwischen Zunftbürger
und Gesellen im Mittelalter liest, hält näherer Prüfung stand. Über die
Gesellenbewegungen des Mittelalters hat ein sehr wertvolles Buch Georg
Schanz geschrieben: „Die Geschichte der deutschen Gesellenverbände“. Er
teilt da 53 Urkunden mit, aber wenn man sie genau ansieht, so zeigt sich,
daß nicht eine davon einen wirklichen Klassenkampf zwischen Gesellen und
Zunftmeistern behandelt. Bruno Schönlank spricht in seinem Buche
„Soziale Kämpfe vor drei Jahrhunderten“ beständig von Klassenkämpfen,
aber er führt nicht einen einzigen wirklichen Klassenkampf zwischen Gesellen
und Zunftbürgern vor. Einer der berühmteren Zunftkämpfe der
Gesellen des Mittelalters war der Kampf der Kolmarer Bäckergesellen,
der zehn Jahre dauerte, von 1495 bis 1505. Worum drehte sich aber dieser
Kampf? Um die Stellung der Bäcker in der Kirchenprozession. Nun
ist das damals keine so leicht zu nehmende Sache gewesen wie es heute
erscheint. Vor der Reformation, in einer Zeit, wo die Kirche noch das
ganze bürgerlich-soziale Leben erfüllte, wo die Prozessionen eine gesellschaftliche
Bedeutung hatten und die soziale Rangstellung der einzelnen
und Gruppen sich darin ausprägte, welche Stelle sie in der Prozession
einnahmen, in dieser Zeit hatte ein solcher Streit eine ganz andere Bedeutung
als heute. Aber ein Klassenkampf war er nicht, er war mehr
ein Kampf von Gewerbe gegen andere Gewerbe. Ich habe ziemlich
genau verfolgt, worum die Gesellen damals kämpften. Als ich mich mit
der Geschichte eines bestimmten Gewerbes beschäftigte, habe ich eine ganze
Reihe von Urkunden dieses und anderer Gewerbe durchstudiert, und
niemals bin ich einem Kampf begegnet, der ein eigentlicher Klassenkampf
war. Es hat sich oft um Streitigkeiten zwischen Meistern und Gesellen
gehandelt. Streitigkeiten sind aber noch kein Klassenkampf. Oft waren
die Streitigkeiten zwischen Gesellen und Meistern ähnlich den Streitigkeiten,
wie wir sie heute etwa zwischen Studenten und Professoren haben.
Die Studenten haben gegen die Senate manchmal Beschwerden und
bringen sie in den Ausschüssen zur Geltung; aber man wird nicht behaupten
wollen, daß solche Konflikte Klassenkämpfe seien.

Das führt uns zu der Frage: Was bedeutet überhaupt eine Klasse?
Eine Klasse ist nicht zu verwechseln mit einem Stand. Lange hat solche
Verwechslung stattgefunden, hat man das eine Wort für das andere
gebraucht. Selbst ein so klarer Denker und in der Wahl seiner Ausdrücke
gewöhnlich außerordentlich sorgfältiger Schriftsteller wie Ferdinand
Lassalle gab seiner berühmten Schrift, die später den Namen „Das
Arbeiterprogramm“ erhielt, den Titel: „Über den Zusammenhang der
Idee der gegenwärtigen Geschichtsperiode mit der Bedeutung des Arbeiterstandes“.
Es ist eine wahrhaft klassische Schrift, die ich jedem zu
lesen empfehle, der sich mit der Gedankenwelt des Sozialismus vertraut
machen will, zumal Lassalle ein Meister des Stils war. Einige seiner
populären Schriften sind so vorzüglich geschrieben, daß meiner Ansicht
nach es ratsam sein würde, Stücke aus ihnen in die Schulbücher als Lehrgegenstand
einzuführen, als Muster guter, klarer Darstellung, sowie auch
als Gegenstücke gegen die schändliche Mißhandlung, die die deutsche
Sprache heute in der Tagesjournalistik erfährt. Lassalle braucht also mit
Bezug auf die Lohnarbeiter den Ausdruck Arbeiterstand. Aber schon damals
konnte man nicht mehr von einem solchen Stande sprechen. Nach Ständen
gruppiert war die Gesellschaft im Mittelalter und Spätmittelalter. Der
Stand ist eine abgegrenzte Schicht mit besonderen Rechten, die gesetzlich
geregelt sind. Die Aufnahme in den Stand ist begrenzt, er hat seine
eigenen Rechte und Gesetze. Im allgemeinen herrscht im Stande lange
eine starke Gleichheit der Lebenslage, erst nach und nach bilden sich in
einzelnen von ihnen größere ökonomische Unterschiede, wie wir sie auch
bei den Kasten in Indien finden, die ja nur eine Verschärfung der Standeseinteilung
sind, oder vielmehr eine schärfere Vorstufe. In Indien kommt
es vor, daß eine tieferstehende Kaste oft sehr reiche Mitglieder hat und
höherstehende Kasten ärmere Mitglieder. Aber selbst die ärmsten Mitglieder
der höheren Kaste fühlen sich entehrt, wenn sie mit einem noch
so reichen Mitgliede einer unter ihnen stehenden Kaste an einem Tische
speisen sollen. Das war natürlich bei uns im Mittelalter nicht im gleichen
Maße der Fall, aber die Stände haben sich doch viel schärfer abgegrenzt
als heute die Klassen, und jeder einzelne Beruf, jede Zunft bildete einen
Stand. Er grenzte sich gegen andere ab und empfand keinerlei Solidarität
mit anderen Ständen. Dieser Zunftgeist hat sich bis in den Anfang des
vorigen Jahrhunderts fortgepflanzt. Selbst in meiner Jugendzeit noch
war allgemein zwischen Schuhmacher- und Schlossergeselle etwa oder
Tischlergesellen wenig Solidaritätsgefühl vorhanden. In der Hasenheide
zu Berlin haben sie auf den Tanzböden Kämpfe miteinander geführt,
die Tatsache, daß sie gemeinsam einer proletarischen Klasse angehörten,
haben sie wenig beachtet. Sie kannten wohl den Unterschied von arm und
reich, von Meister und Geselle, aber sie wären erstaunt gewesen, wenn
man ihnen gesagt hätte, daß der Schuhmachergeselle das gleiche sei wie
ein Schlossergeselle; sie empfanden oft eine stärkere Solidarität mit ihren
Meistern als mit den Gesellen eines anderen Gewerbes. Ja, als die
kapitalistische Produktion anfing sich durchsetzen, sind die Gesellen oft
ihr gegenüber viel konservativer als die Meister. Die Verfolgung der
nicht zünftigen Handwerker – im Schneiderberufe nannte man sie
Bönhasen – und die Kämpfe gegen die eindringende Maschine sind von
seiten der Gesellen zum großen Teile viel heftiger geführt worden als
von den Meistern. Die Klasse ist etwas ganz anderes als der Stand.
Die Klasse ist eine soziale Schicht, die allerdings auch gebildet wird durch
Gleichartigkeit der Lebensverhältnisse, aber sie ist keine durch Gesetz oder
Satzung und Berufszugehörigkeit abgegrenzte Schicht, sondern sie ist der
allgemeinen gesellschaftlichen Entwicklung unterworfen. Die Klassenbildung
geht neben der Standesentwicklung und später auch innerhalb
des Standes selber vor sich. Die Klasse sprengt je nachdem den Stand.
Die Linien der Abgrenzung der Stände gehen vertikal, die der Unterscheidung
der Klassen horizontal, d. h. nach der Höhe von Besitz und
Einkommen. Es sei hierfür auf ein anderes Stück des Kommunistischen
Manifestes verwiesen. Auf Seite 24 der neuesten deutschen Ausgabe
heißt es dort:

„Die aus dem Untergang der feudalen Gesellschaft hervorgegangene
moderne bürgerliche Gesellschaft hat die Klassengegensätze nicht aufgehoben.
Sie hat nur neue Klassen, neue Bedingungen der Unterdrückung, neue Gestaltungen
des Kampfes an die Stelle der alten gesetzt.“


Das ist natürlich richtig, das ist eingetreten. Die feudale Gesellschaft
ging an einer ganzen Reihe von Umständen zugrunde, die teils auf die
Entwicklung des Weltverkehrs, teils der inneren Wirtschaftsverhältnisse
zurückzuführen sind und die zur Folge hatten ein starkes Anwachsen der
Städte, deren größere Bedeutung und Macht und zugleich eine Steigerung
des zunächst gegen die Feudalherren gerichteten fürstlichen Absolutismus.
Es entsteht der absolute Staat, und die feudale Gesellschaft wird
gesprengt, zum Teil unter Mitwirkung der staatlichen Gesetzgebung.

Das Kommunistische Manifest sagt in dem Absatz „Bourgeoisie und
Proletarier“ weiterhin:

„Unsere Epoche, die Epoche der Bourgeoisie, zeichnet sich jedoch dadurch
aus, daß sie die Klassengegensätze vereinfacht hat. Die ganze Gesellschaft
spaltet sich mehr und mehr in zwei große feindliche Lager, in zwei große, einander
direkt gegenüberstehende Klassen: Bourgeoisie und Proletariat.“


Das nahmen die Verfasser des Manifestes, das nahmen auch alle
Sozialisten, die Schüler von Marx und Engels waren, das nahm gleichfalls
Ferdinand Lassalle an. Sie alle folgerten, daß die Gesellschaft sich
vereinfache zu dem großen Gegensatz: Bourgeoisie und Proletariat,
während die in der Mitte stehenden sozialen Zwischenschichten verschwinden.
In dieser Annahme steckt auch etwas Richtiges, aber sie erschöpft
die Sache nicht. Es ist eben der große Fehler, den auch die
modernen Kommunisten begehen, daß sie das Kommunistische Manifest
als das höchste Produkt des Marxschen Geistes maßgebend sein lassen
wollen. Aber das Kommunistische Manifest ist ein Produkt der Frühentwicklung
von Marx und Engels, und so bedeutende Geister die beiden
auch schon damals waren, so muß man ihnen doch das Recht der Jugend
zuerkennen, die einer vorschnellen Verallgemeinerung zuneigt. Was sie
in England vor sich gesehen hatten, dem Musterland der kapitalistischen
Wirtschaft, dem sprachen sie eine Entwicklung in gerader Linie zu, verallgemeinerten
und bezogen es auf die ganze moderne Gesellschaft. Zum
großen Teile ist ihre damals gefolgerte Vorhersage aber nicht eingetroffen.
Liest man die Schriften, die Marx auf der Höhe seiner Entwicklung
geschrieben hat, so findet man eine ganz andere Sprache. Im dritten
Bande seines Werkes „Das Kapital“, das freilich die wenigsten gelesen
haben – von den Schülern Marx’ abgesehen werden es kaum etliche
Hundert gelesen haben –, unterscheidet Marx erstens noch einen anderen
Faktor sehr streng, auf den er in dem Kommunistischen Manifest noch
gar keinen Bezug nimmt, er unterscheidet nämlich Grundbesitz von Kapitalbesitz.
Demgemäß teilt er nun die Klassen anders ein. Er spricht von
den drei großen Klassen der modernen Gesellschaft, die sich durch die
Natur der Quelle ihres Einkommens, nämlich Arbeitslohn, Profit und
Grundrente, unterscheiden, und dann von einer Vielheit der Schichten
innerhalb dieser großen Klassen. Er schreibt im letzten „Die Klassen“
überschriebenen Kapitel:

„Die Eigentümer von bloßer Arbeitskraft, die Eigentümer von Kapital
und die Grundeigentümer, deren respektive Einkommensquellen Arbeitslohn,
Profit und Grundrente sind, also Lohnarbeiter, Kapitalisten und Grundeigentümer,
bilden die drei großen Klassen in der modernen, auf der kapitalistischen
Produktionsweise beruhenden Gesellschaft.

In England ist unstreitig die moderne Gesellschaft in ihrer ökonomischen
Gliederung am weitesten, klassischsten entwickelt. Dennoch tritt diese Klassengliederung
selbst hier nicht rein hervor. Mittel- und Übergangsstufen
vertuschen auch hier (obgleich auf dem Lande unvergleichlich
weniger als in den Städten) überall die Grenzbestimmungen.“


Man sieht schon hier, daß man nicht damit fertig wird, einfach zu
sprechen von den beiden großen Klassen „Bourgeoisie und Proletariat“.
Marx wirft alsdann die Frage auf: „Was bildet die Klassen?“ und
schreibt, daß hiernach auf den ersten Blick die „Dieselbigkeit der Revenuen
und Revenuenquellen“ sich als maßgebend zeige. Indes würden, fährt
er fort, „von diesem Standpunkte aus z. B. Ärzte und Beamte auch
zwei Klassen bilden“, und „dasselbe gälte für die unendliche Zersplitterung
der Interessen und Stellungen, worin die
Teilung der gesellschaftlichen Arbeit die Arbeiter wie
die Kapitalisten und Grundeigentümer – letztere z. B. in Weinbergbesitzer,
Äckerbesitzer, Waldbesitzer, Bergwerksbesitzer, Fischereibesitzer –
spaltet!“

Hier bricht das Manuskript zum dritten Bande ab. Marx ist leider
nicht über die ersten Sätze des für seine Theorie so wichtigen Kapitels
hinausgekommen. Es mag dahingestellt bleiben, warum er gerade
an ihm so wenig gearbeitet hat. Wir können nur so viel sagen, daß selbst
wenn er dazu gekommen wäre, es zu vollenden, es für heute doch unzureichend
sein würde. Denn seit der Zeit, wo Marx das Zitierte geschrieben
hat – seine letzten Arbeiten am dritten Bande datieren vom
Anfang der siebziger Jahre –, hat die Entwicklung so vieles an der
sozialen Schichtung geändert, so viele neue Erscheinungen gezeitigt, daß
das Bild, das er zu jener Zeit geben konnte, doch heute unvollständig
und vielfach sogar unrichtig sein würde. Was z. B. bei ihm in der
Wertung noch vollständig vernachlässigt wird, ist die Frage des technischen
und kaufmännischen Personals in der Volkswirtschaft. Wir wissen, welche
bedeutende Zunahme diese Klasse seit dem Tode von Marx erfahren hat.

Wenn heute ein großer Teil der Angestellten, und zwar nicht nur
der technischen Angestellten, eine starke Gemeinsamkeit der Interessen
mit den Arbeitern empfinden, sich ähnlich wie die Arbeiter organisieren
und viele sich ihnen ganz zurechnen, so hat man lange Zeit ganz anderes
beobachtet, und es bleibt auch heute noch ein ziemlich starker Prozentsatz
übrig von kaufmännischen und technischen Angestellten, die auf Grund
ihrer Klassenherkunft und Erziehung sich mehr den Unternehmern nahefühlen,
Elemente, die eine Zwischenstellung einnehmen und die die bürgerlichen
Volkswirtschaftler seinerzeit als den „neuen Mittelstand“ begrüßt
haben, der an Stelle der teilweise verschwundenen Mittelstandsunternehmer
getreten sei. Jedenfalls bot die kapitalistische Gesellschaft
in der Tat am Vorabend des Weltkrieges ein anderes Bild dar, als
Marx es zu seiner Zeit vorzeichnen konnte.

Marx leitet die Klassenzugehörigkeit, wie wir gesehen haben, von der
Natur der Einkommensquellen ab und gruppiert diese in Grundrente,
Profit, Lohn. Er schweigt vom Gehalt und rechnet das Gehalt offenbar
dem Lohn zu. Aber das läßt die gewaltigen Unterschiede aus, die z. B.
bei den Beamten bestehen, die doch gleichfalls Gehalt beziehen. Auch die
Schicht der Beamten hat in der Neuzeit sehr zugenommen, sie ist durch
die ungeheure Ausdehnung der Verwaltung bedeutend vermehrt worden,
und wenn die Angestellten und Beamten zeitweise eine Gemeinsamkeit
der Interessen mit den Arbeitern empfinden, so kommt es doch auch
zwischen ihnen und jenen zu Gegensätzlichkeiten der Interessen. Welche
bedeutsamen Unterschiede zwischen den Grundbesitzern bestehen, je nachdem
es sich um rein landwirtschaftlichen Grundbesitz, um Waldbesitz,
Weinbergbesitz oder um Grundbesitz in Bergbau und Fischerei handelt,
läßt Marx selbst durchblicken, und so sehen wir schon, daß die moderne
Gesellschaft keineswegs das ganz einfache Bild darstellt, wie es sich dem
oberflächlichen Leser des Kommunistischen Manifestes zeigt: hier Bourgeoisie,
hier Proletariat, und die Mittelschichten verschwinden.

Nein, die Mittelschichten verschwinden nicht, aber sie ändern ihren
Charakter. Früher fühlte sich vielfach der Handwerksmeister den Arbeitern
viel näher als den Großunternehmern, in denen er geradezu seine Feinde
erblickte, die ihn durch kapitalistische Konkurrenz unterdrückten. Wir haben
dann noch, was Marx nicht erwähnt, die Lebensfähigkeit des bäuerlichen
Betriebes erkennen gelernt. Auf die Gründe dieser Lebensfähigkeit kann
hier nicht eingegangen werden, ihre Tatsache wird überall durch die
Statistik erwiesen. Im allgemeinen kann man sagen, daß der kleinbäuerliche
Betrieb beim Getreidebau dem Großbesitz gegenüber nicht
konkurrenzfähig ist, wo es sich um ebenen Boden handelt, der leicht mit
der Maschine bearbeitet werden kann; daß dagegen das Verhältnis sich
ändert bei hügeligem Boden, und ebenso ist das Verhältnis ein anderes
bei der Viehzucht. Entscheidend ist hierbei, daß die Arbeit nicht ein rein
physischer Prozeß ist, sondern daß sie auch seelische Momente umschließt,
so daß die Arbeit des Kleinbauern, der sein eigenes Gut bewirtet, sein
eigenes Vieh züchtet, einen anderen Charakter hat als die des Knechtes
auf dem Gute des Großbauern und Großgrundbesitzers. Selbst in
Industrie und Handel haben sich die kleinen und Mittelbetriebe nicht nur
gehalten, sondern ihre Zahl noch vermehrt.

Zwischen allen diesen sozialen Schichten nun findet in der Tat ein
mehr oder minder intensiver Klassengegensatz, ein Gegensatz der Interessen
statt, und wo Gegensätze der Interessen sind, da gibt es auch jeweils mehr
oder weniger heftige Kämpfe. Wo der Großgrundbesitz, namentlich der
Latifundienbesitz, vorherrscht, gibt es Kämpfe der Bauern mit diesen Großgrundbesitzern.
Es bilden sich demokratische Bauernparteien, die sich
dadurch verkürzt fühlen, daß große Teile des Bodens in den Händen der
Großgrundbesitzer sind. In fast allen Ländern haben da zeitweilig wirkliche
Klassenkämpfe stattgefunden. In Deutschland liegen diese Kämpfe
längere Zeit zurück, nachdem sich durch die Bewegung für Agrarzölle
eine Interessensolidarität zwischen einem großen Teile der Bauern und
den Großgrundbesitzern eingestellt hatte. Große und kleine Landwirte
haben sich zusammen organisiert zum Kampf gegen die Händler und
darüber hinaus eigentlich auch gegen die Verbraucher. Sie forderten
hohe Zölle, um ihre Produkte nach ihrer Ansicht preiswert verkaufen zu
können, und standen damit im Gegensatz zu der großen Masse der Verbraucher,
die nicht selbst Produzenten sind. In Deutschland haben wir
ferner eine Verbindung gehabt zwischen Industriellen und Landwirten,
die große Koalition für einen beiden zugute kommenden Zolltarif.

Aber die Bevölkerung besteht in ihrer Mehrheit aus Verbrauchern, die
nicht Unternehmer in der Produktion sind – Produzenten sind die Arbeiter
ja auch, aber nicht Unternehmer –, sondern Verbraucher, ebenso
sind Verbraucher die Lehrer, Beamten usw. Hier stellt sich ein Klassenkampf
ein, der sich zwar nicht auf der Straße abspielt, sondern in den
Parlamenten und in der Presse. Aber Kampf bleibt Kampf. Der Kampf
der Landwirte gegen die Verbraucher, der Verbraucher gegen die Produzenten,
der Handwerker gegen Handel und Großindustrie, alles das
sind Klassenkämpfe. Diejenigen Handwerksmeister, die ihre Meisterherrlichkeit
bewahren wollen durch das Mittel von Zwangsgesetzen, Zünften,
Zwangsinnungen usw., kämpfen je nachdem einerseits gegen die Arbeiter,
andererseits gegen den Handel. Sie suchen sich gegen diesen zu schützen,
weil er sie nach ihrer Ansicht dadurch bedrückt, daß er ihre Produkte
vermeintlich billiger auf den Markt bringt, als sie sie produzieren können.
Ein latenter, d. h. sich nicht in der üblichen Form äußernder Klassenkampf
liegt vor, wo die Großkapitalisten in der Industrie sich verbunden
haben in Kartellen, er richtet sich gegen die Verbraucher, denn die Kartelle
sind immer mit dem Zwecke verbunden, die Preise hochzuhalten. Daneben
gibt es den Kampf der Kartelle gegen diejenigen Unternehmer ihres
Industriezweiges, die ihnen nicht angeschlossen sind, gegen die sogenannten
Außenseiter. Man weiß, zu welch scharfen Mitteln die Kartelle vielfach
greifen, um die Außenseiter entweder zum Eintritt zu zwingen
oder ganz lahmzulegen. Man kennt die Fälle, wo die Kartelle über die
Außenseiter eine Art Boykott verhängt, wo sie ihnen den Bezug von
Rohstoffen und Hilfsmitteln völlig verlegt haben, Mittel des Kampfes,
die mindestens so scharf sind, wie sie die Arbeiter ihrerseits im Gewerkschaftskampf
anwenden. Das sind Klassenkämpfe oder Teile von solchen
in der modernen Gesellschaft, in den Schichten der Unternehmer und
relativ selbständiger Bevölkerungsklassen selber. Es gibt dann noch
Pseudoklassenkämpfe. Als Beispiel könnte ich erwähnen, daß im Weltkrieg
verschiedene Leute bei uns, darunter ein bekannter – ich möchte
ihn nicht nennen – Schriftsteller den Kampf Deutschlands gegen England
als einen Klassenkampf hinstellten, wobei Deutschland der arme Proletarier
und England der kapitalistische Ausbeuter sein sollte. Das war für
die Kriegsstimmung ein sehr bestechendes Bild, aber es traf nicht zu. Denn
soweit der Kampf Wirtschaftskampf war, war es nur ein Interessenkampf,
nicht aber ein Klassenkampf. Wenn andererseits heute der Führer der
polnischen Partei in Oberschlesien, Korfanty, in seiner Presse schreiben
läßt, was in vielen Ländern auch Eindruck macht, sein Kampf sei der
Kampf des polnischen Proletariats gegen das deutsche Kapital, so ist das
ebenfalls nicht richtig. Wenn z. B. die große Mehrheit der Bergarbeiter
in Oberschlesien Polen sind, so sind doch die meisten Metallarbeiter Oberschlesiens
Deutsche. Auch sind viel polnisch sprechende Arbeiter Oberschlesiens
für dessen Verbleiben bei Deutschland. Der dortige Kampf ist,
auch wenn er hier und dort Arbeitern als Klassenkampf erscheint, im
Wesen ein nationaler Kampf und nichts anderes.

Aber von allen diesen Klassenkämpfen, die sich heute in der Gesellschaft
unter den verschiedensten Formen abspielen, zeitweise sehr heftige
Gestalt annehmen und dann abflauen und zurückgedrängt werden von
anderen Kämpfen, bleibt doch der größte Klassenkampf immerhin der
Kampf zwischen der Klasse der Arbeiter, den Lohnempfängern, und der
Klasse der Unternehmer. Die große Ausdehnung dieses Kampfes ist die
natürliche Folge der großen Ausdehnung der modernen Industrie. Die
Arbeiterklasse nimmt in der heutigen Gesellschaft einen immer größeren
Raum ein, einen unendlich viel größeren als zu der Zeit, wo Lassalle
schrieb. Im Jahre 1907 hatten wir in Industrie, Handel und Verkehr
17 Millionen Lohnarbeiter. Wo lebten diese Arbeiter? In überwiegender
Zahl in den großen Städten und Industriezentren, dort gerade, wo das
geistige und politische Leben der Nation am intensivsten pulsiert, während
die Landwirtschaft meist von diesem Leben abgetrennt ist. In den Großstädten
und Industriezentren nun spielen die Arbeiter eine wachsend
einflußreiche Rolle; sie nehmen in der Bevölkerung einen immer größeren
Raum ein und wirken dadurch allein schon sehr stark zurück auf das
allgemeine Urteil und, je nachdem sie sich Rechte erkämpfen, später auch
auf die Politik. Der Kampf der Arbeiterklasse vollzieht sich in verschiedenen
Formen als Kampf um Einfluß und Macht in Staat und
Gemeinden, um Einfluß auf Gesetzgebung und Verwaltung. Solange
die Arbeiter eine kleine Schicht und noch nicht zu einem Klassenbewußtsein
gelangt sind, ist davon wenig zu merken. Auch heute noch sind an kleinen
Orten, wo die Zahl der Lohnarbeiter gering ist, oft die meisten davon
politisch indifferent. Aber je mehr die Zahl der Arbeiter in den Zentren
anwächst, um so mehr Anteil nehmen sie am öffentlichen Leben und
fühlen das Bedürfnis, in Staat und Gemeinden vertreten zu sein und
Einfluß und Macht zu gewinnen. Dieser Einfluß steigert sich mit der
Zunahme demokratischer Einrichtungen, mit der Erweiterung des Wahlrechtes,
das auf die Dauer den Arbeitern auch gar nicht vorenthalten
werden kann. Selbst vor der Revolution schon haben bei uns in Deutschland
die Arbeiter einen erheblichen politischen Einfluß ausgeübt. Abgesehen
davon, daß man ihnen 1866 bei Gründung des Norddeutschen
Bundes das allgemeine, gleiche und geheime Wahlrecht gab, mußte man
ihnen auch den Eintritt in die Gemeinden erleichtern. Schließlich ist
auch die einst so feste Mauer des preußischen Dreiklassenwahlrechts vor
ihrem Ansturm durchbrochen worden. Unter dem erweiterten
Wahlrecht drangen sie in wachsender Zahl in die öffentlichen
Körperschaften ein und, was fast noch wichtiger ist,
durch ihre Stärke und Zahl und die Intensität ihres
Kampfes erlangten sie auch einen bedeutenden Einfluß auf die große
öffentliche Meinung. Man sprach in den Hörsälen, in den Parlamenten
und in der Regierung ganz anders von den Bedürfnissen und Forderungen
der Arbeiterklasse als vorher. Die Arbeiter setzten eine ganze
Reihe wenn auch nicht revolutionärer aber doch in bezug auf ihre soziale
Tragweite sehr bedeutungsvoller Reformen durch. Das ist die eine, die
politische Form des Arbeiterkampfes. Wie er seinerzeit Marx erschien,
war er wesentlich auf die Revolution gerichtet, worunter hier nicht eine
soziale Änderung zu verstehen ist, die sich in den Dingen vollzieht, sondern
daß eine Klasse durch Aufstand usw. sich an die Herrschaft setzt und die
an ihr befindlichen Klassen verdrängt. Darauf zielte noch die Marxsche
Bewegung ab, darauf mußte sie abzielen, denn als Marx schrieb, hatten
die Arbeiter noch in keinem Lande das Wahlrecht. Sie mußten es erst
erkämpfen, und nach Lage der Dinge schien es, als ob sie dieses Recht
nur auf dem Wege gewaltsamer Revolution erkämpfen könnten. Nachdem
es aber erkämpft war, was in den meisten Ländern auf andere
Weise geschah, mußte sich ein ganz anderer politischer Kampf der Arbeiterklasse
entwickeln. Zum Teil haben das Marx und Engels noch erlebt
und dafür auch wachsendes Verständnis und Interesse gezeigt. Sie
haben an den Wahlkämpfen der Arbeiterparteien geistig lebhaften Anteil
genommen. Nicht erlebt haben sie aber die unsere Epoche auszeichnende
stärkere Tätigkeit der Arbeiter in den öffentlichen Verwaltungskörpern,
den Zwangsgenossenschaften, Gemeinden, Land, Reich, und in ihren
eigenen freien Verwaltungskörpern. Es ist indes zweifellos, daß ohne
die Erziehung zur Verwaltung der Einfluß des Proletariats in der
Gesellschaft auf die Dauer nur begrenzt sein kann. Sie selbst aber konnte
erst verwirklicht werden und ein Resultat sein einer mehr oder weniger
demokratischen Entwicklung.

Die andere Form des Klassenkampfes der Arbeiter ist die des direkten
Kampfes auf wirtschaftlichem Gebiet, der im wesentlichen geführt wird
durch die Koalitionen der Arbeiter, die wir heute Gewerkschaften nennen,
sowie auch Arbeitergenossenschaften, aber solche anderer Art, als sie in
der Zeit bestanden, wo Marx schrieb. Der Koalitionskampf der Arbeiter
gegen die Unternehmer ist in der Mehrheit der Fälle ein Kampf um
Lohnhöhe und Lohnformen, er wird aber auch geführt um Länge und
Anordnung der Arbeitszeit sowie um ein Arbeiterrecht, nämlich das
Arbeiterrecht in den Betrieben usw. Diese Kämpfe spielen sich in der
Frühzeit des Kapitalismus als rebellische Kämpfe ab. So schildert sie
Marx noch in seiner Schrift „Das Elend der Philosophie“. Es tragen
die Gewerkschaften da einen fast unmittelbar revolutionären Charakter.
Das war in den vierziger Jahren des abgelaufenen Jahrhunderts. Schon
anders urteilt Marx über die Gewerkschaften zwanzig Jahre später in
einem Briefe von 1868 an J. B. von Schweitzer, den damaligen Präsidenten
des Allgemeinen Deutschen Arbeitervereins, als dieser versuchte, in
Deutschland Gewerkschaften zu organisieren. Marx kritisierte in dem
Brief den Schweitzerschen Plan, der darauf hinauslief, die ganze Bewegung
nach einem bestimmten fertigen Schema in einen großen Einheitskörper
zusammenzufassen, und legt dar, das würde nicht angehen, der Plan
würde auf viele Widerstände stoßen. Er sieht eben schon eine andere
Gewerkschaftsbewegung mit regelrechten festen Berufsverbänden vor sich,
drückt sich aber über ihren Wert nicht näher aus. Den Ansatz zu einer
Theorie des Gewerkschaftskampfes finden wir überhaupt bei ihm noch
nicht, sondern nur erst eine Würdigung der Tatsache dieses Kampfes als
einer Regung des Proletariats für bestimmte Zwecke. In das eigentliche
Wesen und die innere Natur des Gewerkschaftskampfes tiefer einzudringen
war ihm versagt, weil zu seiner Zeit noch alles auf diesen Bezügliche im
Werden und unentwickelt war.

Um die Frage, ob Gewerkschaften zweckmäßig seien oder nicht, haben
damals und noch später große Kämpfe im sozialistischen Lager sich abgespielt.
Es gab unter den Sozialisten sehr ernsthafte Gegner der Gewerkschaften
überhaupt. In erster Reihe waren es die Utopisten, Leute, die
in der Phantasie oder Spekulation ganze Pläne einer neuen Gesellschaft
ausgearbeitet hatten und nur an deren Verwirklichung dachten. Für
sie war der Klassenkampf der Gewerkschaften ein störendes Moment,
außerdem waren die Objekte der Gewerkschaftskämpfe in ihren Augen
Kleinigkeiten, die gegenüber dem Streben für die Idealgesellschaft nicht
in Betracht kamen. So stellten sie sich den Gewerkschaften ablehnend
gegenüber. Gewerkschaftsgegner waren auch die radikalen Sozialrevolutionäre,
die man am besten als Blanquisten bezeichnet, und deren Bewegung
in Frankreich zu Hause war. Es gab ebenso in England bei
den Chartisten eine Richtung, welche auf den Umsturz durch die Revolution
abzielte und der daher die Bewegung der Gewerkschaften gleichfalls
störend war. Das heißt, Kämpfe der Arbeiter um Lohnerhöhungen
waren ihnen nicht unangenehm, die haben sie gelegentlich selbst provoziert,
um dadurch revolutionäre Erhebungen zu erzielen; um so weniger
wollten sie dagegen von der langsamen systematischen Gewerkschaftsarbeit
wissen und standen mit den fest konsolidierten Gewerkschaften meist in
heftiger Fehde. Noch manche andere Sozialisten standen den Gewerkschaften
fremd oder ablehnend gegenüber. So in Frankreich P. J. Proudhon,
der geistreiche Verfasser der Schrift: Was ist das Eigentum? Er
bekämpfte sie, weil er ein besseres Mittel zu haben glaubte. Er wollte
die Wirtschaft auf dem Wege der demokratischen Organisation des Kredits
und der Mutualität im Sinne des Sozialismus umwandeln. In Deutschland
war von Sozialisten ein Gegner der Gewerkschaften Ferdinand
Lassalle. Sein Vorschlag war, durch staatlich finanzierte Produktivgenossenschaften
die Arbeiter vom Druck des Kapitals zu befreien. Er
wollte, wie er sich ausdrückte, die deutschen Arbeiter bewahren vor dem
Elend der englischen Gewerkschaftsbewegung. Ein anderes Wort von
ihm lautet: „Der Gewerkschaftskampf der Arbeiter ist der vergebliche
Kampf der Ware Arbeit sich als Mensch zu gebärden.“ Daß Lassalle zu
dieser Ansicht kam, erklärt sich daraus, daß die englische Gewerkschaftsbewegung
zu seiner Zeit – in Deutschland gab es bloß unbedeutende
örtliche Versuche – anscheinend fast nur Verluste zu verzeichnen hatte.
Im Jahre 1852 hatte sich in England ein großer Kampf der Maschinenbauer
abgespielt, der damals stärksten Gewerkschaft, und viele Arbeiterfreunde
hatten sich für ihn erwärmt, die christlichen Sozialisten von der
Richtung Maurice und Kingsley hatten ihm reiche Geldmittel zugewandt.
Trotzdem ging er nach mehrwöchentlicher Dauer verloren. Lassalle hatte
ihn, wie wir aus einem Brief von ihm an Marx wissen, mit großem Interesse
verfolgt, und sein Fehlschlag scheint großen Eindruck auf ihn gemacht zu
haben. Er befestigte ihn in der Auffassung vom wirtschaftlichen Naturgesetz
des Arbeitslohnes, wonach dieser auf die Dauer bestimmt wird
durch die unbedingt notwendigen Lebensbedürfnisse des Arbeiters, daß
er nie lange über dieses notwendige Maß sich erhebt, weil dann die
Vermehrung der Arbeiter durch verstärkte Zunahme der Geburten usw.
ihn zurückwerfen würde, und andererseits auf die Dauer nicht tief unter
ihm bleiben kann, weil dann die Arbeiter auswandern, aussterben usw.
würden. So mußte ihm denn natürlich der Gewerkschaftskampf als vergebliches
Bemühen erscheinen, wenn er auch im letzten Jahre seines
Lebens sich noch sehr begeisterte für einen Kampf von Arbeitern einer
Hamburger Wagenbaufabrik. Er spricht davon in seiner letzten, der sogenannten
Ronsdorfer Rede und rühmt es als einen Beweis für die
Rührigkeit seiner Anhänger, daß es solche waren, die bei diesem Kampf
sich hervorragend betätigt hatten. Indes war das doch noch keine Anerkennung
der Gewerkschaften selbst, und wie die Schüler stets orthodoxer
sind als die Meister, so gab es bei den Lassalleanern lange Zeit erregte
Diskussionen darüber, ob Gewerkschaften überhaupt sein sollen oder nicht.
Im Jahre 1868 nahm Lassalles begabtester Nachfolger, J. B. von Schweitzer,
die Frage auf, nachdem vorher schon die bürgerlich-demokratische Fortschrittspartei
durch ihr Mitglied Dr. Max Hirsch und ebenso die mit der
Internationale in Verbindung stehenden Sozialisten von der Richtung
August Bebel und Wilhelm Liebknecht den Gedanken propagiert hatten.
Es ging damals durch Deutschland eine starke Bewegung zur Gründung
von Gewerkvereinen, doch gab es in den Reihen ihrer Anwälte große
Unterschiede hinsichtlich der Zwecke und der Formen. Dr. Max Hirsch
wollte die Gewerkvereine als Mittel zur Herstellung dieser wahren Harmonie
von Kapital und Arbeit, das heißt Milderung des Klassenkampfes,
Schweitzer und ebenso Bebel und Genossen wollten sie im Gegenteil als
Hilfstruppen zur Führung und womöglich Verschärfung des Klassenkampfes,
nur die orthodoxen Anhänger der Lehren Lassalles stemmten
sich gegen ihre Einführung. Die mit den Fortschritten der industriellen
Entwicklung Deutschlands verbundene Vermehrung und Vergrößerung
der Industriezentren sprachen das entscheidende Wort. Die noch bestehenden
Verbote der Koalitionen der Arbeiter mußten fallen, und Gewerkvereine
der verschiedenen Richtungen traten ins Leben.

Allerdings blieben sie längere Zeit auf mäßige Mitgliederzahlen beschränkt
und blieben daher in bezug auf die Erfolge ihrer Kämpfe noch
völlig abhängig von den Konjunkturen des Marktes. Bei steigender Konjunktur
erzielten sie Verbesserungen für die Arbeiter, die aber sofort
wieder verloren gingen, wenn eine Geschäftsstockung eintrat. Die Lohnkurve
bewegt sich einfach im Zickzack, ein Zustand, bei dem die Arbeiterklasse
sich weder materiell verbessert, noch ihren Anteil an der Kultur
hebt. Aber die Bewegung bleibt und sucht nun nach möglichst zweckmäßigen
Formen, wie das seinerzeit auch in England geschah. Es
spielen sich innere Kämpfe darüber ab, wie die Organisationen aufgebaut
werden sollen, ob mehr zentralisiert oder mehr föderalistisch, beziehungsweise
lokalistisch, ob die Gewerkschaft verknüpft werden soll mit Unterstützungseinrichtungen,
oder ob sie eine reine Klassenkampforganisation
sein soll. Der Streit darüber spielt lange Zeit in der Arbeiterbewegung
und löst zeitweilig starke Leidenschaften aus. Es geht bei ihm manchmal
nicht minder heftig zu als heute, und mitunter fehlt auch nicht Gewalttätigkeit.

Nachdem die Kriegsära und die Jahre des Ausnahmegesetzes vorüber
waren, wurde in Deutschland der Streit, ob lokalisierte oder zentralisierte
Gewerkschaften, zum Austrag gebracht. Die lokalistischen Gewerkschaften
unterlagen. An einzelnen Orten behielten sie einen gewissen Anhang bei
den Arbeitern des Baugewerbes, im übrigen aber siegte bei den auf dem
Boden des Klassenkampfes stehenden Gewerkschaften das zentralistische
Prinzip. Die zentralistischen Gewerkschaften nun sind zumeist verbunden
mit Unterstützungseinrichtungen, die ihnen die organisatorische Festigkeit
geben. Wo sie diese Einrichtungen nicht haben, gewinnen Gewerkschaften
fast nur in Zeiten guten Geschäftsganges und erfolgreicher Lohnkämpfe
Anhänger, und strömt, nachdem diese vorüber, ein großer Teil der gewonnenen
Mitglieder wieder ab und verliert das Interesse an ihnen. Je
mehr Unterstützungseinrichtungen die Gewerkschaft hat, um so fester ist
der Zusammenhalt. Allerdings nimmt sie dadurch einen etwas konservativen
Charakter an, aber sie erzielt dafür größere Wirkungen und kann
durch ihre Festigkeit den Unternehmern Arbeitstarife abnötigen, die eine
mehr oder weniger lange Dauer haben. Die Tarifbewegung hat denn
auch in Deutschland einen sehr großen Aufschwung genommen. In
England längst bekannt, ist sie hier längere Zeit wenig beachtet worden.
Als aber bei uns im Jahre 1903 zum ersten Male eine Erhebung der in
Kraft befindlichen Tarife veranstaltet wurde, die von 1903 bis 1905 sich
ausdehnte, stellte sich heraus, daß Deutschland schon 1577 solche Tarife
hatte, auf Grund deren 47 7000 Arbeiter beschäftigt wurden. Die Lohnkämpfe
hatten also schon in weitem Umfange jene Gestalt angenommen –
den Kampf um den Tarif –, die ihnen statt des mehr anarchischen einen
konsolidierten Charakter verlieh und allmählich auch den Unternehmern
zusagte. Hatten diese einmal einen Tarifvertrag abgeschlossen, so konnten
sie darauf rechnen, für die Zeit seiner Dauer von jedem ernsteren Lohnkampf
verschont zu bleiben und daher mit größerer Sicherheit ihre geschäftlichen
Kalkulationen machen.

Schrittweise haben sich dann die Tarife nicht nur der Zahl der von
ihnen betroffenen Unternehmen und Arbeiter, sondern ihrer ganzen Form
nach vervollkommnet. Sie erstreckten sich auf viel weitere Fragen als nur
auf die Lohnhöhe. Mindestens ebenso wichtig wie der Lohn ist für den
Arbeiter die Arbeitszeit, dann aber auch seine Rechtsstellung im Unternehmen,
die durch den Tarif verschiedentlich gleichfalls geregelt ward.
Der Arbeiter ist nicht nur abhängig vom Unternehmer, sondern auch von
dessen Beamten wie Werkführer, Aufseher usw. Vor Anfang der kapitalistischen
Produktion trat der Arbeiter bei der Arbeitssuche schlechthin
in die Werkstatt ein und fand einen Meister, der kaum einer anderen
Gesellschaftsklasse angehörte als er selbst. Er wurde begrüßt, bekam sein
sogenanntes Geschenk und ward nicht selten aufgefordert, an der gerade
bevorstehenden Mahlzeit teilzunehmen. Ohne sich irgendwie zu degradieren,
konnte er von Werkstatt zu Werkstatt nach Arbeit suchen. Aber
je größer die Produktionsstätten der Industrie wurden, um so veränderter
nahm sich die Arbeitssuche aus. Mit der Mütze in der Hand stand der
Arbeiter vor der Fabrik und wurde schon vom Türhüter schief angesehen.
Die Form der Arbeitssuche und Arbeitsvermittlung erhält durch die
moderne Industrie also eine große Bedeutung nicht nur unter wirtschaftlichem,
sondern auch unter dem sozialen Gesichtspunkt. Auch Bestimmungen
hierüber kamen allmählich in die Tarife hinein. Wenn man
heute sich einen Tarif zwischen Arbeitern und Unternehmern eines bestimmten
Gewerbes geben läßt, so wird man oft über seinen Umfang
erstaunt sein. Der erste größere deutsche Tarif, der Tarif der Buchdrucker,
war bald ein ganzes Gesetzbuch und ein ziemlich dickes Gesetzbuch obendrein.
Es werden darin alle Einzelheiten über Lohnhöhe, Arbeitszeit,
Kündigung, Schlichtung von Streitigkeiten usw. geregelt. Die Zahl der
Tarife der Gewerkschaften stieg bis 1913 auf 10 885 für zusammen über
143 000 Betriebe mit rund 1 400 000 Arbeitern. Während des Krieges
nimmt sie etwas ab. Aber kaum ist dieser vorüber und die Revolution
da, so steigt sie nicht nur sofort wieder, es nimmt auch unter dem Einfluß
der Revolution ihr Geltungsgebiet bedeutend zu. Schon im Jahre 1919
waren es 11 000 Tarife für 272 000 Betriebe mit rund 6 Millionen Arbeitern.
Heute ist die Zahl noch größer, und größer auch ihre Wirkungskraft.
Zugleich erhoben sich freilich neue Probleme.

Im letzten Jahre des Krieges hatte man unter dem Einfluß der
Regierung Arbeitsgemeinschaften zwischen den Organisationen der Arbeitgeber
und der Arbeiter gebildet, die eine stärkere Form des Tarifvertrags
waren und eine Art Interessengemeinschaft zwischen den Organisationen
der Unternehmer und denen der Arbeiter schufen. Dadurch erhielten
die organisierten Arbeiter ein Interesse am Steigen der Preise, das nicht
ohne seine volkswirtschaftlichen Bedenken war. Zugleich schienen sie eine
Abschwächung des Klassenkampfes der Arbeiter anzuzeigen und wurden
deshalb von extrem gerichteten Sozialisten heftig bekämpft. Handelte es
sich um vereinzelte Organisationen besonders günstig gestellter Arbeiter,
so wäre die Gegnerschaft nicht unbegründet. Bei dem umfassenden
Charakter, den die Gewerkschaftsbewegung in Deutschland trägt und ihrer
einheitlichen Zusammenfassung im Allgemeinen Gewerkschaftsbund ist
die ihr zugrunde liegende Furcht sehr übertrieben. Die Abschwächung
bezieht sich da nur auf die äußere Form des Kampfes. Im Wesen der
Sache bedeutet es einen nicht geringen Aufstieg der Arbeiter in ihrem
sozialen Recht, als organisierte Klasse von den Unternehmern anerkannt
zu werden, was selbst in den machtvollen Zweigen der großen Industrien
der Fall ist, in die die Gewerkschaft vor dem Kriege nicht einzudringen
vermochte.

Viel Streit ist auch darüber geführt worden, ob die Tarife kurz oder
langfristig sein sollen. Den radikalen Sozialisten waren die langfristigen,
über mehrere Jahre sich erstreckenden Tarife ein Greuel. Der
kurzfristige Tarif bot ja den Vorteil, daß der Arbeiter durch ihn nicht
gebunden ist, wenn eine gute Konjunktur eintritt, sondern daß er dann
höheren Lohn erkämpfen kann. Das ist soweit richtig, vergessen wird nur,
daß der Arbeiter dabei doch wiederum abhängig bleibt von der Konjunktur.
Denn läßt die Konjunktur nach, so verliert er eben das Erlangte
wieder. Er kann den höheren Lohn nur während der guten Konjunktur
aufrechterhalten, während mittels langfristiger Tarife die Arbeiter sich
über die schlechte Konjunktur hinweghelfen können. Das aber muß gerade
ihr Bestreben sein, sich freizumachen vom Druck der Konjunktur und eine
Stetigkeit der Lohnentwicklung zu erlangen, die einen Aufstieg ihres
ganzen kulturellen Daseins verbürgt. Zum Teil ist das auch durch die
Gewerkschaften schon erzielt worden. Sie umfassen in Deutschland heute
rund 9 Millionen Arbeiter, und durch ihre feste Organisation bilden sie
eine Mauer gegenüber der Rückwirkung der Konjunkturschwankungen auf
die Lohnhöhe. Sogar schon vor dem Krieg ist es dem deutschen Bauarbeiterverband
gelungen, mitten in einer Krisis einen Vertrag mit den
Unternehmern abzuschließen, worin festgelegt wurde, daß in keinem
Betriebe eine Herabsetzung der Löhne eintreten soll. Das ist kaum in
England jemals passiert und war ein ganz bedeutendes Ereignis innerhalb
der Arbeiterbewegung. Man kann einen echten Tarif einer starken
Gewerkschaft schon bezeichnen als ein wirkliches Stück Teilhaberschaft an
der Industrie, das viel bedeutungsvoller ist als die sogenannte Gewinnbeteiligung
am Privatunternehmen, zumal wenn ihm zur Seite geht die
Erkämpfung der politischen Demokratie.

In Betracht kommen für den Klassenkampf auch die Konsumgenossenschaften
der Arbeiter, die als solche in Deutschland verhältnismäßig
jungen Datums sind, sich aber schnell zu großer Bedeutung entwickelt
haben. Schon vor dem Kriege haben sie hier angefangen, das zu werden,
was sie in England schon längere Zeit waren, ein Hilfsmittel der Arbeiter
im Gewerkschaftskampf gegen die Unternehmer. Wo die Arbeiterkonsumgenossenschaften
stark ausgebildet sind, was allerdings nur dort
geschehen kann, wo die Arbeiterklasse zu einer gewissen zahlenmäßigen
Stärke gediehen ist, sind sie der Arbeiterschaft eine Stütze in ihren wirtschaftlichen
Kämpfen und haben die Tendenz, zur Eigenproduktion überzugehen.
Es ersteht eine genossenschaftliche Produktion, die nicht die
Produktivgenossenschaft ist, wie Lassalle sie geistig vor sich sah und die auf
Profit abzielte, sondern von Konsumgenossenschaften eingerichtete Betriebe,
die von diesen als Vertretern einer Gesamtheit im Interesse der Gesamtheit
geleitet werden.

Alle diese Bewegungen sind Formen des Klassenkampfes der Arbeiter
in der kapitalistischen Gesellschaft. Zusammen bilden sie einen organisierten
Kampf, der jeweilig wenig revolutionär erscheint und in seinen
Äußerungen durchaus nicht immer die traditionellen Formen von wirtschaftlichen
oder politischen Kämpfen annimmt, der aber in sich die
Möglichkeit trägt einer wahrhaft sozialen Befreiung der Arbeiterklasse.





Sechstes Kapitel.

Die Staatstheorie und der Sozialismus.

Welches ist der Einfluß der Theorien auf das Handeln der Menschen?

Vielfach stößt man hinsichtlich der Frage der Beziehungen von
Theorie und Praxis aufeinander auf überaus pessimistische Ansichten.
Man hört oft, daß das praktische Verhalten bestimmt wird durch Interessen,
Leidenschaften und Umstände, und daß der Einfluß der Theorie
auf die Praxis in der Politik wie auch sonst im sozialen Leben verschwindend
gering sei. Ich halte diese Auffassung für irrig. Gewiß gibt
es viele Fälle, wo die Theorie das Handeln wenig oder gar nicht beeinflußt,
wo in der Tat Interesse, Vorurteil, Leidenschaft usw. das entscheidende
Wort sprechen, und sehr groß ist die Zahl der Menschen, die
von Theorie überhaupt keine Ahnung haben. Aber vollständig verneinen
kann man ihren Einfluß darum doch nicht. Er ist viel stärker, als die
meisten annehmen, und namentlich stark gerade in den aufstrebenden
Klassen der Gesellschaft. Welche theoretische Auffassung sie vor irgendeiner
Frage haben, wenn sie ihnen auch nicht immer als Theorie, sondern nur
als Doktrin, als Lehrsatz gepredigt worden ist, hat auf ihr Verhalten
unter Umständen einen sehr großen Einfluß. Es sei nur an folgendes
erinnert: Wenn ein Teil unserer Arbeiterjugend, wenn gerade jugendliche
Arbeiter in einem Alter, wo der Idealismus beim Menschen eine
große Rolle spielt, sich mit Leidenschaft zu Gewalttätigkeiten haben hinreißen
lassen, von denen eigentlich die vernünftige Überlegung ihnen
hätte sagen müssen, daß sie unmöglich zum Ziele führen können, und man
anzunehmen berechtigt ist, daß die Mehrheit von ihnen nicht aus reiner,
blinder Zerstörungswut oder Haß gehandelt haben, so wird nähere
Prüfung zeigen, daß bis zum Vorurteil gewordene theoretische Anschauungen
ihr Handeln maßgebend beeinflußt haben. Man denke nur an
die Rückwirkungen des Begriffs der Ausbeutung des Arbeiters durch
den Unternehmer, an die aus ihm gezogene weitere Ausdeutung, daß
der Unternehmer nur ein Parasit, volkswirtschaftlich ganz überflüssig sei
und faktisch nur quasi vom Diebstahl an den Arbeitern und ihrer Kraft
lebe, auf das Verhalten vieler Arbeiter. Diejenigen, bei denen diese
Auffassung mit dogmatischer Kraft verbreitet ist, die sie als Axiom in
sich aufgenommen haben, werden für viele Handlungen zu haben sein, die
ihnen andernfalls als unsinnig, wenn nicht unmoralisch erscheinen würden.
Und ebenso hat die theoretische Auffassung von der Bedeutung des
Staates und der Stellung der Arbeiterklasse im Staate auf das politische
Verhalten großer Massen einen sehr wesentlichen Einfluß ausgeübt.

Die politische Bedeutung der Auffassung, was der Staat sei, welche
Rolle er erfüllt, welche Bedeutung ihm innewohnt, die Bedeutung dieser
zuletzt, wenn auch nicht allen bewußt, in Theorien wurzelnden Auffassung
für das politische Leben ist durchaus nicht gering. Auf Grund einer bestimmten
Auffassung vom Staat wird eine feindselige Haltung zu ihm
eingenommen, die unter Umständen, da der Staat nicht so schnell abzuschaffen
ist, zu sehr verfehlten Maßnahmen oder zum Versäumen von
notwendigen Handlungen führt, wie andererseits eine gegenteilige Auffassung,
ein übermäßiger Kultus des Staates, wieder Leute dazu verleiten
kann, mit Parteien gemeinsame Sache zu machen, die tatsächlich
nicht nur ihren Bestrebungen grundsätzlich ablehnend gegenüberstehen,
sondern ihnen, zur Macht gelangt, größere Hindernisse in den Weg legen
würden, als irgendwelche andere Partei. In der sozialistischen Bewegung
nun stoßen wir auf einander geradezu diametral entgegengesetzt gegenüberstehende
Auffassungen vom Staat: eine freundliche, die sich bis zum
Kultus des Staats steigert, und eine gegnerische, kritische, die bis zur
direkten Feindschaft zu ihm geht. In vielfachen Abtönungen sehen wir
diese entgegengesetzten Auffassungen sich durch die Ideengeschichte des
Sozialismus ziehen.

Was aber ist überhaupt der Staat? Soviel ist jedenfalls klar, wenn
wir vom Staat sprechen, müssen wir uns zunächst darüber verständigen,
was wir unter ihm verstehen. Das ist nun auch keine ganz einfache Sache.
Die staatswissenschaftlichen Auffassungen vom Staat gehen, wie jeder
finden wird, der sich in der einschlägigen Literatur umsieht, sehr weit
auseinander. Ein mir befreundeter Staatswissenschafter sagte einmal:
Ich habe 18 verschiedene Bücher über Staatstheorie gelesen und in allen
verschiedene Definitionen vom Staate gefunden. Indes gibt es doch
grundsätzliche Merkmale des Staates. Maßgebend für ihn ist zunächst
einmal: er ist ein großes Gemeinwesen, das seine Herrschaft weit über
einen einzelnen Ort hinaus erstreckt. Denn wenn wir die griechischen
Stadtstaaten, wie schon dieser Name anzeigt, als Staaten gelten lassen,
so wissen wir alle, daß z. B. Athen die Landschaft Attika, Sparta Lakedämon
beherrschte. Der Staat ist ein Gemeinwesen auf einem bestimmten,
mehr oder weniger ausgedehnten Gebiet. Das Moment des Gebietes
ist für den Staat maßgebend. Wo kein Gebiet ist, da ist kein Staat. Das
Wort vom Staat im Staate ist daher nur figürlich zu verstehen. Ein
Gemeinwesen auf einem über einen Ort ausgedehnten Gebiete, das gemeinsame
Gesetze hat und durch bestimmte Organe eine höchste Gewalt
ausübt, das ist, darin stimmen alle Definitionen überein, der Sache nach
der Staat. Für höchste Gewalt wird vielfach der Ausdruck „Souveränität“
gebraucht; aber Souveränität als absolute Rechtshoheit ist kein unbedingt
notwendiges Attribut des Staates. Man erinnere sich: wir hatten
im Deutschen Reich vor der Revolution Einzelstaaten, denen man die
Eigenschaft von Staaten nicht streitig machte, und die doch nicht in allen
Dingen souverän waren. Über ihnen stand das Reich, das in einer
ganzen Reihe wichtiger Fragen die höchste Gewalt ausübte. Und das
war nicht in Deutschland allein so, wir können auch andere Länder
nennen, wo das gleiche Verhältnis bestand und noch besteht. Es ist das
Bestreben vorhanden – und die ersten Schritte dazu sind schon da –,
eine Macht zu schaffen, die über allen heutigen Staaten stehen und ihre
Souveränität in bestimmten Punkten einschränken soll, die also einen
überstaatlichen Staat bilden würde. Was sie soll, ist bis zu einem gewissen
Grade in jenem internationalen Gesetz, das man in Deutschland
mit ganz falscher Begriffsanwendung Völkerrecht nennt, schon vor dem
Kriege vorhanden gewesen. Aber dieses internationale Gesetz war nicht
das Gesetz eines Staates, es war zustande gekommen auf Grund von
Vereinbarungen von Staaten, die sich in voller Freiheit auf seine Einhaltung
verpflichteten. Bei der Abstimmung über neue Satzungen konnte
ein einziger Staat durch sein Nein deren Erhebung zu internationalem
Recht verhindern. So war die Verbindung zu lose, als daß man auf sie
die Bezeichnung als Überstaat hätte anwenden können. Von Maßnahmen,
zu einer Macht zu gelangen, die sie rechtfertigten würde, ist vor
allem die Schaffung des Haager Schiedshofes zu nennen, und es war
ja nahe daran, daß bei einer dritten Zusammenkunft im Haag dieser
Schiedshof eine solche Natur erhielt, kraft deren er eine Macht über den
Staaten gebildet hätte. Der Krieg hat das verhindert, aber was er gebracht
hat, jene Verbindung von Nationen, die man in Deutschland merkwürdigerweise
„Völkerbund“ nennt, während sie tatsächlich nur erst ein
Bund von Nationen ist, ein Bund der Regierungen, nicht schon ein Bund
der Völker selber – Société des Nations, sagen daher die Franzosen,
Society of Nations, nennen es die Engländer, und in anderen Sprachen
heißt es ähnlich – ist verschiedentlich geplant gewesen als ein Organismus,
der über den Staaten stehen und in bestimmten Fragen einfach ihre
Souveränität einschränken sollte, ohne daß sie darum aufgehört hätten,
Staaten zu sein. Darum sage ich: die absolute Souveränität ist kein unbedingtes
Merkmal des Staates; aber ein Merkmal des Staates ist es,
daß er über das Gebiet, das er umfaßt, die höchste Gewalt ausübt.

Kommen wir nach diesen Bemerkungen zu den widerstreitenden
Theorien oder Auffassungen bei den Sozialisten über ihre Stellung zum
Staat. Um mit der Gegnerschaft, der bis zur Feindschaft gehenden
Gegnerschaft gegen den Staat zu beginnen, so ist sie eine Folge, und
zwar die extreme Schlußfolgerung des Kampfes gegen den bevormundenden
Staat, wie er aus dem Mittelalter hervorgegangen war, den absoluten,
fast überall monarchistisch-polizistischen Staat. Diese Gegnerschaft
gegen den Staat, die im achtzehnten Jahrhundert – eigentlich sogar
schon früher – stärkere Vertretung, stärkeren Anhang gewinnt, ist der
theoretische Niederschlag der großen liberalen Bewegung, die sich in
England ganz besonders stark auf wirtschaftlichem Gebiete, aber auch in
der Politik geltend machte, und deren namhafter Wortführer dort der
schottische Philosoph und Nationalökonom Adam Smith war. In Frankreich
fand der Liberalismus, der die staatlichen Funktionen einschränken
wollte, in dem Physiokraten Quesnay seinen Theoretiker und
in dem Staatsmann R. J. Turgot seinen bedeutendsten politischen Verfechter,
und in Deutschland wird er im Anfang des neunzehnten Jahrhunderts
durch Wilhelm v. Humboldt vertreten. Von Sozialisten, die den
Staat abschaffen wollten, sind vor allem zu nennen die Franzosen Charles
Fourier und seine Schule und Pierre Josephe Proudhon, von dem es
fraglich ist, ob man ihn mit Recht Anarchist nennen kann, der aber
jedenfalls theoretisch Gegner des Staates war. In Deutschland war
Gegner des Staates der geistreiche Verfasser des Buches „Der Einzige
und sein Eigentum“, Kaspar Schmidt, der unter dem Decknamen Max
Stirner geschrieben hat, in Rußland waren es Michael Bakunin und
später Peter Krapotkin. Von Engländern wäre William Godwin, der
Verfasser des Buches über politische Gerechtigkeit, zu nennen. Das sind
die bekanntesten sozialistischen Gegner des Staates.

Der Staatskultus seinerseits hat zwei Wurzeln; die erste ist die
Auflehnung gegen die Geldherrschaft, die Gegnerschaft gegen die Herrschaft
der Finanzbourgeoisie. Sie war stark namentlich im achtzehnten
und neunzehnten Jahrhundert und richtete sich tendenziös gegen die
Gesellschaftsklasse, die man bei uns auch „Großbourgeoisie“ nennt. Politisch
fand sie ihre stärkste Vertretung in der jakobinischen Bewegung der
französischen Revolution. Die Jakobiner sind für die Staatsomnipotenz,
für die größte Macht des Staates eingetreten, die man sich denken kann.
Das Verlangen nach dem Schutz des Volkes durch einen starken Staat
hatte übrigens seinen Vorläufer im ausgehenden Mittelalter beim Kampf
des Bürgertums gegen die Feudalherren. Die damals aufkommende
Klasse, eben das Bürgertum, rief die Zentralgewalt gegen den Feudaladel
an, wie später das breite Bürgertum gegen den Finanzadel, die
Finanzaristokratie den Staat anrief. Ein anderer Kultus des Staates
entwickelt sich aus der Gegnerschaft gegen die Herrschaft der Masse.
Ich brauche absichtlich das Wort „Masse“, andere sprechen von „Pöbelherrschaft“,
Ochlokratie, wie der griechische Ausdruck lautet. Dieser Kultus
stellt sich ein namentlich im Anschluß an Revolutionen, sobald die Masse
zeitweilig tonangebend auf die Bühne tritt, eine Art Herrschaft ausübt
und zerstörerisch wirkt. Er ist eine geistige Gegenbewegung gegen die
Revolution, die den Staat gegen die Demokratie stärken will. Eine
Gegenströmung, die in Frankreich zunächst zum Bonapartismus führte,
der eine Mischung – man kann auch sagen: ein Bastard – war von
jakobinischen und autokratischen Strebungen; weiterhin aber, da der
Bonapartismus, um das Wort eines bekannten preußischen Monarchen
zu gebrauchen, „mit dem Ludergeruch der Revolution behaftet war“, in
die Wiederaufrichtung der Bourbonen-Monarchie ausmündete. Von
dieser Seite her ist der Staatskultus – wie z. B. die erste romantische
Literatur zeigt – ein Ausfluß reaktionären Geistes, der allerdings nicht
immer gerade politisch reaktionär auftritt, aber den Schutz gegen anarchische
Zustände nur in einem starken monarchistischen Staate sieht.
Diese Erscheinung hat man in England in der Epoche der großen Revolution
des siebzehnten Jahrhunderts auch gehabt. Da war der große
Philosoph Thomas Hobbes, der Verfasser des „Leviathan“, der Vertreter
der Theorie von der absoluten Herrschaft des Staates, bei ihm allerdings
nicht im notwendig monarchistischen Sinne. Er gab zu: die
Souveränität des Staates kann auch ausgeübt werden von einem Parlament
oder von einer ähnlichen Instanz; aber diese muß die absolute
Macht haben, und am besten würde diese durch die Monarchie vertreten.
Auch in Italien hatte diese Idee ihre Vertreter.

Nun gibt es – wenn wir von diesen konservativen, romantisch-rückläufig
gerichteten Theorien absehen wollen – auch eine demokratische
Theorie, die dem Staate politische Allmacht zuerkennen will. In Frankreich
hatte sie ihren klassischen Philosophen in Jean Jacques Rousseau. Die
Demokratie ist nicht immer identisch mit dem Liberalismus. Lange Zeit
ist ihre dominierende Idee Unterdrückung, allerdings Unterdrückung der
Oberschichten, während der Liberalismus nur befreiend wirken will.
Die demokratische Staatstheorie, die in Rousseau ihren Theoretiker hatte,
fand in Robespierre ihren Praktiker – Robespierre war ein großer
Verehrer Rousseaus und die Schreckensherrschaft ist beherrscht von Gedankengängen
aus den Schriften Rousseaus –, kommt zur
Freiheit durch terroristische Maßnahmen. Daß die Jakobiner Anhänger
der Staatsomnipotenz waren, ward schon oben gezeigt, und von den
Jakobinern führt eine direkte Linie zu Gracchus Babeuf, dem geistigen
Urheber und Leiter der Verschwörung der Gleichen, der ebenfalls Anhänger
des demokratischen Staates in seiner extremsten Auslegung war.
In Deutschland haben wir vor allen unseren großen Philosophen Fichte
als Prediger des starken Staates zu nennen, der überhaupt meines Erachtens
noch viel stärker von der französischen Revolution beeinflußt war,
als man gemeinhin annimmt. Aus vielen seiner Schriften geht das hervor.
In seiner 1800 erschienenen vielgenannten Schrift vom „Geschlossenen
Handelsstaat“ findet man viele Berührungspunkte mit Babeuf. Ich
weiß nicht, ob Fichte näheres über diesen gelesen hatte oder sonst Sätze aus
ihm kannte; aber er hat sich jedenfalls eingehend mit der Literatur der
französischen Revolution beschäftigt. Dann haben wir die mehr metaphysischen
Theorien der deutschen Philosophen Hegel und Schelling vom
Staat, die ganz konservativ-romantischen Staatstheorien der Bonald,
Gentz usw.

Kommen wir nun zu den sozialistischen Verehrern des Staates, so
ist ihr klassischer Vertreter in Deutschland Ferdinand Lassalle. Er ist ein
unbedingter Anhänger des Staates, und zwar ist er es als Schüler von
Hegel und in diesem Punkte auch stark von Fichte beeinflußt, wie man
ja manchmal im Zweifel darüber ist, ob es mehr Hegel oder Fichte
ist, der aus Lassalle spricht. Man weiß ja, welche hohe Verehrung
Lassalle für Fichte empfand, und in vielen seiner Schriften hat er dessen
Staatsidee außerordentlich energisch verfochten. Sehr bedeutungsvoll
schon im „Arbeiterprogramm“, jenem Vortrage, den er im Jahre 1862
im Norden von Berlin in einer Arbeiterversammlung gehalten hat über
„den Zusammenhang der Idee des Arbeiterstandes mit unserer gegenwärtigen
Zeitperiode“. In diesem, von mir schon zitierten Vortrag verherrlicht
er in begeisterten Worten eine Staatsauffassung, die er die
„Staatsidee des vierten Standes“ nennt, beiläufig eine falsche Ausdrucksweise,
denn er meint tatsächlich die Staatsidee der modernen Arbeiterklasse.
Trotz dieses und einiger ähnlicher, in Lassalles juristischer Denkweise
wurzelnder Fehlgriffe ist die Schrift den klassischen Denkmälern der Literatur
des Sozialismus einzureihen, und zwar ist sie klassisch einmal
wegen ihres Gedankenreichtums und der außerordentlich klaren Durchführung
dieser Gedanken, klassisch aber auch wegen des großen Einflusses,
den sie in der Geschichte des Sozialismus gehabt hat. In dieser Schrift
nun kommt Lassalle, wo er vom Staat handelt, zunächst auf die Idee
des Staates der Bourgeoisie zu sprechen. Damals gab es in Deutschland
einen sehr starken Liberalismus, der ja überhaupt in den sechziger Jahren
des neunzehnten Jahrhunderts eine außerordentliche Neubelebung feierte,
noch mit einer gewissen naiven Frische behaftet war und auch von seinen
damaligen Wortführern ziemlich radikal geltend gemacht wurde. Ein
Liberalismus, der noch mit Resten des alten absolutistischen Polizeistaates
zu kämpfen hatte und – wie es immer bei solchen Kämpfen geht –
dabei auch über die Schnur hieb. Literarische Vertreter der liberalen
Bourgeoisie erklärten, daß der Staat wesentlich nur dazu da sei, Eigentum
und Person zu schützen, alles andere aber dem freien Spiel der wirtschaftlichen
Kräfte zu überlassen habe, was bei den damaligen sozialen
Machtverhältnissen und der Verteilung des Eigentums praktisch einfach
die Sanktionierung der Herrschaft der Bourgeoisie bedeutete. Diese Idee
nun, daß der Staat nur da sei, das Eigentum und die Person zu schützen,
wird von Lassalle als eine „Nachtwächteridee“ verspottet, weil sie den
Staat auf die Funktion des Nachtwächters herabdrücke, statt ihm die
Funktionen zuzuerkennen, die ihm nach seiner Rolle in der Geschichte
zukommen. Ganz anders sei die Auffassung oder die Idee der Arbeiterklasse
vom Staate, das heißt, die Staatsidee, die nach Lassalle die Arbeiterklasse
infolge ihrer gesellschaftlichen Lage ausbilden werde. Hören
wir seine bemerkenswertesten Sätze hierüber. Zuerst heißt es:

„Ganz anders, meine Herren, faßt der vierte Stand den Staatszweck auf,
und zwar faßt er ihn so auf, wie er in Wahrheit beschaffen ist.“


Was Lassalle hier vom „vierten Stand“ sagt, werden wahrscheinlich
nur wenige von seinen Hörern aus der Arbeiterklasse schon wirklich
empfunden haben. Er unterstellt eben der Arbeiterklasse die Auffassung,
die nach seiner Ansicht die Idee der Arbeiterklasse werden mußte und es
im weiten Umfange auch wirklich geworden ist. Er fährt fort:

„Die Geschichte, meine Herren, ist ein Kampf mit der Natur, mit dem
Elende, der Unwissenheit, der Armut, der Machtlosigkeit und somit der Unfreiheit
aller Art, in der wir uns befanden, als das Menschengeschlecht im
Anfang der Geschichte auftrat. Die fortschreitende Besiegung dieser Machtlosigkeit – das ist die Entwicklung der Freiheit, welche die Geschichte darstellt.

In diesem Kampfe würden wir niemals einen Schritt vorwärts gemacht
haben, oder jemals weiter machen, wenn wir ihn als einzelne jeder für sich,
jeder allein, geführt hätten oder führen wollten.

Der Staat ist es, welcher die Funktion hat, diese Entwicklung der Freiheit,
diese Entwicklung des Menschengeschlechts zur Freiheit zu vollbringen.

Der Staat ist diese Einheit der Individuen in einem sittlichen Ganzen,
eine Einheit, welche die Kräfte aller einzelnen, welche in diese Vereinigung
eingeschlossen sind, millionenfach vermehrt, die Kräfte, welche ihnen allen als
einzelnen zu Gebote stehen würden, millionenfach vervielfältigt.

Der Zweck des Staates ist also nicht der, dem einzelnen nur die persönliche
Freiheit und das Eigentum zu schützen, mit welchen er nach der Idee der
Bourgeoisie angeblich schon in den Staat eintritt; der Zweck des Staates ist
gerade der, durch diese Vereinigung die einzelnen in den Stand zu setzen, solche
Zwecke, eine solche Stufe des Daseins zu erreichen, die sie als einzelne nie
erreichen könnten, sie zu befähigen, eine Summe von Bildung, Macht und
Freiheit zu erlangen, die ihnen sämtlich als einzelnen schlechthin unersteiglich
wäre.

Der Zweck des Staates ist somit der, das menschliche Wesen zur positiven
Entfaltung und fortschreitenden Entwicklung zu bringen, mit anderen Worten,
die menschliche Bestimmung, d. h. die Kultur, deren das Menschengeschlecht
fähig ist, zum wirklichen Dasein zu gestalten; er ist die Erziehung und Entwicklung
des Menschengeschlechts zur Freiheit.“


Das ist ganz im Sinne Fichtes gedacht, und ist in dieser sich so
flüssig lesenden Darstellung, dieser klassisch gedrungenen Anreihung der
Gedanken fast in der sozialistischen Literatur einzigartig. Lassalle geht
dann weiter und zeigt, was der Staat unter der Herrschaft, er sagt nicht:
des Arbeiterstandes, er sagt: unter der Herrschaft der Idee des Arbeiterstandes
sein und tun würde:

„Dies,“ sagt er dann, „ist die eigentlich sittliche Natur des Staates, meine
Herren, seine wahre und höhere Aufgabe. Sie ist es so sehr, daß sie deshalb
seit allen Zeiten durch den Zwang der Dinge selbst von dem Staat, auch ohne
seinen Willen, auch unbewußt, auch gegen den Willen seiner Leiter, mehr oder
weniger ausgeführt wurde.“


Und weiter heißt es:

„Ein Staat also, welcher unter die Herrschaft der Idee des Arbeiterstandes
gesetzt wird, würde nicht mehr, wie freilich auch alle Staaten bisher schon
getan, durch die Natur der Dinge und den Zwang der Umstände unbewußt
und oft sogar widerwillig getrieben, sondern er würde mit höchster Klarheit
und völligem Bewußtsein diese sittliche Natur des Staates zu seiner Aufgabe
machen. Er würde mit freier Lust und vollkommenster Konsequenz vollbringen,
was bisher nur stückweise in den dürftigsten Umrissen dem widerstrebenden
Willen abgerungen worden ist, und er würde somit eben hierdurch
notwendig – wenn mir die Zeit auch nicht mehr erlaubt, Ihnen die detaillierte
Natur dieses notwendigen Zusammenhanges auseinanderzusetzen – einen
Aufschwung des Geistes, die Entwicklung einer Summe von Glück, Bildung,
Wohlsein und Freiheit herbeiführen, wie sie ohne Beispiel dasteht in der Weltgeschichte
und gegen welche selbst die gerühmtesten Zustände in früheren Zeiten
in ein verblassendes Schattenbild zurücktreten.

Das ist es, meine Herren, was die Staatsidee des Arbeiterstandes genannt
werden muß, seine Auffassung des Staatszweckes, die, wie Sie sehen, ebensosehr
und genau entsprechend von der Auffassung des Staatszweckes bei der Bourgeoisie
verschieden ist, wie das Prinzip des Arbeiterstandes von dem Anteil
aller an der Bestimmung des Staatswillens oder das allgemeine Wahlrecht,
von dem betreffenden Prinzip der Bourgeoisie, dem Zensus.“



Der Staat als die Kraft, die, ob sie will oder nicht, dem Fortschritt
dient, das ist die sozialistische Staatstheorie Lassalles. Er trägt sie den
Arbeitern als die ihre vor, um sie für sie zu gewinnen. Und im Angesicht
der großen Klarheit seiner Sprache erübrigt es sich, den Gedankengang
hier erst noch zu kommentieren. In späteren Reden kommt Lassalle
wiederholt auf ihn zurück. So namentlich in den Prozessen, in die er
im Anschluß an diesen Vortrag verwickelt wurde, der doch so außerordentlich
gemäßigt gehalten war, in welchem er sich gehütet hatte, mit
irgendeinem Wort zur Gewalt aufzufordern. Aber als er ihn als Schrift
erscheinen ließ, ward diese auf Veranlassung des Staatsanwalts Schelling,
einem Sohne des Philosophen Schelling, konfisziert und Lassalle vor
Gericht gestellt, und zwar unter der Anklage, sich gegen den § 100 des
alten Preußischen Strafgesetzbuches, den sogenannten Haß- und Verachtungsparagraphen,
vergangen zu haben. Das war ein richtiger Kautschukparagraph,
unter den sich alles mögliche bringen ließ. Er lautete:

„Wer Bevölkerungsklassen durch irgendwelche Schriften oder
Reden zum Haß und zur Verachtung gegeneinander aufreizt, wird
bestraft.“


Die Verfolgung führte zu zwei sehr bedeutungsvollen Prozessen, in
denen Lassalle die berühmten Reden hielt: „Die Wissenschaft und die Arbeiter“
und „Die indirekte Steuer und die Lage der arbeitenden Klassen“.
In der letztgenannten dieser Verteidigungsreden, die im Sommer 1862
gehalten wurde, entwickelt Lassalle noch einmal seine Unterscheidung der
Staatsidee der Arbeiterklasse von der Staatsidee der Bourgeoisie. Er
nennt unter Hinweis auf einen Ausspruch des hochangesehenen Philosophen
und Philologen August Boeckh die letztere Staatsidee eine
„moderne Barbarei“, und sagt dann:

„Das uralte Vestafeuer aller Zivilisation, den Staat,
verteidige ich mit Ihnen (nämlich den Richtern) zusammen
gegen jene (die liberalen) Barbaren.“


Das ist der Staat nach der Lehre Ferdinand Lassalles. Ganz anders
nach der sozialistischen Theorie, die begründet worden ist von Karl Marx
und Friedrich Engels. Dort spielt der Staat eine wesentlich verschiedene
Rolle. In den älteren Schriften und Aufsätzen von Marx, die zu Anfang
der vierziger Jahre des vorigen Jahrhunderts geschrieben wurden, zeigt
er sich meist noch als Anhänger des Staates, beeinflußt durch die Lehre
Hegels, wenn er auch schon sehr über Hegel hinausgeht. Aber nachdem
er sich der kommunistischen Bewegung zugewandt, sie in Frankreich
studiert und ebenso über die englischen Verhältnisse sich orientiert hatte,
kommt bei ihm und Engels, die wir immer zusammen nennen müssen,
da sie von da ab gemeinsam gearbeitet, gegenseitig sich ihre Arbeiten
gezeigt haben, so daß man bei vielen ihrer nun verfaßten Arbeiten nicht
sagen kann, daß der eine oder der andere von ihnen der Verfasser sei,
kommt in der von ihnen ausgearbeiteten sozialistischen Theorie eine
durchaus andere Auffassung vom Staate zum Ausdruck. Man kann sie
eine kritische Staatsidee nennen, die nichts mit der Verehrung
Lassalles für den Staat gemein hat. Schon in der Schrift, die Marx und
Engels „Manifest der kommunistischen Partei“ nannten und die im
Winter 1847 geschrieben wurde, spielt der Staat eine Rolle. Am Schlusse
heißt es dort:

„Das Proletariat wird seine politische Herrschaft dazu benutzen, der
Bourgeoisie nach und nach alles Kapital zu entreißen, alle Produktionsinstrumente
in den Händen des Staates, d. h. des als herrschende Klasse
organisierten Proletariats zu zentralisieren und die Masse der Produktionskräfte
möglichst rasch zu vermehren.“


Im Anschluß daran werden die verschiedenen Maßnahmen kurz aufgeführt,
die zu diesem Zweck getroffen werden würden, und dann heißt
es abschließend:

„Sind im Laufe der Entwicklung die Klassenunterschiede verschwunden
und ist alle Produktion in den Händen der assoziierten Individuen konzentriert,
so verliert die öffentliche Gewalt den politischen Charakter. Die politische
Gewalt im eigentlichen Sinne ist die organisierte Gewalt einer Klasse zur
Unterdrückung einer anderen. Wenn das Proletariat im Kampfe gegen die
Bourgeoisie sich notwendig zur Klasse vereint, durch eine Revolution sich zur
herrschenden Klasse macht und als herrschende Klasse gewaltsam die alten
Produktionsverhältnisse aufhebt, so hebt es mit diesen Produktionsverhältnissen
die Existenzbedingungen des Klassengegensatzes, die Klassen überhaupt und
damit seine eigene Herrschaft als Klasse auf.

An die Stelle der alten bürgerlichen Gesellschaft mit ihren Klassen und
Klassengegensätzen tritt eine Assoziation, worin die freie Entwicklung eines
jeden die Bedingung für die freie Entwicklung aller ist.“


Hier wird das Wort „Staat“ vollständig, und man darf annehmen
absichtlich vermieden. Das Proletariat übernimmt die Staatsgewalt, entreißt
der Bourgeoisie alle wirtschaftlichen und politischen Machtmittel,
verwendet sie in seinem Sinne, und nachdem dies geschehen, entsteht eine
große allgemeine Assoziation. Vom Staat ist keine Rede mehr.

In späteren Schriften von Marx und Engels kommt diese Haltung
zum Staat noch schärfer zum Ausdruck. Nach der Niederwerfung der
achtundvierziger Revolution lebten sie verbannt im Exil in London.
Als in den sechziger Jahren die Arbeiterbewegung sich von neuem bildete,
nahmen sie direkten Anteil an der deutschen Bewegung nicht. Sie hatten
aber in dieser politische Freunde, mit denen sie brieflichen Verkehr unterhielten,
auch suchten sie durch Aufsätze und Schriften erzieherisch
auf die Bewegung einzuwirken. Einer dieser Freunde war Wilhelm
Liebknecht, und die Fraktion, an deren Spitze er und
August Bebel standen, galt lange Zeit in Deutschland als die
eigentliche Partei von Marx. In den Organen, die Wilhelm
Liebknecht damals redigierte, kamen aber naturgemäß vorwiegend
Ideen von Liebknecht zum Ausdruck, von denen schon erwähnt wurde, daß
sie stark vom französischen Sozialismus beeinflußt waren, daß Liebknecht
ganz irrigerweise für das theoretische Mundstück von Marx genommen
ward. Liebknecht gab dem 1869 von der damals unter seiner geistigen
Führung geschaffenen sozialdemokratischen Arbeiterpartei gegründeten
und von ihm redigierten Blatt den Titel „Der Volksstaat“, und er wie andere
sprachen darin auch immer wieder von einem solchen Staat. Das
war aber ganz und gar nicht nach dem Geschmack von Marx und Engels,
und in der 1876/77 von ihm unter teilweiser Mitwirkung von Marx
verfaßten Schrift „Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaft“
nahm Engels Gelegenheit, gegen diese Idee vom Volksstaat, wie Liebknecht
sie vertrat, zu polemisieren, ohne letzteren zu nennen. Er legt dar,
daß nach der Revolution des Proletariats die Entwicklung nicht zum
Volksstaat, sondern zur Auflösung, zum Absterben des Staates führe.
Die Kapitel der Schrift, die speziell den Sozialismus behandeln, sind von
Engels später als Broschüre unter dem Titel: „Die Entwicklung des Sozialismus
von der Utopie zur Wissenschaft“ herausgegeben worden, und
wer es nicht vorzieht, das ganze Buch zu lesen, das überaus wertvolle
Darlegungen über grundlegende Fragen der Philosophie, Ethik, Geschichtswissenschaft,
Nationalökonomie und Sozialwissenschaft enthält, der
sollte sich zum mindesten diese Broschüre anschaffen. Man kann sich keine
bessere Vorführung der Grundgedanken der Marx-Engelsschen Soziallehre
wünschen. In dieser Schrift nun gibt Engels gegen den Schluß eine
zusammengefaßte Darlegung darüber, was nach der von Marx und ihm
vertretenen Anschauung aus dem Staat wird, nachdem die Arbeiterklasse
auf der zu ihrem Höhepunkt gelangten Entwicklung der kapitalistischen
Gesellschaft die politische Gewalt erlangt hat. Er schreibt dort:

„Das Proletariat ergreift die Staatsgewalt und verwandelt die Produktionsmittel
zunächst in Staatseigentum. Aber damit hebt es sich selbst als
Proletariat, damit hebt es alle Klassenunterschiede und Klassengegensätze auf,
und damit auch den Staat als Staat. Die bisherige, sich in Klassengegensätzen
bewegende Gesellschaft hatte den Staat nötig, d. h. eine Organisation der jedesmaligen
ausbeutenden Klasse zur Aufrechterhaltung ihrer äußeren Produktionsbedingungen,
also namentlich zur gewaltsamen Niederhaltung der ausgebeuteten
Klasse in den durch die bestehende Produktionsweise gegebenen Bedingungen
der Unterdrückung (Sklaverei, Leibeigenschaft oder Hörigkeit, Lohnarbeit). Der
Staat war der offizielle Repräsentant der ganzen Gesellschaft, ihre Zusammenfassung
in einer sichtbaren Körperschaft; aber er war dies nur, insofern er der
Staat derjenigen Klasse war, welche selbst für ihre Zeit die ganze Gesellschaft
vertrat: im Altertum Staat der sklavenhaltenden Staatsbürger, im Mittelalter
des Feudalismus, in unserer Zeit der Bourgeoisie. Indem er endlich tatsächlich
Repräsentant der ganzen Gesellschaft wird, macht er sich selbst überflüssig.
Sobald es keine Gesellschaftsklasse mehr in der Unterdrückung zu halten
gibt, sobald mit der Klassenherrschaft und dem in der bisherigen Anarchie der
Produktion begründeten Kampf ums Einzeldasein auch die daraus entspringenden
Kollisionen und Exzesse beseitigt sind, gibt es nichts mehr zu reprimieren,
das eine besondere Repressionsgewalt, einen Staat nötig machte. Der erste
Akt, worin der Staat wirklich als Repräsentant der ganzen Gesellschaft auftritt – die Besitzergreifung der Produktionsmittel im Namen der Gesellschaft – ist zugleich sein letzter selbständiger Akt als Staat. Das Eingreifen
einer Staatsgewalt in gesellschaftliche Verhältnisse wird auf einem Gebiete
nach dem andern überflüssig und schläft dann von selbst ein. An die Stelle
der Regierung über Personen tritt die Verwaltung von Sachen und die Leitung
von Produktionsprozessen. Der Staat wird nicht „abgeschafft“, er stirbt ab.
Hieran ist die Phrase vom „freien Volksstaat“ zu messen, also sowohl nach
ihrer zeitweiligen agitatorischen Berechtigung, wie nach ihrer endgültigen
wissenschaftlichen Unzulänglichkeit; hieran ebenfalls die Forderung der sogenannten
Anarchisten, der Staat solle von heute auf morgen abgeschafft
werden.“


Man sieht, es wird dem Staat im Grunde eine nur transitorische,
zeitweilige Rolle zuerkannt, die wesentlich die einer unterdrückenden oder
niederhaltenden Gewalt ist – also das, was Lassalle gerade die Rolle
eines Nachtwächters der jeweilig herrschenden Klasse nennt, und wenn
mit dem Bestehen verschiedener Gesellschaftsklassen die Klassengegensätze
und der Anlaß zur Niederhaltung von Klassen aufhören, hört nach dieser
Theorie auch der Staat auf. Sie zieht sich durch alle Schriften von
Marx und Engels und ist von letzterem später in der Schrift: „Der Ursprung
der Familie, des Privateigentums und des Staates“ näher begründet
worden. Gelegentlich spricht Engels wohl auch vom Staat als
Produkt der Arbeitsteilung in der Gesellschaft und leitendem Organ der
durch jene notwendig gewordenen Verwaltungsaufgaben, aber er geht
auf diese Funktionen und ihre Zukunft nicht näher ein, sondern läßt
hinterher immer nur den Staat als Organ der Niederhaltung aufmarschieren.
Inwieweit diese Auffassung aufrechterhalten werden kann,
oder welche von beiden Auffassungen die Marx-Engelssche und die
Lassallesche, die zeitweilig in den Diskussionen der Sozialisten eine große
Rolle gespielt haben, den Anspruch auf größere Richtigkeit hat, wird sich
vielleicht zeigen, wenn wir nun auch Marx selbst über den Staat gehört
haben.

Vierzehn Jahre bevor die Schrift von Engels über den Ursprung
der Familie, des Privateigentums und des Staates erschien, im Jahre
1871, hat Karl Marx sich genauer über den Staat geäußert in jener für
den Generalrat der Internationalen Arbeiterassoziation verfaßten Denkschrift
oder Ansprache über die Pariser Kommune von 1871. Im dritten
Abschnitt dieser Schrift legt er dar, was eigentlich die Kommune von
Paris bedeutet habe, was ihr tieferer Sinn und ihre tieferen Absichten gewesen
seien. Er hat dabei, was ich nicht verheimlichen will, etwas sehr
frei gearbeitet. Er hat das, was den Leuten der Kommune unbestimmt
vorschwebte, in eine sehr klare und bestimmte Sprache, in die logische
Entwicklung eines leitenden Gedankens gekleidet. Nachdem er dargelegt
hat, daß die Pariser Kommune eine Regierung der Arbeiterklasse war
und mit den Einrichtungen der alten Klassenherrschaft, mit Militär, Polizei
usw. gebrochen hatte, fährt er fort:

„Die Pariser Kommune sollte selbstverständlich allen großen gewerblichen
Mittelpunkten Frankreichs zum Muster dienen. Sobald die kommunale Ordnung
der Dinge einmal in Paris und den Mittelpunkten zweiten Ranges eingeführt
war, hätte die alte zentralisierte Regierung auch in den Provinzen der
Selbstregierung der Produzenten weichen müssen. In einer kurzen Skizze der
nationalen Organisation, die die Kommune nicht die Zeit hatte weiter auszuarbeiten,
heißt es ausdrücklich, daß die Kommune die politische Form selbst
des kleinsten Dorfs sein, und daß das stehende Heer auf dem Lande durch eine
Volksmiliz mit äußerst kurzer Dienstzeit ersetzt werden sollte. Die Landgemeinden
eines jeden Bezirks sollten ihre gemeinsamen Angelegenheiten durch
eine Versammlung von Abgeordneten in der Bezirkshauptstadt verwalten, und
diese Bezirksversammlungen dann wieder Abgeordnete zur Nationaldelegation
in Paris schicken; die Abgeordneten sollten jederzeit absetzbar und an die bestimmten
Instruktionen ihrer Wähler gebunden sein. Die wenigen, aber wichtigen
Funktionen, welche dann noch für eine Zentralregierung übrig blieben,
sollten nicht, wie dies absichtlich gefälscht worden, abgeschafft, sondern an kommunale,
d. h. streng verantwortliche Beamte übertragen werden. Die Einheit
der Nation sollte nicht gebrochen, sondern im Gegenteil organisiert werden
durch die Kommunalverfassung; sie sollte eine Wirklichkeit werden durch die
Vernichtung jener Staatsmacht, welche sich für die Verkörperung dieser Einheit
ausgab, aber unabhängig und überlegen sein wollte gegenüber der Nation,
an deren Körper sie doch nur ein Schmarotzerauswuchs war. Während es
galt, die bloß unterdrückenden Organe der alten Regierungsmacht abzuschneiden,
sollten ihre berechtigten Funktionen einer Gewalt, die über der
Gesellschaft zu stehen beanspruchte, entrissen und den verantwortlichen Dienern
der Gesellschaft zurückgegeben werden. Statt einmal in drei oder sechs Jahren
zu entscheiden, welches Mitglied der herrschenden Klasse das Volk im Parlament
ver- und zertreten soll, sollte das allgemeine Stimmrecht dem in
Kommunen konstituierten Volk dienen, wie das individuelle Stimmrecht jedem
andern Arbeitgeber dazu dient, Arbeiter, Aufseher und Buchhalter in seinem
Geschäft auszusuchen. Und es ist bekannt genug, daß Gesellschaften ebenso
gut wie einzelne in wirklichen Geschäftssachen gewöhnlich den rechten Mann
zu finden und, falls sie sich einmal täuschen, dies bald wieder gut zu machen
wissen. Andererseits aber konnte nichts dem Geist der Kommune fremder
sein, als das allgemeine Stimmrecht durch hierarchische Investitur zu ersetzen.“


Diese Ausführungen stehen gedanklich in merkwürdiger Übereinstimmung
mit dem Plane, den der von Marx so scharf kritisierte Proudhon
in seiner Abhandlung über den Föderalismus und seiner Schrift über die
politische Befähigung der arbeitenden Klassen entwickelt hat. Die letztgenannte
Schrift, die man Proudhons politisches Testament nennen kann,
ist nie ins Deutsche übersetzt worden. Sie ist gegen Ende 1864 geschrieben,
als die Internationale Arbeiterassoziation im Entstehen begriffen
war und in der Arbeiterschaft von Paris neues politisches Leben
sich regte. Mit ihr wollte Proudhon, an dem der Tod schon nagte, der
Bewegung eine Art politisches Geleitbuch geben. Er war, wie man
weiß, Gegner des Staates, wenn er auch nicht Anarchist in dem Sinne
war, wie man das Wort heute versteht, sondern dem Föderalismus und
Kommunalismus huldigte. Der Staat sollte dadurch abgeschafft werden,
daß die Nation sich in freien Kommunen und Verbänden von solchen
von unten auf föderalistisch organisierte. Der Staat wird da – was
unter dem kaiserlichen Regime Frankreichs verständlich genug war –
nur als unterdrückende Macht aufgefaßt. Ganz wie sieben Jahre später
bei Marx, der ihn Schmarotzergewächs, Auswuchs der Gesellschaft und
unterdrückende Gewalt nennt. Von einer höheren Aufgabe oder Funktion
des Staates ist bei Marx so wenig wie bei Proudhon die Rede,
während nach Lassalle der Staat sogar eine hohe kulturelle Aufgabe selbst
dann noch erfüllte, wenn er es gar nicht einmal wollte. Wo ist da die
Wahrheit? Nach meiner Ansicht verkennt der von Marx entwickelte
Plan vollständig die Rückwirkung der großen ökonomischen Zusammenhänge,
was bei einem Manne wie Marx, der so großen Sinn für das
Wesen und die Bedeutung der großen Produktion hatte, ganz besonders
verwundern muß. Die hier entwickelte Auffassung ist vollständig kleinbürgerlich.
Ein Gemeinwesen mit kleinbürgerlicher Wirtschaft und kleinbürgerlichem
Verkehr läßt sich allenfalls nach Art des Kommunalismus
auffassen. Ein Land aber mit modernen Industrieunternehmungen und
den durch sie geschaffenen wirtschaftlich sozialen Zusammenhängen, die
weit über die Gemeinde hinausgreifen, ist als bloßer Bund unabhängiger
Kommunen undenkbar.

Man vergegenwärtige sich zum Beispiel nur das moderne vielverzweigte
Verkehrswesen und die vielen anderen Wirtschaftsorganismen,
deren Wirkungssphäre und Bedürfnisse eine Zwangsgesetzgebung notwendig
machen, die an der Selbstbestimmung der Gemeinden keinen
Hemmschuh finden darf. Der durch die große Industrie erzeugte Wirtschaftsverkehr
stellt die Gesetzgebung der Nation vor ganz andere Aufgaben,
als sie in einer kommunistischen Organisation ausreichend erfüllt
werden könnten. Die letztere würde schon einfach an den Erfordernissen
rationeller Flußwirtschaft versagen, bei der die örtlichen Interessen so
verschieden liegen. Die Bewohner im Tale und an der Mündung haben
ganz andere Interessen als die Bewohner der Berggegenden, von denen
der Fluß herkommt. Vielfach sind Flüsse versandet, weil die Bevölkerung
in den betreffenden Bergdistrikten die Wälder abgeholzt hatte. Die von
den Quellen an in ihrem Lauf ungehemmten Flüsse nahmen so viel Erdreich
mit, daß weiter unten Bett und Mündungen versandeten. Eine
Flußwirtschaft, die den Fluß schiffbar erhält, braucht Gesetze und eine
Überwachung, die vor keinen Sonderinteressen oder gar Launen der
Gemeinden Halt machen. Haben wir doch selbst internationale Überwachungskommissionen
für die Flußläufe von Donau, Rhein usw. Man
verweist nun gern auf diese letzteren als Beweise dafür, daß sich solche
Dinge auch auf dem Wege der freien Vereinbarung regeln lassen. Aber
man vergißt dabei, daß diesen Kommissionen Verträge von Staaten
zugrunde liegen, bei denen schon die Sonderinteressen von Gemeinden
und Bezirken einem großen Allgemeininteresse weichen mußten. Wären
nicht schon Staaten gewesen, so wären jene Vereinbarungen nie zustande
gekommen.

Der Plan des Kommunalismus ignoriert viele der bedeutenden
Gesetzgebungs- und Verwaltungsaufgaben des modernen Staates, übrigens
können auch die Gemeinden heute sich nicht mehr auf die kleinbürgerlichen
Aufgaben beschränken, die Proudhon im Auge hatte. Die
Bodenpolitik, Verkehrspolitik und Sozialpolitik sind bei vielen schon über
diesen Rahmen hinausgewachsen. Ich darf daran erinnern, was meine
Wenigkeit vor jetzt beinahe 25 Jahren geschrieben hatte in einem Artikel,
der betitelt ist: „Die sozialpolitische Bedeutung von Raum und Zahl.“[1]
Es wird dort aufgezeigt, wie sehr die räumliche Ausdehnung des Gebiets
und die Vermehrung der Bevölkerung allein schon ganz neue Bedürfnisse
schaffen und das Zustandekommen der Gesetzgebung wie ihre
Aufgaben komplizieren.

Man wird das in Deutschland praktisch erfahren, wenn hier Versuche
gemacht werden, die in die Reichsverfassung der Republik grundsätzlich
übernommene direkte Gesetzgebung in die Wirklichkeit umzusetzen. Das
in der Schweiz heimische Referendum hat auch dort seine Nücken. Aber
es ist ganz etwas anderes, wenn die Bürger der kleinen, von jeher republikanischen
Eidgenossenschaft über eine Frage ihres weltpolitisch gesicherten
Landes abstimmen, als wenn eine solche Volksabstimmung in
einem Lande mit über 60 Millionen Einwohnern und in so schwieriger
Lage wie Deutschland vorgenommen wird. Man kann mit der direkten
Abstimmung wohl ganz einfache Fragen regeln, aber unmöglich kann
man alle Angelegenheiten eines großen Landes durch solche Abstimmungen
zur Entscheidung bringen, es müßte sonst jeder Bürger ein Ausbund
enzyklopädischen Wissens sein.

Der Staat ist nicht nur Organ der Unterdrückung und Besorger der
Geschäfte der Besitzenden. Ihn nur als solches erscheinen zu lassen, ist die
Zuflucht aller anarchistischen Systemmacher. Proudhon, Bakunin,
Stirner, Krapotkin, sie alle haben den Staat immer nur als Organ der
Unterdrückung und Aussaugung hingestellt, das er freilich lange genug
gewesen ist, aber durchaus nicht notwendig sein muß. Er ist eine Form
des Zusammenlebens und ein Organ der Regierung, das seinen sozialpolitischen
Charakter mit seinem sozialen Inhalt ändert. Wer nach der
Art eines abstrahierenden Nominalismus seinen Begriff mit dem Begriff
der Herrschaftszustände, unter denen er einst entstanden ist, unabänderlich
verknüpft, ignoriert die Entwicklungsmöglichkeiten und tatsächlichen
Metamorphosen, wie sie sich in der Geschichte mit ihm vollzogen haben.

In der Praxis hat sich unter dem Einfluß der Kämpfe der Arbeiterbewegung
in den sozialdemokratischen Parteien eine andere Wertung des
Staates eingestellt. Da hat in der Tat die Idee eines Volksstaates Boden
gewonnen, der nicht das Werkzeug der oberen Klassen und Schichten ist,
sondern seinen Charakter kraft des allgemeinen und gleichen Wahlrechts
von der großen Volksmehrheit erhält. Insofern hat Lassalle trotz mancher
Übertreibungen in seinen oben wiedergegebenen Sätzen vor der Geschichte,
soweit wir sie übersehen können, recht behalten. Allerdings muß
man auch ihn cum grano salis verstehen. In seinem Offenen Antwortschreiben
ruft er den Arbeitern zu: „Aber was ist denn der Staat?“
Und nach Vorführung von statistischen Zahlen über die damalige Einkommensverteilung
fährt er fort: „Ihnen also, den notleidenden
Klassen, nicht uns, den höheren Ständen, gehört der Staat, denn
aus Ihnen besteht er, Ihre, der ärmeren Klassen große
Assoziation, das ist der Staat!“ Ein Ausspruch, der viel
Ähnlichkeit hat mit dem Satz eines französischen Sozialisten, von dem
seinerzeit geschrieben wurde, daß Lassalle ihn kopiert habe, was aber nicht
richtig ist. Es ist dies Louis Blanc, der Verfasser der Schrift über die
Organisation der Arbeit. In einer Abhandlung, die polemisch gegen
Proudhon gerichtet war, schrieb dieser:

„In einem demokratischen Regierungssystem ist der Staat die Macht des
ganzen, durch seine Abgeordneten vertretenen Volkes, er ist die Herrschaft der
Freiheit. Der Staat ist nichts anderes als die Gesellschaft selbst, die als
Gesellschaft handelt, um die Unterdrückung zu verhindern und die Freiheit
aufrechtzuerhalten. „Mann aus dem Volke, der Staat bist du!“ – „Homme
du peuple, l'état c'est vous!““


Der Aufruf am Schluß ist in der Tat beinahe derselbe, den Lassalle
ausstößt. Und ähnlich wird argumentiert: der Staat ist aus dem Volk
zusammengesetzt, folglich ist das Volk der Staat. In dieser Hinsicht kann
man freilich etwas weniger simplizistisch argumentieren. Mit der Feststellung,
aus welchen Menschen die Bevölkerung des Staates besteht, ist
der Staat noch nicht erklärt. Nur unter bestimmten Umständen hat das
Wort einen wahren Inhalt. Hören wir darüber einen anderen Sozialisten.
Der englische Sozialist James Ramsey Macdonald hat im Jahre
1909 eine sehr interessante Abhandlung veröffentlicht über Sozialismus
und Regierung. Darin führt er gegen Engels aus:

„Der Staat ist nicht die Regierung und nicht die Gesellschaft, er ist die
organisierte politische Persönlichkeit eines unabhängigen Volkes, die Organisation
einer Gemeinschaft, um ihren gemeinsamen Willen geltend zu machen
durch politische Mittel. Es ist ein Irrtum, anzunehmen, daß der Staat nur
das ist, was die Individuen aus ihm gemacht haben. Auch die Vergangenheit
hat ihn gemacht. ... Daher muß der Staat als ein Organisches betrachtet
werden.“[2]


Das ist, glaube ich, die vor der unbefangenen geschichtlichen Prüfung
auch wohl dauernden Bestand behaltende Definition des Begriffes
„Staat“. Man kann Macdonald nicht vorwerfen, daß er irgendein
wesentliches Moment ausläßt, das beim Staat in Betracht kommt. Es
hat nun eine ganze Literatur über den Staat gegeben, ob der Staat auf
einem Vertrag beruht, sei es auf einem bewußten oder einem stillschweigenden
Vertrag, den ein Teil der Bevölkerung einfach durch Duldung
eingeht, oder ob der Staat nur von der Gewalt herkam. Und, hat
man weiter gefragt, was ist der Gemeinschaftswille? Ist es der Wille
aller, die eine Gemeinschaft bilden, addiert, oder ist eine stärkere Potenz
bei seiner Bildung tätig? Letzteres ist, soweit man überhaupt berechtigt
ist, von einem Gemeinschaftswillen zu sprechen, in der Tat der Fall.
Und zwar ist es keine mystische, übersinnliche Macht, sondern ganz einfach
die Geschichte, die Vergangenheit, die bei seiner Bildung mitwirkt,
und nicht bloß die jeweilige Abstimmung einer Anzahl Menschen. Der
Staat ist ein Produkt der Entwicklung, in dessen jeweilige Gestaltung die
Vergangenheit mit hineinspielt. Aus dem Staat herausspringen ist Unmöglichkeit.
Man kann ihn nur ändern. Und so führt die Frage nach
dem Staat den Sozialisten hinüber zur Frage der Demokratie und der
Regierung überhaupt.





Siebentes Kapitel.

Der Sozialismus als Demokratie und der Parlamentarismus.

Halten wir daran fest, daß der Sozialismus unserer Zeit als Klassenbewegung
Bewegung der Arbeiterklasse ist. Allerdings ist er nicht nur
Klassenbewegung, sondern auch Bewegung sozialistischer Ideologie. Aber
der Angehörige einer anderen Gesellschaftsklasse muß je nachdem sein
Klasseninteresse vergessen, oder sich über es hinwegsetzen, um
Sozialist zu werden. Der Arbeiter aber, das ist wenigstens die Auffassung
der Sozialisten, braucht nur sein Klasseninteresse zu erkennen – nicht sein persönliches Interesse, das kann ein anderes
sein –, um Sozialist zu werden. Da somit die sozialistische Bewegung
die Bewegung der Arbeiterklasse ist, der breiten sozialen Unterschicht der
Gesellschaft, ist sie darum schon notwendigerweise eine demokratische Bewegung.
Darüber kann grundsätzlich gar keine Meinungsverschiedenheit
bestehen, sondern nur darüber, wie diese Demokratie sich auswirkt, auf
welchem Wege und zu welchem Ziele hin. Streit herrscht zunächst über
ihre Form, und da berührt die Frage der Demokratie die Frage des
Parlamentarismus. Wiederholt ist schon von Sozialisten wie auch von
radikalen bürgerlichen Demokraten ein grundsätzlicher Gegensatz zwischen
Demokratie und Parlamentarismus behauptet worden. Und heute kann
man in Organen derjenigen sozialistischen Richtung, die sich kommunistisch
nennt, den von der bolschewistischen Regierung Sowjetrußlands als
Axiom aufgestellten Satz lesen: „Der Parlamentarismus ist die Regierungsform
der Bourgeoisie.“ Dagegen wissen wir, daß sowohl Marx-Engels
wie auch Lassalle für den Parlamentarismus eingetreten sind,
wenn es sich um den Kampf für das Budgetrecht, das Geldbewilligungsrecht
des Parlaments gegen halbabsolutistische monarchistische Regierungen
gehandelt hat. Und heute tritt die große Mehrheit der Sozialisten,
die nicht bolschewistische Kommunisten sind, für die parlamentarische Regierung
ein. Es ist daher nötig, sich klar zu machen, was wir unter
Parlamentarismus und parlamentarischer Regierung zu verstehen haben.

Beginnen wir mit der Begriffsbestimmung. Was ist überhaupt ein
Parlament? Die Frage ist genau dahin zu beantworten: ein Parlament
ist ein beratender und jeweilig auch beschließender Vertretungskörper,
anders ausgedrückt, eine vertretende bzw. repräsentative Versammlung,
die berät und je nachdem auch beschließt. Vertretung und Beratung
sind vom Begriff des Parlamentarismus nicht zu trennen, das Beschließen
eher. Es hat Parlamente gegeben, die das Recht der Beschlußfassung
nicht hatten. In der Frühzeit der parlamentarischen Entwicklung
Englands gab es dort solche parlamentarische Körper. Die Konsulatsverfassung
Frankreichs, die von Sieyès ausgearbeitet war, und später
die Verfassung des Kaiserreichs wurde, sah verschiedene parlamentarische
Körper vor: Senat, Tribunal usw. Das Tribunal hatte dabei nur eine
beratende Funktion, nicht die Beschlußfähigkeit. Es hatte Gesetze zu beraten
und sie je nachdem dem gesetzgebenden Körper vorzulegen; aber
beschließende Kraft hatte es nicht. Diesen Gedanken hatte Sieyès entnommen
der oligarchischen venezianischen Republik, und ähnliches findet
man in der bürgerlichen Utopie Oceana des James Harrington
niedergelegt, die in mancher Hinsicht für die Ideengeschichte des Parlamentarismus
interessant ist. Harrington schlug zwei Körper vor, einen
beratenden und einen beschließenden. Da sollte aber der demokratisch
gewählte Körper der beschließende sein, und der nach beschränktem Wahlrecht
gebildete Körper nur beratende Funktion haben. Dieser wesentlich
die besitzenden Klassen vertretende Beratungskörper sollte die Gesetze vorberaten,
und dann sollte das Volk durch seine Vertreter über sie entscheiden.
Man kann sagen, das sei ein verfälschter Parlamentarismus.
Aber darauf kommt es hier nicht an. In der Geschichte des Parlamentarismus
hat es viele Halbheiten und Mischformen gegeben. Auch der
englische Parlamentarismus war zunächst eine Mischform, ist es in gewisser
Hinsicht selbst heute noch. Erstens ist er nicht die unbeschränkte
Herrschaft des Parlaments. Denn neben dem Parlament besteht in
England noch die Krone, die nach dem Buchstaben des Gesetzes noch sehr
viele Rechte hat, wenn sie auch in der Praxis von den meisten keinen
Gebrauch macht. Immerhin hat sie mehr Rechte, als man gemeinhin
annimmt. Dann besteht das Parlament in England noch immer aus
zwei Häusern, dem überwiegend aus erblichen Mitgliedern zusammengesetzten
Haus der Lords und dem Haus der Gemeinen, englisch:
House of Commons, was man in Deutschland merkwürdigerweise noch
immer mit „Unterhaus“ übersetzt, während in Wirklichkeit das „Haus der
Gemeinen“ viel weitergehende Rechte hat als das Haus der Lords. Im
englischen Volke wird denn auch allgemein nur die gewählte Vertretung
als das Parlament betrachtet. Ebenso in Deutschland. Schon vor der
Revolution betrachtete das preußische Volk das Abgeordnetenhaus als
das eigentliche Parlament; das Herrenhaus galt ihm nur als eine Art
Hemmschuh der parlamentarischen Arbeit, und viel mehr war es ja auch
nicht. In England nennt man auch nicht das Haus der Lords die erste
Kammer, sondern bezeichnet es ganz logisch als die zweite Kammer.

Diese zweiten Kammern beruhen auch anderwärts vielfach auf dem
erblichen Recht oder sind zusammengesetzt aus ernannten Vertretern und
ständischen Vertretern. So war das preußische Herrenhaus zusammengesetzt
aus Vertretern des Adels, des Grundbesitzes, bestimmter erbberechtigter
Familien, der hohen Geistlichkeit, der Universitäten, der
Städte; es war also eine ständische Vertretung. In England sind, wie
bemerkt, Mitglieder des Hauses der Lords auch heute noch größtenteils
Personen aus ererbtem Recht, aber dieses erbliche Anrecht auf den Sitz
im Hause der Lords hat eine unangenehme Nebenwirkung. Ein Mann,
der erblicher Peer von England ist, darf nicht Abgeordneter im Haus
der Gemeinen sein. Der bekannte liberale Politiker Lord Rosebery war
Mitglied des Hauses der Gemeinen, solange sein Vater Mitglied des
Hauses der Lords war. Aber dieser Vater starb sehr früh, und da
mußte der Sohn ins Haus der Lords, ob er wollte oder nicht, so daß es
mit seiner Abgeordnetenlaufbahn vorbei war. Er hat das sehr übel
empfunden und das Haus der Lords für einen vergoldeten Käfig erklärt.
Daß er nicht ins Haus der Gemeinen durfte, hatte ihn als Führer der
liberalen Partei unmöglich gemacht, so sehr ist dieses im heutigen England
die erste Kammer.[3]

Geschichtlich waren die erblichen oder ständischen Kammern allerdings
zunächst die ersten. In England entsteht zunächst im Anfang des
dreizehnten Jahrhunderts das Haus der Lords. Aber sehr bald ziehen
die Lords Vertreter der Grafschaften und Städte hinzu, weil sie sie
brauchen, die dann aber als Haus der Gemeinen gesondert tagen, und
allmählich gewinnt dieses Haus der Gemeinen immer mehr Bedeutung
gegenüber dem Hause der Lords, bis das Schwergewicht völlig bei der
breiten, direkt gewählten Volksvertretung liegt. Das ist heute auch dort
der Fall, wo beide Kammern gewählt werden, wie jetzt in Frankreich.
Dort werden der Senat und die Deputiertenkammer gewählt, aber die
Deputiertenkammer wird gewählt auf Grund des allgemeinen, gleichen,
geheimen und direkten Wahlrechts, der Senat aber indirekt von Vertretern
der Gemeinden, der Generalräte und Arrondissementsräte. In
der Schweiz wiederum hat man den Nationalrat und den Ständerat.
Der Nationalrat wird in Wahlkreisen auf Grund des gleichen, direkten
Wahlrechts gewählt; der Ständerat wird zwar auch direkt gewählt, aber
von den ganzen Kantonen. Jeder Vollkanton entsendet zwei, jeder Halbkanton
einen Vertreter, während die Nationalratswahlkreise nach der
Bevölkerung eingeteilt sind. Infolgedessen ist der Nationalrat viel stärker
an Mitgliedern als der Ständerat und übt auch weitreichendere Funktionen
aus. Ähnlich ist es in den Vereinigten Staaten, wo Senat und
Repräsentantenhaus die Volksvertretung, hier „Kongreß“ genannt,
bilden. Der Senat wird direkt oder indirekt von den Staaten gewählt,
das Repräsentantenhaus von den Wahlkreisen. Aber hier wie in allen
übrigen modernen Ländern wird das allgemeine und mehr direkt gewählte
Haus als das eigentliche Parlament betrachtet.

Was nun die Rechte und Aufgaben der Parlamente betrifft, so ist
das Fundamentalrecht des Parlaments das Budgetrecht, das Recht der
Annahme oder Verweigerung der Haushalte bzw. der Steuern. Ursprünglich
wurde in England das Parlament überhaupt vom König nur
einberufen, wenn dieser neue Steuern brauchte, und das Recht, diese
Steuern zu verweigern, war das Mittel, mit dem es sich alle übrigen
Rechte erwirkt hat. Schon unter Heinrich IV., 1407, erkämpft das Haus
der Gemeinen das Recht, daß alle Geldbewilligungsgesetze ihm vorgelegt
werden müssen, und dann erobert es sich das Recht der alleinigen Geldbewilligung.
Bei wechselnden Machtverhältnissen im Staate, in immer
wieder aufgenommenen Kämpfen gegen die Krone, macht es sich die Verlegenheiten
dieser zunutze. Es weiß zu gut, daß ohne Geld das Regieren
nicht möglich ist. Hängt die Geldbewilligung vom Parlament ab, so kann
die Krone nichts ohne dieses machen; sie kann ohne Geld keine Soldaten
beschaffen und daher auch ohne das Parlament keine Kriege führen.
Darauf gestützt hat z. B., als 1628 ein Krieg zwischen Frankreich und
England bevorstand, das Parlament sich die Rechte der sogenannten
Petition of Right („Rechtsforderung“) ausbedungen. Zwölf Jahre
später, im Jahre 1640, als Karl I., der gleichzeitig König von Schottland
war, gegen seine aufständischen Schotten kämpfen wollte, sagte das
englische Parlament wiederum: „Ehe wir Dir Geld dazu bewilligen,
wollen wir erst einmal mit Dir abrechnen.“ Karl, der zehn Jahre lang
ohne Zustimmung des Parlaments Steuern hatte eintreiben lassen, mußte
die Gesetzwidrigkeit dieses Vorgehens anerkennen, eine ganze Reihe von
Verfügungen zurücknehmen, neue Rechte bewilligen und das Todesurteil
gegen seinen Kanzler Strafford unterschreiben, ehe er das Geld bewilligt
erhielt. Dann kam die Revolution, die ihm selbst den Kopf kostete, aber
mit Wiederherstellung des Königtums endete. Als aber 1688 die zweite
Revolution ausbrach und Wilhelm von Oranien ins Land gerufen wurde,
mußte auch dieser erst dem Parlament neue Rechte zuerkennen, bis er
den Thron besteigen durfte. 1689 schuf das Parlament das Meutereigesetz,
mit dem Vorbehalt, daß es immer nur für ein Jahr gilt, so daß,
wenn es einmal nicht erneuert wird, in England die Soldaten beliebig
meutern dürfen, ohne sich dadurch strafbar zu machen. Dadurch war der
Krone das Ausspielen des Heeres gegen das Parlament unmöglich gemacht.

Man kann die Geschichte des englischen Parlaments, das ja das erste
große Landesparlament gewesen ist, in zwei große Phasen einteilen; die
eine Phase ist die Phase des Kampfes des Parlaments gegen das Königtum,
d. h. der Kampf um immer größere Macht des Parlaments dem
Königtum gegenüber. Die Thronfolge ist gebunden an eine protestantische
Erbfolge. Bei alledem behielt die Krone doch immer noch die Möglichkeit
eines großen Einflusses. 1714 kam das Welfenhaus auf den Thron.
Der erste Vertreter der hannoverschen Dynastie, Georg I., konnte nicht
einmal englisch und kümmerte sich wenig um die Regierung, sondern begnügte
sich damit, von Zeit zu Zeit nach England zu kommen und seine
Einkünfte einzustreichen. Georg II. bürgerte sich auch nur schwer in
England ein. Anders der dritte Georg. Der wollte sein eigener Staatskanzler
sein und hat es denn auch glücklich fertig gebracht, die Rebellion
und den Abfall der Vereinigten Staaten von Amerika zu erleben. Seine
Versuche, den Einfluß des Parlaments zurückzudrängen, haben aber nur
kurze Zeit gedauert. 1780 nahm das Haus der Gemeinen einen Antrag
an, daß die Macht der Krone im Wachsen sei und verkürzt werden müsse,
und das ist auch durch eine ganze Reihe von Bestimmungen erzielt
worden.

Im Laufe der Zeit war aber das Haus der Gemeinen ebenso eine
Kammer von Privilegierten geworden, wie das Haus der Lords. Das
Wahlrecht war außerordentlich beschränkt, die Stimmabgabe öffentlich,
und wenn sie auch nicht durch ein Reaktionsgesetz eingeführt, sondern
aus dem Mittelalter her überkommen war, wo kein Mensch an geheime
Stimmabgabe dachte, so war sie doch das Mittel einer furchtbaren Wahlkorruption
geworden, hatte sie dazu geführt, daß der Stimmenkauf und
das Kommandieren von Wählern ganz ungescheut betrieben wurden[4].
Ebenso wuchs die Korruption im Parlament, das, je mehr England
Kolonialreich wurde, immer mehr wohlbezahlte Posten zu vergeben hatte.
Und nun beginnt die zweite Phase der Geschichte des englischen
Parlamentarismus: der Kampf um die Demokratisierung der
Volksvertretung und damit in Verbindung der Kampf des Hauses
der Gemeinen gegen das Haus der Lords.

Bis weit ins neunzehnte und sogar noch ins zwanzigste Jahrhundert
hinein ist das englische Wahlrecht im allgemeinen erst faktisch und dann
formal ein Privilegienwahlrecht des Grundbesitzes in Land und Stadt
gewesen. Abgesehen von den nach und nach sehr eingeschrumpften Wahlberechtigungen
städtischer Korporationen usw. ist es immer an eine Verfügung
über Grund und Boden gebunden gewesen, und alle Reformen
an ihm sind in der Weise vollzogen worden, daß der Begriff des Grundbesitzers
schrittweise erweitert wurde. Erst waren es nur die Freisassen
gewesen, die das Wahlrecht hatten, dann kamen die in Erbpacht sitzenden
Pächter hinzu, später die mittleren und kleinen Pächter im allgemeinen
und die Mieter von Wohnhäusern – die Engländer haben ja vorwiegend
das Einfamilienhaus –, und schließlich wurde es auch den Abmietern
von Zimmern und von Teilen von solchen verliehen, so daß, wer 10 Mk.
Miete wöchentlich zahlte, ein Wähler war, auch wenn er nur ein halbes
Zimmer hatte. Ein staatsbürgerliches Recht schlechthin ist das englische
Wahlrecht aber bis zum Weltkrieg nicht gewesen. Die Entwicklung ist
formal da umgekehrt vor sich gegangen, als bei uns und anderwärts auf
dem Festland. Hier wurde das Wahlrecht als ein staatsbürgerliches Recht
eingeführt, aber vielfach gebunden an irgendwelche Steuerleistungen usw.
In England dagegen war es ein Recht des Grundbesitzers oder irgendeines
Korporationsvertreters und gebunden allerdings an die englische
Staatsbürgerschaft[5].

Auf die überaus charakteristischen Kämpfe um die Wahlreform in
England kann in diesem Zusammenhang nicht eingegangen werden. Für
den hier behandelten Gegenstand ist es bemerkenswert, daß mit der ersten
großen Wahlreform im 19. Jahrhundert auch der Kampf gegen die parlamentarische
Machtstellung des Hauses der Lords erneut auf die Tagesordnung
gesetzt wird. Diese Wahlreform, die im Jahre 1832 dem lange
Zeit sich ihr widersetzenden Haus der Lords abgerungen wurde, brachte
eine erdrückende liberale Mehrheit (486 Liberale gegen 172 Konservative)
in das Haus der Gemeinen und bewirkte damit eine starke Veränderung
in den Beziehungen der beiden Häuser des Parlaments zu einander.
Vom Anfang des achtzehnten Jahrhunderts ab war nach Festlegung der
Parlamentsherrschaft die politische Beherrschung Englands abwechselnd
der Partei der Whigs und der Partei der Torys zugefallen. Beides
waren aristokratische Parteien, Parteien der Besitzenden, im Grunde nur
zwei große Bünde oder Koterien von Adligen und Angehörigen der
Großbourgeoisie. Der politische Unterschied zwischen ihnen war nicht
groß. Die Whigs waren traditionell die Partei eines gewissen Fortschritts,
sie wollten die Partei des lebensfähigen Neuen sein und waren
die besonderen Sachwalter der neu emporkommenden Bourgeoisie. Die
Torys, ursprünglich Anhänger der Dynastie der Stuarts, bildeten sich
aus zur sogenannten Partei der Institutionen, des Königtums überhaupt,
der erblichen Aristokratie, der Staatskirche, des befestigten Grundbesitzes
und so weiter. Das waren die prinzipiellen Gegensätze. In der Praxis
verwischten sie sich sehr, da eben in beiden Parteien Angehörige der
Oberschicht der Besitzenden das entscheidende Wort sprachen, so daß eines
Tages der Vers aufkam, der, glaube ich, den Dichter Byron zum Verfasser
hat:


„Strange that such difference should be


Twixt Tweedledum and Tweedledee.“





Was man auf deutsch etwa so ausdrücken kann:


„Ein mächt’ger Unterschied, Potz Blitz!,


Von Prudelwitz und Strudelwitz.“





In der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts und im ersten
Drittel des neunzehnten Jahrhunderts hatten sich die beiden Parteien
sowohl im Haus der Lords wie im Haus der Gemeinen einigermaßen die
Wage gehalten, und wenn im Haus der Gemeinen die Whigs die große
Mehrheit hatten und im Hause der Lords die Torys nicht nachgeben
wollten, so wurde das Mißverhältnis durch einen sogenannten Pairsschub
geändert. Aber nach der großen Wahlreform hört das auf. Es findet im
Haus der Lords eine so starke Abwanderung von Whigs ins Lager der
Torys statt, daß diese schließlich dort eine Mehrheit erhalten, an der
ein Pairsschub nichts Wesentliches mehr ändern konnte, er hätte denn
mehrere hundert Personen umfassen müssen, was auf gesetzlichem Wege
nicht durchzuführen war. Gegen Ende des Jahrhunderts war es schon
dahin gekommen, daß die Torys – jetzt Konservative genannt – im
Hause der Lords von 500 Mitgliedern ungefähr 400 zählten, die Liberalen
nur gegen 100. Diese Entwicklung vollzog sich, nachdem 1866 die
zweite Wahlreform großen Teilen der städtischen Arbeiter das Wahlrecht
gebracht hatte und die liberale Partei sich allmählich durch Koalition
mit der Arbeiterschaft radikalisiert hatte. Nun lag für die Liberalen und
Radikalen noch viel stärker das Bedürfnis vor, das Schwergewicht und
die politische Entscheidung in das Haus der Gemeinen zu konzentrieren.
Ein großer Schritt dazu war schon im Jahre 1861 gemacht worden, wo
Gladstone den Beschluß durchsetzte, daß das Haus der Lords nicht über
Einzelheiten des Staatshaushalts, sondern über diesen im ganzen abzustimmen
habe, womit praktisch jenem die Möglichkeit genommen war,
überhaupt in das Budget hineinzureden, da für eine Partei der Staatserhaltung,
als die sich die Konservativen betrachtet wissen wollen, das
revolutionäre Mittel der Verwerfung des Staatshaushalts um Einzelheiten
willen geradezu ausgeschlossen ist.

Nur einmal haben die Lords denn auch einen dahingehenden Versuch
gemacht, und er ist ihnen schlecht genug bekommen. Im Jahre 1908
lehnten sie das Budget Lloyd George’s, der damals Schatzkanzler war,
mit der Begründung ab, daß das in ihm eingeschlossene Steuergesetz
keine einfache Steuermaßnahme sei, sondern eine soziale Umwälzung,
was auch bis zu einem gewissen Grade zutraf. Das rief heftige politische
Kämpfe hervor und machte mehrmalige Neuwahlen notwendig, die für
die Liberalen infolge des gleichzeitig spielenden Kampfes um Home Rule
für Irland unter erschwerenden Umständen stattfanden, aber ihnen schließlich
doch eine, wenn auch nicht große, Mehrheit beließen. Im Jahre 1911
wurde ein Kompromiß dahin geschlossen, daß, wenn ein Parlament in
derselben Gesetzgebungsperiode in Pausen von je einem Jahr dreimal
dieselbe Vorlage beschließt, sie dann auch gegen das Haus der Lords
Gesetz ist. Damit errang sich in England das Haus der Gemeinen endgültig
die Oberhoheit. Das Haus der Lords hat heute nur eine sehr beschränkte
Funktion als eine Art Revisionskammer und will auch kaum
mehr sein. Es beansprucht nur die Möglichkeit, je nachdem eine direkte
Volksabstimmung in der Form von Neuwahlen herbeiführen zu können,
wenn es der Meinung ist, das Haus der Gemeinen sei weit über
das Mandat hinausgegangen, das es bei den Wahlen bekommen habe.
So ist das Haus der Gemeinen heute fast souverän. Der Einfluß der
Krone ist nur noch der eines vermittelnden Ratgebers und kann selbst in
der auswärtigen Politik nichts gegen einen ausgesprochenen Willen des
Hauses der Gemeinen ausrichten.

Aus folgenden Gründen halten die Engländer noch an der Monarchie
fest: Erstens hat seit Generationen kein Träger der Krone es auf
einen Konflikt mit dem Parlament ankommen lassen. Sie entstammten
ja fremden Fürstenhäusern und legten sich in diesem Bewußtsein um so
größere Zurückhaltung auf. Es ist ausgerechnet worden, daß Eduard VII.
nur etwa ein Siebentausendstel englischen Blutes in seinen Adern habe.
Die Dynastie stammt aus Deutschland, und ihre Prinzen heirateten fast
immer wieder Deutsche. Deutschland lieferte ja Prinzessinnen in beliebiger
Auswahl. Man lese die Namen der englischen Prinzen und ihre Titel, und
man wird finden, daß sie fast alle deutsch sind. Es sind Hannoveraner,
Braunschweiger, Schleswiger, Koburger usw. Das macht sie in der
inneren Politik ungefährlich. Dagegen bildet der Träger der Krone eine
Gegenkraft gegen die Gefahren von Auswüchsen der Parteiherrschaft.
Er vertritt ein Interesse, das über den Sonderinteressen der Parteien
steht. Parteien sind stets der Gefahr ausgesetzt, über dem natürlichen
Interesse der Selbsterhaltung Allgemeininteressen zu vergessen oder
geradezu zu verletzen. Ihnen gegenüber ist der Träger der Krone durch
die Kontinuität seines Amtes vor solchen Anwandlungen geschützt. Die
Kontinuität gibt ihm, sofern er mit Takt auftritt, ein großes moralisches
Übergewicht. Er steht im Mittelpunkt namentlich der auswärtigen
Politik. An ihn kommen die Berichte der Gesandten, und er ist es, der
die Gesandten ernennt. Allerdings auf den Vorschlag des zuständigen
Ministers, und gegen das Ministerium kann er nichts; er kann die
Minister nicht einmal sich auswählen. Als Gladstone im Jahre 1880
die konservative Partei besiegte und die Liberalen ans Ruder kamen,
wollte die Königin Viktoria ihn von allen Führern der Liberalen am
letzten zum Ministerpräsidenten, denn sie haßte in ihm den siegreichen
Rivalen des von ihr hochgeschätzten Disraeli-Beaconsfield. Sie bot daher
alles auf, einen anderen liberalen Ministerpräsidenten zu erhalten. Aber
das erwies sich als unmöglich. Alle in Betracht kommenden Liberalen,
an die sie sich wandte, erklärten ihr nach vorgenommener Umfrage, es
sei ihnen unmöglich, ein Ministerium zu bilden, sie müsse Gladstone
nehmen, denn ihn wolle die nunmehrige Mehrheit des Parlaments. Und
Viktoria unterwarf sich.

Im allgemeinen aber laufen die Ernennungen durch die Hände des
Monarchen, der dadurch eine außerordentliche Personenkenntnis erhält.
Und noch eines kam ihm bisher zugute. Solange die meisten Regierungen
auf dem Festlande noch Monarchien waren, hatte er die persönlichen Verbindungen
mit den betreffenden Monarchen und deren Umgebung und
dadurch besondere Möglichkeiten der Information. War er dann ein
Mensch von Verstand und Klugheit, wie z. B. Eduard VII., den man
vor seiner Thronbesteigung in Deutschland sehr unterschätzt hat, dann
kann er seinem Lande große Dienste leisten und den Ministern in der Tat
ein geschätzter Ratgeber sein. Ob Eduard VII. wirklich, wie man seinerzeit
hier gemeint hat, der Treiber war bei der Einkreisung Deutschlands
vor dem Kriege, will ich dahingestellt sein lassen, zumal ich der Ansicht
bin, daß eine Einkreisung in dem Sinne, wie sie hier angenommen ward,
überhaupt nicht stattgefunden hat. Es ist Deutschland in der Zeit dieser
sogenannten Einkreisung ganz gut gegangen, und man könnte eher sagen,
daß Deutschland, d. h. dessen damalige Regierung, eigentlich sich selbst
eingekreist hatte; aber das ist eine Nebenfrage. Vom englischen Standpunkt
aus gesehen war Eduard VII. ein sehr erfolgreicher Helfer in der
friedfertigen Beilegung auswärtiger Verwicklungen seines Landes, und
Verehrer haben ihm nach seinem Tode den Beinamen „der Friedensstifter“
zugesprochen.

Ein sicheres Gegenmittel gegen Auswüchse des Parlaments ist die
Krone aber nicht. Die Engländer halten an ihr fest, weil sie sich in ihrer
neueren Geschichte erprobt hat und die Kronenträger der letzten Generationen
klug genug waren, sich nicht vorzudrängen und nur in solchen
Fällen sich hören zu lassen, wo sie die Nation wirklich hinter sich wußten.

Mit der Parlamentsherrschaft sind unzweifelhaft eine Reihe Gefahren
verbunden, wie sich das in England schon im achtzehnten Jahrhundert
gezeigt hat. Die sprichwörtlich gewordene Korruption der damaligen
Parlamente war eingeführt worden von dem Whig-Minister
Robert Walpole (1676–1745), der persönlich vollständig rein war, aber
das Kaufen und Bestechen aus politischen Gründen für notwendig hielt.
Unter seinen Nachfolgern fraß das Übel immer weiter um sich. Je
mehr Stellen die Regierung zu vergeben hatte – und im Kolonialland
England wurden es deren immer mehr –, um so allgemeiner die Korruption.
Eine einseitige Parteiherrschaft bestand lange Zeit, die das Gemeininteresse
vernachlässigte; auch wurden viele schlecht beratene Gesetze gemacht.
Dabei soll jedoch nicht verschwiegen werden, daß das persönliche
Regiment sich verschiedentlich um kein Haar besser bewährt hat. Auch
bei ihm und der mit ihm verbundenen Beamtenwirtschaft ist man allerlei
Zufällen ausgesetzt. Wie man auch grundsätzlich zum monarchistischen
Regierungssystem stehen mag, so wird doch niemand bestreiten, daß in
einem sehr wichtigen, für das deutsche Volk verhängnisvollen Augenblicke – aus welchen Beweggründen, darüber will ich hier nicht sprechen – in
unserer Zeit der Kronenträger versagt hat. Und ebensowenig ist eine
erbliche oder ständige Kammer ein Gegenmittel.

Es ist nun jedoch Tatsache, daß die schlimmsten Auswüchse der
Parlamentsherrschaft einer Zeit angehören, wo das Parlament eine
auf Grund beschränkten Wahlrechts gewählte Kammer von Privilegierten
war. Das englische Parlament hat eigentlich erst im letzten Drittel des
neunzehnten Jahrhunderts aufgehört, ein Privilegienparlament zu sein.
Bis zum Jahre 1858 mußte noch der Abgeordnete in der Stadt oder auf
dem Lande Grundbesitzer sein, und zwar mußte er ein ganz gehöriges
Einkommen aus Grundbesitz haben. In Frankreich war es bis 1848
ähnlich. In der großen Revolution wird nach dem Sturz Robespierres
das Wahlrecht Schritt für Schritt eingeengt, von Napoleon I. scheinbar
wiederhergestellt, tatsächlich aber gröblich verfälscht und die Kammer
zum Mameluckenparlament erniedrigt. Im restaurierten Frankreich der
Bourbonen haben nur 12 0000 Staatsbürger das Stimmrecht, und das
1830 durch die Julirevolution ans Ruder gelangte Bourgeoiskönigtum erhöht
die Zahl auf ganze 200 000 bei einer Bevölkerung von über 30 Millionen.
Es war also immer nur das Parlament der herrschenden Klassen.
Damit soll nicht gesagt sein, daß in dem Augenblicke, wo das Parlament
demokratisiert ward, alle diese Schäden sofort beseitigt wurden. Nein,
auch das Parlament des allgemeinen Stimmrechts ist zunächst vielen
Mängeln unterworfen. In der Monarchie stehen der Regierung allerhand
Wege zur Verfügung, die Wahlen zu machen. Solange es in der
Macht der Regierung liegt, das Parlament aufzulösen, wenn es ihr
passend erscheint, also etwa an einem Zeitpunkt, wo die Volksstimmung
über ein bestimmtes Ereignis besonders erregt ist, solange kann sie auch
bis zu einem gewissen Grade künstliche Wahlergebnisse herbeiführen. In
England löste Minister Chamberlain während des Burenkrieges im
Jahre 1900 das Parlament auf und bekam eine glänzende Mehrheit. Es
waren das die sogenannten Khaki-Wahlen – so genannt nach der Khakiuniform
der englischen Soldaten. In Deutschland haben wir verschiedene
Male solche Khaki-Wahlen gehabt. So die Wahlen von 1887, wo ein
künstlich erzeugter Franzosenschreck eine große Rolle spielte, und so die
Wahlen von 1907, bei denen der Herero-Aufstand ausgespielt wurde und
die danach den Namen „Hottentottenwahlen“ erhielten. Auch die Wahlen
von 1878, wo Bismarck nach dem Attentat des Karl Nobiling auf
Wilhelm I. den Reichstag auflöste, um ein Ausnahmegesetz gegen die
Sozialdemokratie zu erzielen, gehörten dazu. Da bildete der Sozialistenschreck
das Mittel, das es der Regierung ermöglichte, eine Mehrheit zu
bekommen, wie sie sie brauchte. Auch das allgemeine Wahlrecht ist also
nicht schlechthin das Mittel, die Unabhängigkeit des Parlaments sicherzustellen.
Nun trifft aber die Kritik, die man bisher am Parlamentarismus
geübt hat, soweit Europa in Betracht kommt, immer nur erst einen
Parlamentarismus, der noch nicht vollberechtigtes Organ eines zur demokratischen
Selbstregierung gelangten Landes war, sondern entweder bloß
Scheinparlamentarismus oder noch mit Resten eines solchen behaftet war.
Den Scheinparlamentarismus schildert ausgezeichnet Ferdinand Lassalle
im zweiten Teil seiner in einem früheren Kapitel von mir gewürdigten
Abhandlung über Verfassungswesen. Lassalle war durchaus kein Gegner
des echten Parlamentarismus. Er predigte im Gegenteil den Arbeitern
die Notwendigkeit, behufs seiner Herstellung das allgemeine Stimmrecht
zu erringen. In jener Abhandlung finden wir bei ihm u. a. den Satz:
„Als ob nicht in der Tat im parlamentarischen Regime und nur in ihm
das Wesen einer wahrhaft konstitutionellen Regierung bestände.“ Er
erklärt den Kampf um das Parlament für außerordentlich wichtig und
prägt den Arbeitern die Notwendigkeit ein, das allgemeine Wahlrecht zu
erlangen, von dem er ihnen im „Offenen Antwortschreiben“ zuruft, es
sei nicht nur ihr politisches, sondern auch ihr „soziales Grundprinzip“,
die „Grundbedingung aller sozialen Hilfe“.
Und an einer anderen Stelle erklärt er ihnen hinsichtlich des Wahlrechts:
„Es wird ein paarmal fehlschlagen – es ist keine Wünschelrute, aber es ist
die Lanze, die die Wunde heilt, die sie geschlagen hat.“

Das war zur Zeit, als Lassalle auftrat, durchaus im Widerspruch
mit der Anschauung vieler Sozialisten. In radikal-revolutionär gesinnten
sozialistischen Kreisen war man Gegner des Parlamentarismus, weil das
Wahlrecht – man führte das nicht schlüssige Beispiel Frankreichs an –
konservativ gewirkt habe und man den Gedanken hegte, durch die Revolution
auf der Straße die Macht zu erlangen, die man für nötig hielt,
um die Politik und die soziale Verfassung des Landes mit diktatorischer
Gewalt ändern zu können. Auffassungen dieser Art hegte unter anderen
Wilhelm Liebknecht, dessen Andenken von der deutschen Sozialdemokratie
nach meiner Ansicht mit Recht als das eines hochverdienten Vorkämpfers
in Ehren gehalten wird. Liebknecht hat am 31. Mai 1869 in Berlin einen
Vortrag gehalten über die politische Stellung der Sozialdemokratie, worin
er nicht nur scharf gegen die von Lassalle den Arbeitern eingeprägte
Wertung des allgemeinen Wahlrechts polemisierte, sondern auch die Teilnahme
an den parlamentarischen Verhandlungen bekämpfte. Der Parlamentarismus
sei Spiegelfechterei. Der Sozialismus, führte er aus, stehe
in unversöhnlichem Gegensatz zum alten Staat. Der alte Staat müsse
erst gestürzt werden, dann erst könne mit dem Bau der neuen sozialistischen
Gesellschaft begonnen werden. Er wollte, man solle zwar, da das
Wahlrecht nun einmal da sei, aus agitatorischen Gründen am Wahlkampf
teilnehmen und ins Parlament eintreten, aber nur um Protestreden
zu halten und sich sonst nicht weiter an den Debatten beteiligen.
Für diese, einer Phase in der Entwicklung der sozialistischen Bewegung
entsprechende Auffassung, die namentlich in Frankreich stark verbreitet
war, ist folgende Stelle aus Liebknechts Schrift recht bezeichnend:

„Bei Beratung der Gewerbeordnung, welche den Hauptgegenstand der
gegenwärtigen Session bildete, glaubten einige meiner Parteigenossen im
Interesse der Arbeiter und zu propagandistischen Zwecken eine Ausnahme
machen zu müssen. Ich war dagegen. Die Sozialdemokratie darf unter keinen
Umständen und auf keinem Gebiet mit den Gegnern verhandeln. Verhandeln
kann man nur, wo eine gemeinsame Grundlage
besteht. Mit prinzipiellen Gegnern verhandeln heißt sein Prinzip opfern.
Prinzipien sind unteilbar, sie werden entweder ganz bewahrt oder ganz
geopfert. Die geringste prinzipielle Konzession ist die Aufgabe des Prinzips.
Wer mit Feinden verhandelt, parlamentiert; wer parlamentiert, paktiert.“


Liebknecht, der, als er diesen Vortrag hielt, erst dreiundvierzig Jahre
alt war, hat sich später eines anderen belehrt und ist auch damals mit
dieser Argumentation, deren Trugschlüsse auf der Hand liegen, nicht
durchgedrungen. Es siegte die Auffassung derjenigen seiner Parteigenossen,
von denen er da spricht und deren bedeutendster August Bebel
war. Nun galt er zu jener Zeit in Deutschland als der berufene Vertreter
der Ideen von Karl Marx und Friedrich Engels, mit denen er bis dahin
in England im Exil gelebt hatte. Aber weder Marx noch Engels waren
mit dieser Behandlung der Frage einverstanden. Marx schrieb, nachdem
er den Vortrag gelesen hatte, am 10. August 1869 an Engels:

„Wilhelms in der Beilage abgedruckter Redeteil (in Berlin gehalten)
[„Die politische Stellung der Sozialdemokratie“] zeugt innerhalb des Falschen
von nicht zu leugnender Schlauheit, sich die Sache zurechtzumachen. Übrigens
ist das sehr schön! Weil man den Reichstag nur als Agitationsmittel benutzen
darf, darf man niemals dort für etwas Vernünftiges und direkt die
Arbeiterinteressen Betreffendes agitieren!“


Engels aber hatte schon am 9. Juli mit Bezug auf denselben Vortrag
an Marx geschrieben:

„Auch ein Standpunkt von Wilhelm, daß man vom jetzigen Staat Konzessionen
an die Arbeiter weder nehmen noch erzwingen darf. Damit wird
er verdammt viel bei den Arbeitern ausrichten.“


Die beiden Väter des wissenschaftlichen Sozialismus teilten also den
doktrinären Standpunkt Liebknechts nicht. Indes standen sie ihm doch
in vielen Punkten immer noch nahe. Auch sie dachten noch nicht an eine
wirkliche parlamentarische Betätigung der Sozialisten. Im Laufe der
Entwicklung haben sie jedoch ein wachsendes Interesse auch an den parlamentarischen
Kämpfen der deutschen Sozialdemokratie genommen. Es ist
interessant, zu verfolgen, wie diese großen Denker und geistigen Führer
sich schrittweise zu einer anderen Würdigung der Tätigkeit der Arbeiterklasse
im Parlament bekehrten, was später dann zum Teil unter ihrem
Einfluß auch im Lager der französischen Sozialisten geschehen ist, bei
denen die alte revolutionaristische Tradition noch sehr viel stärker in den
Köpfen sich erhalten hatte.

Wenn aber Friedrich Engels, der Karl Marx überlebte, im Jahre
1895, am Abschluß seines Lebens, in einem Vorwort zu der Schrift von
Marx „Die Klassenkämpfe in Frankreich 1848 bis 1850“ mit größerer
Bestimmtheit als zu irgendeiner früheren Zeit sich anerkennend darüber
aussprach, daß die Sozialdemokratie in Deutschland das allgemeine Wahlrecht
nicht nur für die Erwirkung sozialdemokratischer Wahlen, sondern
auch zur Tätigkeit in den Parlamenten, sowohl im Reichsparlament wie
in den Landtagen und Gemeindevertretungen ausnutzte, so muß doch dazu
bemerkt werden, daß diese rückhaltlose Zustimmung immerhin noch –
wenn ich mich so ausdrücken darf – beim Quantitativen stehen blieb. D. h.
daß Engels dabei die äußeren agitatorischen Erfolge, die Tatsache, im
Auge hatte, daß immer mehr Sozialdemokraten in jene Körper eindrangen
und dort einen immer stärkeren Druck auf die Regierungen und
die bürgerlichen Parteien ausüben konnten, daß er aber das Hegelsche
Wort „Quantität wird Qualität“, das heißt die Rückwirkung der größeren
Zahl der Vertreter auf das Wesen ihrer Betätigung unberücksichtigt
läßt. Diese Seite zu würdigen, war ja auch schwer für ihn, weil er vom Ausland
her unmöglich einen genauen Einblick in die Arbeit der sozialdemokratischen
Vertretungen erlangen konnte, die sich obendrein in den verschiedenen
Vertretungskörpern verschieden gestaltete. Allgemein aber lag
die Tatsache vor, daß, wo die parlamentarische Tätigkeit von einer stark
angewachsenen sozialistischen Fraktion ausgeübt wurde, sie damit auch
qualitativ, der Beschaffenheit nach, sich änderte. Bei zehn oder ein paar
mehr Abgeordneten legt man in einem Parlament wie der deutsche
Reichstag mit seinen 397 Mitgliedern nicht allzu viel Wert darauf, was
sie sagen. Man hört ihre Reden an, zollt ihnen je nachdem Achtung, aber
es liegt kein Zwang vor, ihren Anforderungen Rechnung zu tragen.
Wenn aber 100 Abgeordnete – die letzte Zahl, die Engels erlebt hatte,
war noch nicht halb so groß  – oder 112 (die letzte Zahl vor dem Kriege),
wenn 112 Abgeordnete, also mehr als ein Viertel der Gesamtzahl, in
einem solchen Parlament die gleiche Partei vertreten, kommt unter Umständen
schon außerordentlich viel auf ihre Stimmen an; sie gewinnen
einen größeren materiellen und auch moralischen Einfluß. Damit erwächst
aber zugleich für sie durch das reine Gewichtsverhältnis der
Machtausübung die Notwendigkeit einer viel intensiveren Tätigkeit,
einer mehr und mehr positiven Mitarbeit an der Gesetzgebung,
und in den Gemeinden und anderen Selbstverwaltungskörpern an der
Verwaltung. Das war nicht nach dem Geschmack aller Mitglieder der
Sozialdemokratie. Viele der älteren und nicht wenige gerade der jungen
Generation glaubten an der alten Taktik festhalten zu müssen, und so
wurde die parlamentarische Tätigkeit unter den Sozialdemokraten nun
auch nach der qualitativen Seite hin Streitgegenstand.

In Deutschland kam es darüber bei verschiedenen Gelegenheiten zu
heftigen Diskussionen in der Partei. Das erste Mal nach dem Fall des
Sozialistengesetzes als im bayerischen Landtag die Sozialdemokraten –
damals noch unter der Führung von Georg v. Vollmar – eine Art
Zünglein an der Wage bildeten und, um ihre Macht zu vergrößern, bei
den Wahlen und auch sonst dazu übergingen, bestimmten nichtproletarischen
sozialen Gruppen größere Zugeständnisse zu machen, als es
bisher nach der sozialistischen Theorie, wie man sie gelernt hatte, gerechtfertigt
geschienen hatte. Dies namentlich den Bauern gegenüber, die in
Bayern eine besonders große Rolle spielen. Das gab zu großen Streitigkeiten
in der Sozialdemokratie Anlaß und wurde im Jahre 1894 auf
dem Parteitag zu Frankfurt a. M. zum Gegenstand sehr lebhafter
Debatten, die sich ein Jahr darauf, auf dem Parteitag zu Breslau, in
gesteigerter Intensität fortsetzten, dort mehrere Tage in Anspruch nahmen.
Es handelt sich nun um den ganzen Fragenkomplex der Agrarfrage, und
in der praktischen Zuspitzung, wie man sich insbesondere zu den Bauern
zu stellen, ob man ihnen überhaupt noch eine Zukunft in Aussicht zu
stellen habe, und ob man für besitzende Kleinbauern eintreten könne, ohne
dadurch unter Umständen die Landarbeiter zu benachteiligen. Es hatte
sich gezeigt, daß die Sozialdemokratie mit mehr oder weniger allgemeinen,
beziehungsweise ins allgemeine gehenden Schlagworten nicht
mehr auskam, sondern gezwungen war, tiefer in die Natur und Probleme
der wirtschaftlichen Entwicklung einzudringen.

Dazu lag um so mehr Veranlassung vor, als nunmehr in einem
Parlamentskörper nach dem anderen von ihren Stimmen soviel abhing,
daß unter Umständen sie dafür verantwortlich wurden, wenn eine Gesetzesvorlage
der Regierung, ein Entwurf oder Antrag irgendeiner Partei
nicht angenommen wurde. Lange Zeit hatten die Vertreter der Sozialdemokratie,
wenn ihnen irgend etwas in einer Vorlage oder einem Antrag
nicht genehm war, ruhig sie ablehnen können. Es hing nicht von ihren
Stimmen ab, ob die Vorlage oder der Antrag Gesetz wurden oder nicht.
Aber mit ihrer wachsenden Stärke hörte diese angenehme Verantwortungslosigkeit
auf. Jetzt hatte man sich zu überlegen, ob man für ein
etwaiges Scheitern solcher Gesetzesarbeit die Verantwortung auf sich
nehmen könne und dürfe.

Mehr noch: In einem Lande, das parlamentarische Republik war,
geschah es, daß in einer großen politischen Krisis ein Sozialist, der bis
dahin einer der Führer der sozialistischen Kammerfraktion war, eine
Stelle als Regierungsmitglied annahm, d. h. Minister wurde. Das
Land war Frankreich und die Persönlichkeit der Abgeordnete Alexandre
Millerand; er ließ sich im Jahre 1900, als der Kampf zwischen der Republik
und den antirepublikanischen Parteien zu einer starken Höhe
gediehen war, dazu bewegen, eine Stellung in dem Ministerium Combes
anzunehmen. Das gab zu einem außerordentlich heftigen Streit Anlaß,
der in allen Ländern, wo es sozialistische Parteien gab, ein Echo fand,
und in Frankreich selber zu einer Spaltung der Partei führte. Die
Frage wurde dann auf dem Kongreß der wiederbelebten sozialistischen
Internationale, der in Paris zur Zeit der Weltausstellung von 1900 stattfand,
eingehend erörtert. Ein Flügel der französischen Sozialisten, dessen
Führer der große Jean Jaurès war, war zwar mit der Art, wie der
Eintritt Millerands ins Ministerium zustande gekommen war – er war
nicht nach einem sorgfältig beratenen Beschluß der Partei erfolgt, sondern
der Partei geradezu aufoktroyiert worden –, nicht einverstanden, hielt
ihn aber unter den gegebenen Umständen sachlich für gerechtfertigt,
während ein anderer, Marxisten oder, nach seinem Führer Jules Guesde,
Guesdisten genannter Flügel, in ihm eine Verletzung der Grundsätze des
proletarischen Klassenkampfes erblickte und bekämpfte. Eine leidenschaftliche,
auch sehr interessante Debatte fand statt, am Schluß aber ward mit
29 gegen 9 Stimmen (unter letzteren die der Fraktion der Guesdisten)
eine Kompromißresolution angenommen, an deren Ausarbeitung der hervorragende
Theoretiker Karl Kautsky mitgewirkt hatte und der Berichterstatter
der betreffenden Kommission wurde, weshalb die Resolution
dann auch den Namen Resolution Kautsky erhielt. Sie ist bedeutungsvoll
für die damalige Stellung der Sozialisten nicht nur zum parlamentarischen
Kampf, sondern auch zur Regierungsbildung und hat daher auf
wörtliche Wiedergabe Anspruch. Sie lautet:

„Die Eroberung der politischen Macht durch das Proletariat kann in einem
modernen demokratischen Staate nicht das Werk eines bloßen Handstreiches
sein, sondern kann nur den Abschluß einer langen und mühevollen Arbeit der
politischen und ökonomischen Organisation des Proletariats, seiner physischen
und moralischen Regenerierung und der schrittweisen Eroberung von Wahlsitzen
in Gemeindevertretungen und gesetzgebenden Körperschaften bilden.



Aber die Eroberung der Regierungsgewalt kann dort, wo diese zentralisiert
ist, nicht stückweise erfolgen. Der Eintritt eines einzelnen Sozialisten
in ein bürgerliches Ministerium ist nicht als der normale Beginn der Eroberung
der politischen Macht zu betrachten, sondern kann stets nur ein vorübergehender
und ausnahmsweiser Notbehelf in einer Zwangslage sein.

Ob in einem gegebenen Falle eine solche Zwangslage vorhanden ist, das
ist eine Frage der Taktik und nicht des Prinzips. Darüber hat der Kongreß
nicht zu entscheiden. Aber auf jeden Fall kann dieses gefährliche Experiment
nur dann von Vorteil sein, wenn es von einer geschlossenen Parteiorganisation
gebilligt wird und der sozialistische Minister der Mandatar seiner Partei ist
und bleibt.

Wo der sozialistische Minister unabhängig von einer Partei wird, wo er
aufhört, der Mandatar seiner Partei zu sein, da wird sein Eintritt in das
Ministerium aus einem Mittel, das Proletariat zu stärken, ein Mittel, es zu
schwächen, aus einem Mittel, die Eroberung der politischen Macht zu fördern,
ein Mittel, sie zu verzögern.

Der Kongreß erklärt, daß ein Sozialist ein bürgerliches Ministerium
verlassen muß, wenn die organisierte Partei erklärt, daß es Parteilichkeit im
ökonomischen Kampf zwischen Kapital und Arbeit bewiesen hat.“


Das war im Jahre 1900. In den Jahren 1902 und 1903 spielten
lebhafte Debatten über eine ähnliche Frage in Deutschland, von denen die
des letzteren Jahres wieder eine internationale Rückwirkung hatte.

Nach dem großen Wahlerfolg der deutschen Sozialdemokratie im
Jahre 1903, der die Welt in Erstaunen setzte, weil die Stimmenzahl der
Partei mit einem Ruck von nicht ganz zwei auf drei Millionen gewachsen
war (bei einem damals noch etwas beschränkten Wahlrecht!) und 81 sozialdemokratische
Abgeordnete in den Reichstag gekommen waren, war von
einer Seite – ich kann es ruhig sagen: es war meine Persönlichkeit –
der Gedanke ausgesprochen worden, die Sozialdemokratie solle, da sie nun
das Recht habe, im Präsidium des Reichstags vertreten zu sein, die Stelle
eines Vizepräsidenten annehmen, auch auf die Gefahr hin, daß der betreffende
Vizepräsident gemäß dem damaligen Gebrauch des Reichstags
verpflichtet werden würde, an dem formalen Besuch, den das Präsidium
des Reichstags alle Jahre dem Monarchen machte, teilzunehmen. Das
erregte einen wahren Sturm in der Partei und hatte im Verein mit
anderen, mehr oder weniger verwandten Vorkommnissen zur Wirkung,
daß im gleichen Jahre 1903 auf dem Parteitage der deutschen Sozialdemokratie
in Dresden die ganzen Streitfragen der Bewegung zur Verhandlung
kamen, die eine – ich kann nicht sagen „Wandlung“ in der
Taktik der Partei anzeigten, denn die Partei war tatsächlich schon auf
dem Wege, sich immer mehr parlamentarisch zu entwickeln –, deren
Beantwortung im Sinne einer reformistischen Politik aber dieser Entwicklung
vielleicht etwas zu vorzeitig den Stempel aufdrücken mußte. Die
Auseinandersetzung mit Vertretern dieser Richtung, die man damals
Revisionismus nannte, beschäftigte den Parteitag in mehrtägiger
Debatte, in deren Mittelpunkt die Frage der parlamentarischen Politik
stand. Am Schluß wurde eine Resolution, die den Revisionismus verwarf,
mit großer Mehrheit angenommen – nur wenige Personen
stimmten dagegen, während die Mehrheit der als Revisionisten geltenden
Parteimitglieder es für gut fanden, selbst für sie zu stimmen und dadurch
zu zeigen, daß sie sich durch sie nicht getroffen fühlten. Der Wortlaut der
Resolution braucht an dieser Stelle nicht wiedergegeben zu werden, da
sie schon ein Jahr später – im Jahre 1904 – auf dem Internationalen
Sozialistenkongreß zur Sprache kam, der in Amsterdam stattfand.

Auf diesem Internationalen Sozialistenkongreß wollte der Flügel, der
sich „Marxisten“ nannte, die Dresdener Resolution für die ganze Internationale
verallgemeinern und stellte einen dementsprechenden Antrag.
Seine Gegner waren die jaurèsistische Fraktion der französischen Sozialisten
und verschiedene sozialistische Parteien und Parteiminderheiten
anderer Länder. Es gab über sie einen außerordentlich intensiven und – ich darf sagen – fachlich bedeutsamen Streit, dessen Krönung ein Rededuell
im Plenum des Kongresses zwischen Jean Jaurès und August
Bebel über die Fragen der sozialistischen Politik war. Jaurès sträubte
sich mit allen Kräften dagegen, daß man eine Taktik, die nach seiner
Ansicht vielleicht für Deutschland paßte, nun internationalisieren wollte.
Er hielt den Deutschen vor: Ihr habt große Erfolge erzielt durch eure
Wahltätigkeit, habt einen gewaltigen Parteiorganismus aufgebaut, aber
ihr habt doch keine wirkliche Macht in den großen Fragen eures Landes,
weil ihr weder die eigentlich revolutionäre, noch die parlamentarische
Politik habt. Er stellte dem entgegen, welchen bedeutsamen Einfluß in
Frankreich die sozialistische Partei durch ihre parlamentarische Tätigkeit
ausgeübt habe, wie sehr sie auf die Geschicke des Landes, auf die Regierungsbildung
und auf die Regierungspolitik eingewirkt habe. Mit
Leidenschaft rief er aus, was zwar nicht direkt zu der hier behandelten
Frage gehört, aber seine damalige Beurteilung der großen europäischen
Fragen erkennen läßt und daher in gedrängter Zusammenfassung hier
wiedergegeben sei:

„Woran die Welt leidet, was alle Völker Europas mit Besorgnis erfüllt,
das ist die politische Ohnmacht der deutschen Sozialdemokratie. Ihr seid eine
große, bewunderungswürdige Partei, aber ihr habt auf die Politik eures
Landes keinen direkten Einfluß.“


Die Politik des kaiserlichen Deutschland wurde danach schon damals
als äußerst beunruhigend in Europa empfunden. In seiner rednerisch
nicht minder wirksamen Antwort ging Bebel auf diese Frage nicht ein,
sondern wies nur auf die Erfolge in der Reformgesetzgebung hin, welche
die Sozialdemokratie in Deutschland indirekt durch den Druck von unten
erzielt habe. Er trug den Sieg davon. Trotz Jaurès’ Widerspruch wurde
mit 19 gegen 5 Stimmen bei 12 Stimmenthaltungen der Antrag angenommen,
der die Dresdener Resolution internationalisierte. Ihre grundlegenden
Sätze lauten:

„Der Kongreß verurteilt aufs entschiedenste die revisionistischen Bestrebungen,
unsere bisherige bewährte und sieggekrönte, auf dem Klassenkampf beruhende
Taktik in dem Sinne zu ändern, daß an Stelle der Eroberung der
politischen Macht durch Überwindung unserer Gegner eine Politik des Entgegenkommens
an die bestehende Ordnung der Dinge tritt. Die Folge einer
derartigen revisionistischen Taktik wäre, daß aus einer Partei, die auf die
möglichst rasche Umwandlung der bestehenden bürgerlichen in die sozialistische
Gesellschaftsordnung hinarbeitet, also im besten Sinne des Wortes revolutionär
ist, eine Partei wird, die sich mit der Reformierung der bürgerlichen Gesellschaft
begnügt. Daher ist der Kongreß im Gegensatz zu den vorhandenen
revisionistischen Bestrebungen der Überzeugung, daß die Klassengegensätze sich
nicht abschwächen, sondern stetig verschärfen.“


Das „daher“ ist hier etwas seltsam, da eine Beweisführung für das
Behauptete gar nicht vorausgeschickt ist. Die Resolution fährt fort und
erklärt:

1. „daß die Partei die Verantwortlichkeit ablehnt für die auf der kapitalistischen
Produktionsweise beruhenden politischen und wirtschaftlichen
Zustände, und daß sie deshalb jede Bewilligung von Mitteln verweigert,
welche geeignet sind, die herrschende Klasse an der Regierung zu erhalten;

2. daß die Sozialdemokratie gemäß der Resolution Kautsky des Internationalen
Sozialistenkongresses zu Paris im Jahre 1900 einen Anteil
an der Regierungsgewalt innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft nicht
erstreben kann.“


Das wäre der Hauptteil dieser Resolution. Ich enthalte mich jeder
weiteren Kritik – ein kritisches Wort habe ich bereits einflechtend angedeutet.
Auch hier kann man sich, wie immer man zu den behaupteten
Sätzen steht, der einen Bemerkung nicht verschließen: der logische Zusammenhang
zwischen Behauptung und Folgerung ist schwer zu finden.
Die Revisionisten, die für die Dresdener Resolution gestimmt hatten, erklärten:
Ihr unterstellt der revisionistischen Bewegung etwas, was gar
nicht in ihr liegt, ihr bekämpft etwas, was die Revisionisten gar nicht
wollen! Das traf für die zwei ersten Sätze der Resolution zu. Aber auf
der anderen Seite war doch behauptet worden, die Klassenkämpfe verschärften
sich, die Partei könne keinen Anteil an der Regierung nehmen,
ehe nicht die Sozialdemokratie die politische Macht erlangt habe. Die
Sozialdemokratie müsse also überall festhalten an der intransigenten
Haltung.

Jedoch die Geschichte ging weiter ihren Gang. Je mehr die Sozialdemokratie
anwuchs und in den verschiedenen Ländern sich die politischen
Einrichtungen demokratisierten, stellte sich die Folgewirkung heraus –
sie war gar nicht zu umgehen –, daß die Teilnahme der Sozialisten an
der Arbeit der Parlamente eine zunehmend positivere wurde. Ihr
Einfluß wuchs, und es drängte sich die Frage, die schon früher einmal
aufgetaucht war, mit neuer Intensität auf: wie soll sich die Sozialdemokratie
in den Parlamenten verhalten, wenn die Landeshaushalte
zur Abstimmung kommen? Wenn in der Tagung des Parlaments
unter Mitwirkung der Sozialisten eine Reihe von Reformen und Verbesserungen
durchgesetzt sind, soll dann die Sozialdemokratie den Landeshaushalt
ablehnen und damit unter Umständen bekunden, daß ihre
Stimmen im Grunde wertlos sind, daß sie nicht die Konsequenzen ihrer
Haltung zieht, und damit etwa den Parteien, die jene Fortschritte bekämpft
hatten, in die Hände spielen? So stellte sich verschiedentlich in
Süddeutschland die Frage. In einigen süddeutschen Staaten waren die
Sozialdemokraten zu ziemlichem Einfluß gelangt und beanspruchten nun
für sich das Recht, den Landeshaushalt zu bewilligen. In einem Staat – Hessen – lagen obendrein die Dinge so, daß, wenn das neue Budget
nicht bewilligt wurde, das alte Budget in Kraft blieb. In einem Jahr
war mit Hilfe der sozialdemokratischen Abgeordneten eine Steuerreform
beschlossen worden, und wenn nun die Sozialdemokraten das auf Grund
ihrer Stellungnahme aufgestellte Budget ablehnten, wäre die Folge gewesen,
daß mit ihren Stimmen und denen der Konservativen (die mit der
Steuerreform nicht einverstanden waren), da sie zusammen die Mehrheit
bildeten, das neue Budget verworfen wurde, die ganze Reformarbeit der
Session umsonst gemacht war und die alten Steuern bestehen blieben.
Unter diesen Umständen glaubte die sozialdemokratische Fraktion des
Landtages das Budget bewilligen zu müssen. Aber nicht überall lag die
Sache so klar, daß sich die Bewilligung jedem als eine von grundsätzlichen
Fragen der Politik unabhängige Notwendigkeit darstellte, und so gab die
Frage der Budgetbewilligungen zu lebhaften Kämpfen auf verschiedenen
Kongressen der deutschen Sozialdemokratie Anlaß. Da nun in Deutschland
Preußen allein über drei Fünftel der Bevölkerung umfaßt, in
Preußen aber die Sozialdemokratie durch das dortige Klassenwahlrecht
davon ausgeschlossen war, auf die Beschlüsse des Landtags einen unmittelbaren
Einfluß auszuüben, erhielt die dadurch sich den Sozialdemokraten
Preußens aufdrängende Stellung zur Budgetfrage auf den Parteitagen
ein so starkes Übergewicht, daß schließlich im Jahre 1910 auf dem
Parteitag in Magdeburg eine Resolution angenommen wurde, die es
den Abgeordneten der Partei geradezu verbot, Budgets zu bewilligen,
ein Beschluß, dem sich nun verschiedene einzelstaatliche Organisationen
der Partei auch zu fügen versprachen.

Aber die Tätigkeit in den Parlamenten blieb, und es stellte sich doch
wiederum in der Praxis durch die Natur der Dinge heraus, daß die
Sozialdemokratie nicht bei ihm werde verharren können. Bei den Reichstagswahlen
des Jahres 1912 wuchs die Zahl ihrer Vertreter im Reichstag
auf 112 und gestaltete sich die Gruppierung der Parteien so, daß bei
Abstimmungen über wichtige Fragen es immer mehr auf die Stimmen
der Sozialdemokraten ankam und dadurch deren Verantwortung wuchs.
Es kam doch wiederholt vor, daß bei Abstimmungen über neue Gesetze
oder Novellen zu bestehenden Gesetzen, auch wenn sie nicht alles brachten,
was die Sozialdemokratie gefordert hatte, ja, wenn neben den Verbesserungen
einige von der Sozialdemokratie bekämpfte Bestimmungen
hineingebracht waren, die Verbesserungen aber wesentlich überwogen,
die Fraktion sich veranlaßt sah, ihnen doch zuzustimmen.[6]

Dann brach Anfang August 1914 der Krieg aus, und die Entscheidung,
welche die Mehrheit der Fraktion in der Frage der Bewilligung
der Kriegskredite traf, trug einen neuen Streitfall in die Sozialdemokratie
hinein, schlug aber zugleich auf ihre Stellung zum Parlament
und zur Regierung zurück. Die bewilligende Mehrheit der Partei kam
damit eine Zeitlang in eine Beziehung zur Regierung, die sich ganz
wesentlich von dem Verhältnis unterschied, das bis dahin in Deutschland
zwischen Regierung und Sozialdemokratie obwaltet hatte. Sie hielt
indes nicht bis zum Schluß vor. Die Unfähigkeit der kaiserlichen Regierung,
der erschöpften Nation den Frieden zu verschaffen, führte zur
Revolution, und die Sozialdemokratie wurde nun selbst Regierung, beziehungsweise
im eigentlichen Sinne des Wortes Regierungspartei. Dies
führte eine neue Streitfrage herbei: die Frage der Regierungskoalition.

Auf sie wird in anderem Zusammenhange einzugehen sein. Das
hier Vorgeführte, dem Gleichartiges aus anderen Ländern zur Seite gestellt
werden kann, veranschaulicht auf das deutlichste den Satz, daß das
stärkere Eindringen der Sozialdemokratie in die Parlamente unvermeidlich
ihre parlamentarische Tätigkeit auch qualitativ ändert. Es vollzieht
sich das nicht ohne innere Kämpfe, nicht ohne zeitweilige Rückschläge.
Aber die Dynamik der Dinge, so möchte ich es ausdrücken, treibt doch
immer wieder zu der notwendigen Konsequenz. Es geht hiermit, wie es
ein von mir auch sonst zitierter Spruch des berühmten Kirchenhistorikers
Karl Hase anzeigt: „Der Sieg einer Idee ist die Korruption der Idee“,
d. h. wenn eine Idee siegt (das bezieht sich bei Hase auf das Christentum),
dann paßt sie sich an die geschichtlich gegebenen Verhältnisse an, das heißt,
macht sie diesen Verhältnissen Zugeständnisse – und das ist in wissenschaftlichem
Sinne Korruption. So könnte man auch sagen, je nachdem
man zu den Fragen Stellung nimmt, daß in der Tat die parlamentarische
Tätigkeit der Sozialdemokratie, die ja eine auf Siegen gestützte Tätigkeit
war, wenn sie ihr auch noch nicht den vollen Sieg brachte, daß diese parlamentarische
Tätigkeit zu Anpassungen an die realen Verhältnisse führte,
die eine sich der parlamentarischen Tätigkeit enthaltende Bewegung nicht
zu machen braucht. Nur ist es mehr als fraglich, ob eine politische Bewegung,
die dem Parlamente fernbleibt, in einem parlamentarisch regierten
Lande jemals mehr als eine Sekte bilden wird, jemals die Bedeutung
erlangen wird, zu der die Sozialdemokratie es gebracht hat.

Bei alledem soll indes durchaus nicht verschwiegen werden, daß der
Parlamentarismus auch seine Kehrseiten hat! Mit der parlamentarischen
Betätigung ist nicht nur eine Korruption der Idee im vorentwickelten
Sinne verbunden – eine solche Korruption kann für die Bewegung einen
Fortschritt gegenüber der abstrahierenden Theorie, einen Gewinn an
realistischer Erkenntnis bedeuten –, unter Umständen ist mit ihr auch die
Gefahr einer Korruption der politischen Moral verbunden. Je mehr
Parteien Macht erlangen, namentlich in parlamentarisch regierten
Ländern, desto mehr haben sie Einfluß auf die Vergebung von Stellungen.
Man erinnere sich, was darüber Eingangs mit Bezug auf England im
18. Jahrhundert ausgeführt wurde, man halte sich vor Augen, was in
bezug auf politische Korruption in den Vereinigten Staaten offenes Geheimnis
ist, und es wäre Verblendung, wollte man sich verhehlen, daß
auch bei uns mit dem parlamentarischen Regierungssystem Möglichkeiten
der Korruption gegeben sind. Man muß schon deshalb sich dies vergegenwärtigen,
um den Sinn für die Schaffung von Korrektiven gegen die
Gefahr nicht erschlaffen zu lassen. Denn die Sozialdemokratie kann nicht
um der mit ihr verbundenen Gefahr auf die Sache selbst verzichten. Ist
doch das Leben überhaupt ein großer Korruptor.

Welches sind aber die Korrektive gegen die Kehrseiten des Parlamentarismus?
Es gab eine Zeit, wo in der sozialistischen Internationale
die Ansicht verbreitet war, die sogenannte reine Demokratie, wie sie in der
Schweiz weite Verwirklichung gefunden hat, nämlich die direkte Gesetzgebung
durch das Volk, sei dieses Gegenmittel! In Deutschland hatte
schon früh der deutsche Sozialist Emil Rittinghausen, der zeitweilig dem
Reichstag als Abgeordneter der Sozialdemokratie angehört hat, diese Idee
in einer Reihe von Broschüren verfochten, die auch in andere Sprachen
übersetzt worden sind, und in den neunziger Jahren des vorigen Jahrhunderts
hat der französische Sozialist Jean Allemane den Gedanken
agitatorisch aufgegriffen und es erzielt, daß sie dem Züricher Kongreß
der sozialistischen Internationale von 1893 in Gestalt eines Vorschlags
vorgelegt wurde, der darauf hinauslief, die Parlamente ganz abzuschaffen
und durch die direkte Gesetzgebung zu ersetzen. Er fand wenig
Gegenliebe, denn was er wollte, war eine einfache Unmöglichkeit! So
etwas konnte in kleinen schweizerischen Kantonen mit noch nicht hunderttausend
Einwohnern, die keine auswärtige Politik, keine großen Probleme
zu lösen haben, durchführbar sein. Aber in einem großen Staatswesen
mit Millionen von Einwohnern, mit einer Ausdehnung wie
Frankreich oder Deutschland oder Preußen, alle Aufgaben der Gesetzgebung
und Staatsleitung durch direkte Volksabstimmung regeln zu lassen,
stößt sich schon an den Gesetzen – wie ich es vorher ausgeführt habe –
von Raum und Zahl. Um die Menge der damit verbundenen Arbeit
zu bewältigen, würden die Staatsbürger eines solchen Landes an jedem
Abstimmungstag über ganze Bögen von Vorlagen abzustimmen haben,
von denen sie die meisten gar nicht überdenken könnten, weil unmöglich
jeder von ihnen das nötige Verständnis von der Tragweite jeder einzelnen
haben kann. Hier liegt schon deshalb nicht der Ersatz für den Parlamentarismus,
auch spricht gegen den direkten Volksentscheid in großen Staatswesen
die Erwägung, daß, wo Millionen abstimmen, bei dem einzelnen
der Abstimmenden das Gefühl für die Verantwortung, die in der Abgabe
der Stimme liegt, naturgemäß nur gering sein kann. Über alle diese
Fragen hat damals Karl Kautsky, ein nach meiner Ansicht sehr lesenswertes
Buch geschrieben, das den Titel trägt: „Parlamentarismus, direkte
Gesetzgebung und Sozialdemokratie“. Ferner hat meine Wenigkeit außer in
dem Aufsatz „Die sozialpolitische Bedeutung von Raum und Zahl“ die
Fragen in der Broschüre „Parlamentarismus und Sozialdemokratie“
behandelt, wo ich ähnliche Gedanken entwickelt habe, wie sie hier dargestellt
wurden und einige Folgerungen hinsichtlich der Zukunft des Parlamentarismus
gezogen habe, der ja schwerlich das letzte Wort der Entwicklung
sein wird.

Von den vielen gegen seine Auswüchse vorgeschlagenen Korrektiven
kommt unzweifelhaft an hervorragender Stelle in Betracht das Mittel
der Beschränkung der Übergriffsmöglichkeiten der Zentralgewalt durch
Stärkung der örtlichen und bezirklichen Selbstverwaltung und Demokratisierung
dieser Verwaltungskörper. Ein Gedanke, dem, wie früher
bemerkt, mit starken Übertreibungen Proudhon in seiner Schrift über
den „Föderalismus“ Form gegeben, aber auch Karl Marx in seiner
Schrift „Der Bürgerkrieg in Frankreich“ weitgehend Rechnung getragen
hat. Aus dieser letzteren Schrift sei hier ein Satz noch einmal zitiert:

„In einer kurzen Skizze der nationalen Organisation, die die Kommune
nicht die Zeit hatte weiter auszuarbeiten, heißt es ausdrücklich, daß die Kommune
die politische Form selbst des kleinsten Dorfes sein und daß das stehende
Heer auf dem Lande durch eine Volksmiliz mit äußerst kurzer Dienstzeit ersetzt
werden sollte. Die Landgemeinden eines jeden Bezirks sollten ihre gemeinsamen
Angelegenheiten durch eine Versammlung von Abgeordneten in
der Bezirkshauptstadt verwalten, und diese Abgeordneten dann wieder Abgeordnete
zur Nationaldelegation nach Paris schicken; die Abgeordneten sollten
jederzeit absetzbar und an die Instruktionen ihrer Wähler gebunden sein.“


Und Marx selbst sagt dazu: „Die Kommunalverwaltung würde dem
gesellschaftlichen Körper alle die Kräfte zurückgegeben haben, die bisher
der Schmarotzerauswuchs „Staat“ ... aufgezehrt hat.“

Also auch er will eine starke Entwicklung der örtlichen und der
bezirklichen Selbstverwaltung, die leichter zu übersehen sind, und dann
von unten auf einen föderativen Bau, dessen letzte Instanz – der aber
dann die erstgenannten Instanzen die Aufgaben zuweisen und nicht etwa
dieser jenen – die Zentralbehörde bilden sollte. Ob solcher nationale
Aufbau auf der gegenwärtigen Stufe der sozialen Entwicklung sich als
möglich erweisen und die erwarteten Ergebnisse haben würde, scheint mir
zweifelhaft, aber der Hinweis auf die Notwendigkeit einer weitgehenden
Ausbildung der demokratischen Selbstverwaltung ist sicher ein sehr beachtenswerter
Gedanke, der ja auch bis zu einem gewissen Grade bereits
Verwirklichung gefunden und manche guten Früchte gezeitigt hat. Diese
örtlichen Selbstverwaltungskörper sind Zwangsgenossenschaften genannt
worden, weil jeder Orts- bzw. Bezirksbewohner von Gesetzes wegen ihnen
angehört, ob er will oder nicht. Zu ihnen treten als Verwaltungsorgane
hinzu die freien Genossenschaften, die heute auf verschiedenen Gebieten
bedeutsame Funktionen erfüllen und Teile der öffentlichen Verwaltung
werden. Als solche haben sich Anerkennung erzwungen die Organisationen
der Arbeiter, so sehr sie im Anfang verhaßt waren, an erster Stelle die
Gewerkschaften der Arbeiter, dann aber auch die Konsumgenossenschaften
der Arbeiter und die freien Verbindungen für Zwecke der körperlichen
und kulturellen Entwicklung. Indes auch Genossenschaften anderer Klassen – man denke an die ländlichen Genossenschaften – erfüllen gesellschaftliche
Funktionen und sind damit ein Stück der großen Selbstverwaltung
der Gesellschaft. Das macht sich nicht nach einem einzigen Schema, das
gestaltet sich auf verschiedenen Wegen, aber die administrative Selbständigkeit
der Bevölkerung nimmt zu, die Regierung von oben nimmt
an Bedeutung ab, wenngleich – das muß denen gesagt werden, die
glaubten, den Staat abschaffen zu können – sie nicht verschwindet.
Zentrale Gesetzgebungs- und Verwaltungsfunktionen werden noch auf
ziemliche Zeit bestehen bleiben. Nur schrittweise übernimmt die Selbstverwaltung
von ihr Funktionen auf Grund der gemeinsam geschaffenen
Gesetze. Das Parlament wird nicht in Bausch und Bogen abgetan. Aber
man kommt zu einer Entwicklung, von der man hoffen darf, daß sie zu
einem großen Teil die Gefahren, die mit dem alten Parlamentarismus
organisch verbunden scheinen, immer mehr einengen und schließlich überwinden
wird. Man muß also verstehen, diese Fragen nicht dogmatisch,
sondern als Fragen der Entwicklung zu begreifen.

Will man erkennen, wie sich die Verwaltung mit dem Wachsen des
Organismus verändert, so kann man das beim Studium der Verfassungsgeschichte – einfacher ausgedrückt der Geschichte der Statuten – der Arbeiterorganisationen
verfolgen. Die Arbeiterorganisationen fangen gewöhnlich
an mit der extremsten Demokratie, meist mit der direkten Gesetzgebung
und Auswahl der Beamten durch die Mitgliederversammlung. Je
mehr sie aber wachsen, sind sie gezwungen, Vertretungskörper zu bilden
und den Vertretungen bestimmte Macht- und Leitungsbefugnisse zu übertragen.
Die Masse hat dann nur noch vermittelst ihrer Vertrauensmänner
eine Art ständiger Kontrolle auszuüben. Die Organisation selbst
aber gestaltet sich zu einem Organismus, der eine Art demokratischen
Staat darstellt. An der freien Arbeiterbewegung zeigt sich, wie das
ziffernmäßige Wachstum, die größere Quantität die gleichberechtigten
Genossen selbst zur qualitativen Änderung der Verfassung ihrer Organisation
zwingt. Wer das nicht begreift und nicht die sich daraus ergebenden
Folgerungen anerkennt, der wird auch nie begreifen, was in dem Wort
wissenschaftlicher Sozialismus liegt. Dieser ist, wie im ersten Kapitel
gezeigt wurde, soziologische Entwicklungslehre, das heißt die Auffassung
der sozialistischen Bewegung als eine Bewegung, die in ihrem Fortgang
sich selbst gestaltet und dabei eng abhängt von den organischen Gesetzen
sozialer Entwicklung. Eine Erkenntnis, die heute wiederum Streitgegenstand
geworden ist im Sozialismus der Gegenwart, und zwar auf die
Tagesordnung gesetzt durch das Erscheinen des sogenannten Bolschewismus;
und mit dieser Frage wollen wir uns nunmehr befassen.





Achtes Kapitel.

Die bolschewistische Abart des Sozialismus.

Was sind die Grundgedanken der Doktrin, die wir als Bolschewismus
kennen gelernt haben? Worauf fußt sie?

Im ersten Band seines großen Werkes „Das Kapital“ schildert Karl
Marx im 25. Kapitel, sechster Abschnitt, der sich mit der Genesis der
industriellen Kapitalisten befaßt, die verschiedenen Methoden der sogenannten
„ursprünglichen Akkumulation“ des Kapitals, d. h. der ursprünglichen
Bildung von Kapital. Gegenüber den Darstellungen der bürgerlichen
Ökonomen, welche die Bildung von Kapital auf „Ersparnis“, beziehungsweise
Sparen zurückführen, weist Marx nach, daß das Kapital
auf ganz andere Weise entstanden ist, und schreibt hinsichtlich der Methoden
dieser wirklichen ursprünglichen Akkumulation des Kapitals:

„In England werden sie am Ende des 17. Jahrhunderts systematisch zusammengefaßt
in Kolonialsystem, Staatsschuldensystem, modernem Steuersystem
und Protektionssystem. Diese Methoden beruhen zum Teil auf brutalster
Gewalt, wie das Kolonialsystem. Alle aber benutzten die Staatsmacht,
die konzentrierte und organisierte Gewalt der Gesellschaft, um den Verwandlungsprozeß
der feudalen in die kapitalistische Produktionsweise treibhausmäßig
zu fördern und die Übergänge abzukürzen. Die Gewalt ist der
Geburtshelfer jeder alten Gesellschaft, die mit einer
neuen schwanger geht. Sie ist selbst eine ökonomische
Potenz.“


Der hier gesperrte Schluß dieses Satzstücks hat in der sozialistischen
Bewegung unserer Zeit bei Parteien, die ihre theoretische Erkenntnis
direkt von Marx ableiteten, eine eigenartige Rolle gespielt. Von französischen
Sozialisten, die sich Marxisten nannten, und deren einer Führer
Paul Lafargue, der Schwiegersohn von Karl Marx, der andere, Jules
Guesde, mit Marx befreundet war, ward er in dogmatischer Auslegung
als Beweis dafür propagiert, daß alle sozialistische Tätigkeit auf die
Eroberung der politischen Macht durch Revolutionsgewalt abzielen müsse.
Es ist aber zu bemerken, daß Marx in dem Satz einfach eine geschichtliche
Tatsache konstatiert, aber keine Formel für die unmittelbare Anwendung
aufstellt.[7]

Aus dieser Feststellung einer geschichtlichen Tatsache macht indes die
Fraktion der russischen Sozialisten, die sich Bolschewiki nennen, einen
Imperativ der ganzen sozialistischen Politik: Wir müssen die Gewalt
haben, um die neue Gesellschaft zu errichten, anders geht es nicht, unser
ganzes Sinnen und Trachten muß auf die Eroberung der politischen
Macht gerichtet sein. Eine Auffassung, die sich freilich auf bestimmte
Stellen im Kommunistischen Manifest stützen konnte. Dort heißt es
z. B. am Schluß, wo von der Erringung der politischen Macht durch das
Proletariat die Rede ist:

„Wir sahen schon oben, daß der erste Schritt in der Arbeiterrevolution
die Erhebung des Proletariats zur herrschenden Klasse, die Erkämpfung der
Demokratie ist.

Das Proletariat wird seine politische Herrschaft dazu benutzen, der
Bourgeoisie nach und nach alles Kapital zu entreißen, alle Produktionsinstrumente
in den Händen des Staats, d. h. des als herrschende Klasse organisierten
Proletariats zu zentralisieren und die Masse der Produktionskräfte
möglichst rasch zu vermehren.

Es kann dies natürlich zunächst nur geschehen vermittels despotischer
Eingriffe in das Eigentumsrecht und in die bürgerlichen Produktionsverhältnisse,
durch Maßregeln also, die ökonomisch unzureichend und unhaltbar erscheinen,
die aber im Laufe der Bewegung über sich selbst hinaustreiben und
als Mittel zur Umwälzung der ganzen Produktionsweise unvermeidlich sind.“


Dann werden eine Reihe von Maßnahmen aufgezählt, die gewissen
Maßnahmen des Bürgertums in früheren Revolutionen entsprechen. Im
weiteren berufen die Verfechter der geschilderten Denkweise sich auf eine
Stelle in dem Brief von Karl Marx über den Entwurf zum Einigungsprogramm
der deutschen Sozialdemokratie von 1875, dem Entwurf des
Gothaer Programms. Dort sagt nämlich Marx:

„Zwischen der kapitalistischen und der kommunistischen Gesellschaft liegt
die Periode der revolutionären Umwandlung der einen in die andere. Ihr
entspricht auch eine politische Übergangsperiode, deren Staat nichts anderes
sein kann als die revolutionäre Diktatur des Proletariats.“


Auch dieser Satz wird von den Bolschewisten, wie man das Wort
Bolschewiki ins Deutsche übernommen hat, dogmatisch ausgelegt. Diese
Partei, die heute als Partei der russischen Kommunisten an der Spitze
der dritten oder kommunistischen Internationale steht, hat sich früher auch
Partei der Maximalisten genannt. Im Streit der russischen Marxisten
untereinander hatten sich zwei Richtungen ausgebildet: die eine wollte
den Kampf der Sozialdemokratie Rußlands mit einem Programm sozialistischer
Mindestforderungen („Minimumprogramm“) führen, ähnlich wie
es seinerzeit die französischen Marxisten mit einer für sie von Marx verfaßten
Einleitung ausgearbeitet hatten, die anderen vertraten den Standpunkt,
man müsse ein Maximum von Forderungen aufstellen und es der
Bewegung als eine Art Fanal ständig vorhalten. Von diesen zwei Richtungen
ist die letztere eben die der Bolschewisten, während die erstere
Fraktion oder Partei der Menschewisten genannt wird – Benennungen,
die den Begriffen mehr und minder entsprechen, die man teils auf die
Höhe der Forderungen, teils auf das Zahlenverhältnis der Anhänger bezieht.
Der Streit lief zum großen Teil in ein scholastisches Ausspielen von
Aussprüchen von Marx aus, wobei die eine Seite die Tatsache ignorierte,
daß die ganze Marxsche Lehre vornehmlich Entwicklungslehre ist und
Marx selbst im Laufe der Jahre eine Entwicklung durchgemacht hat.
Engels hat wiederholt anerkannt, daß ihm und Marx in der ersten
Epoche ihres Schaffens bedeutungsvolle Irrtümer über Schnelligkeit und
den Gang der Entwicklung unterlaufen sind. Ist dadurch aber die Marxsche
Lehre selbst abgetan? Sicherlich nicht. Das Große, Bleibende am Marxismus,
was über allen Einzelanwendungen steht, ist eben die Tatsache,
daß der Marxismus der sozialen Entwicklungslehre eine neue, in ihrem
Hauptgedanken, der Theorie vom bestimmenden Einfluß der Produktionsweise,
unerschütterte Grundlage gegeben hat. Marx hat den organischen
Entwicklungsgedanken seiner Lehre wiederholt sehr bestimmt zum Ausdruck
gebracht. So im Vorwort zu seiner 1859 erschienenen Schrift
„Zur Kritik der politischen Ökonomie“, so aber auch 1866 im Vorwort
zum „Das Kapital“. Im letzteren sagt Marx, was sehr bemerkenswert
für seine Anschauungsweise ist, selbst den herrschenden Klassen der Gegenwart
dämmere die Erkenntnis auf, daß die jetzige Gesellschaft „kein fester
Kristall“, sondern „ein umwandlungsfähiger und ständig
in der Umwandlung begriffener Organismus“ sei.

Hier ist der Gegensatz der Grundanschauungen angezeigt, der die
große Mehrzahl der sozialdemokratischen Parteien unserer Tage von der
Partei der Bolschewisten und ihren westeuropäischen Nacheiferern unterscheidet.

Die bolschewistische Partei ist hervorgegangen aus der marxistischen
Schule des russischen Sozialismus, wobei es bemerkenswert ist, daß gerade
die drei Persönlichkeiten, die man als die eigentlichen Stifter dieser Schule
bezeichnen kann, der verstorbene Georg Plechanow, die soeben verstorbene
Vera Sassulitsch und der noch lebende Paul Axelrod, Gegner der Bolschewisten
waren beziehungsweise Axelrod ein solcher ist. Wenn ich oben
bemerkte, daß die Bolschewisten bei ihrer Berufung auf Marx vielfach
scholastisch vorgehen, so will ich hinzufügen, daß ich als Scholastik diejenige
Geistesrichtung oder Geistestätigkeit betrachte, die darauf gerichtet ist, für
schon feststehende Lehrsätze oder Gedanken die Beweise oft mit erzwungenen
Deutungskünsten deduktiv zu erbringen, wobei das induktive Moment,
die Prüfung an den Tatsachen, außerordentlich zu kurz kommt, wenn es
nicht ganz unerörtert bleibt. Nun ist gerade die wesentliche Eigenschaft
der sozialen Entwicklungslehre von Marx und Engels, daß sie den Ton
legt auf den engen, man kann hier mit größtem Recht sagen, auf den
organischen Zusammenhang des Politisch-Sozialen mit den Tatsachen
der ökonomischen Entwicklung, das heißt, der Produktionsverhältnisse.
Von diesem Standpunkt aus haben die Verfasser
des Kommunistischen Manifests, so revolutionär sie für ihre Zeit
dachten und wie rückhaltlos sie für die kommunistischen Ideen des vorgeschrittenen
Flügels der Arbeiterbewegung ihrer Tage Partei ergriffen
hatten, doch schon, als sie ihre Theorie ausarbeiteten, Stellung genommen
gegen radikale Sozialisten ihrer Tage, die für revolutionäre Kommunisten
galten, tatsächlich aber nur Anspruch hatten auf die Bezeichnung als
Utopisten der sozialistischen Revolution. Zu ihnen gehörte der unzweifelhaft
begabte, aber wissenschaftlich ungeschulte deutsche Kommunist
Wilhelm Weitling, der Verfasser der Schrift „Garantien der Harmonie
und Freiheit“, die 1842 erschien und von Marx als sehr beachtenswert
begrüßt wurde, was aber nicht hinderte, daß Marx später sich scharf gegen
Weitling wandte, als dieser in seiner Agitation den Arbeitern mit übertriebenem
Radikalismus den Kopf verdrehte. Es ist das deshalb von
Interesse, weil Weitlings Ideen mit vielen Schlagworten Ähnlichkeit
haben, die heute von Anhängern des Bolschewismus den Arbeitern gepredigt
werden.

Im Winter 1846/47 kam Weitling nach Brüssel, wo Marx und
Engels damals lebten und ihre große Theorie ausarbeiteten und polemisch
verfochten. Bei einem Besuch, den Weitling Marx machte, war der
russische Schriftsteller Annienkoff zugegen, und er schildert in seinen
Erinnerungen einen heftigen Zusammenstoß zwischen Marx und Weitling.
Weitling, der aus der Arbeiterklasse hervorgegangen war, berief sich
Marx gegenüber wesentlich darauf, wie überhaupt auf die Gefühlsseite
seiner Theorie, und es ist bemerkenswert, wie energisch Marx nach
Annienkoff Weitling gegenüber die Unerläßlichkeit konkreten wissenschaftlichen
Denkens betonte und einmal mit der Faust auf den Tisch schlagend
wütend ausrief: „Noch niemals hat Unwissenheit
jemandem genützt!“

Vier Jahre darauf, nach der Revolution, kam Marx in Konflikt mit
seinen früheren Kampfgenossen, die in ähnlicher Weise wie Weitling
sich auf das Gefühl und den Willen beriefen. Es war das die von Karl
Schapper und A. Willich geführte Fraktion des Kommunistenbundes.
Der Gegensatz wiederholte sich in den Jahren 1870 bis 1872 in der
Internationalen Arbeiterassoziation in dem Kampf von Marx gegen den
russischen sozialistischen Revolutionär Michael Bakunin, den, und noch
mehr dessen – ich kann nicht sagen „Schüler“ und nicht einmal „Genossen“,
obwohl er auf Bakunin großen Einfluß ausübte, aber –
zeitweiligen Mitkämpfer Bakunins, den Studenten Netschajeff, der als
ein Vorläufer des Bolschewismus bezeichnet werden muß. Seine Ideen
sind dargelegt und kritisiert in der wesentlich von Friedrich Engels in
Übereinstimmung mit Marx verfaßten Schrift: „Ein Komplott gegen
die Internationale“. Mit äußerster Schärfe wendet diese sich namentlich
gegen den Revolutionsromantismus von Bakunin, den Netschajeff noch
ins Extrem übertrieben hatte, so daß eine Art Sozialismus im Sinne
von Rinaldo Rinaldini herauskam. Bakunin hatte speziell die russischen
Räuber verherrlicht und war soweit gegangen, zu erklären, man müsse
die Zuchthäuser öffnen, wenn man Revolution mache. Eine Spekulation
auf Elemente, die ohne Rücksicht auf Theorie und Moral usw. schlechthin
sich in Gegensatz zur geordneten Gesellschaft stellten. Die Abweisung
solcher Phantasien und die Betonung des Zusammenhanges der Entwicklung
zum Sozialismus mit der Entwicklung der Wirtschaft im allgemeinen,
das heißt zuletzt der Produktionsweise, ist der maßgebende
Gedanke der Marxschen Lehre. Hierfür ist der schon zitierte Satz aus
dem Vorwort zu „Das Kapital“, daß die jetzige Gesellschaft – die Gesellschaft
der liberalen Ökonomie, „kein festes Kristall, sondern ein umwandlungsfähiger
und einem ständigen Prozeß der Umwandlung unterworfener
Organismus“ ist, viel wichtiger als mancher andere Satz, der
oft zitiert wird. In „Das Kapital“ sagt Marx an einer anderen Stelle,
wo er von der Fabrikgesetzgebung spricht und die Wirkung des Zehnstundentages
auf die Baumwollarbeiter von Lancashire schildert:

„Dennoch hatte das Prinzip[8] gesiegt mit seinem Sieg in den großen
Industriezweigen, welche das eigenste Geschöpf der modernen Produktionsweise.
Ihre wundervolle Entwicklung von 1853 bis 1860, Hand in Hand mit der
physischen und moralischen Wiedergeburt der Fabrikarbeiter schlug das
blödeste Auge.“


Und im Zusammenhang mit dem vorher zitierten Satz im Vorwort
sagt Marx:

„In England ist der Umwandlungsprozeß (der soziale Umwandlungsprozeß)
mit Händen zu greifen. Auf einem gewissen Höhepunkt muß er auf
den Kontinent rückschlagen. Dort wird er sich in brutaleren oder humaneren
Formen bewegen, je nach dem Entwicklungsgrad der Arbeiterklasse selbst.
Von höheren Motiven abgesehen, gebietet also den jetzt herrschenden Klassen
ihr eigenstes Interesse die Wegräumung aller gesetzlich kontrollierbaren
Hindernisse, welche die Entwicklung der Arbeiterklasse hemmen. Ich habe deswegen
u. a. der Geschichte, dem Inhalt und den Resultaten der englischen
Fabrikgesetzgebung einen so ausführlichen Platz in diesem Bande eingeräumt.
Eine Nation soll und kann von der anderen lernen.“


Auch das zeigt, darf ich sagen, einen stark reformistischen Einschlag in
der dem Gedankengang nach revolutionären Lehre von Marx. Je weiter
er in der geistigen Entwicklung fortschreitet, um so mehr findet bei ihm
der Gedanke des Zusammenhanges zwischen der ökonomischen Entwicklungshöhe
und den Möglichkeiten der politischen und rechtlichen Eingriffe
genaueren Ausdruck. Im Jahre 1875 sagt er in seinem Brief
über den Entwurf des Gothaer Programms der damaligen geeinten
Sozialdemokratie:

„Das Recht kann nie höher sein als die ökonomische Gestaltung und die
dadurch bedingte Kulturentwicklung der Gesellschaft.“


Beim Bolschewismus nun – ich betone nochmals: in seiner Doktrin! – wird alles das ignoriert oder umgangen. Der Bolschewismus stützt
sich entweder auf das Kommunistische Manifest mit seinen lapidar zugespitzten,
aber der Frühperiode von Marx und Engels angehörigen
Aussprüchen, wo diese sich darin gefielen „à épater le bourgeois“ – dem
Bürgersmann etwas Verblüffendes zu sagen. Oder er gibt späteren Aussprüchen
von Marx unter Herausreißung aus dem Zusammenhang die
ungeschlachteste und vergröberteste Auslegung. So sagt Marx im vorletzten
Kapitel des ersten Bandes von „Das Kapital“, der die geschichtliche
Tendenz der kapitalistischen Akkumulation kennzeichnet:

„Die Konzentration der Produktionsmittel und die Vergesellschaftung der
Arbeit erreichen einen Punkt [nämlich im Verlauf der kapitalistischen Entwicklung.
Ed. B.], wo sie unerträglich werden mit ihrer kapitalistischen
Hülle. Die Stunde des kapitalistischen Privateigentums schlägt. Die Expropiateurs
werden expropriiert.“


Also wenn die Entwicklung selber unverträglich wird mit der kapitalistischen
Hülle, dann werden die Expropriateurs – Marx nennt die
Kapitalisten „Enteigner“, weil in der Konkurrenz die großen Kapitalisten
die kleinen enteignen –, enteignet, expropriiert. Aus diesem, eine geschichtliche
Perspektive zeichnenden Satz haben Bolschewisten den Spruch
gemacht: „Beraubt die Räuber!“ und Arbeiter haben das buchstäblich genommen
und vielfach in drastischer Anwendung befolgt. Die Unternehmer
werden schlechthin, statt als ökonomische Enteigner, als moralische
Stehler, als Diebe hingestellt. Dies in direktem Gegensatz zu Marx, der
im Vorwort zu „Das Kapital“, wo er ausführt, daß in dem Buch Kapitalist
und Grundeigentümer nicht sehr gut davonkommen, nicht im rosigen
Lichte erscheinen, ausdrücklich sagt:

„Es handelt sich aber da um eine Personifikation ökonomischer Kategorien.
Weniger als der jedes anderen kann mein Standpunkt, der die Entwicklung
der ökonomischen Gesellschaftsformation als einen naturgeschichtlichen Prozeß
auffaßt, den einzelnen verantwortlich machen für Verhältnisse, deren Geschöpf
er sozial bleibt, so sehr er sich auch subjektiv über sie erheben mag.“


In jeder Hinsicht, sage ich, hat in diesen Punkten die bolschewistische
Doktrin die Marxsche Lehre vergröbert, man könnte sagen: barbarisiert.
Die geschichtliche, also bis zu einer bestimmten Höhe der wirtschaftlichen
Entwicklung notwendige Funktion des Unternehmers als treibendes
Agens der Produktion ist bei ihr ausgelöscht – auch dies wiederum im
Widerspruch mit Marx, der im dritten Band seines Buches „Das Kapital“,
den allerdings die wenigsten gelesen haben, in einem der letzten –
dem 24. – Kapitel, das von den Einkommensquellen handelt, auseinandersetzt,
daß Mehrarbeit überhaupt als Arbeit des Arbeitenden über
das Maß der gegebenen Bedürfnisse hinaus immer bleiben müsse,
und daran den schon zitierten Satz fügt:

„Es ist eine der zivilisatorischen Seiten des Kapitals, daß es diese Mehrarbeit
in einer Weise und unter Bedingungen erzwingt, die der Entwicklung
der Produktivkräfte der gesellschaftlichen Verhältnisse und der Schöpfung der
Elemente für eine höhere Neubildung vorteilhafter sind als unter den
früheren Formen der Sklaverei und der Leibeigenschaft.“


Marx zeigt also wiederum, daß das Kapital, so scharf er es sonst
angreift, wichtige, den Fortschritt fördernde, er sagt ausdrücklich zivilisatorische
Funktionen erfüllt in der Entwicklung der menschlichen
Gesellschaft.

Über all das und die sich daraus für die Wirtschaftspolitik ergebenden
Folgerungen hat sich der Bolschewismus kühl hinweggesetzt und die
Gewalt als Allschöpferin behandelt. Bei führenden Bolschewisten findet
man in einer gewissen Steigerung – mehr noch als bei Lenin bei
Bucharin, Sinowieff und anderen – Sätze, wo der Gewalt einfach die
Zauberkräfte von Allheilmitteln zugeschrieben werden. Man brauche nur
die Gewalt zu haben, dann könne man die Entwicklung nach seinem
Willen lenken! Hier einige Beweise dafür:

Marx sagt – das ist auch wieder wichtig – 1859 im Vorwort zu
dem Buch „Zur Kritik der politischen Ökonomie“:

„Eine Gesellschaftsformation geht nie unter, bevor alle Produktivkräfte
entwickelt sind, für die sie weit genug ist, und neue höhere Produktionsverhältnisse
treten nie an die Stelle, bevor die materiellen Existenzbedingungen
derselben im Schoß der alten Gesellschaft selbst ausgebrütet worden sind.“


Im Vorwort zum ersten Band „Das Kapital“ liest man:

„Auch wenn eine Gesellschaft dem Naturgesetz ihrer Bewegung auf die
Spur gekommen ist – und es ist der letzte Endzweck dieses Werkes, das
ökonomische Bewegungsgesetz der modernen Gesellschaft zu enthüllen –, kann
sie naturgemäße Entwicklungsphasen weder überspringen noch
wegdekreditieren. Aber sie kann die Geburtswehen abkürzen und
mildern.“


So Marx. Nun nehme man die Schrift von N. Bucharin: „Das
Programm der Kommunisten“ (Bolschewiki) zur Hand. Dort wird
frischweg die sozialistische Revolution durch Diktatur der Arbeiterklasse in
Rußland, diesem im ganzen noch wenig entwickelten Lande, als eine
Sache der unmittelbaren Gegenwart mit der Bemerkung verkündet:
„Diktatur der Arbeiterklasse bedeutet die Staatsmacht der Arbeiterklasse,
die die Bourgeoisie und die Gutsbesitzer erwürgt“ und gleich darauf:

„Diese Macht der Arbeiter kann nur aus der sozialistischen Revolution der
Arbeiterklasse erwachsen, die den bürgerlichen Staat und die bürgerliche Macht
zerstört.“


Und das ist geschrieben in einem Lande, das bekanntlich einen
bürgerlichen Staat überhaupt noch nicht gehabt hat! Des weiteren heißt
es, die Diktatur müsse „eisern“ sein, ein Wort, das, wie in dieser Schrift,
überhaupt unzählige Male in der Literatur des Bolschewismus wiederkehrt
und in brutalstem Sinne gedeutet wird. Einige Seiten darauf
liest man:

„Wir sehen nun, daß eine Verletzung jeglicher Freiheiten in Beziehung
auf die Gegner der Revolution notwendig ist. Es kann in der Revolution
keine Freiheiten für die Feinde des Volkes und der Revolution geben.“


Als Feinde der Revolution werden aber nicht nur alle bürgerlichen
Parteien unterschiedslos hingestellt, sondern auch diejenigen Sozialisten
(Menschewisten und Sozialrevolutionäre), die auf einem anderen Standpunkt
stehen als die Bolschewisten. Es ist der extremste Terrorismus, den
man sich denken kann. In der Schrift von Leo Trotzki „Die Sowjetmacht
und der Internationale Imperialismus“ – ein Vortrag, den Trotzki vor
ungeschulten russischen Arbeitern gehalten hat – liest man:

„In der Mitte aber würden die Politiker stehen, die sich bald nach links,
bald nach rechts drehen. Das sind die Vertreter der Menschewiki und der rechtsstehenden
Sozialrevolutionäre; sie würden sagen: „Die Macht muß zur Hälfte
geteilt werden.““


Das erzählt er Arbeitern! Und er fährt fort:

„Aber, Genossen, die Macht ist doch kein Laib Brot, den man in zwei
Hälften schneiden, in vier Teile neu zerteilen kann.“



Welcher Vergleich und welche Verleugnung der Geschichte! Den
Zweck zeigt der folgende Satz. Trotzki doziert:

„Die Macht ist das Instrument, mit dessen Hilfe eine bestimmte Klasse
ihre Herrschaft befestigt. Entweder dient dieses Instrument der Arbeiterklasse
oder es dient gegen die Arbeiterklasse.“


Damit ist die Entwicklung im Leben der Völker ausgestrichen, von
einem Gesellschaftszustand zum entgegengesetzten gibt es keinen Übergang,
keine Entwicklung, sondern nur die Umstülpung durch die Macht.
Es geht so weiter:

„Hier gibt es keine Wahl. Solange es zwei Feinde gibt – die Bourgeoisie
und das Proletariat und mit ihm das ärmste Bauerntum –, und
solange diese zwei Feinde gegeneinander kämpfen, können sie selbstverständlich
nicht eine gemeinsame Waffe haben. Es ist doch nicht denkbar, daß eine
Kanone zugleich wie der einen Armee so auch der anderen dienen kann.“


Um die Natur dieser Argumentation richtig einzuschätzen, muß man
dessen eingedenk bleiben, unter welchen Umständen sie vorgetragen wurde
und welches die Entwicklungshöhe des Landes war, in dem sie Arbeitern
eingeprägt wurde. Niemals haben Marx und Engels Arbeitern die politische
Frage in so kindisch-einfältiger Gegenüberstellung dargestellt. Selbst
als Deutschland schon wirtschaftlich auf wesentlich höherer Stufe stand als
das Rußland von 1918 – von der kulturellen Entwicklung ganz zu
schweigen –, haben sie immer noch eine zeitweilige Unterstützung des
vorgeschrittenen Bürgertums durch die sozialistische Arbeiterschaft für angezeigt
erklärt.

Nach dem Muster der vorstehenden, dem Begriffsvermögen sehr
naiver und unentwickelter Leute angepaßter Deduktionen, die sich durch
den ganzen als Propagandaschrift in alle Sprachen übersetzten Vortrag
ziehen und mit ähnlich merkwürdigen Behauptungen über die Ursachen
und wirkenden Kräfte des Weltkriegs abwechseln, kommt Trotzki auf die
Ausübung der politischen Macht durch die Bolschewisten zu sprechen und
erhebt mit folgenden Argumenten Anspruch auf Entschuldigung für deren
Mißgriffe:

„Einige sagen: wozu habt ihr denn die Macht genommen, wenn ihr vorher
nicht gelernt habt, sie anzuwenden? Wir aber antworten darauf: wie konnten
wir das Tischlerhandwerk erlernen, wenn wir kein Tischlerwerkzeug in den
Händen hatten? Um zu lernen, ein Land zu verwalten, muß man das Richtscheit
in die Hand nehmen, muß man die Staatsmacht in die Hände nehmen.
Noch hat niemand im Zimmer sitzend das Reiten gelernt. Um es zu lernen,
muß man ein Pferd satteln und sich aufs Pferd setzen. Möglicherweise wird das
Pferd sich bäumen und mehr als einmal oder auch mehr als zweimal einen
herunterfallen lassen. Wir werden aufstehen, es wieder satteln und wieder
reiten, und so werden wir es lernen.“


Wenn solches Probieren nur die Persönlichkeiten beträfe, die das
Reiten – sprich Regieren – lernen wollen, so könnte man sagen: gut und
schön. Aber mit einem ganzen Staatswesen in das Unbestimmte hinein
gewalttätig tiefgreifende Wirtschaftsexperimente machen in dem Gedanken,
es könne zwar auch falsch gehen, aber dann macht man es eben
noch einmal, in solcher Weise mit einem großen Volke verfahren, wobei
unter Umständen viele Hunderttausende dem Hunger, der Not, der Vernichtung
ausgeliefert werden, ist ganz etwas anderes. Es gibt für den
Sozialreformer, den Revolutionär, auch einen kategorischen Imperativ!
Sich darum nicht gekümmert, die wissenschaftliche Lehre der großen
Denker, auf die sie sich beriefen, dort, wo sie ihnen nicht paßte, in den
Wind geschlagen zu haben, ist bezeichnend für das fehlende Element in
den Gedankengängen der Bolschewisten.

Es fällt mir, indem ich das feststelle, nicht ein, die Beweggründe der
Bolschewisten irgendwie zu verdächtigen. Wie in jeder Revolutionsbewegung
gibt es natürlich auch in dieser eine große Zahl Idealisten. Es gibt
in ihr aber sicher auch andere Naturen. Indes lasse ich dies Moment
dahingestellt. Es handelt sich hier um die Doktrin, um die Auffassungsweise
und wie sie auf das Handeln der Bolschewisten zurückwirkt. Da
aber gerade zeigt sich, wie sehr sie abweichen von der Auffassung des
großen Meisters und Denkers Karl Marx! Sie geben fast gar keine
soziale Bedingtheit für ihre Aktion zu. Ihnen genügt es, daß überhaupt
mit etlicher Großindustrie auch ein Proletariat in dem Staate da ist, stark
genug, um bei Ergreifung der Gewalt die aktive Rolle zu spielen. Aber
sonst werden in den verschiedensten ihrer Schriften diejenigen Sozialisten,
ob Marxisten oder nicht, die eine gewisse Reife des Proletariats und einen
Reifegrad der ökonomischen Entwicklung als Bedingung der sozialistischen
Umgestaltung betonen, verhöhnt, verspottet, oder aber beschimpft. Wie
das letztere z. B. einem so, man darf sagen, echten Marxisten wie Karl
Kautsky geschehen ist, den Lenin und Genossen, weil er ihre Methoden
kritisiert hat, frischweg als Renegaten hinstellen – von meiner Wenigkeit
will ich da ganz schweigen.

Der Bolschewismus kennt nahezu keine Grenzen des Willens in der
Geschichte. Es ist das Verhängnisvollste in der Politik der Bolschewisten,
daß sie tun, als ob es nichts dergleichen für den Willen des revolutionären
Reformers gäbe. In den Maximen ihrer Maßnahmen sind sie weit mehr
das Ebenbild des ursprünglichen Zarismus als das Ebenbild des Marxismus;
vom letzteren sind sie nur ein Zerrbild. Denn das Bedeutungsvolle
bei Marx ist ja gerade, daß seine und Engels Lehre eine wissenschaftlich
begründete Lehre ist von den Grenzen des Willens in der Geschichte
der menschlichen Gesellschaft. Man hat diese Lehre daraufhin oft fatalistisch
genannt, das ist aber vollständig irrig. Der Marxismus ist weit
entfernt, die Bedeutung des Willens in der Geschichte zu leugnen oder
seine Notwendigkeit zu verkennen. Es hat einen demokratischen Dichter
gegeben, der seit langem vergessen ist, aber einst viel gelesen wurde und
manchen begeistert hat, der frühverstorbene Friedrich von Sallet, der
Verfasser des „Laienevangeliums“. In einem seiner Gedichte „Geschichtliche
Entwicklung“ sang er in der Zeit politischen Stillstandes in Deutschland:


Man sagt uns: Jugend mit zu heißem Blute


Auf schwärmerischem Schöpfungsdrang verzichte,


Geschichtlich nur entwickelt sich das Gute, –


Doch sprecht, wo nichts geschieht, ist das Geschichte?





Diesen Standpunkt erkennt Marx vollständig an, er entspricht seiner
Theorie ganz und gar. Aber was man tut, kann man nur durchsetzen
im Verhältnis der gegebenen Kräfte und Entwicklungsbedingungen.

Diesem Gegenstand hat Friedrich Engels in der Streitschrift gegen
Dühring einige bemerkenswerte Kapitel gewidmet, die gerade heute
wieder sehr aktuell geworden sind. Eines davon trifft ganz besonders
auch die Methode der Bolschewisten, sehr verschiedene Dinge auf äußerliche
Merkmale hin gleichzusetzen und der geschichtlichen Bedingtheit sozialer
Institutionen die nötige Beachtung zu versagen. Dühring hatte von
der griechischen Sklaverei gesprochen, auf der die ganze griechische Kultur
beruhte, und sie mit der Lohnarbeit gleichgesetzt. Darauf antwortet
Engels:

„Wenn man sagt, die Lohnknechtschaft sei nur dasselbe wie die Sklaverei,
dann könnte man auch sagen, die Menschenfresserei sei dasselbe wie die Lohnknechtschaft,
denn das Ursprüngliche war nicht die Sklaverei, sondern daß man
die Unterworfenen auffraß. Wie oft auch in der Geschichte die bloße Gewalt
gegen die ökonomische Entwicklung war, – entweder geht sie mir der
ökonomischen Entwicklung, dann erfüllt sie ihren Zweck, oder sie geht gegen die
ökonomische Entwicklung, dann unter Umständen wird der Zwang (namentlich
wenn rohe Völker über kultivierte Völker herfallen) zum Ruin der ganzen
Kultur, oder aber dann setzt sich doch im Laufe der Zeit das ökonomische
Moment durch gegen die Gewalt, die Gewalt unterliegt.“


Nun, diese Erfahrung haben die Bolschewisten, wie sie selbst nicht
mehr bestreiten können, machen müssen: wo ihre Gewaltmaßnahmen
die ökonomische Bedingtheit unberücksichtigt ließen, haben sie elend Schiffbruch
gelitten. Die Kosten dieser Erfahrung aber hat leider das russische
Volk mit unendlich vielen Opfern bezahlen müssen.

Gerade das Großartige bei Marx und Engels ist die Begrenzung,
die der Wille in der Geschichte bei ihnen erfährt – er erfährt sie nämlich
nach zwei Seiten hin, unter bestimmten Umständen gegen die Revolution,
dann aber auch wieder für die Revolution. Auf einem Blatt, das mir
Friedrich Engels aus dem Marxschen Nachlaß geschenkt hat, ein Stück
aus dem ersten Marxschen Entwurf (der nie gedruckt worden ist) zum
Kommunistischen Manifest, steht unter anderem ein Wort, das Marx
den Vertretern der alten Gesellschaft, die diese Gesellschaft für in ihrem
Fundament unzerstörbar erklären, zuruft: „Ihr seid nach rückwärts gekehrte
Utopisten.“ Das soll heißen: Ihr wollt die Entwicklung aufhalten,
leugnet, daß es eine andere Gesellschaftsform geben könne über eure
hinaus, wollt behaupten, eure sei die letzte; aber wenn ihr das erklärt,
seid ihr nach rückwärts gekehrte Utopisten! Mit aller Schärfe betont
der Marxismus die Kraft des Willens. Er hält zwar die Arbeiter von Unternehmen
ab, je nachdem die dafür erforderlichen sachlichen Vorbedingungen
noch fehlen. Aber er feuert sie auch an und schützt sie vor Entmutigung.
Davon zeugt deutlich die vom Geist des Marxismus beeinflußte Arbeiterbewegung.
„Mit uns der Sieg!“ ist ihr Leitmotiv, ist das Gefühl: „Wir
werden doch siegen! Wir vertreten die Sache der Zukunft!“ Die Ignorierung
der Grenzen für die Macht des Willens aber ist der verhängnisvolle
Rechenfehler in der Politik des Bolschewismus. Er erklärt ihre
vielen wirtschaftspolitischen Fehlgriffe, die sie ja einen nach dem anderen
genötigt worden sind einzugestehen. Die bolschewistische Politik ist eine
fortgesetzte stümpernde Experimentiererei. Eine ganze Literatur hat
dafür erdrückende Beweise erbracht. Gewiß findet man in den Erlassen
und Entwürfen der Bolschewisten vielerlei Bestechendes: großartige Pläne
in bezug auf das Erziehungswesen und die soziale Fürsorge, in bezug auf
die Organisierung der Produktion und Zirkulation, in bezug auf die
Hebung und Verwertung der Erdschätze und ähnliches mehr. Aber dergleichen
ist auch sonst in der Literatur des Sozialismus zu finden. Die
Literatur der sozialistischen Utopisten aus dem 18. und dem Anfang des
19. Jahrhunderts ist voll von oft großartigen Gedanken und sinnreichen
Entwürfen. Außerordentlich viel Geist und Intelligenz ist da verschleudert,
vieles auf dem Papier ausgezeichnet ausgedacht! Manches hat auch
im Laufe der Zeit Verwirklichung gefunden, wenn auch nicht in dem
Umfange und in der Art und Weise, wie die spekulierenden Verfasser es
sich gedacht hatten.

Für die Pläne der Bolschewisten fehlen aber in Rußland heute so
ziemlich alle Vorbedingungen, und zwar haben sie sie infolge ihrer
Ignorierung der geistigen Notwendigkeiten zum Teil selbst zerstört. So
haben sie, als sie zur Herrschaft kamen, die Arbeiter ermuntert, sich
praktisch zu Herren der Fabriken aufzuwerfen, aber ohne daß diese die
ökonomische Verantwortung übernahmen. Und das Resultat? Die Fabrikanten
hielten es nicht aus und die Fabriken gingen zugrunde! Die
Arbeiter waren einfach nicht imstande, sie selbständig zu leiten, sie waren
nicht Unternehmer und wollten es auch nicht sein. Mehr noch. Ein
Teil der Arbeiter – und merkwürdig: gerade ein großer Teil der gelernten
Arbeiter – gingen gleichfalls davon. In den eigenen Veröffentlichungen
der Bolschewisten kann man es lesen, daß ein großer Prozentsatz
der gelernten Arbeiter geradezu aus den Fabriken geflohen sind und
auf das Land sich begeben haben, um als Kleinhandwerker ihr Leben zu
fristen.

Im Laufe von vier Jahren bolschewistischer Herrschaft sind die
Städte Rußlands um über ein Viertel in der Bevölkerungszahl gesunken,
und auf dem Lande gehen die Erträge des Bodens immer mehr zurück.
Von der Diktatur des Proletariats, die kaum formal noch besteht, ist man
gekommen zur faktischen Knechtung des Proletariats, und von der
„Erwürgung“, um mit Bucharin zu reden, der kapitalistischen Unternehmer
zur Züchtung einer Bureaukratie, wie sie kaum ein zweites Land
in gleichem Verhältnis im Staat und in der Industrie aufzuweisen hat.

Ich will mich darüber nicht ins einzelne verlieren. Es ist nicht
meine Absicht, den Bolschewisten Übles nachzusagen, ich behandle nur
die Fehler des Bolschewismus, weil seine Doktrin und Methoden heute
wichtige Streitfragen des Sozialismus sind. Die Tatsachen aber, die ich
summarisch hervorhebe, findet man in der bolschewistischen Literatur selbst
hervorgehoben, sie bilden dort den Gegenstand lebhafter Diskussionen,
weil man die Konsequenzen fürchtet. Bekannt ist ferner, daß die Bolschewisten
neue Kapitalisten geschaffen haben und fremdländische ins Land
ziehen. Sie sind einfach mit all ihrer politischen Macht nicht Herren der
Dinge. Eines können sie freilich; gestützt auf ihre Garden können sie
unterdrücken und knebeln, wo es ihnen gefällt. Der Terrorismus wird
noch ungeschwächt geübt. Aber das verstanden auch die asiatischen
Despoten und die afrikanischen Sultane. Das Elend in Rußland wächst
beständig, die Unterdrückung aller politischen Freiheit dauert fort. Es
kann kein sozialistisches Blatt anderer Richtung erscheinen, die bürgerlichen
Blätter gar nicht, nur bolschewistische Blätter werden geduldet. Es
gibt auch für Andersdenkende keine Versammlungsfreiheit. Ertötet ist
die freie wirtschaftliche Schaffenskraft, die für Rußland einfach eine
Notwendigkeit ist, wenn es sich einigermaßen erholen soll.

Ein merkwürdiges Stück Wiederholung der altzarischen Despotie.
Von Nikolaus I., der in der Mitte des vorigen Jahrhunderts lebte und
der Hort der europäischen Reaktion war, wird erzählt, daß er, als die
Eisenbahnen aufkamen und er nun auch eine solche von Moskau nach
Petersburg haben wollte, sich eine Karte kommen ließ und einen
geraden Strich zog: So wird die Eisenbahn gebaut! Sie heißt noch
jetzt die Nikolai-Eisenbahn. Natürlich hat sie furchtbar viel gekostet. Die
Bodenverhältnisse, Sümpfe usw. waren von ihm ignoriert worden, und
wie es der Zar gewollt hatte, so mußte es gemacht werden. – Ein Stück
von diesem Geist steckt auch in  N. Uljanow Lenin. Die Folge ist zunehmende
wirtschaftliche Zerrüttung.

Überall, wo kein geordnetes Rechtsverhältnis besteht, wo Unsicherheit
in bezug auf das Recht herrscht, wo man heute nicht weiß,
welche Gesetze morgen in Geltung sind, da findet eine Verwüstung statt.
Und was wir heute von Rußland hören, von jener entsetzlichen Hungersnot
ganzer Millionen, ist zum Teil gleichfalls eine Folge dieser Experimentiererei.
Allerdings unmittelbar verursacht durch ein Naturereignis,
über das die Menschheit bis jetzt noch keine Gewalt hat: die ungeheure
Dürre. Aber man darf nicht vergessen, daß selbst gegen die Dürre der
Mensch trotzdem nicht ganz wehrlos ist. Wo der Boden hinreichend gedüngt
und intensiv bearbeitet ist, da ist er gegen die Dürre widerstandsfähiger
als dort, wo es ihm an Dung fehlt und die Bearbeitung nur
oberflächlich ist. Wo aber ein Volk, und besonders ein landbauendes
Volk (Rußland ist ja überwiegend Bauernland), wo Bauern die Gewißheit
nicht haben, daß sie ihren Boden behalten, daß ihnen die Ernte
verbleibt, bauen sie eben oberflächlich, legen sie nichts hinein in den
Boden. Infolge dieser Tatsache ist z. B. Kleinasien, das früher einmal
geradezu ein Paradies an Fruchtbarkeit gewesen ist, gerade an der westlichen
Seite, unter der Willkürherrschaft der türkischen Paschas und unter
dem willkürlichen türkischen Steuersystem, der Naturalsteuer, zu großen
Teilen versandet. Und leider haben wir ein gleiches Bild in Rußland.
In fürchterlicher Weise offenbaren sich die Folgen der Verkennung wirtschaftlicher
Gesetze, der materiellen und geistigen, beziehungsweise
seelischen Bedingungen des Wirtschaftslebens und der Funktionen der
Wirtschaftsträger auf einem gewissen Stande der Entwicklung. Man hat
es geschehen lassen, daß die großen Güter, die zum Teil sehr rationell
bewirtschaftet wurden und große Überschüsse an Produkten lieferten,
unter die Bauern aufgeteilt wurden. Was war die Folge? Die Überschüsse
haben aufgehört. Nun kann man nicht für alles das System,
die Partei verantwortlich machen. In der Revolution geschehen auch
viele Dinge gegen den Willen der Revolutionäre selbst. Aber um die
unvermeidlichen Auswüchse auf das möglichst geringe Maß herabzusetzen
und möglichst bald zu Zuständen zu gelangen, die dem Bedürfnis der
Wiederherstellung des Wirtschaftslebens entsprachen, war das Zusammenwirken
aller geboten, die sich auf den Boden des Rechtszustandes stellten,
den die Revolution des Februar 1917 geschaffen hatte. Daß man das
Gegenteil in dem Wahn herbeiführte, es komme nur darauf an, die
Gewalt zu haben, um dann – wie Bucharin sagte –, wenn die ganze
bürgerliche Volkswirtschaft „erwürgt“ war, von neuem anzufangen, das
konnte nur solche Zerrüttungen zur Folge haben. So darf es ein Kind
machen, das mit seinem Baukasten spielt. Aber die Idee, so mit den
Daseinsbedingungen eines Volkes von Millionen und Abermillionen umgehen
zu können, ist Zäsarenwahnsinn, gleichviel ob von einem gekrönten
Machthaber oder von Revolutionären. Er konnte bei den Bolschewisten
nur Boden fassen, weil der Grundgedanke ihrer Doktrin ein durchaus
falsch ausgelegter, maßlos vergröberter Marxismus ist.

Hierzu ist noch folgendes zu sagen:

Der Bolschewismus hat viele Kritiker gefunden, und es lag nahe,
einige davon zu zitieren. Um indes mir nicht den Vorwurf der Parteilichkeit
zuzuziehen, habe ich an dieser Stelle davon Abstand genommen.
Nur einer Arbeit glaube ich gedenken zu sollen. Es ist das Schriftchen
von N. Gefimoff „Zur Soziologie des Bolschewismus“ (Berlin, Verlag
Freiheit). Der Verfasser, ein Russe, der die ersten Jahre der Herrschaft
der Bolschewisten im einstigen Zarenreich mit durchlebt hat, weist den
inneren Zusammenhang des Bolschewismus mit der Bewegung der revolutionären
Terroristen des zarischen Rußland nach, die eine Bewegung
nicht der Arbeiterklasse, sondern von klassenlosen Intellektuellen war und
deren Tendenz, einander im Radikalismus zu überbieten, sich aus den
politischen Zuständen Rußlands begreift. Auf diese Weise konnte es
geschehen, daß die nach Rußland gelangte Marxsche Lehre eine so –
man muß sagen, brutale Ausdeutung erfuhr.

In der Tat ist der Bolschewismus eine spezifisch russische Erscheinung,
zu verstehen aus den Verhältnissen, die in Rußland lange geherrscht
haben, wo unter einem absolutistischen Regime die größten Zwangsmittel
der Unterdrückung üblich gewesen sind. Zu verstehen ist sie, aber
darum noch durchaus nicht nachahmenswert. Sie ist das Beispiel der
verderblichen Wirkungen eines verhängnisvollen Fehlers im Denken, der
sich äußert im Glauben an die Allmacht der rohen Gewalt, in der Verkennung
der fundamentalen Gesetze des gesellschaftlichen Daseins und in
der Mißachtung des organischen Prinzips in der Entwicklung der aus
der Wildheit herausgetretenen menschlichen Gesellschaften.





Neuntes Kapitel.

Die nächsten möglichen Verwirklichungen des Sozialismus.

Dem Schreiber dieses wird der Ausspruch nachgesagt: „Das Endziel
ist nichts, die Bewegung alles!“ Es ist mir jedoch nicht eingefallen, einen
so begriffslosen Satz aufzustellen. In Wirklichkeit habe ich seinerzeit (im
Frühjahr 1898) in einer Antwort auf den Vorwurf, daß in meinen Aufsätzen
fast nie vom Endziel des Sozialismus die Rede sei, erwidert, ich
habe für das, was man gemeinhin „Endziel des Sozialismus“ nenne,
außerordentlich wenig Sinn und Interesse. Dieses Ziel, was immer es
sei, sei mir nichts, die Bewegung alles. Ich bekannte ein persönliches
Uninteresse, war aber weit davon entfernt, einen Allgemeingültigkeit
beanspruchenden objektiven Leitsatz aufzustellen.

Der Ausspruch wurde aber so aufgefaßt und gab Anlaß zu einem
gewissen Lärm. Welche bestimmten Umstände dies bewirkt hatten, kann
hier unerörtert bleiben. Soviel aber sei bemerkt, daß unter anderen Verhältnissen,
als sie damals obwalteten, kaum jemand sich über ihn aufgehalten
hätte. Denn in der Sache sagte er nichts wesentlich anderes, als
was in den Sätzen ausgesprochen ist, die Marx im Jahre 1871 der von
ihm verfaßten Ansprache des Generalrats der Internationalen Arbeiterassoziation
über den Bürgerkrieg in Frankreich einverleibte:

„Die Arbeiterklasse ... hat keine fix und fertigen Utopien durch Volksbeschluß
einzuführen. Sie weiß, daß, um ihre eigene Befreiung und mit ihr
jene höhere Lebensform hervorzuarbeiten, der die gegenwärtige Gesellschaft
durch ihre eigene ökonomische Entwicklung unwiderstehlich entgegenstrebt, daß
sie, die Arbeiterklasse, lange Kämpfe, eine ganze Reihe geschichtlicher Prozesse
durchzumachen hat, durch welche die Menschen wie die Umstände gänzlich umgewandelt
werden ... Sie hat nur die Elemente der neuen Gesellschaft in
Freiheit zu setzen, die sich bereits im Schoße der zusammenbrechenden Bourgeoisiegesellschaft
entwickelt haben.“


Bei mir folgte dem zitierten Ausspruch der Zusatz: „Und unter
Bewegung verstehe ich sowohl die allgemeine Bewegung der Gesellschaft,
das heißt den sozialen Fortschritt, wie die politische und wirtschaftliche
Agitation und Organisation zur Bewirkung dieses Fortschritts.“

Es wäre nun abgeschmackt, den Eindruck erwecken zu wollen, daß
zwischen dem Sinn des Marxschen Ausspruchs und meiner Bemerkung
überhaupt kein Unterschied von Bedeutung sei. Ein solcher ist unbestreitbar
vorhanden. Er besteht darin, daß Marx die angezeigte neue Gesellschaft
schneller kommen, den Zusammenbruch der alten rascher sich vollziehen
sah, als ich, und in dieser Annahme eine andere Sprache führte.
Aber der Gedanke, daß die Bewegung und die sich aus ihr ergebenden
Kämpfe das entscheidende seien und auf sie alles ankomme, ist auch bei
ihm das Leitmotiv.

Seit Marx die vorgenannte Schrift verfaßt hat, ist ein gutes halbes
Jahrhundert verflossen, und es kann die Frage aufgeworfen werden, ob
er nicht doch geglaubt hat, daß es mit dem völligen Zusammenbruch der
alten Gesellschaft nicht so lange dauern werde. Manches spricht dafür,
und jedenfalls ist die Frage um der richtigen Beurteilung verschiedener
Marxscher Aussprüche willen, die jener Periode seines Lebens angehören,
der Untersuchung wert. Für unsere Betrachtung aber genügt die Feststellung
der Tatsache, daß der Begründer des wissenschaftlichen Sozialismus
hier unverblümt erklärt, die kommende neue Gesellschaft werde nur
das Ergebnis „einer ganzen Reihe geschichtlicher Prozesse
sein, durch welche die Menschen wie die Umstände gänzlich
umgewandelt werden“.

Als Marx sein Hauptwerk, das „Kapital“, schrieb, befand sich die
europäische Welt politisch wie wirtschaftlich im Fahrwasser des demokratisch
gerichteten Liberalismus. Die Verfassungen wurden in seinem
Sinne reformiert, die Einengungen der Presse und des Vereinsrechts
gemildert oder aufgehoben, die Wahlrechte zu den Parlamenten erweitert.
In England hatte der Freihandel gesiegt und schien von da aus seinen
Siegeslauf durch die ganze kapitalistische Welt antreten zu wollen. Zollsätze
wurden herabgesetzt und Handelsverträge mit der Klausel der Meistbegünstigung
geschlossen, die eine Vorstufe zum vollen Freihandel darstellten.
Die erwartete Ära des Weltfriedens wurde freilich durch die
drei deutschen Kriege arg beeinträchtigt, aber die von ihnen bewirkte
Schädigung des Wirtschaftslebens nicht allzu tief empfunden. Die
kapitalistische Produktion machte Zeiten der Krise durch, blieb aber in
aufsteigender Entwicklung; der Reichtum der kapitalistischen Länder
wuchs, der Weltverkehr in Gütern nahm steigend zu, die Städte und
Industriezentren dehnten sich aus, die Industrie- und Handelsunternehmungen
vergrößerten sich, und in Zusammenhang damit nahm auch
die industrielle Arbeiterschaft, das Proletariat, bedeutend an Zahl zu.
Die liberale Epoche kam aber mit Ende der siebziger Jahre, um die
Zeit, da Marx durch Krankheit gezwungen wurde, die Feder aus der
Hand zu legen, zum Stocken. Eine Welle schutzzöllnerischer Reaktion
flutete über die Welt und zog kolonialpolitische Strebungen imperialistischer
Natur nach sich; die Beziehungen zwischen den Großmächten erfuhren
eine Wendung zum schlechteren, die Bildung von Mächtekoalitionen
begann und mit ihr eine Ära des Wettrüstens zu Wasser und
zu Lande. Zu gleicher Zeit aber nahm die Arbeiterbewegung einen
neuen Aufschwung, die sozialistische Internationale ward wieder ins
Leben gerufen und übertraf in verhältnismäßig kurzer Zeit die alte
Internationale in bezug auf Zahl der angeschlossenen Länder und innere
Stärke ihrer Landessektionen.

Unter dem Einfluß all dieser Vorgänge erhielt die Welt der Länder
moderner Entwicklung eine andere Physiognomie, als Marx sie gekannt
hatte und voraussehen konnte. Eine geistige Reaktion in bezug auf die
Beurteilung der Völkerbeziehungen und die Sicherheit im Innern bemächtigte
sich der bürgerlichen Klassen. Sie wagten nicht den Krieg zu
wollen und glaubten immer weniger an die dauernde Erhaltung des
Friedens. Sie hatten nach dem Mißerfolg des Bismarckschen Ausnahmegesetzes
gegen die Sozialdemokratie den Glauben an die Möglichkeit der
Niederhaltung dieser durch Gewaltmittel eingebüßt und sahen sich doch
der wachsenden Arbeiterbewegung gegenüber in die Verteidigungslinie
gedrängt. In Deutschland war die Wirkung eine zunehmend schwächere
Haltung des Bürgertums der Regierung gegenüber, und immer neue
Versuche dieser, durch gesetzgeberische Zugeständnisse an die Arbeiter diese
der Sozialdemokratie abtrünnig zu machen, was aber nicht gelang. Das
Hauptstück der Zugeständnisse, die von Bismarck eingeleitete Arbeiterversicherung,
hatte vielmehr die entgegengesetzte Wirkung. Sie gab den
Arbeitern materiell zu wenig, um sie zu befriedigen, trieb aber in ihren
sozialen Konsequenzen weit über das von Bismarck Gewollte hinaus.
Sie schuf in den Organen der Versicherung (Krankenkassen, Beiräte der
Unfallversicherung und der Invalidenversicherung) eine Beamtenschaft
der Arbeiterklasse, die dieser im Laufe der Zeit für Organisations- und
Vertretungszwecke anderer Natur eine große Fülle sachkundiger Persönlichkeiten
zur Verfügung stellten. In der gleichen Richtung wirkten die
Gewerbegerichte durch das Institut der Beisitzer aus der Arbeiterschaft.
Unterstützt durch diese Einrichtungen breiteten sich in Deutschland die
Gewerkschaften der Arbeiter im letzten Jahrzehnt des neunzehnten und
weiter im zwanzigsten Jahrhundert in ungeahnter Weise aus, so daß sie
schließlich die englischen Gewerkschaften an Zahl der Mitglieder nahezu
erreichten, an innerer Durchbildung und wirkungsvoller Zusammenfassung
der Kräfte aber noch übertrafen. Parallel damit wuchs die politische
Organisation der Arbeiterklasse und ihre Presse, und mehrte sich die
Zahl ihrer Vertreter in den staatlichen und örtlichen Parlamenten. Ein
Netz von gesetzlichen und freien Vertretungen der Arbeiter überzog das
Land, jede Stadt von irgendwelcher Bedeutung erhielt ein von der Arbeiterbewegung
selbst geschaffenes und unterhaltenes Volks- oder Gewerkschaftshaus
als Sammelpunkt und ein Arbeitersekretariat, wo der
Arbeiter Auskunft über die ihn betreffenden Sozialgesetze erhielt, zugleich
aber auch durch die Natur der Dinge auf die politischen und wirtschaftlichen
Organisationen seiner Klasse aufmerksam gemacht wurde. Das
neue Jahrhundert sah außerdem eine bedeutungsvolle Ausbreitung und
Stärkung der Arbeiterkonsumgenossenschaften, deren Leiter und Angestellte
das Heer der Beamten der Arbeiterschaft noch wesentlich vermehrten.

Auf der anderen Seite waren aber auch die Unternehmer nicht unorganisiert
geblieben. Auf rein wirtschaftlichem Gebiete waren in allen
Industrien Kartelle und Syndikate gegründet worden, um dem Druck der
Konkurrenz auf die Preise Grenzen zu setzen, und in vielen Fällen auch
dazu übergegangen, bei eingetretener oder drohender Überproduktion
produktionsregulierend zu wirken, d. h. zeitweilig die Produktion systemgemäß
einzuschränken. Ein noch engerer Zusammenschluß von kapitalistischen
Unternehmungen fand in Gestalt von trustartigen Verbindungen
und Fusionen oder Konzernen der großen Industrie statt. Zum Widerstand
gegen die Gewerkschaften und sonstigen Koalitionen der Arbeiter
wiederum waren Unternehmer- bzw. Arbeitgeberverbände geschaffen
worden, deren Zahl schließlich so groß war, daß die von ihnen vertretenen
Unternehmungen erheblich mehr Arbeiter beschäftigten, als gewerkschaftlich
organisiert waren. Trotz ihrer Zahl und finanziellen Macht war ihre
Widerstandskraft den Arbeitern gegenüber aber doch begrenzt. Es wuchs
die Zahl der Fälle, wo sie es für klüger hielten, mit den organisierten
Arbeitern Tarifverträge abzuschließen, statt ihnen einseitig die Löhne
diktieren zu wollen, und in der Statistik der Gewerkschaften ist die Zahl
der Fälle, wo Lohn- usw. Bewegungen ohne Zuhilfenahme von Streiks
oder Aussperrungen zu Tarifabmachungen führen, erheblich größer als
die Zahl der Fälle, wo es zum Messen der Kräfte im gewerblichen Kampf
kommt.

So stellte sich in Deutschland am Vorabend des Krieges das soziale
Bild der Industrie in verschiedenen Punkten wesentlich anders dar, als
Marx es in „Das Kapital“ vorausgezeichnet hatte. In dessen Kapitel
„Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumulation“ hatte es bei
ihm geheißen:

„Mit der beständig abnehmenden Zahl der Kapitalmagnaten, welche alle
Vorteile dieses Umwandlungsprozesses [die Konzentration der Unternehmungen.
Ed. B.] usurpieren und monopolisieren, wächst die Masse des
Elends, des Druckes, der Degradation, der Ausbeutung, aber auch die
Empörung der stets anschwellenden und durch den Mechanismus des kapitalistischen
Produktionsprozesses selbst geschulten, vereinten und organisierten
Arbeiterklasse.“


In Wirklichkeit war die Zahl der Kapitalmagnaten trotz der starken
Konzentrationsbewegung der Wirtschaftsunternehmungen noch beständig
gestiegen. So hatte in Preußen – eine Reichsstatistik gibt es bis jetzt
darüber nicht – die Zahl der Zensiten mit über einer halben Million
Vermögen in der Zeit von 1895, dem Jahr der ersten Aufstellung einer
Vermögensstatistik, bis 1914 um mehr als 50 Proz. zugenommen, und
noch stärker hatte sich die Schicht der obersten Einkommensklassen vermehrt.
Aber auch die Schicht der mittleren Einkommensklassen war stärker angewachsen
als die Gesamtbevölkerung, und wenn die erreichte Lage der
Arbeiterklasse auch noch viel zu wünschen übrig ließ, so war sie doch wirtschaftlich
und sozialrechtlich eine bessere, als etwa zur Zeit, wo Marx
jene Zeilen geschrieben hatte. Große Kategorien von Arbeitern hatten
den neunstündigen Arbeitstag errungen und wenige arbeiteten mehr
als zehn Stunden. Das Lohneinkommen war dem Nennwert nach erheblich,
der Kaufkraft nach weniger, aber immerhin nicht unwesentlich
über die vormalige Höhe gestiegen. Gewerbeordnung, Gewerbegerichte,
Tarifverträge bzw. Tarifämter, die Versicherungsgesetze, öffentliche und
freigewerkschaftliche Arbeitsvermittelung und verwandte Einrichtungen
hatten in Verbindung mit dem Koalitionsrecht dahin gewirkt, daß, statt
Degradation, eine Hebung der rechtlichen Stellung des Arbeiters dem
Unternehmer und dessen Beamten gegenüber eingetreten war. Elend war
in bestimmten Schichten der Arbeiterwelt noch da, aber es hatte nicht
zugenommen. Zeichen sind dafür unter anderem die Zunahme des Verbrauchs
an Brotfrüchten und verschiedenen Genußmitteln sowie Textilwaren
auf den Kopf der Bevölkerung; ferner der Rückgang der Sterbeziffern
und die erhebliche Zunahme der Eheschließungen. Mit dieser
letzteren ging freilich Hand in Hand eine kontinuierliche Abnahme der
Geburten. Indes auch sie ist, wie jedem Sachkundigen der Bevölkerungswissenschaft
bekannt, ein Zeichen abnehmender Massenarmut. Die Zunahme
der Eheschließungen in der Epoche des vorgeschrittenen Kapitalismus
widerlegte die gleichfalls von Sozialisten aus den Erscheinungen der
Epoche der aufkommenden kapitalistischen Produktion abgeleitete Folgerung,
daß der Kapitalismus zur völligen Auflösung der Familie im
Proletariat führe.

Allerdings hatte der Mechanismus des kapitalistischen Produktionsprozesses
diese Wirkungen nicht etwa selbsttätig herbeigeführt. Wohl
war auch er nicht ganz unbeteiligt daran, in verschiedener Hinsicht hatte
er ökonomische Vorbedingungen der sozialen Verbesserung geschaffen.
Wie aber schon aus der obigen Aufzählung ersichtlich, war die Verbesserung
selbst zum größten Teil Frucht sozialer Gegenaktion, einerseits der
Gesetzgebung und Verwaltung, auf welche die Arbeiter in immer stärkerem
Maße mittels politischen Drucks einwirkten, und andererseits der
direkten Aktion der wirtschaftlichen Organisationen der Arbeiter selbst.
Welches immer aber auch die Kräfte waren, die das Bild anders gestaltet
hatten, es war in bezug auf Klassengliederung und soziale Lage der
Klassen nicht das, was Marx vorgezeichnet hatte. Und wenn, um Marx
in kein falsches Licht zu stellen, bemerkt werden muß, daß dieser eben nur
eine Tendenz gekennzeichnet hatte, was schon einschloß, daß die Wirklichkeit
eine abweichende Entwicklung herbeiführen konnte, so war die
Abweichung eben Tatsache und damit schon angezeigt, daß auch die
weitere Entwicklung sich nicht nach jenem Schema gestalten werde.

Dazu kam noch, daß auf dem Lande die Entwicklung der Klassen
sich überhaupt in anderer Richtung vollzogen hatte, als in Industrie,
Handel und Verkehr. Hier war von einer Aufsaugung der mittleren und
kleinen Unternehmungen durch die großen ganz und gar nichts zu verspüren.
Sie legten im Gegenteil eine größere Zähigkeit als diese an den
Tag. Auch dies wieder in hohem Grade durch Nutzbarmachung sozialer
Gegenmittel, von denen in erster Reihe das sehr ausgebildete ländliche
Genossenschaftswesen zu nennen ist, dessen volle Ausnutzung dem mittleren
und kleinen Bauern fast alle technischen Vorteile zugängig macht,
die dem mit beträchtlichem Kapital ausgerüsteten Großgrundbesitzer zur
Verfügung stehen. Es sind aber noch andere, in der Produktion selber
liegende Momente, welche für die Landwirtschaft eine andere Entwicklung
der Betriebsgrößen zur Folge haben, als sie in der Industrie vor
sich geht. Es sei davon nur der bedeutungsvolle Umstand erwähnt, daß
die landwirtschaftliche Produktion wesentlich organische, auf die
Zucht von Tier und Pflanze gerichtete, und nicht mechanische, totes
Material bearbeitende Produktion ist.

Der Krieg hat an diesem sozialen Entwicklungsgang grundsätzlich
nichts geändert. Er brachte zeitweilig ungeheure Verschiebungen in den
Beschäftigungen der Klassen und Geschlechter mit sich. Für die Millionen
männlicher Personen, die im Feld, in der Etappe und als Garnison in
besetzten Gebieten gebraucht wurden, mußten weibliche Personen die in
Industrie, Handel und Verkehr eingetretenen Lücken ausfüllen; die
Berufstätigkeit der Frau erhielt eine bedeutende Erweiterung. Die
Industrie wurde veranlaßt, ihre Produktion dem Kriegsbedürfnis anzupassen.
Für die Fabrikation von Geschützen, Munition und Sprengstoffen
wurden die bestehenden Werke vergrößert, neue hinzugebaut und viele
Fabriken, die vordem Fabrikate ganz anderer Natur hergestellt hatten,
auf die Produktion von solchem Kriegsmaterial umgestellt. Ferner wurde
der Handel in Nahrungsmitteln und anderen wichtigen Bedarfsgütern
aus Gründen der durch die Abschneidung der Zufuhren notwendig gewordenen
Einschränkung des Verbrauchs unter öffentliche Kontrolle gestellt,
zu welchem Zweck Zentralstellen für die verschiedenen Bedarfsartikel
geschaffen wurden, die deren Abgabe an die Verbraucher regelten.
Sie ward je nachdem von einem Nachweis der Benötigung abhängig
gemacht, Artikel des täglichen Bedarfs (Brot, Fleisch, Milch usw.) wurden
rationiert und durften von den Händlern nur gegen Marken abgegeben
werden; auch wurden für sie Höchstpreise festgesetzt, über die hinaus dem
Käufer keine Bezahlung abverlangt werden sollte. Für die Zentralisierung
der Beschaffung bestimmter Fabrikate wurden unter Förderung
durch die Behörden Kriegsgesellschaften gegründet, die auf die Produktion
im Sinne der Ersparung falscher Kosten zurückwirken sollten.

Alles das zuletzt Geschilderte ist zu seiner Zeit von manchen als
sozialistisch oder Verwirklichung sozialistischer Gedanken gepriesen worden
und hat ja auch Berührungspunkte mit dem sozialistischen Grundsatz der
Regelung von Produktion und Vertrieb unter dem Gesichtspunkt des Gemeinschaftsinteresses
und der höchsten Wirtschaftlichkeit. Aber solche Art
Zusammenfassung der Mittel und Unterordnung von Produktion und
Handel unter das augenblickliche Interesse des großen Ganzen hat es
schon oft in Kriegszeiten gegeben, und wenn man sie Sozialismus nennen
will, dann wäre diese Art Sozialismus ziemlich so alt wie überhaupt der
Krieg. Man hat sie Kriegssozialismus getauft, und in einer Hinsicht nicht
ohne Berechtigung, indem sie nämlich den Krieg nicht überdauert hat.
Das hat sie früher nicht getan, und ist in Deutschland auch diesmal nicht
der Fall gewesen. Und zwar ist hier gerade das am schnellsten in Wegfall
gekommen, was am meisten des Erhaltens wert war: der Schutz der
Verbraucher gegen Überwucherung. Allerdings hatte er schon in den
letzten Kriegsjahren an Wirksamkeit stark eingebüßt. Für viele Artikel
war die Festsetzung von Höchstpreisen jedesmal das Signal gewesen, daß
sie aus der öffentlichen Auslage der Händler verschwanden und nur noch
hinten herum – im „Schleichhandel“ – zu Wucherpreisen zu erhalten
waren. In der ersten Zeit sorgte der über die Gemüter gekommene
patriotische Rausch dafür, daß die meisten sich den im Allgemeininteresse
notwendig gewordenen Bestimmungen willig fügten. Als er aber nachließ,
gewann Schritt für Schritt die Wucherei und ihre Unterstützung durch die
Gedankenlosigkeit der einen und die Grundsatzlosigkeit der anderen so sehr
die Oberhand, daß zuletzt es für Narretei galt, nicht Preise zu fordern,
wie die zahlungsfähigen Käufer sie sich noch gefallen lassen würden, und
nicht sich so zu ernähren, wie es einem die Mittel erlaubten. Die soziale
Moral war schon stark erschüttert, als mit dem Zusammenbruch seiner
Armee auch das Kaisertum selbst zusammenbrach.

Die Revolution konnte das weitere Umsichgreifen des eingerissenen
Übels nur zeitweilig aufhalten. Noch hatten ihre natürlichen Widersacher,
die Reaktionäre der verschiedenen Grade, sich von dem sie lähmenden
Schrecken nicht erholt, da boten schon die von der bolschewistischen
Regierung Rußlands in größtem Umfange mit Geld und anderen Propagandamitteln
ausgestatteten Agitatoren für die Rätediktatur alle Kräfte
auf, das Ansehen der jungen Republik im Volk zu untergraben. Von der
großen Mehrheit derjenigen, welche die im Jahre 1919 an den verschiedenen
Orten Deutschlands in Szene gesetzten Aufstände als Kämpfer mitmachten,
darf man wohl sagen: sie wußten nicht, was sie taten. Daß die
Unterwerfung Deutschlands unter die Gebote einer Rätediktatur eine
platte Unmöglichkeit war, hätte sich jeder sagen können, der dessen ökonomische
Lage und soziale Gliederung nur einigermaßen kannte. Woran
das ganz überwiegend agrarische Rußland zugrunde gerichtet wurde,
das hätte das so hoch entwickelte industrielle Deutschland noch weniger
ausgehalten. Der höher ausgebildete Organismus ist gegenüber Eingriffen
der Gewalt in sein funktionelles Leben viel empfindlicher als der
tieferstehende. Immerhin wird man als Sozialist es bedauern müssen,
daß die Periode der Regierung durch den Rat der Volksbeauftragten, die
ja doch der Sache nach gleichfalls eine Regierung der Diktatur war, wenn
auch, zu ihrer Ehre sei es gesagt, einer freiheitlichen, durchaus human
und weitherzig gehandhabten Diktatur, in wirtschaftspolitischer Hinsicht
nicht wirksamer ausgenutzt worden ist. Man hätte z. B. ohne nennenswerten
Widerspruch aus den bürgerlichen Klassen, die froh genug waren,
daß es ihnen von seiten der zur Herrschaft gelangten Arbeiterklasse nicht
an den Kragen ging, und ohne Schaden für die Volkswirtschaft ein viel
weitergehendes Anrecht des Staates am Boden und den Bodenschätzen
durch Verfügung festlegen können, als es tatsächlich geschehen ist. Aber
in die Notwendigkeit gedrängt, die Republik gegen die gewalttätigen
Anstürme von links verteidigen zu müssen, mit den vielen, keinen Aufschub
duldenden Aufgaben belastet, die ihr aus den Sorgen für die Unterbringung
und Auflösung des zurückflutenden Millionenheeres, den unsicheren
Zuständen im Osten und Nordosten, den Waffenstillstandsforderungen
der Siegermächte und vielen inneren Verwaltungsangelegenheiten
erwuchsen, kam sie innerhalb jener knapp drei Monate währenden Epoche
um so weniger zur Beratung und Ausarbeitung der für eine solche, in
Rechte verschiedenster Art eingreifenden Verordnung, als über die Abgrenzung
der Rechte der Gesamtrepublik und der Republiken gewordenen
Einzelstaaten noch weitgehende Meinungsverschiedenheiten herrschten und
der Regelung durch die verfassunggebende Nationalversammlung
harrten.

Außerdem war sie gerade in bezug auf die Fragen der Umwandlung
von privatem in öffentliches Eigentum in ihren Entschlüssen nicht frei.
Nach dem ganzen Gebahren der Siegermächte dem besiegten Deutschland
gegenüber mußte mit der Möglichkeit gerechnet werden, daß diese sich
im Friedensvertrag für bestimmte Fälle ein Recht der Beschlagnahme
öffentlichen Eigentums vorbehalten würden, und in der Tat ist das im
Versailler Friedensdiktat geschehen. Gleich der erste Artikel des Abschnitts,
der die Finanzfragen behandelt – Artikel 248 –, setzt fest, daß
die aus dem Diktat den Alliierten zugesprochenen Ansprüche an Deutschland
als „erste Last auf allen Vermögenswerten und Einnahmequellen
Deutschlands und der deutschen Bundesstaaten“ haften.

Mit dem Zusammentritt der am 19. Januar 1919 gewählten Nationalversammlung
nahm die Regierung des ausschließlich aus Sozialdemokraten
bestehenden Rats der Volksbeauftragten ihr Ende. Nach Annahme
eines Gesetzes über die vorläufige Reichsgewalt wählte die Nationalversammlung
zwar am 10. Februar 1919 mit 277 von 379 Stimmen
den Sozialdemokraten Fritz Ebert zum Präsidenten der deutschen Republik,
das erste Kabinett aber war eine Koalitionsregierung aus 7 Sozialdemokraten,
3 Mitgliedern der Zentrumspartei, 3 Mitgliedern der
Demokratischen Partei und einem der Demokratischen Partei nahestehenden
parteilosen Minister. Von da ab hat Deutschland nur Koalitionsregierungen
gehabt, die mit Ausnahme der Periode vom Juni 1920
bis Juni 1921, wo die Regierung ausschließlich aus Vertretern bürgerlicher
Parteien bestand, aus sozialdemokratischen und bürgerlichen
Ministern zusammengesetzt waren. Es ist nicht undenkbar, aber nicht
sehr wahrscheinlich, daß die Wahlen der nächsten Jahre eine Mehrheit
von Sozialdemokraten in den Reichstag bringen werden. Die Wahlen
vom Juni 1920 zum ersten Reichstag der Deutschen Republik haben im
Gegenteil eine relative Abnahme der sozialistischen im Verhältnis zu den
bürgerlichen Stimmen ergeben. Während bei den Wahlen zur Nationalversammlung
13 827 000 sozialistische gegen 16 574 000 bürgerliche
Stimmen abgegeben worden waren, war nun das Verhältnis 10 952 000
sozialistische gegen 15 065 000 bürgerliche Stimmen. Von nahezu 45,50
vom Hundert war der Anteil der sozialistischen Stimmen auf 42,1 vom
Hundert zurückgegangen.

Da die stärkste der sozialistischen Parteien in Deutschland, die Sozialdemokratische
Partei Deutschlands, kürzer Partei der Mehrheitssozialisten
genannt, sich auf den Boden der Regierung durch die auf Grund allgemeinen,
gleichen und direkten Wahlrechts der erwachsenen Bevölkerung
gewählte Volksvertretung gestellt hat, wird, solange jenes Stimmenverhältnis
obwaltet, auf dem Wege der Gesetzgebung nur soviel Sozialismus
zu verwirklichen sein, für wieviel es den Sozialisten gelingt, auf
dem Wege der Verständigung oder der Demonstration die Zustimmung
der vorgeschritteneren Elemente der bürgerlichen Parteien zu erlangen.

Das braucht nicht notwendigerweise wenig zu sein. Wie immer
man sich den vollendeten sozialistischen Zustand denkt, so kann doch
niemand darüber im Zweifel sein, daß er nicht mit einem großen Sprung
erreicht werden, sondern nur das Ergebnis einer ganzen Kette von
Maßnahmen sein kann, die in mehr oder weniger Zeit in Anspruch
nehmenden Zwischenräumen zur Durchführung gebracht werden. Das
haben die großen Begründer des wissenschaftlichen Sozialismus bei verschiedenen
Gelegenheiten anerkannt. Keine dieser Maßnahmen aber
wird, keine darf unverträglich sein mit dem im betreffenden Zeitpunkt
gegebenen Stand der wirtschaftlich-sozialen Entwicklung. Ist sie es, dann
wird sie eben fehlschlagen und die Sozialisten, die sie forderten oder
erzwangen, mehr schädigen als die bürgerlichen Parteien. Für diejenigen
Maßnahmen aber, die mit dem erreichten Stand der wirtschaftlich-sozialen
Entwicklung verträglich waren, haben sich, auch wenn sie noch so stark
in die Rechte und in die Machtsphäre des Besitzes eingriffen, fast immer
noch bestimmte Flügel der nichtsozialistischen Parteien gewinnen lassen.

Es ist also ein sehr genaues Eindringen in die voraussichtlichen
Wirkungen wirtschaftlicher und sozialpolitischer Maßnahmen notwendig.
Die Zusammenstellungen sozialistischer Maßnahmen, welche Marx und
Engels bei verschiedenen Gelegenheiten – am Schluß des Kommunistischen
Manifests, sowie als Programm der Forderungen der Kommunistischen
Partei in Deutschland nach Ausbruch der Revolution von 1848 – für den Fall der Besitzergreifung der politischen Macht durch die
Arbeiter ausgearbeitet haben, können heute nur mit diesem Vorbehalt in
Betracht gezogen werden. Teile von diesen Forderungen sind durch
bürgerliche Bewegungen und Parlamente zur Verwirklichung gebracht
worden; andere setzen den Zustand einer auf die Spitze getriebenen
politischen Revolution und eine längst nicht mehr bestehende Einfachheit
der Verhältnisse voraus und wieder andere bergen Probleme, deren ihre
Verfasser sich nicht bewußt waren und bei jener Einfachheit der Verhältnisse
auch nicht sein konnten. Dahin gehört zum Beispiel die Forderung
des Kommunistischen Manifests: „Zentralisation des Kredits in den
Händen des Staats durch eine Nationalbank mit Staatskapital und ausschließlichem
Monopol.“ Gegenüber dem hochentwickelten und weitverzweigten
Kreditsystem unserer Zeit ist sie von einer geradezu kindlichen
Simplizität. Ebenso die Forderung von 1848: „Die Hypotheken auf den
Bauerngütern werden für Staatseigentum erklärt“, wo heute die Masse
dieser Hypotheken in den Händen öffentlicher und halböffentlicher Institute
(Sparkassen, Versicherungsgesellschaft usw.) sind. Die Forderung
des Kommunistischen Manifests „Abschaffung des Erbrechts“ ist von
dessen Verfassern im Programm aus der 1848er Revolution in „Beschränkung
des Erbrechts“ abgetönt, und später nennt Marx sie in der
Polemik gegen die Bakunisten eine Saint-Simonistische Marotte. Mit
dem Fortschritt der Gesellschaft erhalten bestimmte Forderungen ein
anderes Gesicht, muß der ihnen zugrunde liegende Gedanke in anderer
Form praktische Anwendung finden. Es wird in der Arbeit für sozialistische
Verwirklichungen eine sehr viel ausgearbeitetere Spezialisierung
notwendig. Sie läßt die Fortschritte, die jeweilig gemacht werden
können, kleiner erscheinen, als manche früher vollzogenen, sie werden
aber dafür auf bedeutend größerem Umfange gemacht, als jene.

Nachdem durch die politischen Umwälzungen, die der Krieg im Gefolge
gehabt hat, die staatspolitischen Rechtsforderungen der Sozialdemokratie
in Deutschland und in den meisten anderen Ländern im wesentlichen
zur Verwirklichung gelangt sind, handelt es sich darum, den sozialistischen
Gedanken im Wirtschaftsleben zu immer stärkerer praktischer Anwendung
zu bringen, Bestrebungen, für die heute der Sammelbegriff Sozialisierung
gebraucht wird. Es liegt nahe, für ihn das deutsche
Wort Vergesellschaftung zu setzen. Dieses sagt aber nicht ganz das Gleiche.
Bei ihm denkt man fast nur an die Umwandlung von privaten Unternehmungen
oder Gruppen von solchen in öffentliches und für die Allgemeinheit
bewirtschaftetes Eigentum. Der Begriff Sozialisierung hat aber
einen weiteren Rahmen. Er findet auch Anwendung auf die Umwandlung
von Rechten auf die Unternehmung und über ihren Betrieb. Und
das ist für das vorliegende Problem von nicht geringer Bedeutung.

Für die Umwandlung von Unternehmungen oder Industrien in
gesellschaftliches Eigentum war, von örtlichen Unternehmungszweigen
abgesehen, bisher die Verstaatlichung die gebräuchlichste Form, bei der
es gleichgültig ist, ob der Staat Staat heißt oder Reich. Welche außerökonomischen
Bedenken heute in Deutschland der Verstaatlichung entgegenstehen,
ward oben dargelegt; es nehmen aber auch aus anderen
Gründen nicht nur Bourgeoisökonomen, sondern auch Sozialisten Anstand,
der Verstaatlichung als allgemein anwendbar das Wort zu reden.
Man trägt Bedenken, die Industrie der Bureaukratisierung auszuliefern
und möchte auch nicht das Staatsbeamtentum ins Unbegrenzte
vermehren.

Ganz unbegründet sind diese Bedenken nicht. Was immer man der
kapitalistischen Produktion vorwerfen kann, eines bleibt unbestreitbar
und ist auch von Marx rückhaltlos anerkannt worden: sie war ein gewaltiger
Faktor des technisch-ökonomischen Fortschritts, der Ökonomisierung
von Material und Arbeit. Es wird nun bezweifelt, daß die
bureaukratisierte Produktion das gleiche leisten würde – nicht nur,
weil bei ihr der Antrieb zu durchgreifenden Verbesserungen der Technik
nicht der gleiche ist, sondern auch weil der Wagemut des Unternehmers
in Wegfall kommt. Es ist nicht, wie man in sozialistischen Kreisen angenommen
hat, die Größe der Unternehmung, bzw. des Betriebes, die über
deren Reife zur Sozialisierung entscheidet. Marx spricht im zitierten
Kapitel seines Hauptwerks von dem „Punkt, wo die Konzentration der
Produktionsmittel und die Vergesellschaftung der Arbeit unverträglich
werden mit ihrer kapitalistischen Hülle“. Aber dieser Punkt ist keineswegs
in allen Produktionszweigen der gleiche. Es kommt daher heute, wo
wir diesen Dingen näher stehen, durchaus darauf an, objektive Merkmale
für die Eignung von Wirtschaftsunternehmungen zur Sozialisierung und
für die besten Formen dieser zu suchen. Manches ist in dieser Hinsicht
schon geschehen. Der aus der Praxis gekommene Stadtbaurat Alphons
Horten, der sechs Jahre Direktor im Thyssen-Konzern und dann Leiter
der großen de-Wendel-Werke war, gibt in seiner sehr lesenswerten Schrift
„Sozialisierung und Wiederaufbau“ an der Hand praktischer Erfahrung
eine Klassifizierung der Unternehmungen unter dem Gesichtspunkt der
Eignung zur Sozialisierung und zeigt auf, was geschehen kann, bei dieser
die Übel der Bureaukratisierung zu vermeiden. Maßgebend ist nach
ihm die Frage, ob der in Frage kommende Produktionszweig schon in
das Stadium angelangt ist, wo die Leitung im wesentlichen nur noch
Routinewerk ist und bahnbrechende Neuerungen unwahrscheinlich geworden
sind oder nicht. Ein anderes Merkmal ist nach der Ansicht des
Schreibers dieses in der Natur des Erzeugnisses gegeben, ob es einem
großen, in weiten Kreisen gleichmäßig vorhandenen Bedürfnis dient bzw.
einen von Geschmack und Mode unabhängigen Absatz hat oder nicht. So
daß also die Industrien der ersten Bearbeitung der Rohstoffe und die der
Halbfabrikate zur Sozialisierung geeigneter erscheinen würden als die der
Fertigfabrikate, wofür auch spricht, daß sie in viel höherem Grade der
Konzentration in Großunternehmungen verfallen sind als die letzteren.
Ein Beispiel dafür liefert die Textilindustrie, wo die Spinnerei ungleich
stärker zentralisiert ist als die Weberei und Wirkerei.

Es ist also nicht unmöglich, die Vorbedingungen für eine wissenschaftlich-systematische
Stufenfolge der Sozialisierungen zu ermitteln, die
das Problem aus der Sphäre der kritiklosen Experimentiererei herausheben
und Fehlgriffen vorbeugen würde. Das Gleiche gilt hinsichtlich
der Stufen der Sozialisierung. Es kann auf vielen Gebieten sich als notwendig
erweisen und ist auch sehr wohl möglich, diese letztere gradweise
in die Wirklichkeit umzusetzen. Worum handelt es sich überhaupt bei ihr?
Ihr Zweck läßt sich zusammenfassend kennzeichnen als die Erzielung
spezifisch wirtschaftlicher und allgemein sozialer Wirkungen sowie die
Änderung des Rechtsverhältnisses der in der Wirtschaft tätigen Menschen.
In erster Hinsicht zielt sie ab auf die größte Produktion von materiellen
Gütern unter der größtmöglichen Ökonomie an Sachwerten und menschlicher
Arbeit; in zweiter auf die möglichst umfassende Durchführung des
Grundsatzes der Genossenschaftlichkeit im Arbeitsprozeß und bei der
Regelung des Entgelts der Arbeit sowie um die Hebung der Rechtsstellung
der als Angestellte und Arbeiter in der Wirtschaft tätigen
Personen. Alle tiefgreifenden Maßnahmen der Gesetzgebung und Verwaltung,
die auf die Verwirklichung dieser Ziele gerichtet sind, gehören
zum Bereich der Sozialisierung. Die Sachkundigen stimmen nun darin
überein, und die vom sozialistischen Rat der Volksbeauftragten zusammengesetzte
Sozialisierungskommission erklärte in ihrem ersten Bericht ausdrücklich,
sie sei

„... sich bewußt, daß die Vergesellschaftung der Produktionsmittel nur in
einem länger währenden organischen Aufbau erfolgen kann, ...“


und nachdem sie festgestellt hatte, daß die erste Voraussetzung aller wirtschaftlichen
Reorganisation die Wiederbelebung der Produktion
sei und die wirtschaftliche Lage Deutschlands „gebieterisch die
Wiederaufnahme der Exportindustrie und des auswärtigen Handels“
erfordere, verkündete sie es des weiteren als ihre Ansicht,

„... daß für diese Wirtschaftszweige die bisherige Organisation gegenwärtig
noch beibehalten werden muß. Ebenso erfordert die Ingangsetzung der
Industrie die Aufrechterhaltung und Erweiterung des Zirkulationskredits und
damit die ungestörte Funktion der Kreditbanken ...“


Auch werde im Interesse der Lebensmittelversorgung „nicht vorgeschlagen
werden, in die bisherigen Besitz- und Betriebsverhältnisse der bäuerlichen
Verhältnisse einzugreifen“. Hier solle „durch der Landwirtschaft angepaßte
Maßnahmen und durch Unterstützung der Genossenschaften die
Produktivität gehoben und die Intensität gesteigert
werden“.

Die gesperrt gesetzten Worte weisen auf das oben als spezifisch
wirtschaftlichen Zweck der Sozialisierung Gekennzeichnete hin.

Im gewöhnlichen Verlauf der Dinge wird in der kapitalistischen
Wirtschaft die Intensivierung und die höhere Produktivität der Arbeit
durch den Druck der Konkurrenz erwirkt, welche die Unternehmer einander
im Kampf um den Markt bzw. den Absatz machen. Die Methoden,
mittelst deren sie erzielt werden und die zuletzt nichts weiter sind als
Ersparung von menschlicher Arbeit, sind von Marx im Kapital in den
Kapiteln über den Kampf um den Mehrwert geschildert, denn der Kampf
um den Markt ist ein Stück des Kampfes um den Mehrwert. Nicht unter
allen Umständen aber tritt jenes Resultat ein. Wo sich Monopolverhältnisse
entwickeln, und die sind überall vorhanden, wo die Nachfrage nach
Waren das Angebot übersteigt, nimmt der Drang der Unternehmer nach
Intensivierung der Arbeit entsprechend ab und kann unter Umständen
einschlafen. Die Folgen sind Teuerung der Waren und Notstand in
weiten Kreisen der Bevölkerung, so daß die Fragen der Steigerung der
Produktivität beziehungsweise der Intensivierung der Produktion Gegenstände
eines hohen sozialen Interesses werden. Zeichen davon sind in
verschiedenen Gegenden als Nachwirkungen des Krieges zu verspüren.

In Deutschland haben die Pflichtleistungen an die Siegermächte
ebenfalls die Ersparung von Arbeit zu einem sozialen Interesse gemacht.
Nun sind jedoch hier infolge des Warenmangels Unternehmungen noch
rentabel, die tatsächlich in bezug auf Größe und Einrichtungen hinter der
Durchschnittshöhe der Produktionsentwicklung zurückgeblieben sind. Ihr
Fortbestand heißt also volkswirtschaftlich Vergeudung von Arbeit durch
Produktion unter rückständigen Arbeitsmethoden und Vergeudung von
Arbeit durch unnötige Zersplitterung der Produktionsstätten. Um
ihr entgegenzuwirken, sind Vorschläge zu einer Umorganisierung der
Volkswirtschaft ausgearbeitet worden, für die der Name Planwirtschaft
gewählt worden ist und die ins Gebiet der Sozialisierung gehören.

Der Gedanke der Planwirtschaft knüpft an Maßnahmen an, die in
der Kriegszeit im Angesicht der wirtschaftlichen Kriegsnotwendigkeit auf
Anregung und nach ausgearbeiteten Plänen des ideenreichen Großindustriellen
Walter Rathenau und des Sozialökonomen Wichard von
Möllendorf behördlich angeordnet wurden und in der großen Industrie
von kartellierten Produktionsgruppen unter Beibehaltung kapitalistischer
Überschußwirtschaft mit dem amerikanischen Trust als Vorbild durchgeführt
worden sind. Es sollen auf Grund reichsgesetzlicher Vorschrift
Verbände von Unternehmern ganzer Produktionszweige ins Leben gerufen
werden, die nach Orten und Bezirken organisch zu gliedern sind
und in deren Leitung die Allgemeinheit, die Unternehmer und die Arbeiter
und Angestellten durch ernannte oder gewählte Vertrauenspersonen
vertreten sind. Diese Leitungen sollen auf Organisation, Gliederung und
Gebahren der Industrie einen weitgehenden Einfluß im Sinne möglichster
sozialer Ökonomie ausüben, und ihre Zentralen sollen die Einfuhr und
Ausfuhr, unter dem Gesichtspunkt der Dringlichkeit des Bedarfs und der
allgemeinen Wirtschaftslage Deutschlands, regelnden Vorschriften unterwerfen.
Sie sollen das Recht haben, unnütze Zwischenglieder der Wirtschaft
auszuschalten und auf alle Verbesserungen in der Organisation der
Produktion und den Arbeitsmethoden hinzuwirken, die dem Zweck der
möglichsten Senkung der Preise dienen. Sie sollen durch Feststellung
von Tarifverträgen und ergänzende Verordnungen solche Arbeitsbedingungen
herbeiführen, die das Arbeitsverhältnis möglichst zufriedenstellend
gestalten.

Gegen diesen Plan, den Rudolf Wissell, der erste sozialdemokratische
Wirtschaftsminister der Deutschen Republik, zu einem umfassenden
System ausgearbeitet hat, sind außer von bürgerlichen Theoretikern und
Interessenten auch von sozialistischer Seite scharfe Einwände erhoben
worden. Vor allem wird ihm vorgeworfen, daß er den kapitalistischen
Unternehmer beibehalte und möglicherweise in der Praxis sogar dessen
Macht noch verstärken werde. Er stehe der so dringend notwendigen
Vollsozialisierung von Industrien allgemein gebrauchter Rohstoffe, wie
Kohle und Eisen, im Wege und könne sehr leicht das Wirtschaftsleben
schädigende bureaukratische Verfügungen und Eingriffe züchten.

Die Möglichkeit solcher Mißgriffe ist nicht ganz ausgeschlossen, aber
bei der vielseitigen Zusammensetzung der Leitungen sind sie nicht allzu
wahrscheinlich, auch würden Verfügungen, welche sich als nachteilig erweisen,
unschwer abzuändern sein. Ebenso ist nicht abzusehen, warum
und wie die Verbände bei demokratischer Zusammensetzung und der im
Plane liegenden beständigen öffentlichen Kontrolle die Macht der kapitalistischen
Unternehmer noch stärken sollen. Es kommt ganz auf ihre Zusammensetzung
an, ob der dies behauptende Einwand sich als gerechtfertigt
erweisen würde oder nicht, der dem Plan zugrunde liegende Gedanke
wird durch ihn nicht widerlegt. Das Gleiche gilt von dem Einwand,
daß die planwirtschaftliche Organisation und Regelung von Produktion
die Vollsozialisierung von Kohle, Eisen usw. aufhalten oder gar
verhindern würde. Die Widerstände, mit denen diese zu kämpfen hat,
erweisen sich als nicht geringer, wo wir die planwirtschaftlichen Verbände
oder etwas ihnen Nahekommendes nicht haben.

Und Deutschland wird etwas dieser Art haben müssen. Die weltwirtschaftlichen
Bedingungen seiner Volkswirtschaft und die auf ihm
lastenden finanziellen Verpflichtungen machen es ihm unmöglich, längere
Zeit bei dem Zustand der wilden Konkurrenzanarchie zu verharren, der
der Beseitigung der Zwangseinrichtungen der Kriegsjahre und der ersten
Jahre der Nachkriegszeit gefolgt ist. Zur Zeit, wo dieses geschrieben
wird, hält der niedrige Stand seiner Währung seine Ausfuhr und rückwirkend
seine Produktion auf solcher Höhe, daß es im Gegensatz zu den
Ländern mit hoher Valuta so gut wie keine Arbeitslosigkeit kennt. Jedoch
geht eines nach dem anderen jener Länder dazu über, Zuschlagszölle und
andere Schutzmaßnahmen gegen die Konkurrenz der Länder mit tiefer
Valuta einzuführen, und je mehr sich diese Maßnahmen verallgemeinern,
wie das zum Beispiel in den Vereinigten Staaten schon durch Gesetzgebungsakte
eingeleitet ist, um so mehr wird der aus der niedrigen
Valuta erwachsende Vorteil schwinden, während der Nachteil der erschwerten
Beschaffung von vollwertigen Zahlungsmitteln für den
Ankauf von Rohstoffen, die Deutschland nicht selbst erzeugt, und für
die Zahlung seiner Auslandsverpflichtungen bleibt. Der Übergang
zu durchgreifenden Maßnahmen für die stärkere Ökonomisierung
seiner Volkswirtschaft wird dann Gebot der Selbsterhaltung, und wenn
man sie nicht den Zufälligkeiten und Grausamkeiten des kapitalistischen
Konkurrenzkriegs überlassen will, wird man zu Maßnahmen schreiten
müssen, wie sie in den Entwürfen zur Planwirtschaft vorgezeichnet sind,
wenn auch vielleicht nicht ganz so schematisch. Diese Maßnahmen nun
werden, wenn sie im vorentwickelten Geist in die Hand genommen
werden, zwar nicht den Sozialismus, wohl aber ein bedeutsames Stück
Sozialismus verwirklichen. Denn sie bedeuten jedenfalls einen wichtigen
Schritt vorwärts zur gesellschaftlichen Regelung der Produktion und Erhebung
der Arbeiter zur Mitbestimmung im Wirtschaftsorganismus. Sie
können so elastisch gestaltet werden, daß sie der Initiative der Persönlichkeit
in der Wirtschaft dort, wo sie erhaltenswert ist, das heißt, wo sie
schöpferisch wirkt, einen weiten Spielraum lassen und die Vollsozialisierung
der zu dieser berufenen Produktionszweige nicht hindern, sondern
im Gegenteil erleichtern.

Zu Reformen in der Richtung der Gemeinwirtschaft zwingt ferner
der so gewaltig gestiegene und noch andauernd steigende Finanzbedarf
von Reich, Staaten und Gemeinden. Man hat sich in sozialistischen
Kreisen oft darin gefallen, die öffentliche Bewirtschaftung von Wirtschaftszweigen,
sobald sie mit Erzielung von Überschüssen verbunden war, kurzerhand
Staats- oder Gemeindekapitalismus zu nennen, und wo letztere
der einzige oder der alles beherrschende Zweck der Sache war, war der
Name auch gerechtfertigt. Aber er verliert diese Berechtigung in dem
Maße, als bei solchen Unternehmungen der öffentliche Nutzen leitendes
Motiv ist und in bezug auf die in ihnen Beschäftigten das soziale
Moment in den Vordergrund tritt, die Erzielung von Überschüssen dagegen
nur noch durch größere Ökonomie auf technischem Gebiet erstrebt
wird, wie das heute immer stärker der Fall ist. Dann ist die zunehmende
Verwandlung von Privatunternehmungen in öffentliche Betriebe zwar
auch wiederum nicht der Sozialismus, wohl aber jedesmal ein Schritt
auf seinem Wege. Und diese müssen und werden sich mehren.

Der Finanzbedarf der Republik ist so groß geworden, daß er durch
eine Mischung von direkten Steuern der alten Gattung mit Verbrauchssteuern
und Verkehrsabgaben schwerlich noch länger wird gedeckt werden
können. Aus diesem Grunde und weil die Besitzer von Sachwerten – von
Grund und Boden, Fabriken, Geschäftsanlagen usw. – durch den Fall
der Valuta ungeheure Gewinne auf Kosten der Allgemeinheit gemacht
haben, ist der Ruf nach direkter Erfassung der Sachwerte durch das Reich
laut geworden und wird ganz besonders von der Sozialdemokratie mit
Energie vertreten. Die Republik soll Miteigentümerin an den Sachwerten
in der Weise werden, daß ihr durch Verschreibungen ein bestimmter
Anteil an deren Jahreserträgen sichergestellt wird. Eine Maßnahme,
die sie unter gewissen Voraussetzungen in den Stand setzen würde,
durch Hinterlegung dieser Verschreibungen in der Reichsbank als Deckung
für ihre schwebende Schuld bzw. Notenausgabe eine bedeutende Hebung
ihrer Valuta herbeizuführen, die aber zugleich auch ihr einen genaueren
Einblick in die Finanzgebahrung der Unternehmungen verschaffen und
auf diese Weise ihre Kontrollmöglichkeiten steigern würde. Es sind das
Gründe, welche den großen, man könnte sagen, verzweifelten Widerstand
erklärlich machen, den Grundbesitzer und Kapitalisten aller Gattungen
der Forderung entgegensetzen, die aber ihre Verwirklichung den Sozialisten
um so erstrebenswerter erscheinen lassen. Denn man kann es, weil
sie Gebot der Notwendigkeit ist, offen sagen, auch sie birgt ein Stück
Sozialismus, und zwar ein um so bedeutungsvolleres, weil sie auf dem
ganzen Gebiet der Volkswirtschaft sich sozial vorteilhaft auswirken würde,
ohne darum das legitime Geschäft irgendwie zu beengen.

Der Umkreis der Anwendung des sozialistischen Gedankens beschränkt
sich selbstverständlich nicht auf die Wirtschaftsfragen im speziellen Begriff
des Wortes und die mit ihnen verbundenen Eigentumsfragen. Er umfaßt
den ganzen Fragenkomplex, der für die Hebung der materiellen Wohlfahrt,
der Erzielung der höchstmöglichen geistigen und sittlichen Kultur
und der dieser entsprechenden Rechtsgestaltung von Bedeutung ist. Auch
hier handelt es sich um Neuerungen, die, einzeln genommen, nicht schon
Sozialismus sind, sondern es durch den Geist, der sie erfüllt, und ihren
Zusammenhang mit vielen, vom gleichen Geist diktierten Reformen
werden. Vom Schulwesen in allen seinen Abstufungen angefangen bis
zu den weitverzweigten Gebieten der Sozialpolitik, der Rechtsgestaltung,
der sozialen Hygiene und der Kulturpolitik ist es dem Sozialismus vorbehalten,
Reformen zu verwirklichen, an welche die bürgerlichen Regierungen
und Klassen bisher gar nicht oder nur in Ausnahmefällen herangetreten
sind.

Um nur von der Sozialpolitik zu reden, so hat in Deutschland die
Revolution vom November 1918 in der Epoche der politischen Herrschaft
der Sozialdemokratie neben anderen bedeutsamen Erweiterungen des
Arbeiterschutzes die Verkündung des gewerblichen Höchstarbeitstages von
acht Stunden gebracht, und wieder können wir uns auf Karl Marx
berufen, wenn wir diese Reform einen Fortschritt zum Sozialismus
nennen. Noch höheren Anspruch hat auf diesen Namen das Betriebsrätegesetz
vom 4. Februar 1920. Dieses von der gesetzgebenden Nationalversammlung,
in der noch der belebende Hauch der Novemberrevolution
nachwirkte, geschaffene Gesetz gibt den Arbeitern und Angestellten
Rechte im Betriebe, die man zur Zeit, wo Karl Marx schrieb, für unmöglich
gehalten hätte. Es ist allerdings nicht vollkommen, und seine
Rückwirkungen auf die Erträge der Volkswirtschaft lassen sich noch nicht
völlig übersehen. Aber eines ist sicher und wird in der Praxis auch von
denjenigen Arbeitern anerkannt, die es unter dem Einfluß einer bestimmten
Agitation bei seiner Schöpfung bitter bekämpft haben: es ist
ein Stück Sozialpolitik, das, wie kein zweites, den Arbeitern und Angestellten
die Möglichkeit eröffnet, aus Hörigen des Gewerbes zu Teilhabern
oder Genossen im sozialrechtlichen Begriff des Wortes zu werden.
Zustandekommen konnte es indes eben nur durch die Erkämpfung der
demokratischen Republik. Diese Republik ist gewiß nur erst der juristische
Hebel zu ökonomisch-sozialer Befreiung und noch nicht diese selbst. Aber
in einem industriell so vorgeschrittenen Lande wie Deutschland, mit einer
so entwickelten, politisch und wirtschaftlich so stark organisierten Arbeiterschaft
kann dieser Hebel nur in der Richtung zum Sozialismus wirken.
Daran ändert der Umstand nichts, daß es nicht nach einer auf alles
passenden Formel, daß es nicht auf dem ganzen Gebiet des sozialen
Lebens mit einem Male sich durchsetzt.

Vor jetzt 36 Jahren, im Jahre 1885, schrieb der Verfasser dieses im
Zusatzkapitel zu der von Jules Guesde und Paul Lafargue verfaßten
Erklärung der Marxschen Einleitungssätze des Mindestprogramms der im
Jahre 1880 gegründeten Arbeiterpartei Frankreichs:

„Gewöhne man sich nur ab, von einem vollendeten Zukunftsstaat zu
träumen, sondern halte man an der Erkenntnis fest, daß es einer geraumen
Zeit der Entwicklung bedarf, bis das Prinzip des Sozialismus sich auf allen
Gebieten des sozialen Lebens Bahn gebrochen haben wird.

Spekulativ, in ihrem Kopf, haben zu allen Zeiten sich einzelne Menschen
über gewisse Übergangsstadien hinweggesetzt. Aber noch stets hat die Praxis
solchen Phantasten einen Strich durch die Rechnung gemacht.

Vages Träumen ist der Todfeind alles konkreten Denkens. Letzteres aber
ist es, was der Arbeiterklasse nottut. Ohne konkretes Denken keine Erkenntnis
der tatsächlichen Verhältnisse, und ohne diese kein planmäßiges Zielbewußtsein,
zielbewußtes Handeln, das Haupterfordernis der Befreiung der Arbeiterklasse.“


In viel höherem Grade als ich es damals ahnte, haben diese Sätze
sich als berechtigte Mahnung erwiesen, und es wäre noch manches hinzuzusetzen.
Ließ doch meine sozialökonomische Erkenntnis noch viel zu
wünschen übrig. Auf Grund sehr überschätzter Erscheinungen im Wirtschaftsleben
hielt ich West- und Mitteleuropa für der Verwirklichung des
Sozialismus viel näher, als sie tatsächlich waren, und den Weg der Verwirklichung
für viel einfacher, als er tatsächlich ist. Die Erfahrung hat
uns belehrt, daß die Entfernung eine bedeutend größere war, der Weg
aber ganz und gar nicht einfach, überhaupt nicht schlechthin Ein Weg ist.

Aber wir haben keinen Grund, darum etwa kleinmütig zu sein.
Ich darf es wohl sagen: wenn ich zurückblicke auf das, was damals war,
und es mit dem vergleiche, was heute ist, dann sehe ich erst, welch großer,
welch gewaltiger Fortschritt in der für das Leben von Völkern doch verhältnismäßig
kurzen Spanne Zeit sich vollzogen hat. Der Weg ist nicht
so einfach, wie er damals erschien, aber der Kräfte, die an seiner Überwindung
arbeiten, sind in noch ganz anderem Grade mehr als damals.

Von den verschiedensten Seiten her, unter Anwendung sehr verschiedenartiger
Mittel und Methoden arbeitet ein mehr als zwanzigmal
größeres Heer von Arbeitern aller Art, als damals an der Verwirklichung
des Sozialismus. Das, was jeder einzelne zum Ganzen hinzufügt, erscheint
klein im Verhältnis zur Größe des zu verrichtenden Werkes, und
der Fortschritt des Tages geringfügig im Verhältnis zum Stand vom
Tage vorher. Nur erst, wenn wir von einem gewissen Abstand her ihn
messen, von dem aus wir das Ganze überschauen können, erkennen wir
den vollzogenen Fortschritt. Mit dem Traum von dem großen Sprung
geht uns aber nichts verloren, was des Bewahrens wert wäre. Junge,
schwache Bewegungen mögen seiner bedürfen, um auf dem weiten Weg,
der noch keine sozialen Erfolge verspüren läßt, den Mut nicht zu verlieren.
Starke, gereifte, zu schöpferischem Wirken gelangte Bewegungen haben
seiner nicht nötig. Er kann ihnen im Gegenteil nur schaden. Denn ihnen
wird falsches Messen um so verhängnisvoller. Für sie behält im hohen
Grade das oft mißbrauchte Wort des Dichters volle Berechtigung:


Vergebens werden ungebund’ne Geister


Nach der Vollendung reiner Höhe streben;


Wer Großes will, muß sich zusammenraffen.





Erstarkte Bewegungen gewöhnen sich daran, von ihren Zielen jeweilig nur
  das auf gegebener Stufe der Entwicklung Mögliche für den unmittelbaren
  Kampf ins Auge zu fassen. In dieser Ökonomie des Wollens
  aber liegt die sicherste Gewähr der Erreichung des
  Gewollten.




[1]
    Wieder abgedruckt in Band II des Sammelwerks „Zur Theorie und Geschichte
    des Sozialismus“. Berlin 1904, 4. Auflage.




[2]Im
    gleichen Sinne heißt es in dem obenerwähnten Aufsatz des Verfassers
    dieser Schrift: 


„Wie in der Tierwelt mit der Differenzierung der Funktionen die Ausbildung
eines Knochengerüsts unvermeidlich wird, so im gesellschaftlichen Leben
mit der Differenzierung der Wirtschaften die Heranbildung eines das Gesellschaftsinteresse
als solches vertretenden Verwaltungskörpers. Ein
solcher Körper war bisher und ist heute der Staat. Da nun die Weiterentwicklung
der Produktion ganz ersichtlich nicht in Aufhebung der
differenzierten Produktion bestehen kann, sondern nur in neuer Zusammenfassung
auf Grundlage der ausgebildeten Differenzierung – auf die
Personen übertragen, nicht in Aufhebung, sondern in Ergänzung der beruflichen
Arbeitsteilung (bzw. der Arbeitsteilung im Beruf. Ed. B.), so kann der
Verwaltungskörper der Gesellschaft der absehbaren Zukunft sich vom gegenwärtigen
Staat nur dem Grade nach unterscheiden.“ (Ed. Bernstein,
Zur Theorie und Geschichte des Sozialismus, Berlin 1904, Bd. II, S. 73.)



[3]Eine
    Reform des Hauses der Lords durch eine Verbreiterung seiner Basis erstreben
    in England die Konservativen. Dem setzen die Liberal-Radikalen hartnäckigen
    Widerstand entgegen, weil ein reformiertes Haus der Lords leichter ein der
    Demokratie gefährlicheres Haus werden könnte als das unveränderte,
    aus dem Adel zusammengesetzte Haus, das man durch immer neue Einschränkung
    seiner Rechte „reformiert“ hat.




[4]Trotzdem
    haben die Engländer sich nur schwer von ihr getrennt. Als die geheime
    Stimmabgabe eingeführt werden sollte, haben nicht nur die Konservativen,
    sondern auch sehr liberale und sozialistisch gesinnte Männer sich entschieden
    dagegen erklärt, u. a. der ehrliche und bedeutende Reformsozialist
    John Stuart Mill. Er fand es eines freien Menschen unwürdig, seine Stimme
    nicht offen abzugeben. Erst im Jahre 1872 ist die geheime Stimmabgabe und
    auch nur versuchsweise eingeführt, aber nie
    wieder abgeschafft worden, weil man dahinter kam, welcher Vorzug ihr innewohnt.




[5]
    Aber selbst das letztere nicht einmal unbedingt. Als ich in London lebte,
    kam eines Tages ein Agent der konservativen Partei zu mir und fragte, ob er
    mich auf seine Liste der konservativen Wähler setzen dürfe. Als
    ich ihm erklärte, ich sei Ausländer und daher nicht wahlberechtigt,
    erwiderte er, ich stehe aber in der Wählerliste, und da die Sache dadurch
    rechtlich erledigt sei, daß man meinen Namen nicht vor dem Wahlkommissar
    angefochten habe, sei ich nun von Rechts wegen Wähler und könne
    wählen, ich würde gar nichts dabei riskieren. Mein Einwand, daß
    ein Irrtum bei Feststellung der Liste mir kein Recht verleihen könne,
    das mir gesetzlich nicht zustehe, schien ihm nicht einzuleuchten, und erst,
    als ich ihm erklärte, daß ich ja auch nicht konservativ, sondern
    Sozialist sei, verabschiedete er sich.




[6]Es
    sei mir gestattet, hier einer auf diese Veränderung bezüglichen
    Bemerkung zu gedenken, die August Bebel nur wenige Wochen vor seinem Tode
    mir gegenüber äußerte. Bei einem Krankenbesuch, den ich ihm
    machte, ehe er die ihm verhängnisvoll werden sollende Reise nach Passugg
    antrat, kamen wir in der Unterhaltung auf einen damals den Reichstag beschäftigenden
    Gesetzentwurf zu sprechen, der im ganzen eine Verbesserung der Arbeiterversicherung
    bedeutete, aber einige von der Partei bekämpfte Bestimmungen enthielt.
    Auf meine Frage, wie er sich unsere Schlußabstimmung denke, antwortete
    er sehr entschieden: „Annehmen! Die Zeiten sind vorbei, wo wir um solcher
    Mängel willen uns das Ablehnen gestatten durften“.




[7]Wie
    wenig Marx mit der Auslegung einverstanden war, die Lafargue seinen Feststellungen
    gab, geht aus seinem Brief an Friedrich Engels vom 11. November 1882
    hervor. Dort schreibt Marx dem Freunde, daß Lafargue in Wirklichkeit
    Schüler des Russen Bakunin sei, und ruft ärgerlich aus: „Longuet
    (der andere Schwiegersohn von Marx) als letzter Proudhonist und Lafargue als
    letzter Bakunist! Que le diable les emporte!“




[8]Der
    gesetzlichen Begrenzung der Arbeitszeit. Ed. B.



Anmerkungen zur Transkription:




Das im Original am Ende des Buches befindliche Inhaltsverzeichnis wurde
zur besseren Übersicht an den Buchanfang verschoben.




Der Text war in einer Frakturschrift gedruckt, die nicht über Umlaute
als Großbuchstaben verfügt. Sie sind in diesem E-Buch als reguläre
Umlaute dargestellt (Ä statt Ae usw.).


 

 






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DER SOZIALISMUS EINST UND JETZT ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8421144342160858792_24523-cover.png
Der Sozialismus einst und jetzt

Eduard Bernstein

Project Gutenberg





