
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Goethe's Faust

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Goethe's Faust


Author: J. D. Bierens de Haan



Release date: October 12, 2007 [eBook #23018]

                Most recently updated: November 22, 2022


Language: Dutch


Credits: Jeroen Hellingman and the Online Distributed

        Proofreading Team at https://www.pgdp.net/ for Project Gutenberg.




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GOETHE'S FAUST ***














Goethe’s Faust






Oorspronkelijke titelpagina.





Handboekjes Elck ’t Beste



Onder leiding van L. Simons

Uitgegeven door de Maatschappij voor Goede en
Goedkoope Lectuur Amsterdam






Oorspronkelijke titelpagina.





Goethe’s Faust



Studie door

Dr. J. D. Bierens de Haan




Gedrukt ter drukkerij “De
Degel”, Amsterdam.




Woord vooraf

Goethe heeft in
de twee gedeelten van den Faust aan zijn lezers het beeld voor oogen
gesteld van den mensch en zijn hoogste streven. Niet een historisch
bepaalden persoon, gelijk in menig drama, noch een zielkundig
merkwaardig wezen, als genie of “Uebermensch” heeft hij
geschilderd; maar den mensch, die wij allen zijn. Al het fantastisch
eigenaardige van het Faust-gedicht is dichterlijke verbeeldingswijze.
Het zal ons, die over de Faust-figuur gaan filosofeeren te doen zijn,
om het menschelijke in dezen mensch, en om niets anders.

B. de H.

Aerdenhout, Oktober 1914.








I De klacht van Faust


1. De famulus Wagner, de begrensde mensch.

Nauwelijks
verschijnt ons de figuur van Faust of wij vernemen zijn klacht, een
klacht zoo zeer uit de geheele persoonlijkheid opgeweld, dat wij Faust
niet kennen, zoolang wij de klacht niet verstaan. En door in haar te
verwijlen, zoodat de snaren onzer ziel meetrillen, verstaan wij haar.
Niet slechts muziek of roman willen genoten worden door medeleving,
maar ook de wijsheid, en ook datgene wat aan de wijsheid
voorafgaat.

Terwijl wij nu de klacht van Faust zullen uitspreken, en bepeinzen
wat zij inhoudt—zie daar ontmoeten wij een mensch in
Faust’s omgeving en met wien hij elken dag verkeert: zijn eigen
famulus, den helper bij zijn natuurkundige proeven, Wagner. Hij is een
mensch (of zeggen wij: hij is “de” mensch) die de klacht
van Faust niet kent en haar niet begrijpt en die te dezen opzichte het
niet verder brengt dan tot een schamele verzuchting. Het is langs den
famulus Wagner, dat wij tot Faust naderen; het is door tegenstelling
dat wij de beteekenis van Faust’s klacht duidelijk maken.



“Reeds weet ik veel doch gaarne wist ik alles”
(Zwar weiss ich viel, doch möcht ich alles
wissen). Met deze woorden treedt de famulus Wagner uit
Faust’s studeercel af; zij zijn kort en wel de
prachtigste karakteristiek van een benepen mensch. De man wien deze
woorden in den mond gelegd zijn, is voorgoed belachelijk en met hem het
heele ras der zijnen; de kordate weetvastheid van zoo’n schepsel,
zijn beslist voornemen om de weterij van dag tot dag te vermeerderen,
en de volkomen argeloosheid van zulk gemoed zijn zoo heerlijk
bijeengebracht in dat ééne volzinnetje, dat wij Goethe
den oprechten dank onzer harten schuldig zijn, die zoo treffend de
heele bent van weetwijzen heeft gekarakteriseerd.

Deze menschen hebben éen eerbied, en die is groot, voor
degenen die nog meer weten dan zij; zij hebben één
verlangen en dat is groot: hun medewetenden voorbij te streven of
althans in te halen; hoe gaarne zouden ze twee honderd jaren oud
worden, wanneer dat hun hielp om alles te weten. Zij zijn het die de
opstapeling der leervakken hebben uitgevonden en de vergelijkende
examens.

Wagner is de begrensde mensch. Maar waarin bestaat dan wel
zijn begrensdheid, terwijl toch zijn verlangen zóo ver reikt?
Tevreden met halve maatregelen vinden wij hem niet en de hoeveelheid
weten, door hem verzameld, is hem nooit genoeg, daar hij immers tot de
al-wetendheid toe zou willen voortwerken. Respektabel is de kennis der
Wagners, en zij gelijken in hoeveelheid van opgezamelde wetenschap op
musea. Hun vatbaarheid schijnt onbegrensd. Zijn zij niettegenstaande
dit een begrensd type van menschen, waarin ligt deze begrensdheid
dan?

Zij ligt in een eigenschap huns geestes waardoor zij den zin en
beteekenis van hun eigen weten misverstaan. In een misverstand ligt hun
begrensdheid; en het misverstand is van dien aard, dat hij die het
opeens inziet, tot de klacht van Faust vervalt. Maar ook van dien aard
is het misverstand dat men slechts krachtens geestelijke beperktheid
daarbij blijven kan en dat de ware, ruime en diepe geest niet
anders kan dan het misverstand ontsluieren en dus komen moet tot de
klacht van Faust. En deze klacht verwoest de vorige vreugde en spreekt
het vonnis uit over de schoone illusie van voorheen.

Wat de famulus Wagner niet verstaat is: dat al deze kennis een
nadering is tot het Onbegrepene. Ja: de diepere waarheid der
kennis ligt hierin—een waarheid die vooralsnog verbijstert en
verblindt, zooals ze aan Faust doet, maar die later wordt verstaan,
wanneer het Onbegrepene niet zonder meer on-begrepen blijft. De Wagners
echter verstaan niets van dezen geestelijken zin en wonderbare waarde
der menschelijke kennis: hun is het te doen om de verzameling der
weetzaken. Zij kloppen begeerig aan de deur van Faust’s
denkvertrek “om met hem te treden in geleerde overweging,”
maar niet om wijsheid. De vrees, die hen een enkelen maal bij hun
wetenschap overvalt, is niet de vrees of ook al het weten de
toenadering is tot een ontzaglijk geheim, te groot voor menschenhart.
Maar hun vrees is dat het korte leven niet genoeg zij om de hoeveelheid
der weetbaarheden te verzamelen: “de kunst is lang en kort het
leven” “eer de halve weg is afgelegd moet een arme drommel
misschien sterven.” De kwantiteit van het weetbare
verontrust hen soms; en zoo ze ooit over de begrensdheid onzer kennis
hebben nagedacht, dan is het om deze grenzen verkeerd te stellen: de
begrensdheid onzer zintuigen en van ons geheugen en der werktuigen die
wij aanwenden, de kwantitatieve onvolmaaktheid van het menschelijk
verstand is de eenige grens, die zij zich indenken: maar dat mogelijk
het verstand zelf (ook het ver-reikendste) niet levert wat wij ons
inbeelden, dat het verstand zelf voert tot het onbegrepene; dat
aldus het verstand eindigt niet bij het doel, waarvoor wij ’t
inspanden, maar bij de ontkenning des doels—dàt te
verstaan is verre buiten het vermogen der famuli Wagner. Zoo verstaan
zij ook niet wat wèl de zin der verstandswerking mag zijn. In
hun mond past de volgende lofspraak:

Wij hebben met nauwlettendheid de bewegingen van gemoed en verstand
gadegeslagen, geklassificeerd en ingedeeld onder psychische wet. Wij
hebben de bronnen der historie van volken en geslachten geopend en
bestudeerd. Wij hebben de aarde opgegraven en daar de archieven
aangetroffen voor de prae-historische geschiedenis der menschheid; wij
hebben door geologische onderzoekingen den ouderdom van onze aardsche
woonplaats berekend en een algemeene voorstelling harer wordingsfazen
verkregen; de afstanden vastgesteld in het stelsel der planeten; onze
blik reikt tot eindlooze verten heen; de richting is aangewezen waarin
het menschelijk verstand nog jaren en jaren zijn onderzoekingswerk kan
voortzetten: zwar weiss ich viel, doch möcht ich
alles wissen!

Oefent de verrukking der Wagners niet zekere verlokking uit en zou
men haar uitspraak niet liever aanhooren dan de klacht van Faust, de
bittere en doodelijke klacht: “Ik zie dat wij niets kunnen
weten” (ich sehe dass wir nichts wissen
können)?

“Nu heb ik, ach, filosofie, rechtswetenschap en medicijnen, en
ook helaas theologie met vurigen ijver bestudeerd. Daar sta ik nu, een
arme dwaas en ben zoo wijs als bij ’t begin. Ik heet Magister,
Doctor zelfs en trek nu al een tiental jaren, omhoog omlaag en scheef
en krom scholieren bij hun neuzen rond en zie dat wij niets weten
kunnen: dat brandt mijn hart met felle pijnen.”

Aldus luidt de klacht, waarmeê Fausts nachtelijke alleenspraak
in de studeercel aanvangt en waarvan geen famulus Wagner iets
verstaat.

Voor dezen is wetenschap nog niets anders dan lofwaardige
geleerdheid, streelend voor het menschelijk gevoel van eigenwaarde. Dat
wereld en leven raadsel zijn vermoedt hij niet. Tegenover de
klacht van Faust klinkt zijn tevredenheid als onbewuste bespotting van
zichzelf: “het is een groot genot zich in den geest der tijden te
verplaatsen, toeziende hoe voorheen een wijs man heeft gedacht, hoe
heerlijk ver ten laatste wij gekomen zijn.”




2. Wetenschap is herleiding tot het Onbegrepene.

De klacht van Faust betreft niet de kwantiteit van
het weten: het te weinig aan kennis. Deze kwaal ware wellicht door den
arbeid van duizend jaren te verhelpen, waarna de klacht kon worden te
boek gesteld als bewijs van het te kort in een voorafgaand stadium der
menschelijke ontwikkeling.

De klacht van Faust houdt in dat de kennis een nadering is tot het
Onbegrepene. Dit is het wat hem kwelt: hoemeer deze schipper zijn vaart
bespoedigt, zoo dichter nabij den kolk wordt hij gedreven, waarin elk
vaartuig vergaat. Juist het tegenovergestelde van wat hij wenscht
bereikt hij; het licht waarnaar hij versmacht blijkt duisternis.
Tevoren, toen hij als onwetende door het leven liep, was hij niet
ongelukkig; zijn behoefte aan kennis hield nog de belofte in eener
toekomstige vervulling. Thans echter is hij de kennis deelachtig en
ziet: het kennen drijft hem ijlings in de ellende: het Onbegrepene is
voor zijn oog verrezen. Het is alsof nevels den horizont onzichtbaar
maken zoodat wie kunnen leven zonder horizont, tevreden zijn met het
beperkte bestaan hun gegund. Maar zij, wie de beperktheid het leven
benauwt, doorwaden de nevelen en wat zien zij? Monsters die het bestaan
bedreigen.

Wij willen uit het begrip der wetenschap, de wetenschap van natuur
en zielsleven, nagaan waardoor Faust tot zijn klacht gedreven is.


Faust heeft op alle gebied van het menschelijk weten zijn kennis
uitgebreid: wat wil het zeggen: de uitbreiding der kennis? Het wil
zeggen dat de waargenomen stof, die eerst een voorwerp was voor de
tuchtlooze fantasie, al meer onder algemeene gezichtspunten des
verstands gebracht wordt: de zonnekar met de vurige rossen en den
kloeken menner, die eertijds de fantastische behoefte der jeugdige
volken bevredigde, heeft de plaats geruimd voor een mechanische wet van
beweging naar de eischen van het tucht-lievend verstand. Nu zijn wij
verstandiger en wij zijn vooruit gegaan; wij hebben voldaan aan den
eisch onzer eigen bewustheid. Maar begrijpen wij nu? Het
voorbarig “ja” als antwoord op deze vraag past in den mond
der famuli Wagner.

Ons verstand leert ons de bizondere gevallen begrijpen uit het
algemeene; den val van een steen begrijpen we uit de algemeene wet der
aantrekking; het ontkiemen van een zaad begrijpen wij uit de algemeene
wet der organische ontwikkeling. In zoover kan men zeggen dat wij door
het verstand iets begrijpen. Maar zal dit begrijpen volledig zijn en
niet een verwijzing naar het onbegrijpbare, dan moeten wij ook het
Algemeene begrijpen—en dat kunnen wij niet. Zoo is er dan deze
reden, om welke ons verstand niet in staat is tot wezenlijk begrijpen:
dat het verstand de waargenomen wereld der bizondere gevallen
(verschijnselen, gebeurtenissen) herleidt tot het Algemeene (algemeene
wetten) en het Algemeene is voor hem onbegrijpelijk.



Voorbeeldig in ijver werkt het verstand voort aan zijn matelooze
taak, om de veelvormige en veelvervige stof der waarneming te brengen
onder de tucht van het Algemeene. Maar bij nadere bepeinzing wordt ons
duidelijk dat wij niet vermogen raadsels op te lossen, doch te
klassificeeren. Wij herleiden de raadseltjes tot raadsels; de
bizondere raadseltjes tot algemeene raadsels; het bizondere raadseltje
van het vallen eener steen tot het algemeene raadsel der
aantrekkingskracht. Ons verstand is de ondernemer van een dierentuin,
die zijn kooien in regelmatige orde bouwt naast elkaar en geleidelijk
den toeschouwer door de opklimmende rang-orde der dierenwereld
voortleidt; elke kooi draagt een welgeschilderd opschrift, waar
geslacht en soort van het vertoonde schepsel te lezen staat. Maar het
wezen zelf dat als representant der soort zich hier voordoet, is een
onoplosbaar raadsel. Hier is de tijger, felis tigris, gevaarlijk
roofdier, exemplaar der katten-familie; orde: roofdieren (carnivora);
onderklasse: eigenlijke zoogdieren (monodelphia); klasse der zoogdieren
(mammalia) en behoorend tot de eerste type van het dierenrijk: de
gewervelde (animalia vertebrata.) Maar ik vraag u: wat loert in dat
oog? Zoo gij
mij dat dier wilt vertoonen, bij de goden leg mij uit wat de natuur is,
dat zij zulke wezens schiep en wat de zin der schepping is,
waarin dit dier zijn plaats heeft en: wat beteekent de tijger in de
rangorde der wezens die gij mij zoo keurig benaamdet? Of zie dien
dommen papegaai, bij welken de uil waard is vogel van Athene te zijn:
wat wil de natuur dat zij dezen papegaai in haar bosschen laat. Zonder
raadsels kwam ik in uw dierentuin, waarin ge mij de wereld zoudt
vertoonen gekatalogiseerd: ik zou uitgaan als een begrijpende; maar gij
hebt mij alleen vertoond geklassificeerde raadselen.

Ons verstand is de ondernemer van dien dierentuin. Het heeft een
tweeledigen arbeid: vooreerst de klassifikatie (schematisatie)
der waargenomen voorwerpen naar hun eigenschappen. Wanneer wij een
slak, een olifant en een nijlpaard beschouwen, blijkt al dadelijk, dat
de eigenschappen der laatste twee meer onderling overeenstemmend zijn
dan der eerste twee. Zoo ontstaat een indeeling der waargenomen wereld
in verscheidene rangen: de anorganische wereld; de organische
(plantenrijk), de bewuste wereld (dierenrijk) en de wereld der
redelijke wezens. De tweede taak van het verstand is: het leven
der voorwerpen van elke klasse na te sporen; herleidend het verschil
der eigenschappen tot verschil van levensfunktie: in de anorganische
wereld is dit leven tweeërlei: chemische verbinding en ontbinding der stoffen
èn mechanische beweging; in de organische wereld is dit leven:
groei (voeding, procreatie, sterven); in de bewuste wereld:
bewust-zijn; in de redelijke wereld: denken en wil.

En wanneer wij nu de gekompliceerde verschijnselen, die zich overal
voordoen, herleid hebben tot de enkelvoudige algemeene gevallen
(wetten) van het leven eener toebehoorende klasse, dan mag ons verstand
even voldaan zijn als de famulus Wagner.

Maar nu begint de klacht van Faust: want, het algemeene geval der
aantrekkingskracht of van den groei of van het bewust-zijn of van den
wil: dat is juist het onbegrepene.

In het eerste zijn wij voldaan. Zoolang wij de waarnemingswereld
voor oogen hebben zijn wij voldaan met de wetenschap, dat de
veelvuldige werkingen, elk met hun eigen aanschijn, berusten op een
zelfde algemeenheid; de groei van deze lelie gaat evenzoo als de groei
van honderd andere planten, die gij reeds kent; bevruchting en voeding
hier geschieden gelijk als daar. Herkennen wij in het aanschouwde
natuurverschijnsel een algemeene wet, dan bevinden wij ons in een
aangename situatie daar tegenover; wij zijn niet verbijsterd als
tegenover het ongewone; wij weten heel wel het verschijnsel te
plaatsen. Te zijnen opzichte zijn wij voldaan als Wagner.... Totdat we
gaan peinzen over dat Algemeene! Over den groei zelf; over ontstaan en
bevruchting en voeding en sterven. En nu niet meer over een bepaald
geval ervan, maar over deze dingen zelf; hier helpt geen analogie noch
verwijzing naar iets anders, tenzij naar een hooger Algemeene,
dat alsdan aan uw verbijsterd oog zich vertoont. Staat ge nu niet met
uw aangezicht voor het Onbegrepene? Een steen valt.... ziedaar de
bizondere verschijning van het algemeen geval: de (wet der)
aantrekking. Ge noemt het algemeene: de aantrekkingskracht.
Kracht beteekent mysterie.

Wilt ge u verwonderen? Aanschouw gindsche pompoenstruik; voor drie
maanden ging een nietig zaad in de aarde. Thans staat daar een plant
van vollen en schoonen vorm; de groene hoekige stengels dragen fraaie
en breede bladeren, sierlijk generfd en zacht-behaard; oranje
bloemkelken pronken tusschen het groen en reeds begint zich een geel en
groen gevlekte vrucht te ronden. Bedenk nu niet de analogie met andere
gevallen van gelijken aard: bedenk het Algemeene,—den groei; de
verbandstelling tusschen het nietig ovaalvormig zaadje, dat gij
nederwierpt èn deze schoone volle plant; er is niet
één overeenkomst; het is even wonderlijk als dat een
krokodil een eikeboom werd of een paddestoel veranderde in een mensch.
Wij zijn er aan gewoon; maar het gewone is even groot wonder als
het ongewone; het Algemeene is puur mysterie en ondoordringbaar voor
ons wetenschappelijk verstand.

In het Algemeene (de algemeene wet) is niets geschied dan de
vereenvoudiging van het bizondere; het verwarde beeld, dat door de
aanschouwing voor onze oogen komt, is er tot zijn enkelvoudigen vorm,
d.
i. tot denkbeeld, gereinigd. Het verstand, tot zijn grens
genaderd, heeft principieel en duidelijk het onkenbare voor den dag
gebracht, dat zich bij de onoverwogen aanschouwing der dingen alsnog
verborgen hield.

Wetenschap is een herleiding tot het Onbegrepene. Vandaar de klacht
van Faust: Zij die van haar de openbaring der waarheid verwacht hadden
en teleurgesteld uitkwamen, hebben gesproken van haar bankroet.
Volkomen ten onrechte; wat zij ondervonden hebben is het bankroet
hunner verwachting. Het positivisme heeft zijn belofte niet gehouden
waar het de wetenschap tot een religie maakte. Maar de menschheid, van
welke Faust lid is, behoeft de verheldering van het innerlijk en deze
is het die zij op den moeilijken weg der wetenschap heeft gezocht.

Konden nu maar de Fausten inzien dat het Algemeene een poort is, wel
gesloten, maar aan den ingang van het rijk der Waarheid gebouwd, dan
zouden zij, op den weg van hun nadenken voortgeschreden hun klacht
uiten met berusting, maar nu ten einde raad, klagen zij “dat wij
niets kunnen weten.”

De scepticus houdt bij dit inzicht halt, en acht het
wijsheid. Zijn karakter brengt den eisch van intellektueele
zekerheid niet voort; het negatieve besluit is hem te meer welkom,
omdat hij nu met handhaving zijner verstandelijke reputatie het deel
des gemaks kan kiezen in het leven. En zeker: de klacht van Faust
klinkt als wijsheid tegenover de wetenswaan der Wagners; maar toch is
zij op die wijze niet bedoeld. In den mond der kleinere geesten is
Faust’s klacht de uitspraak van het zelftevreden intellekt, dat
nu met zijne wetenschap van het niet-weten een eindpunt heeft bereikt.
“Que sais-je” vraagt Montaigne en
wordt door zijn onwetendheid niet verontrust. Hij was een verstandig
mensch en een elegante geest, niet zonder bekoring; maar hij was geen
Faust.

Ook de groote zoekers van ons geslacht, Socrates zoowel als Paulus,
hebben beleden dat de kennis waarop een menigte van halfwetenden zich
verhoovaardigt, voor den dóórschouwer een oorzaak der
vertwijfeling zou zijn, zoo hij niet tot nog hooger gezichtspunt klom.
Van Paulus is de uitspraak: zoo iemand meent iets te weten, die heeft
nog niets gekend gelijk men behoort te kennen. En Socrates zegt:
ik, daar ik niets weet, zoo meen ik ook niet te
weten. Doch de God is wel in waarheid wijs en meent dat de menschelijke
wetenschap weinig waard is, als zeide hij: Deze o menschen is de wijste
van u, die, gelijk Socrates heeft ingezien, dat hij niets waard is in
wetenschap.

Faust is geen scepticus, geen twijfelaar tevreden met zijn
twijfelkunst. Het hoogere gezichtspunt, waarin de waarheid opengaat, is
hem alsnog gesluierd. Zijn klacht klinkt tegen het gewelf van zijn
studeercel in deze nacht van onderzoek en versmachting. Hoe zal deze
man aan zijn klacht ontkomen?



Een weg der ontkoming is er en die niet maar de vlucht is van een
moedelooze. De tot twijfel en vertwijfeling vervallene kan vluchten in
den schoot der moederkerk; maar een echte ontkoming ware dat niet:
veeleer een insluimering, het moede hoofd op zijden kussen neergelegd,
terwijl de groote klokken der beschermende kathedraal de gedachten
bedwelmen en het gelijkmatig rythme den slaap begeleidt. Maar de vlucht
is voor Faust de weg der ontkoming niet. Hij zal niet ontkomen, maar te
boven komen.

De weg, dien men niet aanstonds vindt is deze: het leven zelf
samenvatten en verheffen tot zedelijke daad en op die wijze van binnen
uit met nieuwe energie het denken sterken. Het denken, door de
zedelijke daad des levens tot redelijkheid verdiept, heeft het
richtsnoer der waarheid in zich. Is de beschouwing over de wereld,
natuur, en historie uitgeloopen in de klacht der onwetendheid, dan zal
nu de aandacht, van deze “buiten”-wereld afgeleid, zich tot
den denkenden mensch zelf bepalen en binnen-in-zich zal men
werkelijkheid vinden en een geestelijke levensbeschouwing wordt
gewonnen. De wereld blijft dan het kleurig gordijn, waarvoor zich het
leven afspeelt. In eigen boezem wordt werkelijkheid wat daarbuiten tot
tastlooze onzekerheid versplinterd is: “gij hebt haar
verwoest de schoone wereld, in eigen boezem bouw haar op”. Zoo
komt de geest zijn twijfel te boven en vestigt zijne zekerheid; hij
komend tot de innerlijkheid des levens, komt tot de redelijkheid van
het denken en de klacht wordt omgezet in gejuich. Er is noodig een
omzetting des levens, die niet in éen moment, maar in een
innerlijke geschiedenis zich voltrekt. Niet een “bekeering”
maar een verdieping en bevinding onzer innerlijke waarde.




3. Faust zoekt ontkoming bij de magische
fantasie.

Maar zoover is Faust nog niet, en juist de pogingen
om tot waarheid te geraken éer hij zich in het leven werpt,
zoekend naar zijne daad—juist zijn voorafgaande pogingen hebben
een enorme bekoring. Want daarin komen groote en zinvolle vermoedens
van het menschenhart tot uitspraak. De waarheid, door het verstand niet
bereikt, wordt misschien bereikt door.... de fantasie? En ziehier de
gedachte vleugelen aandoen om fantastisch in de geestelijke waarheid
der wereld op te stijgen. Mogelijk wordt het mysterie der natuur aldus
geopend? Mogelijk heeft de fantasie den gouden sleutel der poort,
waarvan ’t verstand niet anders vermag dan de konstruktie te
bestudeeren.

De vooruitgang der kennis is geweest een gaan van de fantasie tot
het verstand. De oude mythologische verbeelding verklaart de
natuurverschijnselen door goden en nimfen, terwijl het latere verstand
de natuurverschijnselen verklaart door het algemeene (de algemeene
natuurwetten). Het in de aarde geworpen zaad ontkiemt volgens een
algemeene wet van organischen groei, zoo leert het verstand; maar de
mythologische fantasie houdt het daarvoor, dat een fee des nachts met
haar tooverstaf de zaden aanroert en het leven eruit opwekt,
zoodat ze ontkiemen. Wanneer dan de mensch, ten einde des verstands en
uitgekomen bij de klacht der onwetendheid, eens vàn het verstand
tót de fantasie terugkeerde? Of neen niet terugkeerde, maar
vóórtging: een nieuwe mythologie, een natuurfilosofische
mythologie uitvond, waarin de resultaten der wetenschap omgewerkt
werden in mythologischen zin? Het algemeene des verstands omgezet in
het persoons-beeld der fantasie? De algemeene werkingen der natuur
toegeschreven aan de energie van geesten?....

Ziehier een weg, die schijnt een weg der ontkoming aan de
klacht.

Het onpersoonlijk-Algemeene was de troostelooze uitkomst van het
overdenken der natuur; tegenover het Algemeene staat de mensch als
tegenover het steenen aangezicht der Sfinx. Maar deze uitkomst wordt
blij-eindig omgezet, indien het Algemeene niet meer het troostelooze
einde onzer gedachten is, doch daarin een verwantschap aan onzen eigen
geest wordt vermoed.

Heeft ook Schiller niet in zijn gedicht “Die
Götter Griechenlands” met weemoed deze orde der
fantasie verheerlijkt en uitgeroepen: “Schoone wereld, waar zijt Gij? Keer
terug o bloeiende jeugd der natuur! Ach slechts in het feeënland der
dichtkunst is uw fabelachtig spoor thans te herkennen. Uitgestorven
treurt het zaadveld en aan mijn blik vertoont zich geen godheid
meer” ....wanneer zich nu wèl in het zaadveld een god
vertoonde en de wereldkrachten geestelijke machten waren, die mijn
voetspoor omringden....

Gij weet wat het is.... magie? Zij is niet hetzelfde als de
mythologische fantasie en wanneer misschien aan den Faustischen mensch
de dichterlijke en mythologische fantasie een oogenblik het brein
doorkruist, dan wijst hij haar toch af voor die andere: de
magische, zooveel zinvoller dan haar zuster. De mythologische fantasie zingt, maar de magische
fluistert; de dichterlijke fantasie speelt, maar de magische werkt. Zij
verheft zich, belooft, bezweert en dreigt. Zij is vol angst en vol
belofte, geheimzinnig als de slaap en majestueus als de dood.

Verzeker dat de aantrekkingskracht liefde is, en noem de
electriciteit ijver; blijf niet bij deze verklaringen in het algemeen,
maar vat alle natuurwerking op als streven van geestelijke oer-wezens.
Zeg dat de liefde een liefde is van elementen-geesten en dat een
geheimzinnig huwelijk de tegengestelde krachten verbindt.... Zeg deze
inzichten tot uzelf in het half-duister van den maannacht, in uw
studeercel. Zeg ze tot uzelf, o Faust, te midden der oude perkamenten,
retorten en instrumenten, terwijl ge onrustig in vergeten geschriften
bladert.... en bevind dan de uitwerking uwer gedachten, terwijl de
smeulende lamp knettert en de nachtwind door het geopende hooge venster
steunt. Om u heen bewegen de ritselingen van opgeroepen geesten.

Het is de Neo-Platonische en -Pythagoreische mystiek, die aldus het
geheim der natuur wilde lezen. In de eerste eeuwen onzer jaartelling,
toen de menschelijke gedachte een bewegelijkheid had als nooit tevoren
en op alle wegen uitging om waarheid te zoeken, vond ook de magie
grooten aanhang. Jamblichus (± 300) had een beroemden naam als
filosoof, maar ook als wonderdoener en bezweerder der geesten en van
hem vertelde men, dat hij Eros en Anteros, geesten van liefde en
wederliefde, in levende gestalten uit twee bronnen van zijn syrisch
vaderland te voorschijn riep. In den tijd der Renaissance, toen het kerkelijk
systeem was losgemaakt en het denken ongehinderd op vrije wegen ging,
was ook aanstonds de geesten-theorie gevonden als middel tot
doorgronding van het bestaande. Heel de natuur is een werk van
geestelijke machten welke men kan leeren kennen en op welke
men kan invloed oefenen door de magie. De naam Paracelsus zegt genoeg:
maar er is een andere naam, die in verband met Faust meer zegt: Agrippa
von Nettesheim († 1535), want deze man is niet slechts een
belijder der natuurmystiek, maar is ertoe gekomen langs den weg van
Faust. En terwijl zijn eene geschrift den titel draagt: “over de
onzekerheid en ijdelheid der wetenschappen” heet het andere
“okkulte filosofie”; de weg dóór het verstand
tot de klacht “ik zie dat ik niets weet” en vàn de
klacht tot de fantasie.

Nu is voor Faust de wereld veranderd en de kennis geen herleiding
meer tot het Onbegrepene. Ons eigen streven begrijpen wij: tenminste is
het feit onzer eigen strevende natuur ons zóó vertrouwd,
dat wij hier geen geheimenis achter zoeken, dan welke wij rechtstreeks
verstaan. Hetgeen aan ons streven verwant is en tot vorm van streven
kan herleid worden, achten wij ook begrijpelijk. Welke nieuwe
zienswijs, wanneer op eens de geheele natuur met haar werkingen wordt
voorgesteld als aan ons streven verwant!

“Wanneer de natuur u onderwijst, dan gaat de zielenkracht voor
u open en verstaat ge hoe de eene geest tot den andere spreekt”;
“de geestenwereld is niet toegesloten; uw verstand is toe en dood
uw hart. Rijs op leerling! En baad onbezwaard uw aardsche borst in het
geestes-morgenrood.” Bij de aanschouwing der magische teekens,
waardoor de beschouwer in rechtstreeksche aanraking komt met de
aangeduide geestelijke kracht, vloeit zaligheid door alle zintuigen,
een jong en vernieuwd levensgeluk stroomt nieuwgloeiend door
Faust’s zenuwen. Is het een God die in het magisch teeken die
macht heeft neergelegd? Is hij, Faust, zelf een godheid? Hem wordt het
tot licht van binnen en de werkende natuur ligt voor zijn ziel geopend!





4. Faust’s klacht herhaald (verschijning van den
Aardegeest).

Deze toenadering tot het wezen der natuur, en
waarbij de magiër niet slechts de natuur bedoelt, maar het hart
der wereld en der werkelijkheid zelve, heeft het kenmerk der
voorbarigheid. Wat Faust van het daglicht der wetenschap verzekert, kan
ook van het nachtlicht der magie gelden: “De geheimenvolle natuur
laat in het licht des daags zich van haar sluier niet ontdoen en wat
zij niet verkiest aan uw geest te openbaren, dat ontwringt gij haar
niet met hevels en met schroeven”. Ook voor de magische fantasie
opent zij haar geheim niet.

De geestesverrukking van Faust, als hij uitroept “o welke
weelde welt in dezen aanblik” is begrijpelijk. “Welke
weelde vloeit door al mijn zinnen! Ik gevoel jong en heilig levensgeluk
gloeiend door zenuwen en aderen stroomen. Was het een God, die deze
teekens schreef, die mijn innerlijke bruising bedaren, mijn arme hart
vervullen met vreugde, en met geheimzinnigen drang de krachten der
natuur rondom ontsluieren? Ben ik een God? ik gevoel mij zoo
licht!” De geestesverrukking van Faust is begrijpelijk, omdat zij
de opstijging der ziel is uit de neerslachtigheid tot de hoop. Terwijl
plotseling de klacht staakt en een nieuw vergezicht geopend wordt,
trilt de aandoening door alle zenuwen en wordt de gang der gedachten
rythmisch; de ziel is alreeds door het nieuwe licht
omstraald—zoolang de opwekking duurt. Weldra zal de weg der
fantasie een pad van vergissing blijken, wanneer het spiedend oog ook
daar de richting kwijt raakt. De denker Faust zal ontwaren, dat deze
wereld niet de gelijke is van den menschegeest en dat het Onbegrepene
ook hier mensch en wereld uit elkaar scheidt. De droomen der magie
voeren eerst recht het Onbegrepene tot vlak nabij en ontstellen den
geest, die waarheid zoekt.

Het was de vraag om wereld en natuur te begrijpen uit verwantschap
met den menschengeest: dan zou hun zin ontsluierd zijn en het geheim
der dingen openbaar. Maar het spreekt vanzelf, dat deze verwantschap,
al bestaat ze ook, dieper ligt dan ons bewustzijn. Maar zou er
sprake zijn om wereld en natuur te begrijpen uit verwantschap met den
menschengeest, dan zou deze verwantschap bestaan moeten juist met ons
bewuste zieleleven. Wat hielp het, zoo de natuur verwantschap
aanwees met de onbewuste gronden van ons menschelijk wezen? Maar
zie: het kleine gebied van ons innerlijk leven, dat met onze eigen
lantaren wordt toegelicht, is niet meer dan een oppervlakte: afgronden
liggen in ons en berghoogten verrijzen, waarvan nu en dan een vermoeden
en zelfs een innerlijke ervaring in ons ontwaakt. Wij die onszelf niet
kennen, ontberen die zelfkennis, waarbij het heelal wordt toegelicht,
en waardoor God, wereld en natuur voor ons kenbaar zijn. Uit
verwantschap met onzen onbewusten en diepen geest zou de groote wereld
door ons begrepen worden.... zoo wij niet beperkt waren tot het kleine
land van ons eigen bewustzijn. Hier blijkt de magie met haar
verbeelding van mensch-gelijke krachten in de natuur, een fantasie van
kinderlijke dwazen en gevaarlijk misbruik onzer krachten. De volledige
zelfkenner zou de ware Magiër zijn, die alsdan de magie zou
verachten en in de spiegel zijns eigenen geestes de eeuwige wereld
kennen zou zonder toovermiddel. Maar deze zelfkenner is onder de
menschen niet te vinden, en met de groote teleurstelling staat Faust
voor het Onbegrepene.

“Hoe voel ik mij u nabij” durft Faust den Aardegeest
toeroepen, die het leven en den zin der historie van aarde en
menschheid in zijn werking samenvat. “Uw gelijke ben
ik!”—maar deze moed is overmoed, of het
is de moed der wanhoop die op dit ééne oogenblik alles te
winnen of alles te verliezen heeft. Het antwoord is verpletterend
“gij gelijkt den geest dien gij begrijpt, niet
mij”.... en de geest verdwijnt.

Zoo eindigt de eerste weg van Faust, waar hij begon, hij eindigt bij
de klacht; en het einde is smartelijker dan het begin; de tweede klacht
overtreft de eerste; zij is roerender en dieper; zij heeft geen
melancholie en geen droefheidshumor; zij heeft alleen verschrikking:
“Ik gelijk niet u? Wien dan? Ik, evenbeeld der Godheid.... ik
gelijk niet eens op u!”



In diepe neerslachtigheid blijft Faust achter, wanneer de geest der
aarde, door zijne magische fantasie opgeroepen, hem verlaat....
“o gelukkig wie nog hopen kan aan deze zee van dwaling te
ontkomen. Wat men niet weet, dat juist kan men ontberen, en wat men
weet is overbodig.”—Zoo spreekt hij tot zijn famulus
Wagner, die tot geen hooger gezichtspunt stijgt dan van het
interessante. De onbewust-komische kracht van deze Wagners is een
troost, waaraan de Fausten zich laven een kortstondig oogenblik.







II Faust en Mefistofeles


1. Het eeuwige in den mensch (de proloog in den
Hemel).

De denker Faust
wil een kennis van het absolute. Met niets minder is hij voldaan, want
wat in hem leeft en beweegt is de oneindige drang. Faust is
eeuwigheidsmensch. De oneindige drang is het wezen zijner
menschelijkheid.

Hiermede is Faust niet “Uebermensch” maar mensch.
Hij is, zoo ge wilt, de geniale mensch. Maar het genie is niet een
menschensoort, die, buiten de kondities van het menschelijke bestaan
levend, een eigene roeping vervult en eigen karakter heeft. Het genie
is de mensch in zijn volheid, en bestaat in een zuiverder uitdrukking
van het mensch-zijn. Het genie is zich op dieper wijze van het algemeen
en waar menschelijke bewust. Zoo ook Faust: hij is zich bewust van den
oneindigen drang, die ongeweten ook in Wagner werkt. Hij is zich bewust
van de eeuwigheid in hem en daardoor streeft zijn denkerschap naar het
allerhoogste.

In dit opzicht zijn wij aan Faust verwant. Waarlijk, noch Faust,
noch zijn streven zouden ons belang inboezemen, zoo wij ons niet aan
hem verwant wisten en zoo niet in zijn lot een beeld van het onze
geschilderd was, hoewel in blinkender kleuren. Het loutere verhaal
boeit slechts kinderen; de geschiedenis van iemands
worstelingen zonder meer houdt ons eenige uren bezig; maar wat in het
Faust-gedicht een eeuw lang de lezende en denkende menschheid geboeid
en verwonderd heeft, is de aanschouwing van haar eigen streven en haar
eigen levensdrang in dichterlijk beeld. Zoo is de oneindige drang het
wezen ook onzer menschlijkheid.

Tot het begrijpen van de Faustfiguur dalen wij af naar de
gronden onzer menschelijkheid; de dichter zelf heeft ons dezen
weg gewezen door aan het optreden van zijn figuur een “proloog in
den hemel” te doen voorafgaan.

Hier zien wij God op den hemelschen troon gezeten en door engelen
omringd. Wij hooren het gezang der aartsengelen, verheerlijkend de
werken der natuur, den omloop der zon, die instemt in den reizang der
planeten en haar dagreis met donderslag voltooit. De engelen ontvangen
sterkte uit dezen aanblik en de onbegrijpelijk verhevene werken Gods
zijn heerlijk als op den eersten scheppingsdag. Ook de aarde wentelt in
de ruimte met haar pracht in snelle beweging om en de helderheid als
van het paradijs wisselt af met diepe huiveringwekkende nacht; de zee
schuimt met haar breede vloeden; rots en zee bewegen mede in de
omwenteling der planeet, en stormen bruisen, een verband van
ingrijpende werkingen uitoefenend en bliksemende verwoesting vlamt
vooruit op het pad des donders. Maar Gods boden verheerlijken het
zachte wandelen van den dag.

Terwijl aldus de Aartsengelen als wereldmachten de kosmische
werkzaamheid Gods verkondigen, verschijnt Mefistofeles met zijn
ironisch beklag over den mensch. Hij kent ze de menschen, wezens die
zich aftobben, bedeeld met de rede, die een valsche schijn is van het
hemelsche licht en waarvan ze niet anders kunnen dan misbruik maken.
Een hunner is de doctor Faust, die in zijn onbevredigd zoeken de
schoonste ster van den hemel vordert en de hoogste lust van
de aarde. Al het verhevene, dat God in dien mensch ziet, is niet anders
dan dwaze waan: zoo Mefistofeles hem maar eens mocht meenemen op
zìjne wegen, zou hij volgaarne afstand doen van zijn dusgewaande
hoogere natuur.

Welaan! zoo spreekt de goddelijke wijsheid over dezen mensch: hij
zij overgegeven aan Mefistofeles om van zijn oorsprong te worden
afgerukt; hij worde omlaag gevoerd op Mefistofeles’ weg:
eindelijk zal de verleider beschaamd staan wanneer hij moet erkennen:
een goede mensch blijft in het duistere gedrang zich van den rechten
weg welbewust.

En hieraan voegt de goddelijke wijsheid toe: al te licht verslapt
des menschen werkkracht en bemint hij de onbepaalde rust; daarom geef
ik hem den medgezel, die aanspoort en drijft en die als duivel zijn
moet in gestadige werking.

In dezen “proloog in den hemel” wordt dus Faust genoemd
in een ander verband dan van zijn studeercel. Eerst worden ons het
kosmisch leven en de groote werkingen der wereldmachten voor oogen
gevoerd en aanstonds daarna wordt de mensch herdacht als lid in dit
wereldgeheel. Het is God zelf, die na het gezang der aartsengelen den
naam van Faust uitspreekt. In de groote werkingen des heelals is hij
ingedacht; hij heet onafscheidbaar van zijn eeuwigen oorsprong en
treedt ons dus voor oogen als eeuwigheidswezen. Niet maar een
vergankelijk deel der aardsche verschijning is hij, maar een door God
met hoogeren inhoud toegeruste; en terwijl Mefistofeles hem vatbaar
waant voor verderf en ondergang, weet God, dat in hem een kracht woont,
door geen verderf aantastbaar. In den mensch is het oneindige;
krachtens den onuitputtelijken, oneindigen drang is hij mensch.
In iederen mensch is het bovenpersoonlijke, algemeene en
kosmische. Het wereldgeheel is in hem vertegenwoordigd, zooals
de val van een voorwerp de aantrekkingskracht in het algemeen beduidt,
en zooals in een enkele plant de geheele natuur werkzaam is.




2. De verstorende macht.

Faust dan is vergezeld door Mefistofeles.
Reeds in den proloog is deze figuur toegelicht; te duidelijker blijkt
zijn wezen waar hij zich aan Faust onthult in de studeercel en in den
omgang, dien hij met zijn geleider pleegt.

De inkleeding der Mefisto-gedachte is evenals het Gods- en
hemelbegrip in den proloog aan de Middeleeuwsche voorstelling ontleend;
maar de gedachte zelf is mijlen ver van het Middeleeuwsche geloof
verwijderd.

Het Middeleeuwsche geeft hier zijn magisch-dichterlijken glans af:
de booze geest in een zwarten poedel geïnkarneerd, loopt op Faust,
die met Wagner langs de velden wandelt, in al nauwer kring toe, een
vuurspoor achterlatend. Daarna in de studeercel van Faust meegekomen en
door magische spreuken gedwongen, onthult hij zich als Mefistofeles in
de gedaante van een reizend scholier, zooals de Middeleeuwen ze bij
menigte telde en aan wier reputatie vaak een geheimzinnig verdachte
bijsmaak was.

Welke nu is de beteekenis van Mefistofeles in het Faustgedicht? Want
deze figuur heeft een zeer bepaalde beteekenis voor Faust. De dichter
heeft in het Middeleeuwsche beeld de Middeleeuwsche gedachte verlaten,
niet bedoeld een persoonlijken duivel, boozen geest of zelfstandig
wezen, maar een faktor van Faust’s menschelijkheid zelf, een
element in den menschegeest. Geen wezen naast Faust maar een
wezen in Faust.

In Faust vindt, gelijk ieder mensch, de goddelijke geest (die het
menschelijk wezen zelf is in zijn hoogere Algemeenheid) eene belichaming, en Faust is zich
hiervan als van een oneindigen drang bewust. Dit hoogere en algemeene
wezen is in ons een aanleg, die zich moet verwerkelijken. Niet in eens
zijn wij die wij zijn. De majesteit van ons wezen is nog omhuld.
Het is nog niet openbaar wat wij zijn zullen, zegt de apostel Paulus.
Dit beteekent dat de bepaalde persoonlijkheid, die wij zijn, een grond
en diepte verbergt, die eerst in de voltooiing des levens tot volle
verschijning komt.

Deze oneindige drang nu verwerkelijkt zich door eerst zijn
tegendeel te stellen en in zich zijn tegendeel te overwinnen. Is
niet de mannelijke wijsheid veroverd op de dwaasheid der jeugd en wordt
niet de innerlijke vrijheid gewonnen na het bewustzijn van benauwing en
onmacht, zoodat alle schoonheid en waarheid onzes geestes tot stand
komen door een overwicht over het leelijke en over de leugen? Het licht
schept de duisternis, die niet anders is dan een tegenstelling des
lichts, maar daarna zal het licht de duisternis overwinnen. Daar nu de
mensch een kosmisch wezen is, doorleeft hij dezen wereldstrijd in
zichzelf; zijn oneindige drang, een werkende en scheppende macht, roept
zijn eigen tegendeel, het begrenzend en verstorend element te
voorschijn. In de triomf over dit zal de oneindige natuur zich
verwerkelijken. Faust brengt zijn Mefistofeles voort om over hem te
triomfeeren. Bij de onthulling in de studeercel verklaart Mefisto, dat
hij is een deel van die kracht, die steeds het booze wil en het goede
voortbrengt. Hij is het Faustisch deel van deze; de kracht zelve is het
duister element dat de Goddelijke scheppingsdrang voortbrengt uit
zichzelf, afscheidt en overwint; deze wil ten kwade wordt tot het goede
aangewend. In de menschelijkheid van Faust heeft hetzelfde plaats.
Faust’s titanisch wezen, werpt een duistere schaduw van zich af,
gelijk iedere mensch zijn schaduw heeft. En gelijk een schaduw met
ons is totdat ze verbleekt, zoo is Mefisto de
reisgezel van Faust. Mefisto is de negatieve zijde van Faust’s
wezen.

Ook het denken van Faust is een kamp tegen Mefistofeles. En hier is
Mefisto de ontkenner van de waarheid. Tegenover den wil tot waarheid,
stelt hij de ironie en den twijfel. De twijfel is zijn beginsel omdat
daarin de oneindige waarheidsdrang is verloochend en om den
waarheidsdrang te fnuiken leert hij tevens een pedante voldaanheid met
het beetje ordinaire wetenschap, alreeds verzameld.... bij welke
voldaanheid het hooggestemd gemoed zal inslapen en ten gronde gaan.

De verstandsheld is met zijn wetenschap tevreden en bemerkt niet
eens, dat het denken zijn grenzen heeft. De famulus Wagner met zijn
beperkten geestesaard is nog steeds aan het verzamelen van feiten. De
grazende koeien zijn zich niet bewust, dat de natuur, die hen van gras
voorziet, mysteries in haar schoot omvat. Wie chemische formules
toepast op de stof vindt werk en bemerkt van geen grond des geheims in
deze formules zelf omsloten. Maar de eeuwigheidsmensch die ook den lust
kent van het nijvere weten, en de verleiding om zich daaraan te
vergasten, onbekommerd over diepte, hoogte en mysterie—de
eeuwigheidsmensch heeft toch verkozen de klacht over de onkenbaarheid
der wereld en wil worstelend naar de verborgen waarheid zoeken.
Voldaanheid met minder dan het volstrekte zou voor hem een
ontkenning van de waarheid zijn, een verderving van zijn hoogste
verlangen, een Mefistofelische leugen. Zijn eigen hoogere wezen ware
daardoor getroffen en te gronde gericht. De titanische natuur van Faust
verlangt geen gemakkelijke voldaanheid, maar streven.

De onvoldaanheid van Faust, die een bewustzijn is van onze
oneindigheid, wie heeft haar niet op eigen wijze nagevoeld? Zelfs de
famulus Wagner zuchtte eens: ach God, de kunst is lang en kort is
ons leven, ook hij besefte de ons opgelegde taak te groot voor
verwerkelijking. Als wij teleurgesteld zijn om het onbereikbare, of
mismoedigd ons werktuig neerleggen, over het werk ontevreden, dat wij
toch niet opgeven; als onze hoop met vreeze is vervuld.... telkens
weder schrijnt de onvoldaanheid onze worstelende natuur. Zooals een
laat-zomer-avond ons met zijn melancholie overvalt, zoo stort het leven
een droefheid om het oneindige in ons uit. Ons bepalen bij de genoegens
en voldoeningen, die het menschelijk bestaan meebrengt kunnen wij niet.
Zoo wij onszelven toestonden voldaan te zijn, het ware een onderwerping
aan Mefistofeles.

Mefistofeles is een verleider, die ons poogt af te leiden van onze
hooge menscheroeping; maar zijn oogmerk ligt verder dan een verleiding
zonder meer; de verleiding is niet meer dan middel en het doel,
waarheen hij streeft is verstoring. Hij wil verderven, te niet
doen. Hij wil den waren levensdrang vernietigen.

“Ik ben de geest die steeds ontkent” roept hij tot
Faust. Wel is waar is het onmogelijk om louter ontkennend te zijn en
niet anders dan ontkennend en verstorend te werken; want de ontkenning
staat in dienst van een erkenning (nl. de erkenning van
het tegenovergestelde)—maar dit is bewijs te meer, dat Mefisto
niet als zelfstandige grootheid bedoeld is, maar als een deel van
Faust’s persoonlijkheid. Van zijn standpunt uit “is alles
wat bestaat waard om te gronde te gaan”. Immers al wat bestaat,
bestaat krachtens een drang van leven, en deze drang zelf wordt door
Mefisto verstoord. Hij, die in allen menschelijken arbeid het teeken
ziet van den drang ten leven, acht het beter dat niets ontstond; en
daar het booze de verwoesting is van het levensgeluk, noemt hij het
booze zijn eigenlijke element. Let wel: niet om het
kwaad als zoodanig, maar om de verstorende uitwerking daarvan.

Met plechtiger gebaar dan men van dezen ironischen verwoester
verwachten zou, redeneert hij tot Faust: “Ik ben een deel des
deels, dat in den aanvang het al was: een deel der duisternis, waaruit
het licht geboren werd, het trotsche licht, dat nu aan zijn moeder de
nacht den ouden rang en plaats misgunt.” Ja, Mefistofeles is het tegendeel
der goddelijke scheppingskracht, en waar deze uit den chaos het licht
als levenskracht doet verrijzen, daar zal eens, gelijk hij hoopt, het
licht tot den duisteren chaos terugkeeren en alle schepping des lichts
zal zijn vergaan.




3. Mefistofeles: ontkenning en ironie.

Wij komen hier nog eenmaal terug op onze bewering,
dat Mefistofeles een deel is van Faust zelf. De oneindige levensdrang
stelt zijn tegendeel om in de overwinning hierover zichzelf te
bevestigen, en aldus het oneindige en eeuwige in ons te verwerkelijken.
De zin tot hoogste waarheid moet eerst den twijfel doorleven en deze
komt niet van elders, maar is een voortbrengsel van ons eigen wezen.
Worstelend met haar eigen negatie komt onze diepe menschelijkheid tot
de overwinning.

Is het raadselachtig, dat Faust-zelf zijn Mefistofeles voortbrengt?
Zeker niet, wanneer wij bedenken dat in de wereld tegenstrijdige
beginselen noodwendiglijk met elkaar verbonden zijn, en dat het eene de
ontkenning is van het andere. De oneindigheid is ons wezen en wij leven
onder eindige voorwaarden: zoo moeten deze laatste zich tegen ons
keeren. Wij bestaan uit eindige faktoren, al onze daden zijn pogingen,
onze liefde is maar betrekkelijk en ons kunnen is begrensd; geen
kunstenaar die in eigen werk meer ziet dan de halfgeslaagde uitdrukking
zijner idee. Het werk keert zich tegen hem en al onze pogingen
verschijnen ons als een ontkenning onzer oneindigheid.

Op hoeveel hooger trap onze levensuitingen bedoeld zijn, zooveel te
meer zijn ze mislukt: is er één godsdienstige vorm, die
niet jammerlijk achterblijft bij de religieuze idee? Zoo ooit dan treft
ons hier de Mefistofelische ironie, die onze hoogste bedoelingen
verstoort. De menschegeest is een oceaan, die moet omvat worden in een
vijver: de eindigheid onzer levensvoering keert zich als een verstorend
geweld tegen ons hooger ik.

Dat in onze levensvoering een ontkenning schuilt tegenover ons
hoogere wezen, is voor iedereen ondervindbaar, die niet, als de
heroën, alle verleiding te boven is. Maar wij menschen pogen het
eindige met het oneindige te verzoenen; wij regelen voorloopig onzen
wil naar ons vermogen, aldus den oneindigen levensdrang niet
ontkennend, maar hem tijd gevende en een toekomst belovend, om zijn
vollen aanleg te verwerkelijken. Daarbij komt, dat de geestelijke
verrichtingen, die het meest dien drang aanzetten, natuurbewondering,
kunst, wijsbegeerte, godsdienst, dezelfde zijn, die hem bevredigen,
zoodat een geleidelijk te vervullen taak, die zich tot in verre
verschieten verlengt, de gelukkige afleiding is voor een al te hevig
innerlijk konflikt.

Maar toch blijft de tegenstelling bestaan en zoo ons eeuwige wezen
zich bedreigd weet door de Mefistofelische verleiding, rijst het op en
keert zich tegen Mefistofeles en zijn arglistige ontkenning, ja keert
zich tegen alle zinnelijke voldaanheid, als waarin zich Mefistofeles
met de bedoeling om het oneindige te belagen, vermomd heeft. De
Indische leer der begoocheling, die de geheele zichtbare wereld als
onware schijnwerkelijkheid verwerpt; de Neo-platonische leer, dat de
ziel zich in deze wereld bevindt als in een gevangenschap; het
christelijke ascetisme, dat alle zingenot verwerpt; de mystische
versmachting van een heilige Theresia; het oneindigheidsverlangen der
duitsche Romantiek en niet het minst de wijsgeerige benadering van het
Absolute, waarbij de menschegeest zich van de eindigheid der ervaarbare
wereld bevrijdt—zij alle zijn de poging van den
oneindigheidsdrang om de aardsche begrenzing omver te stooten. Zij zijn
een tebovenstijging boven de aardsche voldaanheid, door Mefistofeles
aangepraat en waarmeê hij ons innerlijke wezen verstoren wil. De
hooggestegen geesteskracht getuigt alsdan tegen maatschappij,
bestaanden godsdienstvorm, overlevering, zede, instelling, kerk,
eigendom, huisgezin, zinnenschoon. Alle voorwaarden der gewone
levensvreugd moeten het ontgelden, omdat Mefistofeles zich in hen heeft
vermomd als vijand onzer oneindigheid. De oneindigheidsdrang zegeviert;
verscheurt de begoocheling, bevrijdt de ziel en verzaakt de wereld, met
alle historisch gegroeide en betrekkelijke werkelijkheid in botsing.
Het absolute bevestigt zich door het nietige en betrekkelijke te
verstoren. Zoo overwint de oneindigheid in ons den Mefistofeles.

Maar voorloopig is de verhouding nog andersom en kant zich Mefisto
met verstorende bedoeling tegen Faust, Meesterlijk hanteert hij de
ironie, dit ideëele middel om de waarheid omver te loopen; de
ironie rukt alles uit zijn hooge verband en brengt het verhevene tot
het alledaagsche terug. Zij is het vuur van den wereldbrand, de
verwoestende vlam, dienaresse van het Niet. Mefisto zegt, na zijn
uitspraak dat uit alle wereldelementen het leven ontspringt: “had
ik mij niet de vlam voorbehouden, er ware niets eigens voor mij
overgebleven.” Dat echter de ironie wondt, maar niet kan dooden
wat leeft, dat zij geen macht is, maar een onmacht, is niet aan
Mefistofeles, maar wel aan Faust bekend. Op juiste wijze karakteriseert
Faust het vergeefsche werk van zijn tegenstander: “Zoo heft gij
tegen de eeuwig werkzame heilzaam-scheppende macht
de koude duivelsvuist op, die gij boosaardig balt, doch
vergeefs”.




4. De weddenschap van Faust en
Mefistofeles.

Maar Faust zal eerst gaan op den weg van
Mefistofeles, alvorens hij zijn tegenstander overwint. Hij die in het
zoeken naar de absolute kennis is teleurgesteld en geschokt is in het
bewustzijn van zijn oneindige menschewaarde, is te meer vatbaar voor de
Mefistofelische verleiding. Mefisto acht dat Faust op dit oogenblik
gaarne een weinig zinnenroes als surrogaat voor zijn
oneindigheidsverlangen zal aanvaarden en dat dan de oneindigheidsdrang
wel bezwijken zal. Inderdaad is Faust, ook al zal hij met Mefisto
meegaan, zich van de onverstoorbaarheid zijner hoogere natuur bewust,
zooals in den proloog verklaard werd: een goede mensch is in het
duistere gedrang toch zich van den rechten weg bewust. Nooit zal Faust
bevredigd bij den zinnenlust, die de negatie zijns wezens
is,
verwijlen. Nooit zal hij de oneindigheid vergeten. Werd hij inderdaad
bevredigd, dan zou hij verzinken in de macht van het onwezen, dat tot
hem sprak: al wat ontstaat is waard om te gronde te gaan.

Hier ligt de beteekenis der weddenschap tusschen Faust en Mefisto.
Uit Mefisto’s oogpunt schijnt het mogelijk den levensdrang van
Faust in de ontkenning te doen ondergaan. Immers zoodra hij met
bevrediging in het betrekkelijke en in den zinnenlust verwijlt, doet
Faust afstand van zijn ware menschelijkheid. Mefisto, de negatieve,
acht dit mogelijk, daar hij den inhoud van het menschelijk wezen niet
begrijpt. Indien maar Faust’s geest zich een weinig beperken wil,
meent hij, is het geen reuzenwerk hem te voeren tot die zelfvoldaanheid
waarmee hij ten ondergaat. Met verleidende woorden poogt Mefisto den
oneindigen drang te binden. “Wat gij wilt, zoo spreekt
hij tot Faust, het al-tegelijk, dat is slechts voor een God gemaakt.
Gij zijt tenslotte.... wat gij zijt, ook al zet ge u een pruik van
millioen lokken op het hoofd en zet uw voet op hakken van meters
hoog.”

Faust daarentegen ontkent bij zichzelf de mogelijkheid van
vernietiging; hij weet dat de oceaan niet in een drinkbeker kan
geledigd worden en dat het oneindige bewustzijn niet bevredigd wordt in
een oogenblik van zinnenlust. Daarom durft hij zonder aarzeling de
weddenschap met Mefisto aan: “wanneer ik ooit bevredigd mij op
het bed der traagheid neerleg, zoo zij het met mij gedaan; kunt gij mij
door vleierij beliegen en mij bedriegen door het genot, zoodat ik
mijzelf behaag, dan zij mijn laatste dag aangebroken. Wanneer ik tot
het oogenblik zeg: blijf, want gij waart schoon genoeg, sla mij dan in
boeien, want dan mag ik te gronde gaan. Deze weddenschap ga ik aan met
u!”

De zinnelijkheid, eensdeels het uitingsmiddel onzer geestelijke
natuur, is anderzijds een ontkenning onzer hoogste waarde. De mensch
als geestelijk wezen is zich van de ontoereikendheid en onmacht der
zinnelijke natuur bewust. Krachtens dit hooge besef durft Faust de
weddenschap met Mefistofeles aan. 







III Faust in de wildernis


1. Zelfverlies in den zinnenlust

Faust heeft door
zijn klacht om het hoogere weten het geloof betoond aan zijn oneindige
wezenheid. En toen zelfs de magie hem niet tot het inzicht der waarheid
leidde, heeft hij waarheid gezocht bij den dood. Faust wil sterven
opdat de dood hem wijs make: hij wil dat duister ingaan, dat bij het
binnendringen misschien zich als het geopenbaarde geheim onthullen zal.
Door den dood heen grijpen naar het absolute. Vandaar dat hij
plotseling in jubel uitbreekt: de aardgeest heeft hem verbijsterd, maar
desniettegenstaande heeft hij zelf den weg der waarheid gevonden. En
waarlijk niet in wanhoop, maar in den triomf begroet hij den giftbeker:
“ik groet u gij kristallen schaal, die ik nu met eerbied aanvat;
in u vereer ik menschelijk vernuft en kunst. Gij samenvatting der zoete
sluimersappen, uittreksel aller doodelijke krachten, bewijs thans uw
gunst aan den meester! Ik zie u, de smart verzacht; ik vat u aan: ik
voel mijn jacht verminderen; de vloed des geestes gaat over in eb en
wijst mij naar de volle zee henen; het spiegelende water glanst aan
mijne voeten en tot nieuwe oevers lokt een nieuwe dag.... bereid gevoel
ik mij op nieuwe baan het luchtruim te doordringen naar sferen van
nieuwe werkzaamheid. O hooge leven, o godenweelde! Te voren nog een
worm en nu reeds verdien ik deze. Keer vastbesloten den rug toe aan de
aardsche zon; vermeet u slechts de poort te openen langs welke ieder
mensch het liefst voorbijsluipt! Hier is het oogenblik gekomen om door
daden te bewijzen, dat mannenwaarde niet voor godenhoogte
terugwijkt!”

Nochtans bezwijkt dit doodsenthousiasme voor den zang des levens,
die stroomend van de Paaschklokken in Faust’s studeercel
binnendringt. De weg door den dood tot het mysterie is op eens
versperd. Een andere weg moet zich openen. Deze ligt van de studeercel
in de menschelijke samenleving. De oneindige drang, welke
Faust’s natuur is, zal hier niet ondergaan, slechts anders
gericht worden. In het leven waar hij nu ingaat, geldt zijn weddenschap
met Mefistofeles.

In de menschenwereld, waarin Faust door Mefisto geleid wordt, had
zijn oneindigheidsdrang zich kunnen voordoen als een Napoleontische
heerschzucht of als de zucht naar apotheose, zooals der Romeinsche
Caesaren; zelfs had hij naar het wonderbaarlijke kunnen streven gelijk
Apollonius en Cagliostro. Immers op deze wijze kon Mefisto gepoogd
hebben aan zijn hevige verlangen te gemoet te komen. Maar de
oneindigheidsdrang onder Mefisto’s leiding openbaart zich in een
onstuimige zinnelijkheid: “de draad van het denken is
doorgebroken; van alle wetenschap walg ik: laat ons in de diepte der
zinlijkheid gloeiende hartstochten stillen! Storten wij ons in den roes
des tijds en in de wenteling der gebeurtenissen!” Meen echter
niet dat Faust in deze razernij een voldoening zoekt en zich aan
Mefistofeles zal gevangen geven. Veeleer zal hij als een stormwind alle
geluk en geluksvoorwerp uiteen blazen en eerste stort hij zich in het
niets dan zich te vleien met begoocheling. Vandaar ook zijn
schrikwekkend woord: “ik vervloek alles wat de ziel omspant met
lokwerk van begoocheling! vervloekt zij de hooge illusie van den menschelijken
geest, vervloekt de verblindende schijn; vervloekt de bedriegelijke
droom van roem en bezit, van vrouw en kind en knecht en heer; vervloekt
het balsemsap der druiven en vervloekt de zaligheid der min; vloek over
de hoop en over het geloof en vloek voor alles over het
geduld!”

De zinnenbegeerte van Faust is geheel anders dan Mefistofeles
bedoelt. Zij stamt uit den oneindigen drang naar zielsverzadiging en
kenmerkt zich door voorbijstreving van haar doel. Zij wil niet
genieten, maar zich verliezen. Tevoren was Faust’s leven
ontbering; nu
wil hij niet-ontberen en zijn geweldig streven tot het uiterste der
gevoels-spanning voortzetten en in zielsverrukking sterven.
“Zalig wien de dood in den glans der overwinning de bloedige
lauwers om de slapen windt; zalig wien hij na de razernij van den dans
in de armen van een meisje aantreft.” Of anders verkiest hij een
snerpende ontgoocheling, die met zijn geestesaard beter overeenstemt
dan de voldoening welke Mefisto belooft: “Hebt gij spijs die niet
verzadigt, rood goud dat als kwikzilver mij in de hand ontloopt; een
spel waarbij men nimmer wint; een meisje dat aan mijn borst gelegen,
zich reeds met het wenken der oogen aan mijn nabuur verbindt; de
godenlust der eer die als een meteoor verdwijnt—geef ze mij! Toon
mij de vrucht die verrot eer men haar plukt!” Faust wijdt zich
aan de dronkenheid en het genot dat met smarten zegent, aan den haat
der liefde, aan het verdriet, dat de ziel verkwikt. Voor geen smart
gesloten, wil hij genieten wat toebedeeld is aan de gansche menschheid,
haar vreugd èn jammer; zijn eigen zelf tot het zelf der
menschheid verbreeden, en met haar wil hij ten onder gaan.

Ziehier de zinnenbegeerte van dezen titanischen mensch. Het is geen
genot dat hij zoekt. “Gij hoort toch: om vreugd is het mij niet
te doen.” Het is zelf-verlies; gelijk hij door een teug
uit den giftbeker zichzelven gewelddadig wou inslingeren in het
mysterie des doods, zoo werpt hij zich thans in de zinnelijkheid met de
onstuimigheid van zijn rusteloos gemoed. Hoe zou het mogelijk zijn dat
Mefistofeles dezen stormenman in zijne bedwelming ving! Onder de
leiding echter van zijn verstorende macht is het voor Faust niet anders
mogelijk dan te vertoeven in een wildernis.

Het omslaan uit den weetdrang naar den zinnenlust heeft vele lezers
van Goethe’s gedicht verwonderd; het kwam hun voor dat de Faust
van den eersten monoloog, de uitspreker van de klacht, èn de
Faust, die Gretchen verleidt niet meer gemeen hebben dan den naam, en
dat wij in waarheid een geheel ander karakter voor oogen hebben hier en
daar. Bij deze beoordeeling vergeet men echter dat de Faust geen
psychologisch persoonsdrama is, gelijk in de school der Fransche
klassieke gegeven werd; maar een symbolisch gedicht. Racine had zeker
van den Faust niets begrepen en hem uit een oogpunt van dramatische
kompositie dubbel en dwars afgekeurd. De eenheid van gedrag des
hoofdpersoons is ver te zoeken. Faust is geen bepaalde persoon; maar
hij is de mensch en de mensch in verscheidene fasen van het
oneindigheidsbewustzijn; de tafereelen van het dichtstuk hangen niet
samen als voorvallen uit het leven eener bepaalde menschenfiguur. Het
geestelijk leven kan zich verjeugdigen. Het kan zijn dat een grijsaard
voller idealist is dan een jonkman, die zijn levenslust verloor; men
kan eerst oud zijn naar den geest en daarna jong. Zoo verschijnt Faust
in het begin als bejaard man en in de Gretchen-episode als een jeugdig
kavalier. Hier zijn geestelijke fasen in beeld gebracht. De
verjongingsdrank, dien de dichter aan zijn held in de heksenkeuken te
genieten geeft, is niet anders dan de aanwijzing van overgang tot
nieuwe geestesfase. Moge hierdoor het Faust-drama een
onwaarschijnlijkheid hebben en verwarring stichten voor een uitwendigen
verstaander, de inwendige toedracht is zoo geheel waar en de inwendige
eenheid des poeëems zoo onbestrijdbaar, dat de verbazing over
verschillende gestalten van Faust allen grond verliest.




2. De onmacht van Mefistofeles (Faust in
Mefisto’s leiding)

De wildernis waarin Mefistofeles Faust vergezelt
heeft verschillende gebieden; Faust vertoeft tusschen de drinkende
boeren in Auerbachs wijnkelder, bezoekt de heksenkeuken, verwijlt in de
zoete vreugde van Gretchens liefde en komt te gast met de heksen in
Walpurgisnacht. Alleenlijk het verkeer met Gretchen oefent een schoone
verleiding uit en daarin schijnt het soms als zal Faust de weddenschap
verliezen door tot het oogenblik te zeggen: houd stand, want gij zijt
schoon genoeg. Voor Gretchen misschien zal hij den oneindigheidsdrang
verloochenen. Is zij niet het toonbeeld der lieve onschuld van het
aardsche geluk? In haar is de wereld op haar schoonst, gelijk in den
bloei der vruchtboomen op een zonnigen Meimorgen. Zoo er onbetwist
geluk is en zijn mag, en zoo wij met de wereld en het leven ons
verzoenen, en de vraag naar het oneindige met reden tot zwijgen
gebracht wordt—het is bij de aanschouwing eener zoo landelijke en
vredige lieflijkheid, als wij in hare verschijning belichaamd zien.

Maar ach, nu Faust’s oneindigheidsdrang in Mefistofeles’
leiding tot een verstorend geweld werd en nu zijn begeerte zoo hevig
brandt als te voren zijn drang naar kennis, nu kan het niet anders of
het geheele geluk van Faust en van Gretchen moet als tot een wildernis
vergaan.

Het meisje, wier leven door den storm van Faust’s hartstocht verwoest wordt, staat niet als een
vreemdeling buiten Faust, maar houdt verband met de aardsch-nederige en
tevredene zijde van Faust’s eigen karakter. Het levensproces eens
menschen is een proces in de ziel en de dichter stelt het in beelden
voor en laat het dus buiten den mensch voorvallen. Maar in deze beelden
ligt de aanduiding van de worstelingen des karakters. Faust’s
karakter heeft de lieflijke, humane zijde evenzeer als de titanische,
maar zij is geen hoofdeigenschap en zal dus door den oneindigen drang
worden aangestormd. De behoefte aan levensgeluk is hem gelijk allen
menschen eigen. Hoe vrij heeft hij geademd in de voorjaarsnatuur van
den Paaschmorgen, terwijl de vroolijke menigte de wegen vult. Te midden
van deze heeft hij zich mensch gevoeld en zijn recht op het leven
erkend. In de liefde voor Gretchen eindelijk werden de teerste snaren
van het menschelijk gemoed aangeslagen. Het konflikt tusschen den
oneindigen drang en den aardschen vrede, is een konflikt, waarmede wel
de bestaande orde der maatschappij wordt aangetast, maar dat ten slotte
in de ziel van dien titanischen mensch zelf wordt uitgestreden. De
woede der titanische zinnelijkheid komt aldus Faust, in het beeld van
Gretchen, op een ondergang van alle aardsche vreugd te staan; hij
verstoort zijn aardsche bestaan door den drang der oneindigheid en
eindigt hier met nog heviger klacht, dan welke hij ophief na de
verschijning van den aardgeest; een klacht welke ditmaal een aanklacht
is tegen de macht der verstoring: “Hond, afschuwelijk ondier,
word o slang veranderd in de hondgestalte waarin gij mij verscheent;
verander in uw lievelingsbeeld en kruip op den buik in het stof, en ik
trap u met den voet, verworpeling. Ellende, door geen menschenziel te
vatten, dat meer dan éen ziel in de diepte van zulken jammer
verzinken moest....” “O ware ik nimmer geboren.”


Het einde van dezen weg in de wildernis van het leven bereikt Faust
in zijn wilden dans met de heksen op den Blocksberg in Walpurgisnacht.
Alleenlijk deze fantastische spookwereld blijft nog over, nu Faust in
Gretchens omgang het verlangde oogenblik der voldaanheid niet heeft
beleefd. Mefisto zal hier hem tot het laagste punt des levens
heenvoeren. Mogelijk dat het walgelijke aan zijn titanischen drang
voldoet, nu hij het bekoorlijke verwierp. Aan den heksendans is
tenminste een diabolisch genot te beleven, en daar niets anders
overblijft zal misschien Faust zich hier gewonnen geven. Bereidwillig
laat hij zich meevoeren. Door een dwaallicht geleid, schrijden Faust en
Mefisto de tooversfeer binnen, de rotsen hebben menschen-neuzen,
spookvogel, kievit en ekster zijn wakker gebleven en de hagedissen
kruipen met de muizen door het struikenbosch, terwijl boomwortels uit
den bodem steken en glimwormen een verwarrend geleide geven. Onderwijl
draait het geheele landschap en is het alsof rots en boomen gezichten
trekken; vuurgloed en lichtstrepen maken de wereld geheimzinnig; vonken
storten zich uit als fonteinstralen en de geheele rotswand is verlicht.
Onderwijl steekt de storm op en schudden de denneboomen, wier takken
afbreken al krakend; gegier, gesis en geraas doorblaast de lucht en
langs den geheelen berg stroomt woedend een tooverzang. Een menigte van
heksen nadert door de lucht varende, zoodat Mefisto voor Faust
ruimte
moet maken opdat hij niet worde omvergeworpen. Zij wijken ter
zijde en terwijl bij uitgegloeide kolen een klein gezelschap van oude
heeren zitten, vinden zij weldra twee heksen, een oude en een jonge; en
terwijl Mefisto de oude grijpt voor den dans dwingt hij Faust om met de
jonge om te springen.

Dit oogenblik is het dieptepunt der leidingen van Mefistofeles. Hij
meene echter niet, dat de Faustische geest hier iets anders zal
beseffen dan afkeer. Reeds zoovele malen is Mefisto’s
onmacht gebleken om Faust te verderven. Elke periode zijner werking
eindigt met een zelfbevrijding. In den wijnkelder van Auerbach, heeft
Faust het gansche schouwspel met onverschilligheid bijgewoond, en
wanneer ten slotte de lustige drinkers uitroepen “wij voelen ons
heelemaal kanibalisch lekker gelijk aan vijfhonderd varkens”
heeft hij nog slechts éen wensch te uiten: ik verlang nu heen te
gaan. In de heksenkeuken wordt Faust geboeid door het in den spiegel
aanschouwde beeld van Helena: een nieuw verlangen wordt in hem levend,
maar voor het overige vindt hij in al het gedoe dezer onsympathieke
wezens niets dan smakeloos bedrog. Daarop volgt de Gretchen-episode.
Ongekende gevoelens van teedere bekoring stillen de machtige
levensdorst van Faust; en misschien zou hij hier het gevaarlijk
oogenblik bereiken, zoo niet een geheimzinnige aantrekkingskracht hem
uit de oase naar de woestijn terugtrok. Deze vreugde moet eindigen in
wanhoop; ook terwijl Gretchen zijn gemoed en zinnen bevredigt, verkeert
Faust in de wildernis, die weldra zich in groot onheil openbaren zal.
De scala der aandoeningen van Gretchens gemoed teekent deze afzinking
naar het jammer, waarin Faust aan Mefisto ontkomt; terwijl de
genotsbevrediging hem aan Mefisto zou hebben overgeleverd. Bezorgdheid
is de grondtoon van haar liefde, sedert haar ontboezeming “mijn
rust is henen, mijn hart is bezwaard” en het klagende lied voor
het beeld der Mater Dolorosa is zóo van leed vervuld, dat wij
hier het ergste voorzien: “help en red mij van smaad en dood! ach
buig gij smartenrijke genadig uw aangezicht tot mijn ellende
neer!” Het leed van Gretchen zal het leed van Faust blijken; het
is niet anders dan de afspiegeling van zijn titanische natuur, die alle
aardsche verhoudingen verbreekt en wiens geluk vanzelf in ongeluk
omslaat. Wanneer dan Gretchens broeder Valentin in een tweegevecht met Faust is omgekomen, nadat ook haar
moeder, niet zonder schuld der gelieven, gestorven is en bij den
lijkdienst in de domkerk het dreunend orgel den donkeren choorzang
begeleidt, den zang van het goddelijk oordeel—dan is niets meer
te wachten van levenslust of liefdevreugd en aan Mefistofeles zal zeker
de macht over Faust ontgaan: in déze wildernis des gemoeds weet
geen Mefisto den weg.

Maar nu de Walpurgisnacht op den Blocksberg: terwijl Faust zijn
tijdelijke laagten doorwaadt in vergetelheid van Gretchens liefde en
haar ongeluk, wordt hij plotseling door de gedachte aan haar
opgeschrikt. Weelde en wanhoop doorkruisen zijn gemoed en terwijl hij
van de bepeinzing niet scheiden kan doorflikkert de gedachte aan dood
en straf zijn overdenking. “Een in lange niet gevoelde afschuw,
de gansche ellende der menschheid grijpt mij aan. Hier toeft zij achter
vochtige muren”, roept hij uit, staande voor de gevangenis,
waarin zij om den in waanzin gepleegden moord op haar kind geworpen is;
“haar misdaad was het verkeeren in zoeten waan. Gij aarzelt tot
haar te gaan? Gij vreest haar weder te zien! Voort! uw talmen brengt
haar dood naderbij!”

Zoo verscheurt Faust het net dat Mefisto over hem heenwerpt. Het
woord uit den proloog in den hemel wordt bewaarheid: de goede mensch
blijft in het duister gedrang zich van den rechten weg bewust. Bij alle
omdwaling in de wildernis blijft Faust de ware richting des levens
beseffen en zijn verheven menschelijkheid gaat niet ten onder.







IV De weg van Faust


1. De nacht van uitrusten voor den nieuwen morgen

Zoo Goethe aan
zijn Faust-drama den ondertitel “een tragedie” heeft
toegevoegd, is deze benaming toch niet in eigenlijken zin aangewend. De
onmogelijkheid om dit gedicht bij een der bestaande dichtsoorten in te
deelen, verontschuldigt de halftoepasselijke aanwijzing. In een
tragedie traden van oudsher figuren op van grootscher bouw dan die van
het dagelijksch leven; de beweegkrachten en ondervindingen waren eer
heroisch dan gewoon en het levenslot dier “helden” was het
lot der enkelen die naar het uiterste streefden. In zoover kan Faust
een tragische figuur heeten. Maar in de tragedie is de held tot den
ondergang geroepen: zijn grootsche aanleg, grootsch in deugd of
ondeugd, bestemt hem tot een lijden, dat zich niet meer te zijnen
gunste wenden laat. Van den beginne af hangt over zijn leven het
noodlot. In dit opzicht waarin juist het tragische der tragedie
bestaat, kon het Faust-drama niet bij deze dichtsoort worden gerekend;
wat niet voor den tragischen lijder, maar wel voor Faust bestaat is: de
weg der ontkoming aan de wildernis. Evenmin als om de helsche
ondervindingen van Dante de Divina Commedia een tragedie is, evenmin is
Faust zulks om het eerste deel des gedichts; en het tweede deel, dat
“den weg van Faust” bezingt, is niet maar een
toevoegsel, waarin de oorspronkelijke opzet van het poeem verloochend
wordt, maar een van den aanvang af bedoelde voortzetting en de
uitwerking der grondgedachte waarmee het gedicht opent: een goed mensch
blijft in het duister gedrang zich van den rechten weg bewust. De
kontinuïteit der beide gedeelten is onmiskenbaar.

Toch is het verschil tusschen den tweeden Faust en den eerste op
vele manieren groot: een andere toon wordt vernomen, een andere
omgeving geschapen, andere figuren treden op. Een veel meer bedachte
kompositie, een verstandelijker konstruktie kenmerkt het tweede
gedeelte tegenover het eerste. Terwijl de eerste Faust den indruk maakt
van een gedicht uit des levens bloeitijd, schijnt de tweede een gedicht
van den ouderdom. Is het ook niet begrijpelijk, dat ouder wijsheid den
weg vindt, terwijl de jeugd avontuurt in de wildernis?
Faust II heeft kunstmatigheid waar het eerste gedicht vrijheid
heeft.



Faust II is een heden na het gisteren van Faust I. Tusschen beide
gedeelten van het Faust-poeem ligt een nacht, een nacht van
vergetelheid en diepen slaap. Het geheele Eerste Deel kan beschouwd
worden als een avondgebeurtenis na een voorafgeganen dag van zware
inspanning en overladen werk. De monoloog, waarmede het eerste
Faustgedicht aanvangt, geeft aanstonds een blik op dezen voltooiden en
vermoeienden werkdag: “nu heb ik ach, filosofie, rechtswetenschap
en medicijnen en helaas ook theologie grondig bestudeerd met vurigen
ijver.” Ziehier de al te zware dagtaak, welke Faust achter zich
heeft, wanneer wij met hem kennismaken. Op dit oogenblik gaat zijn
geest den avond in, den avond met zijn geheimzinnige aanspraak tot het
menschelijk gemoed, een avond reeds aangekondigd in den
“proloog” met de schildering van de zon, die haar
voorgeschreven dagreis met donderslag voltooit. In dien zielsavond
neigt hij tot de wereld der geesten met hun duistere wetenschap en
verlangt hij naar den dood, die een hooger licht dan het aardsche
daglicht over hem zal uitgieten. De dood wenkt hem verlokkend toe uit
kristallen schaal. De magische heksenkeuken, het spiegelbeeld van
Helena zijn verschrikkende en verteederende avondfantasieën. De
zucht naar weelde en genot herleeft: de zinlijkheid bekoort met haar
schaduwzwarte diepten; Faust verlangt het al der wereld te doorleven en
zijn ziel daarin te laten vervloeien. Gretchens liefde is zijn
avondweelde en avondtroost en in haar nabijheid verdoezelt zich zijn
godsdienstig gevoel tot pantheïsme, avondgodsdienst zonder
omtrekken, welks leuze is: naam is klank en rook; wees in gevoelens
zalig en noem het zooals gij wilt: geluk, hart, liefde, God. De zachte
stemming èn vreemde fantasie zijn de terugwerking op een dag van
vruchtelooze moraliteit des werks. De vergeefsche inspanning van den
harden werker verkeert zich tot deze maatlooze zieletoestanden.

Maar het einde des avonds, en waar hij tot nacht wordt is zwaar en
van jammer vol. Het is de wilde spooknacht der wroeging en der
radeloosheid, die met waanzin dreigt. De hevigste onrust als van een
heksendans op den Blocksberg is het laatste loon van dezen langen
dagtijd vol ondervinding.

Het zestiend’eeuwsche Faust-gedicht laat Faust ter helle
varen; de hel is het hopelooze en onherstelbare, en het schijnt wel of
na Faust’s ondervindingen geen anderen uitweg bestaat. Immers,
wat is er te herstellen voor een man, die zoowel in het denken als in
het verkeer, in het waarheidsverlangen als in de liefde op ellende
uitkwam? Nu staat de strever naar het hoogste voor het Niet, het ledige
Duister der sterrenlooze middernacht.

Maar na de middernacht breekt de na-nacht aan, en de
na-nacht zal Faust’s rusttijd zijn. Nu is het spookuur voorbij en
hoogere geesten onder leiding van Ariël, den geest der lucht,
hebben den vermoeiden lijder opgenomen en op een bloemenrijken
grasgrond uitgestrekt; zij zingen hem in slaap en zweven om hem heen,
terwijl zij de rust in zijn gemoed herstellen: “Nu is de nacht
neergezonken en heilig verbindt ster aan sterre zich; groote lichten,
en kleine glinsteren nabij en ter verte, glinsteren weerspiegeld in het
meer, glanzen in de heldere hoogten des nachts. Het geluk van diepe
rust wordt door de volle pracht der maan bezegeld.” Onder deze
zegening slaapt Faust een slaap, die tijden duurt; hij doorslaapt het
tijdperk der nacht; het is de periode der uitrusting uit welke men niet
met wroeging of ellende ontwaken zal. De zwevende geesten verteederen
zijn afgepijnd hart, genezen de wonden van het zelfverwijt en reinigen
zijn innerlijk bestaan van het doorleefde tumult.



Nu kan de nieuwe Morgen komen en hij zal geen morgen van nieuwe
zorgen zijn. Met welk morgenlied ook vangt het tweede deel van het
Faust-gedicht aan! Het eerste deel was met den zang der aartsengelen
ingeluid. Zij zongen het avondlied van de zon, die haar dagreis
voleindigt, en van de aarde in wier wenteling paradijsglans plaats
maakt voor diepen nacht—maar de geesten, die het tweede gedicht
openen, zingen het lied van de juichende ontwaking des Lichts:
“Schouw, zoo roepen zij tot den slapenden Faust, naar den glans,
die ginds verschijnt! Slechts lichtelijk zijt gij met slaap omvangen:
slaap is als een schaal, werp haar af; verzuim niet u te verkloeken,
terwijl de menigte talmend aarzelt: alles vermag de edele mensch, die
verstaat en snel handelt.” En bij dit woord verkondigt een
geweldig gedruis de nadering der zon: “hoort o hoort naar het
aanstormen der Horen; voor geestes-ooren blinkend wordt geboren
de nieuwe dag.”

Met dezen aanroep is Faust ontwaakt.




2. De nieuwe zedelijkheid (zedelijk streven en
zelfbevrijding).

En hiermede begint zijn nieuwe weg. De inhoud van
het tweede Faust-poëem bevat meer dan de vertooning en verbeelding
van dezen weg; geheel het denken van Goethe’s tijd en vooral de
natuurfilosofie voeren er het dichterlijke woord; maar wij laten dit
ter zijde en zoeken te bepalen den weg dien Faust ging. In het eerste
deel hebben wij Faust, teleurgesteld in zijn oneindige verlangst naar
kennis, zich zien storten in het levensgenot: door de oneindigheid, die
hij in zich beseft, heeft eerst zijn natuurweten schipbreuk geleden.
Daarna in het leven gekomen, leed zijn genieten dezelfde schipbreuk op
de onvoldaanheid zijner hoogere natuur. Faust heeft den oneindigen
eisch gesteld en daarop is zoowel zijn kennis als zijn levensvreugd
gestrand. Niets was bestand tegen dezen drang naar het absolute, die
tegen alle beperktheid stoot en voor welks aangezicht alle levens-vrede
tot verwoesting keert.

De vraag, welke wij thans stellen, is: welke weg blijft voor Faust
over na dit twee-ledig bankroet? Er is een mogelijkheid van klein te
eindigen, nadat men groot begonnen is. De aanstichter van een nieuwe
wereldbeweging kan mislukken in zijn grootschen toeleg en—na
eenige jaren teruggevonden worden als vreedzaam burger van een klein
dorp bij de grenzen; na het eerste hoofdstuk van den nieuwen bijbel der
menschheid geschreven te hebben, is de vlaag der genialiteit gedoofd,
en men biedt, na wat verpoozens, litteratuur van derden rang. Indien
Mefistofeles den Faust geschreven had, ware er geen ironischer vervolg
van het eerste boek geweest dan den held te laten
optreden als gevierd middelpunt van een dorpskring, bemind op
sociëteit en letterkundigen krans. De overmacht van de negatie had
zich dan bewezen in de uitsterving van dien oneindigen drang, die
Faust’s wezen uitmaakt. Zoo er echter een weg voor Faust is, moet
het een weg zijn, waarop hij zijn wezen bewaart en tegen Mefistofeles
de geheele diepte van zijn menschelijk karakter volhoudt. De
weddenschap blijft gelden: zoodra Faust het mindere aanvaardt als
voldoend en zijn oneindigen drang ontkent, is hij verloren; maar dus
ook: zoolang hij wezenlijke mensch blijft en zijn eeuwigheidsnatuur
door eenig voorloopig resultaat van zijn streven niet wordt
vervuld—zoolang is zijn streven zelf zijn levensweg. Het
oneindig streven is de weg van Faust.

Deze uitspraak gelijkt op rhetoriek, maar zij bevat een diepen
inhoud en is vol wijsheid. In haar is de nieuwe zedelijkheid uitgedrukt
in tegenstelling met de oude.



Met oude zedelijkheid bedoel ik de levensopvatting der Zeventiende
Eeuw; met nieuwe zedelijkheid het begrip van persoonlijkheid en leven,
dat in de Negentiende Eeuw is gangbaar geworden. Faust is geen
zeventiend’ eeuwsche, maar een moderne mensch. De oude
zedelijkheid is Israëlitisch gestempeld, en door ontkoming aan het
Israëlitisme is Faust een mensch van den nieuwen tijd. De
tegenstelling, die hier geldt is een andere dan de vaak genoemde
tusschen de twee geestelijke standpunten: Israël en Hellas. De
Israëliet is vooral zedelijke mensch, doch in dezen bizonderen zin
van te staan onder de zedewet, waarbij het schuldgevoel des menschen
tegenover de heiligheid Gods de grondtoon der geheele gezindheid
bepaalt. Deze mensch weet niet dat in hem een goddelijk licht brandt:
hij kent zich als zondaar en ontleent uit een geschreven wetgeving den maatstaf der
zelfbeoordeeling. De Helleen daarentegen is aesthetische mensch, die
geen onvoorwaardelijkheid kent op zedelijk gebied, geen zedelijk gebod,
maar een zedelijke intuïtie; in schoonen arbeid geniet hij het
geluk zijns levens.

Deze tegenstelling nu kan niet rechtstreeks op die tusschen oude en
nieuwe zedelijkheid worden overgedragen, al is er overeenkomst: de oude
(zeventiend’ eeuwsche) zedelijkheid is Israëlitisch
gestempeld; de nieuwe is aan Hellas verwant doordat zij het recht der
vrije persoonlijkheid erkent.

In den oud-Germaanschen vrijheidszin is de nieuwe zedelijkheid
voorgeschaduwd. Reeds Parzival, de Germaansche held, wordt uit zijn
verwildering gered, doordat “in hem een vaste zin was en
onversaagde mannenmoed, die niet gebroken werd door harden druk.”
Zijn zedelijkheid was de vastberadenheid van een streven, dat de
vertwijfeling overwon. Faust is een tweede Parzival, de vernieuwer
dezer Germaansche zelfbevrijding. Aan het einde van zijn levensloop
wordt over hem gesproken: “wie altijd strevend werkzaam is, dien
kunnen wij verlossen” (wer immer strebend sich
bemüht, den können wir erlösen).

Het onderscheid van oude moraliteit en nieuwe bestaat hierin, dat de
oude moraal het zwaartepunt der deugd buiten den mensch legt, de nieuwe
moraliteit stelt het in ons; d. i. in de menschelijke persoonlijkheid,
genomen in den vollen en diepen zin van dit begrip. De Zeventiende Eeuw
is, binnen de nieuwe Geschiedenis gelijk wij zeiden, de
vertegenwoordigster der oude zedelijkheid, hoewel juist toen een der
groote scheppers der nieuwe leer geleefd heeft: Spinoza. De oude moraal
stelt de zedelijkheid in deugden, plichten, werken, die als meer of min
afgepaste en aangewezen geestelijke grootheden door een zedelijke
wetgeving zijn afgekondigd en gekodificeerd. Dat alle deugden, plichten
en werken de openbaring zijn van éen innerlijk
levensbeginsel, en dat er dus geen zedelijkheid is dan als een
verwerkelijking van dit; dat zedelijkheid de verwerkelijking is van het
eeuwige zelf des menschen, vermoedt zij niet. De oude zedelijkheid is
gedrag volgens de zedewet, en deze zedewet is een goddelijke
instelling, geen opwelling uit het menschenhart zelf.

De Zeventiende Eeuw heeft het mechanisch denken tot
overwinning gevoerd; zij stelde de mechanika vast als methode der
natuurleer, en bestreed de Middeleeuwsche opvatting, volgens welke de
natuur met verborgen eigenschappen en geestelijke krachten werkte. Het
mechanische denken rekent met uitwendige oorzaken alleen en behandelt
alle gebeurtenissen in de natuur als toepassingen van algemeene wetten,
die wiskunstig moeten berekend worden. De astronomie is het zuiverste
voorbeeld van mechanische natuurwetenschap. Huyghens, Harvey en zoovele
natuurkundige ontdekkers der 17de en 18de eeuw hebben door de
mechanische methode de natuurwetenschap tot haar hoogte gebracht. De
wiskunde is het hart der mechanika en Cartesius had de wiskundige
methode van denken ook op de geestelijke wetenschappen van toepassing
verklaard. Zoo is dan ook de opvatting dat zedelijkheid een gedrag is
volgens de ingestelde zedewet, de vrucht van een mechanisch denken: de
zedewet werd evenals de natuurwet geacht door den schepper der wereld
te zijn ingesteld. Aan deze voor de levensleer noodlottige opvatting
beantwoordde het Calvinisme, deze algemeen geldige geestelijke richting
des tijds. Het Calvinisme is een herleving van den Israëlitischen
geest in het Christendom, gekeerd tegen de idee der vrije
individualiteit volgens Grieksch en tegen die der zelfberaden
persoonlijkheid volgens Germaansch begrip. Het Calvinisme immers hield
de zedelijkheid voor een gehoorzaming aan een zedewet, van bovenaf aan
de menschen gedekreteerd op het ontoegankelijkste rotsgebergte,
de Sinai, alsof de zedewet van ergens anders stamde dan van onze
menschelijkheid zelf!

De Zeventiende Eeuw is theologisch: het aanvangspunt van denken is
er de tegenstelling tusschen God en mensch. Spinoza, die haar niet
erkende, werd voor atheïst gescholden. In deze tegenstelling komt
de mensch ontledigd tegenover God te staan, waarbij een negatief
begrip, het zonde-begrip, het uitgangspunt der levensbeschouwing wordt.
Het dwars-verkeerde dezer beschouwing is niet meer goed te maken. Zij
berooft den mensch van de waarheid zijns wezens. De heilsleer der
Zeventiende Eeuw is hetero-soterisch; d. i. de krachten die het leven
tot heil brengen werken van buiten af. Calvinisme, Piëtisme,
Lutheranisme zijn in dit opzicht gelijk. Deze hoofdstroomingen der
Zeventiend’ Eeuwsche levensleer mogen onderling verschillen als
meer intellektualistisch of meer empiristisch gekleurd—in de
levensleer is aller opvatting op het door ons genoemde punt gelijk.
Inzonderheid het Piëtisme, dat aan Lutheranisme en aan Calvinisme
de gemoedswarmte gaf en een religieuze ervaringsleer kan heeten, heeft in
zijn heilige boek Bunyans Pilgrims Progress een uiting
geleverd, die de zedelijk-religieuze opvatting des tijds op het
duidelijkst uitsprak. Het Engelsche Piëtisme dat in dit boek tot
uiting komt, heet gewoonlijk Methodisme. Bunyans “Christenreize
naar de Eeuwigheid” is het Zeventiend’ Eeuwsche heilsboek;
het heeft zijn verdienste in groote menschenkennis en is het
tegendeel van Faust. Geen boek ter wereld is zoozeer in tegenspraak
met de moderne levensopvatting. De mensch is er ongeniaal, uit zichzelf
voelt hij alleen onmacht en ellende. Uit een boek, dat hem van elders
in de handen komt, leest hij den beteren levensweg; andere wezens
leiden hem; alles komt van buiten behalve de zonde; in zichzelf is hij
negatief. Hij is geen persoonlijkheid, hij is alleen maar behoefte. Het Piëtisme is de leer eener reeks
van gevoelservaringen, die doorloopen moeten worden, en die niet uiting
zijn van eigen geestelijk streven, maar waar de mensch, de lijdelijke,
wordt doorheen-geleid. Het geestelijk leven als stroomend uit den eigen
innerlijken bronwel en zijn rijkdommen uit zichzelf
voortbrengend—dit nieuwer levensbegrip is er onbekend.

Dat zedelijkheid niet is een gehoorzaamheid aan een wil die van
buiten af beveelt, maar des menschen eigen aspiratie, wordt door deze
oude leer niet bevroed.

Maar ziehier juist de kern der nieuwe levensgedachte. Spinoza reeds
had de stelling uitgesproken, dat des menschen “streven om in
eigen zijn te volharden” het eenige fondament der deugd is. In
deze uitspraak klinken de bazuinen der nieuwe levensleer. De mensch,
aan banden eener ingestelde zedewet vastgelegd, zal opnieuw ontwaren,
dat zijn eigen wezen de zedewet inhoudt. Dat beteekent: de geestelijke
natuur van den mensch zelf is de grond aller deugd, en er is geen
andere deugd dan deze: onze geestelijke natuur verwerkelijken;
zich-zelf-zijn. Voorheen gold de zedewet door bedreiging en
belofte, als door dwangmiddelen; des menschen vrijheid beteekende de
vrijwilligheid, waarmeê hij dezen band verdroeg of niet verdroeg:
nu geldt de gedachte andersom: er is geen ander beginsel van zedelijk
leven, dan de idealiteit onzes wezens: de zedewet niet heerschappij
voerend over den mensch, maar de mensch als voortbrenger van de
zedewet. Deze moraal is die der vrije persoonlijkheid, die de zedewet
niet boven zich, maar in zich heeft.

De levensopvatting, hier geldig is niet de mechanische, maar de
organische. Terwijl de steenen op elkaar gezet worden en
uitwendig door de kalk saamgebonden tot een muur, volgens het plan van
den metselaar, die ze behandelt—groeit het zaad
tot een plant niet door uitwendige toevoeging, maar krachtens een
innerlijk beginsel en volgens een wet, die in het leven en den groei
des zaads is vervat. Het geestelijk leven als de oprichting van dezen
muur te begrijpen is de mechanische opvatting der oude moraliteit: maar
dat het zedelijke aan een innerlijke levenswet, veeleer op den groei
der plant gelijkt, organisch, is de Negentiend’ Eeuwsche
gedachte.

Het Nieuwe Testament heeft menige uitspraak in deze richting; de
middel-eeuwsche mystieken en Luther hebben dergelijke tonen van hun
instrument doen klinken; in geen tijdperk der Christelijke
kultuur-geschiedenis heeft de stem der zedelijke vrijheid geheel
gezwegen: maar de andere opvatting heeft deze nieuwere telkens
overstemd en de “oude” zedelijkheid heeft zich als de
kettermeester der nieuwe gedragen.

Goethe’s Faust vertoont deze levensleer op de meest klare
wijze in het dichterlijke beeld. De Faust is een kultuurboek, waarin
niet slechts de geest van Goethe, maar vooral de geest der aangevangen
Negentiende Eeuw zich spiegelt.

De dichter van Faust heeft den overgang tot den nieuwen tijd in zich
meegeleefd en de groote revolutie gadegeslagen. Nu is zijn gedicht
breed geworden, encyclopaedisch van opzet, daar het den nieuwen mensch
vertoont in zijn zedelijk streven en dit streven naar alle zijden
ontwikkelt: de nieuwe zedelijkheid heeft haar verhouding tot staat en
maatschappij, kunst, natuur en godsdienst.




3. Het besluit tot daden.

“In den beginne was de Daad”, zoo heeft
reeds in zijn studeercel Faust gefilosofeerd. Er staat geschreven:
“in den beginne was het Woord”, maar het woord
kon hij zoo hoogelijk niet vereeren; evenmin de rede, ook niet de
kracht.

Het zedelijk streven, waarin hij Mefisto zal te boven komen, zal
voor Faust bestaan in het uitoefenen van de levende daad.

In het eerste Faust-gedicht overheerscht de negatie, Mefistofeles.
Faust wordt er door Mefisto geleid en geeft zich aan zijn inspraken
over; alleenlijk bewaart hij zichzelf tegen dien leidsman, zoodat hij
nooit ten onder gaat. Zijn leven is nog bewogen door den levensnood; de
passie overheerscht, de levensgang is verwilderd. Dit is de noodwendige
aanvang van elk zedelijk leven: het leven begint in laagtestand en gaat
door het heilsgemis naar het heilsbezit, evenals in Carlyle’s
Sartor Resartus Professor Teufelsdrökh door het Everlasting No heen moet om het Everlasting
Yea te bereiken. Maar hiermee is het leven niet verloren: zijn
de negatieve wateren doorkliefd, dan komt het schip in positieven
stroom. Mefisto heeft zich aan Faust onmachtig gemaakt, doordat Faust
in de volgzaamheid aan zijn leidsman, zichzelf tegen hem heeft
vastgehouden, de weddenschap op geene wijze verliezende.

Eindelijk is het positief beginsel in Fausts natuur voldoende tot
eigen kracht van daden gerijpt, zoodat Mefisto niet meer den weg
behoeft aan te wijzen, doch alleen als Faust’s dienaar kan
blijven geduld. In het tweede poëem is Faust zijn eigen meester en
betreedt door eigen streven den weg van het levensheil.

Faust’s moraliteit is dus: zichzelf te zijn, en het aktueel
beginsel van zijn streven is het besluit tot de levende daad. De
daad is uiting der inwendige aktiviteit; in haar betoont de mensch
zichzelf; zij is niet wat de oude moraliteit bedoelt: een gedraging of
werk volgens de zedewet; geen “werk der dankbaarheid” of
wat ook, waarbij een handeling uitgevoerd wordt, die reeds tevoren was
voorgeschreven in een kodex van deugdwerken; neen maar de daad
als getuigenis. De daden waartoe Faust besluit, zijn pure
uitingen van inwendigen drang; zij zijn niet te voren bij eenige
zedelijke wetgeving bepaald; zij zijn de betooningen van den zedelijken
mensch die zijn moreele persoonlijkheid doet gelden: “dit
aardegebied verschaft nog ruimte tot groote daden; tot het doen van
koene en verbazingwekkende werken voel ik de kracht.”

Misschien acht menigeen zulke ideëele moraliteit geen degelijke
zedelijkheid te zijn. Het schijnt of het Faust-poëem het lied is
van den aesthetischen mensch Goethe, die zichzelf bezingt. Men wil een
meer geëikte deugd. Het besluit tot daden, niet eens tot bepaalde
en als zedelijk goed voorgeschrevene, maar het besluit tot
zelf-uiting in de daad schijnt den menschen, die aan
konventioneeler deugd gewend zijn, nevelig en onbestemd. Zij begrijpen
niet dat er geen vruchten zijn dan uit de groeikracht van den boom en
dat er evenmin deugden, plichten, werken, zedelijke handelingen zijn
dan als levensopwelling van een menschenhart zelf. Er is misschien voor
een dogmatisch verstand geen houvast aan een zedelijkheid, die van
binnen stamt, gelijk er een zeer gemakkelijk houvast is aan
zedelijkheid, die een bestaande wetgeving opvolgt. De Muzelman heeft
aan zijn trias van aalmoes doen, bidden, vasten, een algemeen
begrijpelijker deugdsysteem, dan de Germaansche strever aan zijn
besluit tot de loutere daad. Dit verhindert niet dat de zedelijkheid in
laatstgenoemden vorm de ware is.

Aan Faust’s besluit tot daad (het positief moreel princiep)
gaat vooraf het berouw. Het berouw is de reaktie na het verblijf
in de wildernis. Als de negatie is doorgemaakt, blijft een nijpend
gevoel van leegheid over; de mensch beseft de laagte, waarin hij heeft
geleefd en klaagt zichzelf aan om zijn verblindheid. Deze negatieve
moraliteit volgt op het negatieve levensgedrag en is de weerslag op
Mefistofeles’ leiding, de terugschrik na de zelfherkenning.
Het Piëtisme zou dit zedelijk moment, het berouw van Faust, hebben
doen aanzwellen tot hoofdbelang; in litteratuur kon het in ’t
breede geëxploiteerd worden als tijdperk van zelfverwijt en
zelfontreddering; de Zeventiend’ Eeuwsche moraal althans had met
voorliefde op deze negatieve zijde van het zedelijk leven de schrilste
lichten geworpen—Goethe is te zeer menschkundig om het berouw te
ontkennen in zijn heilzame werking, te schoon van geest, dan dat hij er
zwaarder gewicht aan gaf dan als overgang uit lager tot hooger
levensstand. Het berouw van Faust wordt ondervonden in de diepte van
het naar binnen gekeerde bewustzijn, aanvaard als krisis des inwendigen
levens. Zoo volstaat Goethe ook met een fijnvoelige vingerwijzing, die
den begrijpers genoeg is: in den aanvang van het tweede Deel spreekt
Ariël tot de geesten: “brengt den grimmigen strijd zijns
harten tot rust, verwijdert de scherpe pijlen van zijn zelfverwijt; en
reinigt zijn innerlijk van doorleefden schrik.” Hier is het
geestelijk herstel van Faust geteekend. En als hiermee de negatieve
faze zijns levens (de wildernis) voorbij is, zie! daar ontwaakt
“een krachtig besluit om volhardend naar den hoogsten levensstaat
te streven.”




4. De klassieke beschaving als
leerschool.—geestelijke vorming.—de idee der
schoonheid.

Faust heeft dan besloten tot de zedelijke daad,
d.
i. tot de betooning zijns innerlijken wezens. En waarin
deze ook besta—een streven rechtstreeks naar het absolute, gelijk
hem eenmaal vervulde, is niet meer te wachten: hij getuigt dat het
geestenlicht hem heeft verblind, en roept nu uit: “den waterval,
die het rotsrif doorbruist, beschouw ik met toenemende vreugd; in
duizend en meer dan duizend stroomen giet hij zich
uit al nederstortende, zijn schuim in de lucht spattend. Die spiegelt
het menschelijke streven af; overpeins hem en begrijp dat wij het leven
hebben in den kleurigen weerglans der zon.” De waterval werpt
zich in de aardsche wereld, en weerkaatst in zijn stralen het zonlicht,
zonder het licht te gemoet te streven: zoo zal Faust doen; hij zal zijn
drang naar het absolute verwerkelijken in de lichtende daden van zijn
hart. Ziehier zijn weg.

Faust zoekt op dien weg te komen; maar hoe? Wij vinden hem aan het
keizerlijk hof genoodigd wegens den roem zijner geleerdheid. Het
keizerlijk aanzoek heeft hij opgevolgd in de hoop aldaar gelegenheid te
vinden tot heilzame daden. Maar het is niet in deze omgeving dat hij
slagen zal. De toestand van het Keizerrijk is verre van fraai;
uiterlijk vol glans is het rijk innerlijk krachteloos en vervallen; de
keizer zelf leeft voor het genot in de grootste verkwisting en de
schatkist is tot den bodem geleegd.

Faust, die nog naar zijn weg zoekt, moet in deze omgeving tot
inzicht komen, dat de zedelijke daad des menschen vrij is tegenover
alle bestaande ordening. Voor den Jood uit Jezus’ tijd is het
godsdienstig volks-instituut de sfeer, die het zedelijke bepaalt; voor
den oud-Indiër de kaste; voor den Griek het staatsverband, zoodat
hij zedelijk mensch is in dit opzicht, dat hij zijn arbeid doet voor
het staatsgeheel. De Middel-Eeuwer, over ’t algemeen genomen,
acht zich zedelijk handelend volgens voorschrift van en in dienst aan
de kerk. Zijn barmhartigheid, eedstrouw en gerechtigheid zijn een
verplichting, die de kerk hem oplegt. Voor Faust echter zal al zulke
instelling wegvallen. Geen bestaande ordening zal als verplichtende
macht zich aan hem voordoen: in de sfeer van het keizerrijk valt voor
hem niets van zedelijke beteekenis uit te richten. Tegelijk blijkt hem,
dat deze keizerlijke staatsordening (en daarmee alle
“instituut”) de echte nooden der gemeenschap niet lenigt,
en een van boven opgelegde figuur is, die met het ware leven der
volkeren in geen verband staat. Wie zedelijk werken wil, doe het niet
ten dienste aan eenige instelling of organisatie, maar doe het voor de
menschelijke schare, dat is voor het gemoed der menigte, want
dit is voor zedelijke weldaden ontvankelijk.



Maar om tot machtige daden bekwaam te zijn moet Faust een scholing
doorloopen. Het “strevend in werking zijn” (strebend sich bemühen) moet voortkomen uit een
welgeordenden en evenredigen geest, want anders is het werk chaotisch,
vormeloos. Faust moet nu niet in een wildernis rondwaden, maar zich een
weg banen in het leven, en de dichter van Faust acht, dat hiertoe geen
betere scholing is dan het verkeer met de klassieke Grieksche kultuur
en hare schoonheid. Door deze zal Faust de mateloosheid van zijn
strevenden drang te boven komen en dien louteren. Immers, zooals het
moderne, Germaansche, romantische streven zich uitleeft, zoo wil
het Grieksche zich inhouden. Werther is de romantische mensch,
subjektief en onbegrensd in zijn aandoeningen; maar hij zou in de
Grieksche zelfbepaling tot vruchtbaarheid zijn gekomen, terwijl hij
zonder deze kwam tot ondergang. Faust zal niet als Werther lijden, maar
hijzelf weet welke leerschool hij behoeft.

Het verkeer van Faust aan het keizerlijk hof wordt bekroond met een
maskerade, waarin de krachten en faktoren van het menschelijk leven en
der maatschappij in symbolische gestalten worden vertoond: een
schouwspel, waarin Faust een tegengestelde houding aanneemt, dan die
hij in het leven wil voeren: hij is er werklooze toeschouwer. De keizer
ziet de fraaiheid van de vertooning, maar de aldus gesymboleerde
werkelijkheid heeft veel onschoons en op ’t einde gaat
de geheele maskerade in vlammen op. De keizer,
wiens lust naar schoone vertooning aldus ontstoken is, wil zich nog
meer vermaken en wenscht het meest uitgezochte voorbeeld van
menschenschoon te zien vertoond: Paris en Helena uit het doodenrijk te
voorschijn geroepen, moeten voor zijn oogen verschijnen!

Deze vertooning is voor hem niet meer dan een lichtzinnig amusement.
Maar in Faust heeft de gedachte aan de klassieke schoonheid, in Helena
vertegenwoordigd, een horizont van inzicht geopend. Hijzelf zal naar de
diepte der wereld afdalen en door de macht zijns geestes de
Helena-gestalte te voorschijn roepen. Waarheen zal hij afdalen? Men
daalt slechts in zichzelven af en deze afdaling heet de
bezinning, maar de bezinning brengt den bezinner tot de
algemeene gronden waar het leven, waar elk geestesleven, ontspringt. In
de dichterlijke voorstelling heeten deze gronden: de Moeders en van hen
wordt met plechtig geluid verzekerd: “godinnen tronen verheven in
hun eenzaamheid; rondom hen is alle Ruimte opgeheven, geen Tijd is
daar; over hen kan niet gesproken worden: de Moeders zijn zij. Welke
weg leidt tot hen? geen weg! De weg tot hen gaat in het onbetreden en
niet te betreden gebied; door geen navraag vindbaar: zijt gij bereid?
geen sloten en geen grendels behoeven weggeschoven; door eenzaamheden
wordt gij heen gedreven: hebt gij begrip van het verlatene en van de
eenzaamheid?” Het is Mefistofeles, die deze aanwijzing geeft, en
zij is gegeven uit zijn zienswijs: de levensdiepte geldt voor hem niet;
maar met kloeke verzekerdheid antwoordt Faust: “in uw Niets hoop
ik het Al te vinden.” Wanneer het aan Faust gelukt om uit de
diepe bezinning op het leven de idee der schoonheid op te roepen, staat
hij aan den aanvang zijner geestelijke scholing. Wat hij gedaan heeft
is bij zichzelf de noodzaak en onmisbaarheid der leerschool
vaststellen, die hij doorloopen moet. 

Uit de diepe gronden zijns levens brengt hij de idee der schoonheid
te voorschijn, maar de enthousiaste omhelzing daarvan werpt alsnog de
idee zelve in verbrijzeling. Faust verliest Helena terwijl hij haar
aangrijpt.

Niet als bloote gedachte lichtend voor hem uit, doch als duurzame
levenservaring moet de schoonheid aan zijn bestaan deelnemen: daartoe
neme Faust de klassieke beschaving in zich op: het huwelijk met
Helena zal hem tot de zedelijke daad bekwamen.

Maar de klassieke beschaving moet recht begrepen worden. Ook zij
heeft haar excessen en verwarringen. Geen kultuur is feitelijk
volmaakt, en het is niet meer dan de geest en de idee der klassieke
beschaving, welke Faust zich eigen make. Hij moet zich beschermen tegen
de spookgestalten, die ook hier zich voordoen; in de “Klassieke
Walpurgisnacht” moet hij tot het inzicht komen, dat niet overal
waar Griekenland is Helena woont. Niet de spookachtige fantasie, die
griffioenen, sfinxen, sirenen, centauren, pygmaeën en wat
half-dierlijks er meer zij, voortbracht—maar de klare en zuivere
geest, die de gestalte van Helena opriep, is de ware geest der
Grieksche beschaving. Om Faust rond te leiden in de spokenwereld,
daartoe is Homunculus, een kunstmatig menschje, in chemische retorten
bewerkt, voldoende: voor zijn huwelijk met Helena drage hij zelf
zorg.




5. Het huwelijk van Faust en Helena. Harmonie en
maat.

De schoonheidszin is van het geestesleven een
integreerend deel. Geen geestesleven is gaaf zonder deze. Aan de
“oude zedelijkheid” heeft de schoonheidszin ontbroken; de
Calvinist heeft nooit beseft dat er verband is tusschen het goede en
het schoone. De theologische, mechanische aanleg van het
Zeventiend’ Eeuwsche denken, sluit den schoonheidszin eer
buiten dan in zich.

Het Piëtisme is vaak vijandig gestemd tegenover hem, daar het
de wereld verwerpt; zelfs Spinoza heeft zich zeventiende-eeuwer betoond
door van hem niet te gewagen. Onze groote schilderkunst heeft geen
verband gehouden met het zedelijk bewustzijn des volks, en het zedelijk
bewustzijn heeft zich niet geopend voor de kunst noch voor de
aesthetische ontroering. Eerst het geslacht, waartoe Goethe behoorde,
begreep het verband tusschen schoonheid en levensbestemming. Faust
treedt in het huwelijk met Helena, en dit huwelijk is een noodzaak tot
zijn volmaking.

Het is hier niet te doen om een aesthetische beschaving in de plaats
der ethische, een oppervlakkig schoonheidsbehagen, dat met de diepe
gronden des levens zich niet afgeeft. Zulk aestheticisme, dat de kunst
tot zijn godsdienst heeft, is in de Negentiende Eeuw opgekomen; maar
het huwelijk van Faust en Helena heeft diepere waarde: het is de
scholing in de klassieke kultuur, de vorming van den zedelijken mensch
door harmonie, klaarheid en innerlijke orde. Faust heeft aanraking met
den geest der Grieksche beschaving.

Het huwelijk met Helena is voor den zedelijken mensch noodig, omdat
hij, naar de nieuwe opvatting, de wet zijns eigenen wezens te vervullen
heeft. Moet de mensch zichzelf verwerkelijken, dan loopt hij daarbij
het gevaar eener redelooze emancipatie en afzondering uit het geheel.
Zoo hij de nieuwe moraal als een wil tot macht opvat en meent, dat aan
zijn eigen wil alles geoorloofd is, ware het beter dat hij nog onder
het toezicht der oude wetgeving stond. Met dergelijke Nietzschiaansche
op de spits drijving zijner individualiteit is de wonderbare harmonie
des bestaans verbroken. Wie slechts eigen macht erkent is tyran en
tyranniseert de wereldorde, in welke wij omvat zijn en waarin ons
leven redelijkheid bezit. Juist daar de wereld-orde in ons bewustzijn
inwoont zijn wij onszelf ten wet. Zoo behoort de mensch der nieuwe
moraliteit van de idee der orde en harmonie doordrongen te zijn. Geen
wild-romantieke vrij-machtigheid besture zijn daden. De student, die in
Faust’s studeercel kwam verkondigen, dat hij persoonlijk het
superieure subjekt der wereld was, en dat het op- en ondergaan der zon
van zijn denken afhing, vertoont de nieuwe moraliteit als karikatuur.
Maar Faust zal innerlijk rijpen en zich van de idee van orde en wet
doordringen, opdat zijn streven niet romantisch zij.

Het altijd-durende streven gaat verloren, zoo daaraan de rust der
zelfbeheersching ontbreekt; de fantasie vindt willekeurige slingerwegen
maar niet den weg tot het doel. Zoo moet het streven zich scholen door
de schoonheid, die niet anders is dan de evenredigheid en algemeene
orde der wereld. Griekenland heeft de wereld als “kosmos”
opgevat. De schoonheidszin is uit Griekenland geboren. Overal liggen
zijne voorteekenen verspreid: Indië, Egypte, Assyrië, Babel,
Israël, Phoenicië, Germanië zijn vol voorteekenen die de
geboorte van den schoonheidszin aanzeggen; maar eerst Hellas heeft de
schoonheid geweten en het vormelooze verworpen voor de erkenning
van harmonie en maat. Eerst Hellas heeft dit inzicht tot beginsel eener
geheele kultuur gemaakt.

Dit is dus de vrucht van Faust’s scholing door de klassieke
kultuur, dat hij leert innerlijk maatvol zijn, en dat zijn strevende
werkzaamheid daardoor planmatig en doelmatig wordt.



Maar het huwelijk met Helena is leerschool en niet meer. Evenmin als
een leerschool is het tot bestendigheid beschikt. Zal Faust tot
uitvoering der zedelijke daad komen, dan moet dit huwelijk achter hem
liggen, al is ook de leering, daarin ondergaan, van blijvende
beteekenis. Zoo zien wij Helena aan Faust’s
armen ontzinken. Wat zij hem verwekt heeft is de poëzie.
Immers deze is niet anders dan maatvolle gedachte en Goethe noemt haar
Euforion. Voor hem was de poëzie niet een kunstvol spel, maar een
innerlijk vermogen, om het leven en de werkelijkheid als een kunstwerk
te zien en te beleven; zij was hem een scheppende macht, die zich uitte
in denken en doen. Zal Faust tot zedelijken werker worden, dan moet hij
door de poëzie bezield zijn tot dienst aan de wereldorde en door
haar tot maatvolle wijsheid zijn bekwaamd. Deze vrucht zal blijken,
wanneer de huwelijkstijd met Helena voorbij is; tijdens het huwelijk
zal zij hem verschijnen als lichtende beeld. De lichtende gestalte
Euforion, in het huwelijk van Faust en Helena verwekt, blinkt voor
beider verwonderde oogen, maar gaat als een meteoor voorbij, waarna ook
Helena’s oogenblik van verscheiden is gekomen. Wanneer zij aan
Faust ontzinkt, blijven als aandenken, kleed, mantel en lier achter.
Dit beteekent dat de nieuwe zedelijkheid de sporen bewaart van hare
scholing in de klassieke kultuur, maar dat zij toch een andere is,
zelfstandig, en uit haar leerschool is verrezen als een vrije macht,
stichtster harer eigen beschaving.




6. Stichting eener vrije wereld. Waarde en
ontoereikendheid der zedelijke daad.

Het oneindig streven, Germaansch van oorsprong maar
geadeld in de leerschool der klassieke beschaving; de zedelijke
zelfbetooning, door het besef van maatvolle orde
verhelderd—ziehier den weg van Faust: op deze wijze zal
hij zijn Mefistofeles te boven komen.

Maar waarin bestaat het dat Faust Mefisto te boven komt? Indien hij
in het zedelijk streven, dat toch ook naar bepaalde doeleinden uitgaat
bevredigd wordt, is dan de oneindige drang, deze richting
naar het Absolute, niet tòch verloochend? en wie heeft dan
overwonnen: Faust, die beweerde met niets te zullen bevredigd zijn, of
Mefisto die daar al te gemakkelijken raad op wist?

Ziehier de vraag, die de ontknooping van het Faust-drama
beheerscht.

De zedelijke daad, die Faust uitvoert is grootsch, bovenal zoo zij
in haar symbolische beteekenis doorzien wordt. “Mijn oog was
gericht, zoo spreekt Faust, naar de hooge zee; zij zwol op om in
zichzelve omhoog te streven—dan zonk zij in en schudde haar
golven om daarmede de breedte der vlakke oevers te bestormen. En dat
verdroot mij, gelijk de overmoed door zijn hartstochtelijk opgezweepten
zin den vrijen geest, die slechts het recht waardeert, ergert.

“Ik achtte het toeval, scherpte mijn oog:
de golf stond op en rolde dan terug, trok weg van het trotsch bereikte
doel; het oogenblik komt en hij herhaalt zijn spel. Dan sluipt hij weer
aan op duizend plaatsen, de onvruchtbare, om overal onvruchtbaarheid
uit te strooien. Het is een zwellen en toenemen en uitstorten over het
woeste gebied, en dan weder terugtrekken en er is niets volvoerd. Mij
beangstigt dit schouwspel tot vertwijfeling; doellooze kracht van
bandelooze elementen! Hier waagt mijn geest het boven zijn macht te
streven: hier wil ik strijden en hier wil ik overwinnen! En dit is
mogelijk: zoo vloedend als zij is, golft de zee langs elken heuvel
heen; al beweegt zij zich nog zoo overmoedig: een geringe opgeworpen
hoogte weerstaat haar trots en een geringe diepte trekt haar machtig
tot zich neer. Toen heb ik snel in mijn geest het plan gevormd: verwerf
het kostelijk genot om de heerschzuchtige zee van den oever af te
sluiten, het gebied dier vloeiende massa in te krimpen, en haar diep
binnenwaarts terug te dringen in haarzelf. Van schrede tot schrede heb
ik mij het plan voor den geest geroepen: dit te volvoeren is
mijn wensch, waag het de uitvoering te bevorderen.”

Faust wil de zee aan banden leggen en het onvruchtbaar zeegebied
herscheppen tot vruchtbaar land; daar wil hij een door menschen
veroverde woonplaats stichten, een vrijen grond voor een vrij volk, dat
zich in vrije werkzaamheid oefent.

Het veld zal vruchtbaar zijn, een land als een paradijs; laat aan
zijn buitenkant de vloed den dijk bestormen: de samenwerking eener
schare is haastig bereid om de kleinste scheur te versperren. De
symboliek dezer Faustische daad is duidelijk: de zee is de negatie der
vruchtbare aarde; terwijl deze uit een onbegrensden levensdrang het
leven voortbrengt, plant, dier en mensch ontspruiten doet, en uit haar
schoot de delfstoffen opwerpt—doet de zee niets dan verzwelgen;
in haar diepte schuilen monsters en de kolk van gevaar blijft zij voor
ieder, die zich op haar bedriegelijke vlakten waagt. De zee is het
verstorend element; zij is de Mefistofeles in de aardsche schepping;
van den oer-chaos overgebleven. Nu zal Faust de zee terugdrijven.
Zinrijke daad! Ziehier het heilswerk, in eigen geestelijke vrijheid
uitgedacht en volvoerd, geheel anders dan de “goede werken”
voorgeschreven door een gekodificeerde moraal. Deze daad beteekent
Faust’s overwinning over Mefistofeles.

Een bekoorlijk tafereel schildert het welslagen dezer daad van
Faust: een vroeger schipbreukeling, eenmaal aan deze kust gespoeld en
verpleegd in de hut van Philemon en Baucis zoekt nu, jaren later, zijn
weldoeners op, en aanschouwt van hun in ’t duin gelegen
woonplaats af, geen zee maar een vruchtbaar land: hetgeen u grimmig
mishandeld heeft, de zee met haar schuimend wilde golven, ziet gij in
een tuin herschapen: een tafereel als een paradijs! Koene knechten van
verstandige heeren groeven en dijkten de zee in, verminderden haar
rechtsgebied en werden heerscher in hare plaats. Zie toch hoe
weide naast weide groent, beemd, tuin, woud en dorp! rechts en links
over groote uitgestrektheid is het gebied dichtbevolkt!



Maar is Faust nu voldaan? en heeft in deze daad zijn oneindige
drang, d. i. zijn drang naar het Oneindige vervulling gevonden? Indien
ja, dan is eenerzijds Mefistofeles overwonnen, omdat niet in de
verlokkingen van dezen, maar in Faust’s eigen gevonden en
geschapen taak zijn drang vervuld is.

Mefisto heeft Faust in de wildernis gevoerd.. Nu heeft hij zelf uit
de wilde zee een bewoonbaar en vruchtbaar land geschapen!

Anderzijds heeft toch Faust een voldoening gevonden beneden het
Oneindige. Eenmaal heeft hij het wezen der wereld gezocht met het
denkend intellekt; de magie is door hem te hulp geroepen; hij heeft den
dood gewild om langs dezen weg in de eeuwige waarheid in te dringen;
diep en ontroerend was de klacht over zijn onvermogen; in zijn
ongeleschten kendorst dreigde hij te zullen bezwijken, en heeft
gezworen dat niets hem ooit zou bevredigen: “zal ik ooit
gerustgesteld mij neerleggen op het bed der ledigheid, dan zij het
tegelijk met mij ten einde; kunt gij mij zoo beliegen dat ik mijzelf
behaag, mijn laatste dag zij aangebroken; zal ik tot het oogenblik
spreken: blijf toch want gij zijt schoon genoeg, dan wil ik te gronde
gaan.”

Faust is voldaan.... maar zóo dat hij het niet is. Dat is:
hij heeft de daad gedaan die de meest zuivere omzetting is van
zijn oneindigen drang in de aardsche omgeving. Maar deze daad is op elk
oogenblik nog slechts een betrekkelijke uitdrukking van zijn
drang, en om haar volledig te denken, denkt hij haar verlengd in het
toekomstige. Bovendien: aan het werk zelf heeft Mefistofeles deel en
zoo is het een onvolkomen werk. 

Wat dit laatste aangaat: in het werk mengt zich onrecht; dus houdt
het een bewijs zijner onvolmaaktheid in. De Faust-dichter schildert
deze ongerechtigheid in den aanval van Mefisto met drie gevaarlijke
gezellen op het huisje van Philemon en Baucis. Faust ergert zich aan
het oud-modisch klokgebengel, waarmeê deze oudjes nog steeds den
verleden tijd dienen. Hij heeft hun in ’t nieuwe gebied een beter
woning en welvarender landgoed aangeboden; maar vond slechts weigering.
Mefisto volgt Faust’s wenk op eigen manier en.... de hut gaat in
vlammen op, terwijl de bewoners omkomen. Voor Faust geeft deze
handeling stof tot bepeinzing. Ook de werken van zedelijke bezieling,
naar bepaalde doeleinden uitgaand, kunnen de eeuwigheidswaarde van den
mensch niet vervangen; zij zijn eindige grootheden, heilzame doch
begrensde gewrochten en zij houden den mensch binnen zijn eindige
levensvoorwaarden besloten. Evenmin als de opstapeling der
wetenschappelijke resultaten, bereikt de vermenigvuldiging der
zedelijke daden het eeuwige. Waar de Wagners juichen zijn de Fausten
onvoldaan. Dat de zedelijke handelingen den mensch niet vergoddelijken
bewijst het onrecht dat ongewild ook daarin binnensluipt.



Toch heeft Faust zijn weg gevonden. Maar de weg is niet het
doel, doch het middel. Na de scholing door de oude kultuur heeft hij in
een nieuwe zedelijkheid zich tot het hoogste voorbereid.



Nog is, gelijk wij zagen, Mefistofeles niet geheel overwonnen. In
beginsel is zijn macht over Faust gebroken, hiermeê dat Faust in
de zedelijke daad zijn ware zelf verwerkelijkt. Niet meer leider maar
dienaar van Faust is hij, maar ook in deze verhouding is hij nog de
medgezel. Weldra doet zich het verstorend element zijns persoons aan
Faust gelden; want reeds in den proloog in den hemel is deze
onontkoombare waarheid over hen uitgesproken: de mensch dwaalt zoolang
hij streeft.

Voor den strevenden mensch is er geen mogelijkheid om de negatie, de
verstoring, het kwaad, den Mefistofeles te niet te doen—zoolang
hij streeft. Maar in beginsel is hij, zoodra zijn strevenden wil zich
verheft, hem te boven. Nu nadert tot den oud geworden Faust een
gestalte, die lang afwezig is gebleven, maar toch op hem geloerd heeft
zoolang Mefisto met hem ging: de Zorg.

Is iemand hier? vraagt Faust. De vraag vereischt een ja, antwoordt
zij.—En gij wie zijt gij dan?—Ik ben nu
hier.—Verwijder u!—Ik ben ter rechter plaats.—Neem u
in acht! zegt Faust, en spreek geen tooverwoord! En zij: al zou mij
geen oor vernemen, toch weerklink ik in de harten; op wegen, op de
zeetochten ben ik de steeds beangstigende medgezel. Steeds gevonden,
nooit gezocht, ik wordt gevleid en gevloekt. Hebt ge nooit de zorg
gekend? “Uw macht erken ik niet” roept Faust haar toe, maar
zij blaast haar adem over hem uit en Faust wordt blind.

Hij buigt zich niet voor de tegenstandster, zooals hij zich niet
buigt voor Mefistofeles; hij is zichzelf en handelt uit aansporing van
zijn eigen wezen, maar tegelijk vervult hem zijn grootsche daad met
onbevredigdheid. “Nog heb ik mij niet opgeworsteld tot de
vrijheid” roept hij uit; en: “de mensch doorreize zijn
aardschen dag; als geesten spoken ga hij zijn vrijen gang. In het
voortschrijden vinde hij smart en geluk, hij, onbevredigd elk
oogenblik.”

De beperktheid van zijn kunnen en het te-kort van zijn zedelijk
streven wordt aan den mensch te ondervinden gegeven door de macht, die
zich tegenover hem stelt. Maar in zichzelf vindt hij zijn streven en de
geestelijke kracht, die hem daarbij geleidt. Faust wordt door de zorg
weerstaan, maar in zichzelf beseft hij den aandrang tot
voortzetting zijner grootsche daad en voor zijn innerlijke oogen
spiegelt het vizioen der voltooiing. Terwijl Mefisto’s gezellen
bezig zijn het graf te delven, waarin hij Faust hoopt te vangen, (want
vernietiging acht hij het einde ook van dit leven), hoort de
blindgeworden strever in het geklank der spaden het werk der arbeiders,
die hij geroepen heeft. Immers een kanaal graven zij om een moeras af
te leiden en aldus de gezondheid der streek voor haar bewoners te
verhoogen? Het volk dat hier in vrijheid woont, zal zich uitbreiden.
Het gevaar kennend en afwerend zal jeugd, manschap en grijsheid hier
zijn lange leven in noeste werkzaamheid volvoeren!

Deze gedachte is het die Faust vervult en als vizioen voor zijn
blinde oogen zweeft, en in het licht daarvan roept hij uit: “nu
waag ik tot het oogenblik te zeggen: blijf, want gij zijt schoon
genoeg. In aeonen kan het spoor van mijn aardsche dagen niet vergaan.
In het voorgevoel van zulk verheven geluk, geniet ik thans het hoogste
oogenblik.”

Deze woorden zijn de laatste en Faust zinkt stervend op den grond.
Dat hij de weddenschap met Mefistofeles slechts naar den klank des
woords verloren heeft, is duidelijk. Hij zelf, aan Mefisto ontgroeid,
is van hem vrijgekomen. Hij heeft zijn oneindig wezen tegen den
ondergang bewaard.... maar niet verwerkelijkt. Het zedelijke streven is
niet het hoogste bereik der menschelijke persoonlijkheid. “Wiens
geest altijd strevend werkzaam is, dien kunnen wij verlossen” zal
van Faust gelden: dat de zedelijke streving zelve de voltooiing van het
menschelijk bestaan inhoudt, is daarmee niet gezegd! 







V Faust’s voleindiging


1. De liefdemacht. God en mensch. Overschrijding der
begrensdheid.

“God kennen
is de hoogste deugd” leert Spinoza. Dit “hoogste”
noemt hij summa virtus, hetgeen nog iets anders beteekent dan
“hoogste” nl. toppunt der deugd. Het begrip
“hoogste” duidt aan iets betrekkelijks, zijnde de uitkomst
eener vergelijking; het beteekent niet, dat het nòg-hoogere is
uitgesloten; slechts over het thans-voorhandene doet het uitspraak.
Maar “toppunt” beteekent het logisch uiteinde der
opstreving, waarbij het nòg-hoogere niet gedacht kan worden.
Hier is het streven ten einde in zijn bereikte doel.

De oude zedelijkheid erkende niet dat het geestesleven zijn
(natuurlijke) voltooiing had in de eenheid met God en op deze eenheid
was aangelegd. Zij geloofde aan de tegenstelling tusschen mensch en God
(door de zonde) en hoopte te eindigen bij een verzoening. Dit is de
oude religie, die uitgaat van het zondebesef, en met alle middelen de
overtuiging hunner onwaardigheid bij de menschen aankweekt. Maar de
ware religie, die zoo oud is als de beschaving, al bleef ze in het
verborgen, beleed de fundamenteele identiteit des menschen met God
(zooals de zonnestralen fundamenteel één zijn met de zon)
en erkent dat in de bewuste eenheid met God het leven tot zijn waarheid
is gekomen. 

Deze eenheid met God is een verheffing des bewustzijns, waarin het
betrekkelijke is overwonnen; zij is onze vereeniging, die door de
mystische denkers zelfs “vergoding” (theosis) is genoemd.
De religieuze zielkunde handelt over haar in een
diepzinnig hoofdstuk en het is deze vergoding als een voleindiging van
het geestesleven, welke de Faust-dichter in de slot-scène van
het gedicht heeft in beeld en klank en woord gebracht. In haar is geen
Mefistofeles die het bewustzijn der oneindigheid tracht af te leiden of
uit te dooven.

Een bergwand rotsachtig met kloven en met bosch begroeid; niet
bewoond dan door eenige kluizenaars; een geest van diepe
geheimzinnigheid hangt daar; de berg is in lagere en hoogere gebieden
verdeeld; geestelijke wezens zweven af en aan, en een koor van zalige
knapen beweegt zich kringvormig om den hoogsten top; engelen van
mindere en van meerdere volmaking gaan zingend om, terwijl zwevend de
Mater gloriosa nadert op den aanroep van haar grootsten vereerder.
Zalige vrouwen onder wie eene (weleer Gretchen genoemd) aanbidden haar,
terwijl het onsterfelijk deel van Faust door Engelen wordt opwaarts
gedragen en het geheele tafereel met een mystisch koor eindigt, waarin
de eeuwigheid als voltooiing van den tijd bezongen wordt.

Dit alles heeft de beteekenis van aanwijzing van een hoogere
werkelijkheid. Deze berg is onttrokken aan de aardsche natuur en
natuurwet; de wezens, die er vertoeven, zijn in zwevende beweging en de
geheele berg is een heilige schuilplaats der liefde. Ook het streven en
de zedelijke strijd bestaan hier niet. Wat in de wereld niet geldt,
geldt hier: het is de almachtige Liefde die alles vormt en alles
koestert.

In deze sfeer wordt het wonder voltrokken der voleindiging van het
geestesleven. De voltooiing moge een logisch gevolg zijn van de
voorafwerkende krachten, zoodat het geestesleven uit zichzelf naar haar
heenwijst—toch is haar werkelijkheid een
nieuwe daad. Beter nog: in de voltooiing komt aan het licht
welke kracht in het geestesleven verborgen was: de liefdekracht van
God. De zedelijke houding van Faust was een strevende zelfwerkzaamheid,
en het is dit streven, dat hem tot de volmaking voert (“wie
altijd strevend werkzaam is, dien kunnen wij verlossen” zingen de
engelen)—maar nu blijkt dat dit menschelijke streven nog een
andere waarde heeft dan het streven van een mènsch te zijn: het
is de ervaarbare keerzijde der Godskracht: de eeuwige
scheppingshandeling Gods draagt het geheele leven, gelijk zij draagt de
geheele wereld en waar wìj van zedelijk streven gewagen is
’t in waarheid deze groote kracht, die zich in menschen
openbaart. De groeikracht, waarmee de plant zich uit den aardbodem
opheft, is niet haar speciale eigendom, maar is de Natuur zelve in haar
werkzaamheid: zoo is het niet anders dan de Kosmische Liefde, die zich
in Faust voordeed en vermomde als zijn eigen strevende wil. Zoo lang de
mensch nog in zijn streven is bevangen en de Mefistofeles hem
begeleidt, weet hij niet anders of het is zijn eigen zedelijke natuur
die handelt.... maar dit wordt anders in de voleindiging.

Ja dit is de voleindiging dat hij zich bewust is van de Godskracht
als zijn eigen wezen. Op eens aanschouwt hij in zich niet zijn eigen
persoon, maar het groote Wezen. Dit is de Godskennis waarvan Spinoza
zegt dat zij het einde is der deugd, God schouwende met een helderheid
als waarmee wij te voren van ons eigen streven bewust waren.

Want de mensch leeft in het Wereldgeheel en de geheele wereldorde,
die is de geest van God, woont in hem. Deze is de “eeuwige Liefde
die alle dingen vormt” en in de voleindiging des levens hebben
wij niet het partikuliere zelfbewustzijn, maar het bewustzijn van God,
dat is van de eeuwige Liefde. Wij zìjn ons bewust van de
Oneindige Tegenwoordigheid. Als “de Liefde van boven aan
ons deelneemt roept de heilige schaar ons het welkom toe.” De
Pater Seraphicus, langs den berg zwevend, roept op tot deze
ondervinding: “Stijgt opwaarts tot hooger gebied, groeit
ongemerkt, want hier versterkt u de zuivere tegenwoordigheid van God.
Dit is het voedsel der geesten, regeerend in het vrije hemelruim; dit
is de openbaring der eeuwige Liefde, die zich in ons tot zaligheid
ontvouwt.”

De beteekenis van Faust’s oneindigen drang wordt nu verstaan:
wat hem drong is het Oneindige zelf: zijn strevende natuur is van den
beginne aan niets anders geweest dan de oneindige kracht Gods in haar
menschelijke keerzij: datgene waarvan de Wagners onbewust waren, werd
door de Fausten beseft; maar met een vóórbesef dat zich
nu eerst tot levend inzicht voltooit.

Nu eerst.... De mensch streeft zoolang hij leeft en zoolang hij
streeft dwaalt hij en is door Mefistofeles vergezeld. Faust wordt
voleindigd door den dood heen. De ingang in het groote Mysterie is de
voorwaarde tot de voleindiging. Faust zelf heeft nog in zijn laatste
levensstonde verzekerd, dat het “uitzicht naar boven” hem
is afgesloten en dus de kennis van het oneindige, waarnaar hij
tevoren zoo vurig smachtte, niet verkregen is. Maar het onbekende is
niet het onwerkelijke, en gelijk hij eenmaal den dood heeft willen
roepen om hem in het mysterie in te wijden, zoo komt nu de dood met het
mysterie en wijdt hem in. Slechts de dood geeft die zuivering waarbij
de geest des menschen tot zichzelven komt, de uitwendigheid der wereld
aan de aandacht ontzinkt. “Reeds is hij schoon en groot van
heilig leven” zingt over Faust een schare van zalige knapen.

Het zedelijk streven van den mensch is, in zijn grond beschouwd,
niet eigen werk, maar de Godskracht in hare werkzaamheid; want naar ons
wezen zijn wij het Algemeene, en de Geest des Geheels
heeft hier zijne inwoning. Het streven opwaarts is, alzoo beschouwd, de
aantrekkingskracht die van boven werkt, en de Faust-dichter noemt deze
aantrekkingskracht: het eeuwig-vrouwelijke. “Het
eeuwig-vrouwelijke trekt ons opwaarts” luiden de slotwoorden van
het Faust-gedicht:


“Das ewig-weibliche zieht uns hinan.”



Wat is de beteekenis dezer uitspraak? Naar ons
voorkomt deze: tot nu toe kenmerkt Faust zich door de strevende
werkzaamheid. Het streven is het eeuwig-mannelijke; deze drang tot
werken, deze voortschrijdende daadkracht is de scheppende macht,
gewrochten voortbrengend en van den eenen tot den anderen arbeid
voortgaand. Maar, “wie immer in strevende werking is dien kunnen
wij verlossen”; hetgeen beteekent dat niet deze mannelijke
gezindheid zelve de verlossing is: in haar wordt Mefistofeles
geleidelijk overwonnen, maar het eindpunt der overwinning wordt niet
bereikt. Doch in ’t einde moet de mensch inzien, dat niet
hijzelf, dat is niet zijn individueele eigen-persoon, de voleindiging
toebereidt, maar dat hij haar verwerft krachtens de Godheid die zijne
werkende macht is. Hij, als eigenpersoon, geeft zich over. Hier
treedt het passieve moment in, dat de aktiviteit bekroont. Wat hem
tevoren werk toescheen schijnt hem nu rust.

Daarom is de Godheid in dit opzicht dat zij het geestesleven
voleindigt, voor hem niet de werkzame Man, maar degene in wien het werk
ten einde is en bij wien de mannenkracht uitrust: zijn tegendeel: het
eeuwig-Vrouwelijke. Man en Vrouw, Mannelijkheid en Vrouwelijkheid zijn
symbolische namen en symbolische begrippen om de goddelijke werking aan
te duiden. In dit opzicht van ten einde zijn des werks en van
overgave onzer persoonlijkheid aan den Voleinder is het goddelijke
vrouwelijk gedacht. Hier is een innigheid die tusschen man en
man niet bestaat. Wat de Middeleeuwen in de Maria-dienst, wat de Griek
in de Aarde-moeder nabij was, deze aflegging van den menschelijken
eigen-wil en van het eigen-bewustzijn, vindt Faust in zijn opstijging,
aangetrokken door het eeuwig-Vrouwelijke der goddelijke Liefde. Hier is
niet bedoeld een onderdompeling in het onbewuste onzer zinnelijke
natuur, gelijk men heeft verklaard, maar een opstijging boven het
bepaalde bewustzijn van ons verstandelijk daglicht.



Het menschenleven voleindigt zich door inkeer tot zijn grond; het
eindigt bij zijn aanvang. Het Faust-gedicht begint in den hemel
d.
i. in de sfeer van God en vindt er zijn einde. In het
einde is de eeuwige Dag aangelicht.

De eerste Dag van Faust was het vale, voorbijgezwoegde tijdperk
zijner vergeefsche inspanning, eindigend in de klacht. Daarna de avond
met mysterieuse diepten en zinnelijkheid en eindelijk de voornacht
bespookt door wroeging en verwijt. Deze eerste Dag is het eerste Deel
des gedichts. De na-nacht brengt kalmte en geeft den strever
geestes-rust. Nu verschijnt de nieuwe Morgen van arbeid, de morgen van
het groote streven en deze morgen geeft zich over aan den Eeuwigen
Dag.

In dien Nieuwen Dag der goddelijke Tegenwoordigheid is de Drang naar
het Absolute bevredigd.1 






1 Verg.
Dr. J. D. Bierens de Haan, Dante’s mystische reis (Amsterdam,
1914), Hoofdstuk XIII, Het kristallijnen bewustzijn en Idee-studies
(Amsterdam 2de druk 1913): De geestelijke ontroering; en: door de Rede
tot de Aanschouwing.









Inhoud


	Woord vooraf     
V

	I De klacht van Faust:     
1

	1. De famulus Wagner, de begrensde mensch
     1

	2. Wetenschap is herleiding tot het
Onbegrepene      5

	3. Faust zoekt ontkoming bij de magische
fantasie      12

	4. Faust’s klacht herhaald (verschijning van
den Aardegeest)      16





	II Faust en Mefistofeles:
     19

	1. Het eeuwige in den mensch (de proloog in den
Hemel)      19

	2. De verstorende macht. Het noodwendige Tegendeel
in wereld en leven. Mefistofeles     
22

	3. Mefistofeles: ontkenning en ironie
     23

	4. De weddenschap van Faust en Mefistofeles
     29





	III Faust in de wildernis:
     31

	1. Zelfverlies in den zinnenlust
     31

	2. De onmacht van Mefistofeles (Faust in
Mefisto’s leiding)      35





	IV De weg van Faust:     
40

	1. De nacht van uitrusten voor den nieuwen
morgen      40

	2. De nieuwe zedelijkheid (zedelijk streven en
zelfbevrijding.)      44

	3. Het besluit tot daden
     50

	4. De klassieke beschaving als leerschool;
geestelijke vorming; de idee der schoonheid
     53

	5. Het huwelijk van Faust en Helena. Harmonie en
maat      57

	6. Stichting eener vrije wereld. Waarde en
ontoereikendheid der zedelijke daad. Het einde van Faust’s
streven      60





	V Faust’s voleindiging:
     67

	1. Overschrijding onzer begrensdheid in de
religie; de goddelijke Liefdemacht; de overgave
     67










Colofon

Beschikbaarheid

Dit eBoek is voor kosteloos gebruik door iedereen
overal, met vrijwel geen beperkingen van welke soort dan ook. U mag het
kopiëren, weggeven of hergebruiken onder de voorwaarden van de
Project Gutenberg Licentie bij dit eBoek of on-line op www.gutenberg.org.

Dit eBoek is geproduceerd door Jeroen Hellingman en het on-line
gedistribueerd correctie team op www.pgdp.net.

This eBook is for the use of anyone anywhere at no cost
and with almost no restrictions whatsoever. You may copy it, give it
away or re-use it under the terms of the Project Gutenberg License
included with this eBook or online at www.gutenberg.org.

This eBook is produced by Jeroen Hellingman and the Online
Distributed Proofreading Team at www.pgdp.net.

Project Gutenberg catalogus pagina: 23018.

Codering

Dit bestand is in een verouderde spelling. Er is
geen poging gedaan de tekst te moderniseren. Afgebroken woorden aan het
einde van de regel zijn stilzwijgend hersteld. Kennelijke zetfouten in
het origineel zijn gecorrigeerd. Dergelijke correcties zijn gemarkeerd
met het corr-element.

Hoewel in het origineel laag liggende aanhalingstekens openen
gebruikt, zijn deze in dit bestand gecodeerd met “. Geneste
dubbele aanhalingstekens zijn stilzwijgend veranderd in enkele
aanhalingstekens.

Documentgeschiedenis


	20-SEP-2007 begonnen.



Externe Referenties

Dit Project Gutenberg eBoek bevat externe referenties. Het kan zijn
dat deze links voor u niet werken.

Verbeteringen

De volgende verbeteringen zijn aangebracht in de tekst:



	Bladzijde
	Bron
	Verbetering



	5
	monsters
	Monsters



	7
	zoo
	Zoo



	8
	;
	:



	8
	over
	Over



	10
	Sokrates
	Socrates



	13
	of
	Of



	13
	[Niet in bron]
	“



	13
	ach
	Ach



	13
	feëenland
	feeënland



	14
	,,
	,



	15
	en
	En



	19
	[Niet in bron]
	.



	26
	[Niet in bron]
	,



	29
	[Niet in bron]
	.



	29
	[Niet in bron]
	,



	32
	illuzie
	illusie



	33
	:
	;



	34
	menschefiguur
	menschenfiguur



	37
	moet ruimte maken
	ruimte moet maken



	38
	Gretchen’s
	Gretchens



	42
	Gretchen’s
	Gretchens



	46
	[Niet in bron]
	”



	48
	[Niet in bron]
	,



	48
	religieuse
	religieuze



	48
	religieuse
	religieuze



	57
	pygmaeen
	pygmaeën



	61
	[Niet in bron]
	“



	68
	religieuse
	religieuze



	71
	[Niet in bron]
	,












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GOETHE'S FAUST ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1391425263137751054_iz.png.png





OEBPS/1391425263137751054_book.png





OEBPS/1391425263137751054_card.png





OEBPS/1391425263137751054_external.png





OEBPS/1391425263137751054_cover.jpg





OEBPS/1391425263137751054_id.png.png





OEBPS/1391425263137751054_if.png.png





OEBPS/1391425263137751054_ig.png.png





OEBPS/1391425263137751054_in.png.png





