
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Charles Fourier: Sein Leben und seine Theorien.

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Charles Fourier: Sein Leben und seine Theorien.


Author: August Bebel



Release date: October 21, 2006 [eBook #19596]


Language: German


Credits: Produced by richyfourtytwo, K.F. Greiner and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK CHARLES FOURIER: SEIN LEBEN UND SEINE THEORIEN. ***






Charles Fourier

Sein Leben und seine Theorien.





Von

A. Bebel



Stuttgart

Verlag von J. H. W. Diek

1890

















Vorrede.







Das achtzehnte Jahrhundert zählt in der Geschichte der
Entwicklung der Menschheit zu jenen Perioden, auf denen der Blick des
Kulturforschers und Fortschrittsfreundes mit besonderem Interesse
ruht. Nach den religiösen, politischen und sozialen Kämpfen
des Reformationszeitalters war, wie das stets nach großen Volks-
und Massenbewegungen zu geschehen pflegt, eine Art Stillstand und
Rückschlag für die Fortentwicklung eingetreten. Die durch
die Reformationsbewegungen zur Geltung gekommenen Stände und
Interessen suchten sich zu konsolidiren und die daraus hervorgehenden
Reibungen führten wieder zu gewaltsamen Kämpfen und
Erschütterungen von mehr oder weniger langer Dauer, die alle
übrigen Interessen absorbirten, den materiellen wie den geistigen
Fortschritt der Massen für lange Zeit hemmten.




In Deutschland hatte die Reformation dem Landesfürstenthum
Oberwasser verschafft. Die Landesfürsten hatten die Reformation
benutzt, um unter dem Deckmantel der Religion die eigene Hausmacht
nach Möglichkeit zu stärken dadurch, daß sie den
kleinen Adel sich unterthänig und von sich abhängig machten,
die Macht der Geistlichkeit brachen, sich selbst die bischöfliche
Gewalt beilegten, Kloster und Kirchengut konfiszirten und die
gewonnene Macht benutzten, sich immer mehr von der Kaisergewalt zu
emanzipiren, diese zum bloßen Schatten zu degradiren. Aus diesem
Interessenkampf der Fürsten entstanden die sogenannten
Religionskriege, der schmalkaldische und der dreißigjährige
Krieg, die Deutschlands politische Ohnmacht und Zerrissenheit auf
Jahrhunderte besiegelten, seine ökonomische Schwächung
— die schon durch die Umgestaltung der Weltmarktsbeziehungen in
Folge der Entdeckung von Amerika und des Seewegs nach Ostindien
veranlaßt war — noch vergrößerten und
allgemeine Armuth, schweren geistigen und geistlichen Druck über
Länder und Völker verbreiteten.




In Frankreich erzeugte die Reformation die Kämpfe der Hugenotten,
d. h. des hugenottisch gesinnten Bürgerthums und die des
frondirenden Adels gegen das frühzeitig sich entwickelnde, alles
zentralisirende absolute Königthum. Nach längeren
Kämpfen siegte das letztere und fand in Ludwig XIV. seinen
glänzendsten, aber auch seinen bedrückendsten und
gewaltthätigsten Vertreter. Die inneren und äußeren
Kämpfe Frankreichs im 16. und 17. Jahrhundert hemmten die freie
Entwicklung des materiellen wie geistigen Fortschritts.
Bürgerthum und Adel gegenseitig feindlich, das Land nach
außen, namentlich unter dem erwähnten Ludwig, von einem
Krieg in den anderen gestürzt, war schließlich
erschöpft und verarmt. Solche Zeitalter sind nicht geeignet,
große Ideen zu gebären, für geistige Kämpfe die
Bahn frei zu machen. Dagegen zeigte das achtzehnte Jahrhundert in
Frankreich ein ganz anderes Bild. Frankreich bildete für dieses
Zeitalter die Wiege des menschlichen Fortschritts auf allen Gebieten;
hier entwickelte sich allmälig eine Fülle von geistigem
Glanz und Leben, wie sie bis dahin kein Volk und kein Zeitalter in
gleichem Maße erlebte. Die Menschen wuchsen sozusagen über
sich selbst hinaus und setzten alle Geister und Herzen in der ganzen
Kulturwelt in Bewegung. Frankreich mag viel gesündigt haben, die
Dienste, die es während des achtzehnten Jahrhunderts der
Menschheit leistete, werden ihm, so lange Menschen leben, unvergessen
bleiben.




Die Fortschritte begannen unmittelbar nach dem Tode Ludwig's XIV.,
dessen Gewalt mit eisernem Drucke auf dem Lande gelastet, alle freie
bürgerliche Regung erdrückt, alle freie geistige Bewegung
erstickt hatte. Das Land stand nach seinem Tode am Rande des
materiellen und geistigen Bankerotts. Allmälig erholte sich das
Volk und arbeitete sich, wenigstens in den Städten, wo die
feudale Macht des Adels und der Geistlichkeit am wenigsten sich
fühlbar machen konnte, empor. Die Männer von Bildung und
Geist, die nach der Entwicklung und Entfaltung der Kräfte des
Landes strebten, eilten nach jenseits des Kanals, nach England, um
dort, an den Quellen des öffentlichen Lebens, die Studien zu
machen, zu denen ihnen im eigenen Lande die Gelegenheit und die
Möglichkeit fehlte. Zurückgekehrt nach der Heimath, begannen
sie die Arbeit, die langsam aber sicher den stolzen Bau des absoluten
Staats und der feudalen Gesellschaft untergrub und unterhöhlte,
bis zu Ende des Jahrhunderts in einem Riesenzusammenbruch Beides,
Staat und Gesellschaft, zusammenstürzten, und durch ihren Fall
ganz Europa aus den Fugen trieben.




Das Königthum gerieth nach Ludwig XIV. in die Hände von
Schwächlingen, die Geistlichkeit und der Adel waren verlottert
und verweichlicht; eine Minorität unter den beiden Ständen
war geneigt, angeekelt von dem Treiben der eigenen Klasse und den
Zuständen um sich, neuen Ideen sich zugänglich zu erweisen
und spielte mit dem Feuer, dessen Gefährlichkeit sie nicht
kannte. So erklärt sich, daß die Männer der neuen Zeit
mit ihren alles Alte angreifenden und erschütternden Ideen
vielfach gerade dort einen bereiten Boden fanden, wo man ihn am
wenigsten hätte erwarten sollen. Aber es hatte sich auch des
Bürgerthums ein Drang nach Wissen und Bildung, nach politischen
Rechten, ein Geist der Unzufriedenheit über das Bestehende
bemächtigt, wodurch die Bewegung schließlich zum Alles
niederreißenden Strom anschwoll.




Das Bürgerthum, politisch so gut wie rechtlos und machtlos, die
Vertretung seiner Magistrate in den alten ständischen Parlamenten
mißachtet, mit Abgaben unangenehmster Art beschwert, durch
Zunft-, Bann- und Höferechte in seiner materiellen Entwicklung
behindert, von Adel und Geistlichkeit geringschätzig und
verächtlich behandelt, aller persönlichen Rechte und der
Garantien persönlicher Freiheit beraubt, sehend, wie die
ungerecht vertheilten und gewaltsam beigetriebenen Steuern und Abgaben
von einem in der Liederlichkeit verfaulenden Hof verschlemmt und
verpraßt wurden, erfaßte mit Gier die neuen Ideen, welche
die Rechtmäßigkeit der feudalen Vorrechte angriffen, die
religiösen Vorurtheile, unter deren Druck es litt, in Zweifel
zogen, die allgemeine Freiheit und Rechtsgleichheit lehrten. Der neue
Staat und die neue Gesellschaft wurden in den verführerischsten
Farben dargestellt, politische Macht, Reichthum, geistige Freiheit und
Gleichheit Allen in Aussicht gestellt.




Wenn in einem Gesellschaftszustand die Dinge sich einmal so weit
entwickelten, daß ein großer Theil der Betheiligten und
Interessirten von Unzufriedenheit und Mißstimmung gegen das
Bestehende und von Sehnsucht nach besseren Zuständen erfüllt
ist, so wird der alte Zustand sich auf die Dauer nicht halten
können, was immer für Mittel und Praktiken in Anwendung
kommen, ihn zu erhalten und zu stützen. Mag die Sehnsucht der
Masse nach Veränderung des Bestehenden, nach Umgestaltung ihrer
Lage zunächst nur eine Sache des Gefühls sein, das aber in
dem thatsächlichen Zustand der Verhältnisse seine
Begründung und seine Berechtigung findet. Mag diese Masse sich
über den Weg wie über die Mittel, durch die ihr geholfen
werden könnte, noch so unklar sein, der Moment kommt, wo sie mit
elementarer Macht, instinktiv stets richtig, nach dem
bestimmten Ziele drängt und die bewußten und wissenden
Geister zwingt, sich zu ihrem Organ, zu ihrem Mundstück und zu
ihren Werkzeugen aufzuwerfen, um die Bewegung zum richtigen und nach
Lage der Verhältnisse möglichen Ziele zu leiten. Die
Führer sind unter solchen Umständen stets Werkzeuge, nicht
Macher, und sie werden bei Seite geworfen, sobald sie sich zu Machern
aufwerfen, die Bewegung für sich und nach eigenem Gutdünken,
statt im Interesse der Betheiligten zu benutzen suchen. Die rasche
Abwirthschaftung der Führer in akut gewordenen Volksbewegungen
hat in diesem Geheimniß ihren Grund, sie wollen Allesmacher
sein, wo sie nur Werkzeuge sein sollen und können. Da man sich
hüben wie drüben dieses Verhältnisses selten
bewußt ist, schreien die Einen über Verrath, die Andern
über Undankbarkeit der Masse; das Erstere ist selten wahr, das
Letztere zu behaupten stets eine Narrheit, ein Verlangen, das nur
Diejenigen stellen können, die sich über die Natur ihrer
Stellung nie klar waren, Schieber zu sein glaubten, wo sie nur
Geschobene sein konnten.




Jeder großen Umgestaltung in der Gesellschaft geht zunächst
eine Periode der Gährung voraus, eine Periode, die, je nach dem
Stande der allgemeinen Bildung und Kultur, nach dem Gewicht der
betheiligten Klassen und nach der Kraft und der Macht der
widerstrebenden Gewalten, bald längere, bald kürzere Zeit
dauert, ehe die Bewegung zum offenen Ausbruch kommt und ihr Ziel in
irgend einer Form, das wieder von dem mathematischen
Kraftverhältniß der gegeneinander wirkenden Faktoren
abhängt, erreicht. Geht eine Bewegung über ihr Ziel hinaus,
d. h. erreicht sie mehr, als sie, in sich selbst zur Ruhe gekommen, im
Interesse der nun in der Macht befindlichen Gewalten, die nunmehr den
Schwerpunkt bilden, um den Alles gravitirt, erreichen soll und,
setzen wir hinzu, erreichen darf, so folgen die
Rückschläge. Mit andern Worten, eine ihrem inneren Wesen
nach selbst wieder auf Klassenherrschaft abzielende Bewegung darf
nicht weiter gehen, als sie die Unterstützung der
maßgebenden Interessirten findet.




Scheinbar ist bis jetzt jeder Revolution eine Reaktion gefolgt, in
Wahrheit wurde die Bewegung stets auf ihren natürlichen
Schwer- und Ruhepunkt zurückgeführt, weil sie darüber
hinaus ging. Dieser Zustand ist aber stets, auch wenn er durch eine
gegen die weiter vorwärts drängenden Elemente gerichtete
gewaltsame Reaktion herbeigeführt wurde, dem Zustande, der
vor der Bewegung bestand, weit voraus. Man hört z. B. so
häufig die Bemerkung machen, daß die bürgerliche
Revolution der Jahre 1848 und 1849 in Deutschland an der Macht der
Reaktion gescheitert sei. Das ist einfach nicht wahr. Die Bewegung hat
erreicht, was sie nach ihrem wahren innern Gehalt erreichen
konnte. Revolution und Reaktion rangen so lange mit einander, bis sie
auf dem Punkt ankamen, auf dem sie sich zu verständigen
vermochten. Die Grenze war, wo die Lebensfähigkeit des Alten
aufhörte und die Lebensmacht des Neuen begann. Von vornherein war
ein großer Theil der anfangs revolutionären Kräfte,
die das behäbige Bürgerthum umfaßten, entschlossen,
über eine gewisse Grenze nicht hinaus zu gehen. An diesem Punkt
angekommen, trennten sich diese Kräfte von den weiter
drängenden Elementen. Dadurch verlor die Bewegung einen Theil
ihrer Kraft, sie war ohnmächtig, weiter zu gehen. Und wie immer
nach 1849 die Reaktion in Deutschland hauste, das, was
thatsächlich jetzt bestand, ging weit über das hinaus, was
vor 1848 bestanden hatte. Die neuen Ideen hatten trotz alledem gesiegt
und Alles, was seitdem in Deutschland geschah, ist nur durch diesen
Sieg im „tollen Jahr“ möglich geworden.




Rückschläge werden nun nothwendig in jeder Bewegung kommen,
die selbst wieder auf Klassenherrschaft, wenn auch sich selbst
unbewußt, hinausläuft. Ein solcher Rückschlag kann
erst dann unterbleiben, wenn eine Bewegung siegt, die in ihrem Wesen
und Prinzip die Aufhebung aller Klassenherrschaft
bedingt und daher alle Formen sozialer und politischer
Herrschaft aufheben muß.




Bisher waren alle Bewegungen, die ihr Ziel erreichten, Bewegungen der
ersteren Art, und so begreift sich von vornherein, daß auch
die Bewegung, die gegen die Mitte des vorigen Jahrhunderts in
Frankreich begann und im letzten Jahrzehnt des Jahrhunderts zur
Entscheidung kam, diesem Schicksal aller bisherigen großen
Volksbewegungen nicht entgehen konnte. Ihr Charakter als
Klassenbewegung des Bürgerthums, ihr Ziel, die Herrschaft
desselben zu begründen, zwang sie schließlich, sich gegen
die revolutionäreren Elemente in ihrer eignen Mitte zu richten,
und, da man innerhalb der Bewegungselemente und nachdem die Bewegung
absolut gesiegt hatte, weder hüben noch drüben diesen
inneren Widerspruch, in dem man sich zu einander befand, begriff,
mußte man sich gegenseitig bis zur Vernichtung bekämpfen
und im Blute ersticken. Die Interessen des Großbürgerthums
mußten, weil sie die entscheidenden waren, die Oberhand
behalten, aber aus Furcht vor neuen inneren Gegensätzen und
Kämpfen warf sich dieses der Militärdiktatur des Konsulats
und des Kaiserreichs in die Arme, um sich, d. h. die neue
Gesellschaft, zur Ruhe und zum Genuß des Errungenen kommen
zu lassen.




Der Kampf gegen das alte System richtete sich in Frankreich gegen alle
bisherigen Grundlagen der alten Gesellschaft, gegen die Kirche, den
Adel, die absolute Staatsgewalt, gegen die Besteuerungs-, die
Eigenthumsformen, das Erziehungssystem, die sozialen Einrichtungen.
Nichts blieb im Laufe der Jahrzehnte, die dieser zunächst rein
literarische Kampf währte, unangetastet. Die Angriffe wurden
immer kühner. Ganz neue Staats- und Gesellschaftssysteme
(Condorcet, Morelli, Mably, Rousseau) tauchten auf und erklärten
dem Bestehenden den Krieg; ebenso wurden fast alle Zweige der
Naturwissenschaften und insbesondere auch die Philosophie in der
radikalsten Weise behandelt. Die Verfolgungen, welche die Staatsgewalt
und die Kirche gegen diese Feinde der alten Ordnung in Szene setzten,
hatten so gut wie keine Wirkung, sie gossen nur Oel in's Feuer.
Jahrelange Gefängnißstrafen, Verbannungen, Degradirungen,
Ausweisungen gegen die Verfasser, Verbrennung ihrer Bücher und
Schriften, Verbote gegen ihre Verbreitung, gesellschaftliche Aechtung
der Autoren, Alles half nichts. Die Bewegung schwoll von Jahrzehnt zu
Jahrzehnt immer mehr an, sie ergriff Alles, was Kenntnisse und
Intelligenz besaß, sie erfaßte sogar die Frauen und wuchs
so, daß die Gewaltmittel des Staates versiegten und dieser wie
die Kirche von einer Position in die andere zurück gedrängt
wurden. Im vorletzten Jahrzehnt vor der Revolution gab es in
Frankreich keinen Schriftsteller von einiger Bedeutung, der nicht im
Gefängniß gesessen oder Verbannung erlitten, oder dessen
Werke nicht verboten oder öffentlicht verbrannt worden, oder der
nicht in irgend sonst einer Weise verfolgt, drangsalirt und
geschädigt worden war. Voltaire, Montesquieu, Rousseau,
Beaumarchais, Diderot, d'Alembert, La Mettrie, La Harpe, Marmontel,
Morellet, Buffon, Linguet und viele, viele Andere verfielen der
Verfolgung. Wenn Holbach und Helvetius, Turgot, Quesnay, Necker,
Condillac, Laylain, Cuvier, Lavoisiers, Bichot, Mirabeau der Aeltere
solchen Verfolgungen entgingen, geschah es, daß sie, wie die
beiden Erstgenannten, anonym schrieben, oder daß sie zu einer
Zeit schrieben, wo das System, von der Nutzlosigkeit der Verfolgungen
betroffen, ermüdet war, oder daß sie wissenschaftliche
Thematas behandelten, die dasselbe nicht direkt berührten. Und
auch in letzterer Beziehung ging das Mißtrauen sehr weit; so
mußte Buffon, als er 1751 seine Naturgeschichte
veröffentlichte, der Pariser theologischen Fakultät
ausdrücklich versprechen, daß Alles, was er in seinem Buche
lehre, mit der biblischen Schöpfungsgeschichte nicht in
Widerspruch stehe. Die Enzyklopädie der d'Alembert, Diderot und
Genossen aber wurde mit der Motivirung verboten, „daß sie
Grundsätze enthalte, welche darauf hinzielten, den Geist der
Unabhängigkeit und Empörung zu wecken und unter dunkeln und
zweideutigen Ausdrücken den Grund zum Irrthum, zur
Sittenverderbniß und zum Unglauben zu legen.“ Doch alle diese
Maßnahmen retteten das System nicht.




Die Bewegung hatte endlich ihren Höhepunkt erreicht, die
Gesellschaft wollte statt der Theorien Thaten sehen. Der Hof suchte
durch halbe Konzessionen und kleinliche Maßregeln, die das
Gegentheil erzeugten von dem, was sie bezweckten, dem Drängen
nachzugeben. Der Sturm brach endlich los. Wir beschreiben nicht die
französische Revolution, wir skizziren sie nur kurz, weil dies
für unsern Zweck genügt. Die Nationalversammlung, anfangs
den Bestand des Königthums als selbstverständlich ansehend,
wurde im Laufe der Ereignisse über sich selbst hinaus getrieben.
War die Konstituante noch königlich, der Konvent wurde
republikanisch. Die zunehmende Noth der Massen, Mangel an
Lebensmitteln, Mangel an Arbeit, Wucher, Mißtrauen gegen Oben
schürten den Brand. Die royalistischen und pfäffischen
Intriguen im In- und Ausland, die Alles beunruhigten, weil sie alles
Gewonnene in Frage zu stellen schienen, verstärkten die schon
vorhandene heftige Aufregung. Der Fluchtversuch des Königs, seine
ganze zweideutige Haltung steigerten das Mißtrauen und den
Haß gegen ihn und die alten Stände. Der Zustand der
Staatsmaschinerie, die durch die Ereignisse in Unordnung gebracht,
durch die Aufhebung der alten drückenden Steuerlasten und Abgaben
der Mittel zur Funktionirung beraubt war, zwang zur Ausgabe von Massen
Papiergeld (Assignaten), die als Zahlungsanweisungen auf die
konfiszirten Kirchengüter und später auch auf die
konfiszirten Güter der emigrirten Adeligen ausgegeben wurden.
Aber da in dem allgemeinen Tohuwabohu der Verkauf dieser Güter
sehr langsam vor sich ging und die Staatsbedürfnisse in's
Riesenmäßige stiegen, als das Land gezwungen wurde, nach
dem Sturz des Königthums und der Enthauptung des Trägers der
Krone, gegen das ganze zivilisirte monarchische Europa Krieg zu
führen, fielen die Assignaten sehr bedeutend im Werth. Ende 1790
schon 1200 Millionen betragend, stiegen sie im Laufe der Jahre auf 8,
dann auf 12, endlich auf 24 Milliarden. Ihre Vermehrung steigerte ihre
Werthlosigkeit, die schließlich nur noch ein Hundertstel und
weniger ihres Nennwerthes betrug, und dies erzeugte eine
vollständige Revolution aller Preise. Zu den Kämpfen nach
Außen kamen gewaltige Kämpfe im Innern. Adel und
Geistlichkeit intriguirten und konspirirten in hunderterlei Formen, um
wieder zur Herrschaft zu kommen. England, das unter dem Ministerium
Pitt die inneren Kämpfe Frankreichs vortrefflich ausnutzte, um
seine See- und Kolonialmacht auf Kosten Frankreichs zur
allbeherrschenden zu machen, das jetzt Rache nahm für die
Hülfe, die Frankreich anderthalb Jahrzehnte zuvor der
Unabhängigkeitsmachung der Vereinigten Staaten von England
geliehen, dieses England sandte geheime Agenten über geheime
Agenten, die mit Geld reichlich ausgestattet den inneren Kampf
schüren mußten. Im Westen des Reiches erhob sich, ebenfalls
von England unterstützt, die streng konservativ und kirchlich
gebliebene Bevölkerung der Vendee und Bretagne, im Süden
erhoben sich die theils royalistisch, theils girondistisch gesinnten
Städte, vor allem Lyon, dessen Luxusindustrie unter all diesen
Ereignissen außerordentlich litt. Im Konvent brach nach dem
Sturz des Königthums der Kampf der verschiedenen
bürgerlichen Parteien unter sich aus. Die kleinbürgerlichen
Massen, hauptsächlich in den Klubs und speziell in dem
Jakobinerklub organisirt, nahmen thatsächlich die Leitung der
Ereignisse in die Hand und drängten den Konvent von Handlung zu
Handlung. Vergebens suchten die Vertreter der eigentlichen
Bourgeoisie, die Girondisten, zu widerstehen, sie unterlagen und
endeten durch Ausstoßung oder auf dem Schaffot.




Die Schreckensherrschaft begann. Das in seinen tiefsten Tiefen
aufgeregte Volk, im Inneren von den royalistischen Verschwörungen
bedroht, an den Landesgrenzen die europäischen Heere erblickend,
welche drohten als Hersteller des Alten das ganze Land zu
überziehen, von Arbeits- und Verdienstlosigkeit heimgesucht, vom
Hunger gepeinigt, rapide Entwerthung des Geldes, rapide Verteuerung
der Lebensmittel sehend, ohne sich all dies genügend
erklären zu können, gerieth in Raserei. Die Gewaltszenen
häuften sich und das Blut der Feinde der Republik und Derer, die
man als Feinde des Volks ansah, floß in Strömen. Um der
zunehmenden Verzweiflung der Massen zu steuern, war der Konvent
gezwungen, das sog. Maximum einzuführen, d. h. den Preis
festzustellen, zu dem die nothwendigsten Lebensmittel abgegeben werden
mußten; und als 1794 abermals eine Hungersnoth drohte, weil die
Verkäufer der Lebensmittel allerorts mit ihren Waaren
zurückhielten, mußte er sogar die Rationirung des Brotes
für die pariser Bevölkerung einführen. Aber da alle
diese Maßregeln den ersehnten Zustand nicht herbeiführen
wollten, Arbeitslosigkeit, Wucher, Geldentwerthung, Beunruhigung
fortdauerten, die schönste Verfassung, welche die Welt gesehen,
mit all ihren Freiheiten und Rechten, weder die Freiheit, noch die
Gleichheit, noch die Brüderlichkeit begründete, der ganze
Zustand immer wirrer aber auch unfaßbarer wurde und Keiner die
Lösung des Räthsels fand, was war natürlicher, als
daß man die Personen verantwortlich machte für die
Dinge, deren Natur man nicht begreifen konnte! Eine Partei klagte
die andere an, suchte sie als die Ursache des allgemeinen
Unglücks zu vernichten. Die Royalisten waren in Schaaren
geopfert, proskribirt, eingekerkert, flüchtig, die Girondisten
waren vernichtet. Jetzt traf die Reihe die Dantonisten, ihnen folgten
die Hebertisten, schließlich kamen die, welche alle Andern
geopfert, die Terroristen, die Robespierrianer selbst an die Reihe.
Diese „Tugendhaften“ hatten die Republik und das allgemeine Wohl nicht
retten können; die ihnen jetzt in der Herrschaft folgten, die
Männer der richtigen Mitte, des ehemaligen Sumpfes im Konvent,
die Schlauberger, die es mit allen Parteien gehalten, um es mit keiner
zu verderben, die keine Ideale und keine Leidenschaften besaßen,
retteten auch weder die Republik, noch begründeten sie das
allgemeine Wohl. An Beiden lag ihnen herzlich wenig, aber sie thaten
etwas Besseres, sie retteten sich und das Wohl ihrer Klasse, und dies
war schließlich das „allgemeine Wohl“.




In allen Kämpfen und Wirrnissen der Revolution, als die
Leidenschaften den höchsten Grad erreichten, andererseits die
Begeisterung erglühte, die glänzendsten Gedanken, die bis
dahin nur menschliche Hirne erfassen konnten, in Worte und Thaten sich
umsetzten, gab es ein geheimnißvolles Etwas, das wie der Geist
über den Wassern schwebte, mit dämonischer
Kaltblütigkeit in alle Pläne und Projekte eingriff, sie
förderte oder zerstörte, wie es seinem Interesse entsprach,
dabei Allen sichtbar und doch unfaßbar war, diese Macht war
— das Kapital. Das Kapital hatte unter all den Ruinen und
Zerstörungen, welche die Revolution geschaffen, allein die Beute
eingeheimst und schließlich den Sieg davon getragen. Das Kapital
hatte aus allen inneren und äußeren Verlegenheiten des
Königthums und der Republik den alleinigen Nutzen gezogen; es
hatte die Güterkonfiskationen, die Assignatenwirthschaft, das
Maximum, die Rationirungen, die Feldzüge mit ihren Waffen-,
Bekleidungs- und Lebensmittellieferungen, die Waareneinfuhrsperre
gegen England, kurz alle und jede Maßregel, welche die
Konstituante, dann der Konvent, dann der Wohlfahrtsausschuß,
jetzt das Direktorium im Interesse des Landes vollzogen, in seinem
Nutzen auszubeuten und auszuschlachten gewußt. Mitten unter den
Blutszenen der Revolution saß es bei der Ernte und berechnete
kaltblütig die Profite, die ihm diese oder jene Maßregel
der Gewalthaber abwerfen werde. Ueberall seine Agenten habend, in den
Klubs, im Konvent, im Wohlfahrts- und im Sicherheitsausschuß,
unter den Konventsdelegationen in den Provinzen, in der Leitung und
Verwaltung der Armeen, in den Zivilverwaltungen der eroberten Staaten,
Städte und Provinzen, machte es ungeheuere Gewinne. Es feierte
Orgien wie nie zuvor und kaum je nachher. Die großen
Vermögen wuchsen wie Pilze aus dem Boden, der Spekulations- und
der Handelsgeist griff immer weiter um sich und beherrschte das ganze
öffentliche und private Leben, alle Beziehungen der Menschen. Die
Lehren eines Adam Smith fanden ganz spontan, aus der Natur der Dinge
heraus, ihre Anerkennung und ihre Verwirklichung, und es kamen die
Lobredner der neuen Ordnung, wie sie immer sich finden, sobald eine
neue Macht im Besitz der Gewalt und dadurch im Recht ist, und streuten
den Weihrauch und priesen die neue Welt als die beste aller Welten.




Und da man während der Revolution, wie es die „tugendhaften“
Lehren eines Rousseau vorschrieben, äußerlich sehr einfach,
sehr sparsam und sehr „tugendhaft“ gelebt hatte, so brach jetzt die
lange künstlich zurückgehaltene Genußsucht mit aller
Gewalt hervor und überschritt alle Schranken. Man praßte
und schwelgte und fröhnte exzentrisch der Liebe, wie es das
ancien regime unter Ludwig XV, dem Vielgeliebten, und der Hof
von Versailles kaum toller getrieben hatten. Die Masse aber war wieder
in's alte Joch gespannt, ihre Söhne schlugen mit Begeisterung in
aller Herren Länder die Schlachten und der freie Bauer und
Bürger des beginnenden 19. Jahrhunderts sorgten neben der Blut-
für die Geldsteuer, welche die neue bürgerlich-zäsarische
Herrlichkeit unter dem „glorreichen“ Szepter Napoleon's I. ihnen
auferlegte.













Unsere Vorrede ist etwas lang geworden, aber sie war nicht
überflüssig zum Verständniß der Aussprüche
und Theorien des Mannes, dessen Leben und Lehren diese Abhandlung
gewidmet ist. Das Streben und der Ideengang eines Menschen von
Bedeutung wird ja nur dann verständlich, wenn man die
Zeitverhältnisse kennt, unter denen er geboren, und die auf seine
Entwicklung, also auch auf seinen Ideengang eingewirkt haben. Wie weit
ein Mensch auch über seine Zeit hinaus denken mag,
loszulösen von ihr vermag er sich nicht, er wird von ihr
beeinflußt und beherrscht, und so werden seine weitgehendsten
Gedanken stets den Stempel des Zeitalters tragen, in dem er lebte und
wirkte. Das ist schon oft gesagt worden, es kann aber nicht oft genug
wiederholt werden, weil jeden Tag noch in der Beurtheilung des Wirkens
von Persönlichkeiten gegen diese Auffassung gesündigt wird.




François Marie Charles Fourier wurde den 7. Februar 1772
zu Besançon als Sohn eines wohlhabenden Großhändlers
geboren. Der Vater genoß in seiner Heimath eines ziemlichen
Ansehens, er wurde 1776 zum Handelsrichter gewählt. Charles
(Karl) war das vierte Kind seiner Eltern, die drei älteren
Geschwister waren Mädchen. Der Vater, der 1781 starb,
hinterließ ein Vermögen von zweihunderttausend Livres,
wovon laut Testament der Sohn zwei Fünftel, also 80.000 Livres,
erbte.




Fourier liebte es nie, über seine persönlichen
Verhältnisse zu sprechen; geschah es dennoch, so nur, um eine
seiner Theorien in dieser oder jener Weise damit zu unterstützen.
Seine Schüler und selbst seine intimsten Freunde erfuhren erst
nach seinem Tode, daß er in der Belagerung von Lyon, 1793, durch
die Konventstruppen das ziemlich beträchtliche väterliche
Vermögen vollständig eingebüßt hatte.




Stoiker ohne Ziererei und Künstelei, sprach er nie von der ersten
Ursache, die ihm ein Leben voll Entbehrungen und Einschränkungen
auferlegte.




Fourier zeigte von frühester Jugend einen entschiedenen Willen,
eine unerschütterliche Rechtschaffenheit. Als einziger Sohn vom
Vater für den Handel bestimmt, erzählt er selbst in einem
seiner Werke, wie er frühzeitig gegen denselben eingenommen
wurde. Da diese Stelle für den ganzen Mann charakteristisch ist,
geben wir sie ihrem Hauptinhalt nach wieder. Er sagt: Man muß
den Handel als ein grau gewordener Praktiker, der vom sechsten Jahre
ab im kommerziellen Schafstall erzogen wurde, kennen. Er habe in
diesem Alter den Unterschied zwischen dem Handel und der Wahrheit
kennen gelernt. Im Katechismus und in der Schule habe man ihm gelehrt,
nie zu lügen, dann führte man ihn in den Laden, um ihn
frühzeitig in dem edlen Handwerk der Lüge oder der Kunst,
wie man verkauft, zu üben. Betroffen über die
Betrügereien und Schwindeleien, habe er Käufer, die betrogen
werden sollten, bei Seite genommen und ihnen den Betrug entdeckt.
Einer von diesen sei unanständig genug gewesen, ihn zu verrathen,
was ihm eine Tracht Prügel einbrachte, und im Tone des Vorwurfs
hätten seine Eltern erklärt: der Junge wird nie für den
Handel taugen. In der That, er habe eine tiefe Abneigung gegen ihn
empfunden, und, sieben Jahre alt, habe er einen Eid gegen den Handel
geschworen, wie ihn ähnlich Hannibal, neun Jahre alt, gegen Rom
schwur: „Ich schwöre ewigen Haß dem Handel.“




Fourier's Haß gegen Ungerechtigkeit veranlaßte, daß
er schon als Knabe sich stets der schwachen unter seinen Gespielen
gegen die stärkeren annahm, und obgleich er mehr schwächlich
als robust war, fürchteten ihn die stärkeren und
älteren seiner Gespielen. Dabei war er ein harter Kopf, aber ein
vortrefflicher Kamerad und voll Zuneigung. Auch lernte er mit
außerordentlicher Leichtigkeit und gewann mehrfach die ersten
Preise, namentlich in lateinischer Poesie. Aelter geworden, wollte er
nach Paris, um dort namentlich Logik und Physik zu studiren, aber ein
Freund der Mutter, der um Rath gefragt wurde, rieth ab, ihn den
Gefahren der Großstadt auszusetzen, auch seien die
erwähnten Wissenschaften einem Kaufmann nicht vonnöthen; er
setzte allerdings hinzu, er glaube, daß ihr Sohn am Handel
keinen Geschmack habe und rieth, ihn nicht wider seinen Willen zu
zwingen. Das Letztere geschah aber dennoch. Fourier sollte
zunächst nach Lyon zu einem Bankier kommen, aber an dessen
Thüre desertirte er, erklärend, daß er niemals
Kaufmann werden wolle. Darauf kam er nach Rouen, wo er ein zweites Mal
auskniff. Schließlich beugte er sich unter das Joch und trat in
Lyon in die Lehre, und so habe er, wie er selbst sagt, die
schönsten Jahre seines Lebens in den Werkstätten der
Lüge zugebracht, überall und stets die Wahrsagung
hörend: „Ein rechtschaffener junger Mann, aber er taugt nicht
für den Handel.“




Besondere Neigung besaß Fourier für die Geographie, und so
verwandte er sein Taschengeld hauptsächlich für die
Anschaffung von Karten und Atlanten; nächstdem liebte er
außerordentlich die Blumenzucht und kultivirte solche in vielen
Arten und Abarten; ferner hatte er großen Hang zur Musik und
lernte mehrere Instrumente, und zwar ohne Lehrer, spielen.




Ein hübscher Zug ist aus seinen Schuljahren bekannt geworden.
Obgleich er kein starker Esser war, nahm er täglich ein
tüchtiges Stück Brot mit kaltem Fleisch belegt, zur Schule
mit. Als er sich eines Tages auf einer kleinen Reise befand, stellt
sich ein armer Knabe im Laden ein, und frug, ob der kleine Herr krank
sei. Als man dies verneinte und ihm mittheilte, er sei verreist, brach
der Kleine in Weinen aus. Nach der Ursache befragt, antwortete er:
daß er nunmehr sein Frühstück verloren habe, das ihm
der junge Herr täglich gebracht habe. Er wurde getröstet und
wurde ihm für Ersatz gesorgt.




Fourier machte, bevor er sich dem Wunsche seiner Mutter, Kaufmann zu
werden, fügte, noch einen Versuch, in die Militair-Ingenieurschule
zu Mézieres aufgenommen zu werden, aber wegen seiner
bürgerlichen Abkunft wurde er zurückgewiesen, worüber
er sich in späteren Jahren selbst beglückwünschte, weil
er sonst von seinen Studien über den sozialen Mechanismus
würde abgezogen worden sein. So entscheidet das spätere
Schicksal der Menschen meist der Zufall, und da spricht man
beständig von den persönlichen Verdiensten. Wie viel
bedeutende Männer hatten, als sie eine gewünschte Laufbahn
verfehlten, eine Ahnung, daß gerade in diesem Verfehlen
die erste Ursache zu ihrer künftigen Berühmtheit
lag? —




Nachdem Fourier seine Lehrzeit in Lyon absolvirt hatte, kam er, 1790
auf einer Reise nach Rouen begriffen, um dort eine Stellung als
Reisender anzunehmen, ein Posten, der zu jener Zeit ein ganz
besonderes Vertrauen voraussetzte, zum ersten Mal auf einige Zeit nach
Paris, das ihm sehr gefiel. Mit Hülfe der Zuschüsse, die er
aus seinem Vermögen besaß, besuchte er allmälig die
meisten Städte Frankreichs, bereiste Deutschland, Holland und
Belgien, überall sorgfältig beobachtend und studirend. Von
den Deutschen empfing er eine sehr günstige Meinung, er nannte
sie das unterrichtetste und vernünftigste Volk. Besonders
imponirten ihm die vielen deutschen Städte, die Sitze von
Kunstanstalten, Universitäten und höheren Bildungsanstalten
waren — die gute Seite und Wirkung der deutschen Kleinstaaterei.
Er beklagte später tief, daß für Frankreich Alles in
Paris konzentrirt wäre, und in Folge dessen alle übrigen
Städte Frankreichs langweilige, monotone und versimpelte Orte
seien, in denen jeder höhere geistige Flug fehle. Auf allen
diesen Reisen studirte Fourier das Klima der verschiedenen Gegenden,
ihre Bodenbeschaffenheit, die Gewerbe, die Bauart der Städte und
Straßen und nicht zuletzt den Charakter der Bewohner. Es gab in
keiner größeren Stadt, die er besucht hatte, ein
hervorragendes Gebäude, dessen Architektur und Dimensionen er
nicht genau kannte. Nur für die Sprachen hatte er wenig Sinn,
daher auch sein Verlangen in seinem Hauptwerk, das schon im Titel
seine Auffassung ausdrückt. „Theorie der universellen Einheit“,
daß die Vielsprachigkeit eine der schlimmsten Fehler des
Menschengeschlechts sei, und die Schaffung einer Weltsprache,
wofür er die französische am geeignetsten hielt, eine der
ersten Aufgaben einer neuen sozialen Ordnung der Dinge sein
müsse. Den Deutschen machte er zum Vorwurf, daß sie mit
Hartnäckigkeit an ihrer besonderen Schriftsprache festhielten,
die doch andere germanische Völker, wie die Engländer und
die Holländer, längst aufgegeben hätten. Bekanntlich
ist heute, nach mehr als siebenzig Jahren, diese Frage in Deutschland
noch kontrovers, wenn auch für wissenschaftliche Werke im Sinne
Fourier's entschieden.




Da Fourier durch sein Geschäft über Tag stets
vollständig in Anspruch genommen war, benützte er, und
namentlich dann, nachdem er sein Vermögen verloren und auf das
Einkommen aus seiner kaufmännischen Stellung allein angewiesen
war, die Nächte, um sich weiter zu bilden. Er befaßte sich
hauptsächlich mit Anatomie, Physik, Chemie, Astronomie und
Naturgeschichte. Sein Haß gegen den Handel steigerte sich mit
den Jahren, je genauer er das Treiben in demselben kennen lernte,
immer mehr und spornte ihn zu seinen sozialen Studien an. Namentlich
machte es einen tiefen Eindruck auf ihn, als er 1799 in einer Stellung
in Marseille seitens seines Chefs den Befehl erhielt, eine
Schiffsladung Reis in's Meer zu versenken, damit die Waare im Preise
steige.




Mit dem Gang der Revolution konnte er sich nicht befreunden.




Nach seiner Meinung hatte die Masse des Volks sehr wenig dadurch
gewonnen, dahingegen hatte die Klasse, die er auf's Tiefste
haßte. die handeltreibende Klasse, am meisten profitirt. Und
daß die Schriftsteller und Verherrlicher der neuen Ordnung der
Dinge das Lob des Handels in allen Tonarten priesen, die
Handelsfreiheit als das Ei des Columbus rühmten, als die
Einrichtung, aus welcher die allgemeine Wohlfahrt und das allgemeine
Glück ersprießen werde, erbitterte ihn noch mehr. Auch war
seine Abneigung gegen jede Gewaltthätigkeit, mochte sie von
welcher Seite immer kommen, so ausgeprägt, daß er sich nie
mit den Gewaltakten der Revolution, deren Nothwendigkeit er nicht
einsehen konnte, zu befreunden vermochte, und namentlich haßte
er die Jakobiner, als die Vertreter des Schreckensregiments und der
Rousseau'schen Philosophie. Nichts konnte ihn später mehr in
Aufregung und Zorn bringen, als wenn die Gegner ihm vorwarfen,
daß seine sozialen Theorien nur auf dem von den Jakobinern
eingeschlagenen Wege verwirklicht werden könnten; dann brach er
heftig los. „Nein und tausendmal nein, meine Theorie hat nichts zu
thun mit der jener Leute, noch mit ihren Umsturzprojekten.“ Er hatte
mit seinem kritischen Blick erkannt, daß in der Revolution trotz
allem Heroismus und aller Aufopferung des Volkes, trotz einer idealen
Verfassung, trotzdem Alles die Freiheit, die Gleichheit und die
Brüderlichkeit im Munde führte, die Ausbeutung, die
Unterdrückung, die Demüthigung der Masse, Lug, Trug und
Heuchelei nicht nur geblieben waren, sondern sich wo möglich noch
gesteigert hatten. Er hatte gesehen, daß, während die
Revolutionäre sich bemühten, mit größter
Rücksichtslosigkeit Alles mit blutiger Gewalt niederzuschlagen,
was ihren Begriffen von gesellschaftlichem Glück entgegenstand,
das Kapital im schreiendsten Widerspruch mit den gepredigten
Grundsätzen agirte. Er sah, wie der Güterschacher, der
Lebensmittelwucher, die Lieferungsschwindeleien blühten und die
neu emporgekommenen und plötzlich reich gewordenen Besitzer ihre
Orgien feierten. Ihm war auch der Hunger und das Elend der Massen,
ihre Begeisterung und ihre Opferwilligkeit bei der Verteidigung des
Vaterlandes nicht entgangen, und alle diese Wahrnehmungen, verbunden
mit denen, die er tagtäglich im kleineren Kreise um sich und im
Geschäftsleben machte, waren es, die ihn auf den Gedanken
brachten, daß die Gesellschaft unmöglich richtig organisirt
sein könne, und es eine Ordnung der Dinge geben müsse, die
alle diese Auswüchse und Uebel unmöglich mache. Ihm erschien
es eine Ungeheuerlichkeit, daß die Revolutionäre und nach
ihnen die Ordnungsmänner mit Menschenköpfen wie mit
Kegelkugeln spielten; daß man in der gewaltsamen Vernichtung der
Parteien das menschliche Glück zu begründen glauben
könne. Er begriff nicht, daß alle diese Kämpfe nur
stattfanden, weil man der wahren treibenden Kraft, jener
geheimnißvollen unfaßbaren Macht, dem unpersönlichen
Kapital, nicht auf die Spur kommen und seinen Einfluß nicht
beseitigen konnte, noch viel weniger wollte, jenes Dinges, über
dessen Definirung die bürgerlichen Ideologen sich bis heute die
Köpfe zerbrachen, dessen Räthsel erst der moderne
wissenschaftliche Sozialismus löste, der endlich auch diese
moderne Sphinx in den Abgrund stürzen wird.




Fourier, der von Natur für die politischen Kämpfe nicht
inklinirte, der durch die vor seinen Augen sich abspielenden
Ereignisse in dieser Abneigung noch bestärkt wurde, kam in Folge
davon zu der vorgefaßten Meinung, daß die politische
Verfassung der Gesellschaft überhaupt eine gleichgültige
Sache sei, daß diese mit dem sozialen Zustand nichts zu schaffen
habe, und daß es sich darum handele, den letzteren zu verbessern
und die politischen Fragen ganz bei Seite zu lassen. Er verfiel also
in den entgegengesetzten Fehler der bürgerlichen Ideologen. Diese
glaubten durch die Beseitigung des Adels, der Priesterschaft und des
Königthums, durch die Begründung der Republik, die
Verkündigung der Menschenrechte, die Anstellung idealer
Grundsätze Alles geleistet zu haben, was zu leisten möglich
sei. Blieben dennoch die Zustände mangelhaft, so lag das nur an
der Niederträchtigkeit der sogenannten Volksfeinde, der
Aristokraten, der Pfaffen, der heimlichen Anhänger des
Königthums, deren man trotz aller Gewaltmaßregeln nicht
Herr werden konnte. Man mußte das Volk zur „Tugend“ erziehen,
zur Vaterlandsliebe, zur Opferwilligkeit, zur Arbeitsamkeit, zur
Enthaltsamkeit. Wenn das geschah und Alle „tugendhaft“ waren, so
konnte der glückliche Zustand nicht fehlen. Die bürgerliche
Welt ist am Ende des 19. Jahrhunderts den großen Begründern
ihrer Herrlichkeit am Ende des 18. Jahrhunderts noch nicht um Vieles
in der Erkenntniß der gesellschaftlichen Entwicklungsgesetze
voraus gekommen, sie dreht sich noch immer in demselben Ideengang und
sie wird darin stecken bleiben. Darüber hinauszugehen wäre
ihr Tod.




Nach Fourier besteht also kein wesentlicher Zusammenhang zwischen dem
politischen und sozialen Zustand der Gesellschaft, der erstere ist
willkürlich, wie auch der letztere mehr oder weniger
willkürlich ist. Er hat zwar mit großem Scharfsinn
verschiedene Stufen der menschlichen Entwicklung gekennzeichnet, die
er als Edenismus, oder Zustand des primitiven Glücks, als Zustand
der Wildheit, des Patriarchats oder der Halbbarbarei, der Barbarei und
der Zivilisation charakterisirt; aber es unterliegt nach ihm keinem
Zweifel, daß die Zivilisation, die er mit den Griechen beginnen
läßt, schon längst in den nächst höheren
Zustand der Entwicklung, den des Garantismus übergegangen
wäre, wenn der richtige Mann sich fand, der den Ausgang aus der
Zivilisation entdeckte. Dieser Mann fehlte bisher. Newton war durch
die Entdeckung der Gesetze der Attraktion der Weltkörper hart an
dem rechten Weg vorbeigestreift, aber er hatte das Bewegungsgesetz nur
für die materielle Welt gefunden. Diese Entdeckung war also, so
wichtig sie auch sein mochte, für das Glück der Menschheit
die minder werthvolle. Die Gesetze der sozialen Attraktion zu
entdecken und darauf die universelle Einheit des gesammten Weltalls,
die Beziehungen zwischen den verschiedenen Naturreichen und dem
Menschen, zwischen dem Menschen, der Entwicklung des Erdballs und des
ganzen Planeten- und Weltsystems, und namentlich auch seine wahren
Beziehungen zu dem Weltenschöpfer zu entdecken, dessen ermangelte
Newton. Diese Gesetze zu entdecken und damit die wahre Bestimmung des
Menschen, die Wege zu seinem Glück, das blieb ihm, Fourier,
vorbehalten. Er hat das Mittel entdeckt, das die Menschheit aus Noth,
Elend, Unterdrückung, Verkümmerung, Langeweile erlöst,
den Menschen mit Gott und dem All in Harmonie setzt. Dieses Mittel ist
die Entdeckung der Gesetze der Attraktion der menschlichen Triebe,
angewandt auf alle menschlichen Arbeiten und Beschäftigungen, und
ihre Bethätigung in der Assoziation durch die Bildung der Serien
(Reihen) und Gruppen von Harmonisirenden.




Daß er, Fourier, dieses Mittel für das Glück der
Menschheit entdeckte, ist nach ihm reiner Zufall. Es hätte jeder
Andere vor ihm und namentlich die Philosophen, die sich seit mehr als
2500 Jahren bemühten, das Welträthsel zu lösen und das
menschliche Glück zu suchen, es auch entdecken können. Sie
haben aber immer nur damit sich begnügt, das Bestehende zu loben
und haben jede Neuerung, wenn sie ihren Lehren gefährlich oder
bedenklich schien, bekämpft und verfolgt. Darum sind auch die
400.000 Bände, die sie ihm zufolge im Laufe der Zeiten in den
Bibliotheken, vollgepfropft mit ihren Theorien, aufgestapelt haben,
von sehr zweifelhaftem Werth. Um so heftiger bekämpfen sie aber
jede Neuerung, die, wie die seine, alle diese Werke über den
Haufen wirft und sie nahezu werthlos macht. Diese Philosophen, unter
welchen er, wie er wiederholt hervorhebt, die Moralisten, die
Metaphysiker, die Politiker und die Oekonomisten
ausschließlich verstanden wissen will, weil sie ihm als
Vertreter der unsicheren Wissenschaften (sciences
incertaines) gelten, haben sich deshalb auch gegen ihn
verschworen, seine Lehren nicht zur Geltung kommen zu lassen; sie
treten ihm überall in den Weg und suchen die Besprechung, selbst
die bloße Erwähnung seiner Schriften zu hintertreiben.
Gegen sie richtet sich daher sein ganz besonderer Zorn, und er
überschüttet sie mit seinem Witz, seiner Satyre und seinem
Haß.




Daß, einmal ganz abgesehen von der Frage der Ausführbarkeit
seines Systems, seine Theorien, wie sich zeigen wird, im letzten
Grunde darauf hinaus laufen, die bestehende Gesellschaft aufzuheben,
und daß also das Klasseninteresse der Besitzenden und
Herrschenden diese zwingt, seinen Ideen naturgemäß
feindlich zu sein, sieht er trotz des außerordentlichen
Scharfsinns, der ihm bei der Entwicklung seiner Ideen eigen ist, nicht
ein. Er giebt sich allerdings die größte Mühe, die
verschiedenen Klassen und Interessen auszusöhnen. Nicht nur
sollen alle Regierungen, ohne Rücksicht auf das ihnen zu Grunde
liegende politische System, bestehen bleiben, er läßt sogar
noch eine große Zahl neuer Staaten und Reiche in den bis jetzt
von den Wilden und Barbaren bewohnten Ländern und Erdtheilen sich
bilden, wenn erst der ganze Erdball sein System angenommen haben wird,
was nach Gründung der ersten Versuchsphalanx — die Phalanx
ist die Genossenschaft, in der sich sein System vollzieht1 —
nur wenige Jahre dauern wird. Denn die Vortheile, die sein
phalansteres System der Menschheit bietet, sind so in die Augen
springende, so zur Nachahmung hinreißende, daß, nachdem
die Neugierigen von allen Enden des Erdballs sich von den
großartigen Vortheilen und Annehmlichkeiten dieses Systems durch
den Besuch der Versuchsphalanx überzeugten, sie die
größte Eile haben werden, desselben Glückes
theilhaftig zu werden.




Indeß waren um das Jahr 1793, wo Fourier in Lyon lebte, diese
Ideen bei ihm noch nicht zur Reife gekommen, obgleich die Keime dazu
bereits bei ihm vorhanden waren und seine Denk- und Handlungsweise
bestimmten. Es war in diesem Jahr, daß der Konvent das ihm
oppositionell gesinnte Lyon belagern und nach der Eroberung in einem
erheblichen Theil zerstören ließ, wobei auch Fourier sein
Vermögen einbüßte. Fourier mußte zur
Verteidigung der Stadt die Waffen ergreifen und entging bei einem
Ausfall nur mit genauer Noth dem Tode. Nach Eroberung der Stadt wurde
er gefangen genommen und sollte füsilirt werden; er wußte
sich durch die Flucht zu retten. Man kann sich vorstellen, daß
diese Vorgänge auf ihn einen tiefen Eindruck machten und sein
späteres Denken und Urtheilen wesentlich beeinflußten.
Kurze Zeit darnach mußte er sich in Folge der vom Konvent
beorderten levée en masse (des Massenaufgebots) zur
Vertheidigung der Grenzen stellen, und zwar war er als
Unverheiratheter unter der ersten Portion der Ausgehobenen, die nach
der nothdürftigsten Einübung zur Armee abgehen sollten. Er
wurde unter die Jäger zu Pferde der Rhein- und Moselarmee
rangirt, doch wurde er nach einigen Monaten auf ein
Untauglichkeitszeugniß hin — F. war klein und
schwächlich von Körper — vom Dienst befreit. Ein
während seiner Dienstzeit an das Kriegsdepartement gerichteter
Brief, in dem er der obersten militärischen Leitung
Vorschläge bezüglich der Ueberschreitung des Rheins und der
Alpen machte, verschaffte ihm seitens der genannten Behörde ein
Dankschreiben, unterzeichnet von Carnot.




In den nächsten Jahren beschäftigte sich Fourier —
neben seinem Beruf — mit allerlei sozial-reformatorischen
Vorschlägen, die er bald der Regierungsgewalt, bald einzelnen
Deputaten unterbreitete, aber ohne Anklang damit zu finden. Zu Anfang
dieses Jahrhunderts hatte er sich, um eine größere Freiheit
und Selbständigkeit zu genießen, als Winkelmakler, wie er
sich selbst nannte, etablirt, ein Beruf, den er mit seiner gewohnten
Offenheit also charakterisirt. „Ein Makler ist ein Mensch, der mit den
Lügen Anderer hausirt und diesen Lügen seine eignen
hinzufügt.“ Nebenbei veröffentlichte er ab und zu politische
Artikel im „Bulletin de Lyon“. In einem solchen Artikel vom 25.
Frimaire des Jahres XII. (17. Dezember 1803), betitelt. „Das
kontinentale Triumvirat und ein dreißig Jahre dauernder Friede“,
behandelte er die Frage der Theilung Europas. Bekanntlich hatte damals
bereits der Ruhm Napoleon's eine außerordentliche Höhe
erlangt, man stand kurz vor seiner Krönung zum Kaiser und alle
Welt beschäftigte sich mit der Frage, ob endlich dauernd Frieden
einkehren, oder welcher Staat das nächste Angriffsobjekt bilden
werde. Fourier setzte auseinander, daß zunächst noch kein
Friede kommen dürfe, daß unter den vier Staaten, die als
selbstständige Reiche in Frage kämen. Frankreich,
Rußland, Oesterreich, Preußen, letzteres, als das
schwächste, zuerst an die Reihe kommen und verschwinden werde.
Mit einer einzigen Schlacht sei es niedergeworfen — was
bekanntlich thatsächlich geschah — und dann werde es das
Schicksal Polens finden und unter die anderen drei getheilt werden.
Jetzt sei das Triumvirat und ein längerer Friede möglich;
einige man sich nicht, so komme Oesterreich an die Reihe, zuletzt
entbrenne der Kampf zwischen Rußland und Frankreich um die
Herrschaft der Welt. England ließ er außer Betracht, weil
es als insularer Staat und einzige Alles beherrschende Seemacht
zunächst unangreifbar war. Aber wer in Europa Sieger bleibe,
werde Indien nehmen, die Häfen Asiens und Europas schließen
und so England zu Grunde richten. Gegen England, in dem er die
Stütze des Handelssystems und den Repräsentanten aller
Niederträchtigkeiten des Handelsgutes sah, empfand er einen
besonderen Haß, der häufig aus seinen Schriften
hervorbricht. Der erwähnte Artikel erregte die Aufmerksamkeit
Napoleon's und führte zu Untersuchungen über den Verfasser;
dem Verleger wurde bedeutet, künftig ähnliche Artikel nicht
wieder aufzunehmen.




Im Jahre 1808 veröffentlichte Fourier sein erstes und
grundlegendes Werk unter dem Titel: „La Theorie des quatre
Mouvements et des destinées generales“ („Die Lehre von den
vier Bewegungen und den allgemeinen Bestimmungen“). In diesem Werke
sind seine Ideen bereits vollkommen enthalten, obgleich es noch
vielfach der Klarheit und namentlich der logischen Entwicklung
entbehrt; dafür ist es aber mit dem ganzen Feuer der ersten
Begeisterung eines Mannes geschrieben, der an seine Mission und die
Unfehlbarkeit seiner Theorien glaubt. Fourier ließ das genannte
Werk allerdings zunächst nur als Prospekt seiner Entdeckung
erscheinen, dem später noch acht lange Abhandlungen über die
Gesammtheit seiner Theorien folgen sollten. Diese erschienen nun zwar
nicht, aber was erschien, enthielt im Grunde doch nur
umfänglichere Erläuterungen und größere
Detailschilderungen seines Systems, untermischt mit
philosophisch-polemischen Abhandlungen gegen seine Gegner, worin er
sich gegen die auf ihn und gegen seine Theorien gerichteten Angriffe
wandte, dabei immer dem Grundsatze folgend: die beste Taktik zur
Abwehr ist der Angriff. Auch liebte er es, in seinen Werken immer
wieder seine positiven Hauptgedanken, wie seine Hauptanklagen gegen
die bestehenden Zustände zu wiederholen, nachdrücklich
hervorhebend, daß dies nöthig sei, einestheils, um seine
Ideen, die dem Leser neu und fremd seien, besser und sicherer in
dessen Köpfe haften zu lassen, anderntheils, um die in den
Köpfen tief eingewurzelten Vorurtheile um so gründlicher zu
beseitigen. Eine unzweifelhaft sehr richtige Taktik, die auch die
Gegner alles Neuen bisher stets angewandt haben, wodurch sie es fertig
brachten, selbst die absurdesten Vorurtheile lange Zeit aufrecht zu
erhalten.




Die große Masse in allen Kreisen denkt nur
gewohnheitsmäßig, die einmal übernommenen Ideen
bewegen sich in gewissermaßen ausgefahrenen Hirngeleisen, und es
bedarf erst starker und wiederholter, durch greifbare Thatsachen und
fühlbare Uebel unterstützter Argumente, um sie aus der
gewohnten Denkbahn zu reißen. Und ist das Interesse nicht mit
den neuen Ideen verknüpft, so ist alle Arbeit vergebens,
vereinzelte Idealisten ausgenommen, die schließlich doch auch
nur aus Interesse geleitet werden, weil sie weiter blicken und das
Neue als das Zukünftige, als unabänderliche Nothwendigkeit
und Verbesserung für Alle ansehen und darum für
erstrebenswerth halten.




Der Gedankengang, den Fourier in seinem ersten Werk entwickelt, ist
kurz folgender: die Welt besteht aus drei ewigen, unerschaffenen und
unzerstörbaren Prinzipien:





	Gott, oder dem Geist, aktives und bewegendes Prinzip;

	der Materie, passives und bewegtes Prinzip;

	der Gerechtigkeit oder den mathematischen Gesetzen, regulirendes Prinzip.






Analog dem Weltall besteht auch der Mensch aus drei Prinzipien:





	den Trieben, passions, aktives und bewegendes Prinzip;

	dem Körper, passives und bewegtes Prinzip;

	der Intelligenz, neutrales und regulirendes Prinizp.






Gott, welcher der Leiter und Lenker des Weltalls ist, kann nur die
Einheit und Harmonie desselben wollen, weil sonst er mit sich selbst
in Widerspruch stünde. Daher existirt eine ununterbrochene Kette
von Beziehungen zwischen Allem, was vorhanden ist. Zwischen den drei
Reichen der Natur — Thieren, Pflanzen, Mineralien — und
dem Menschen, zwischen dem Menschen und Gott, wie zwischen dem
Menschen und dem Erdball, und dem ganzen Planeten- und Weltsystem.2 Indem
Gott den Menschen schuf, ihn mit Trieben und Leidenschaften
ausstattete, wollte er, daß der Mensch damit glücklich sei.
Es ist also nicht anzunehmen, daß diese Triebe schädliche
sind, daß der eine oder der andere unterdrückt werde oder
unbefriedigt bleibe. Die Befriedigung seiner Triebe schafft vielmehr
die Harmonie des Menschen mit sich selbst und mit Gott. Wenn wir
trotzdem häufig sehen, daß diese Triebe des Menschen sich
oft nur in schädlicher Richtung oder gar nicht äußern
und nicht befriedigt werden können, so beweist dies nichts gegen
die Triebe und die Ordnung Gottes, sondern spricht gegen die
soziale Organisation der Gesellschaft, welche diese Triebe sich
falsch zu bethätigen zwingt oder sie gar unterdrückt.




Es sind nun vier Bewegungen, oder wie er später aufstellte,
fünf, welche die ganze Welt in Thätigkeit setzen und sie den
Bestimmungen entgegenführen.





	 Die normale Bewegung; Gesetze der Anziehung für die
imponderablen (unwägbaren) Elemente, Elektrizität,
Magnetismus, Gerüche.


	 Die thierische oder instinktuelle Bewegung; Gesetze der Anziehung
für die Triebe und Instinkte aller erschaffenen Wesen, wann und
wo immer sie waren, sind und sein werden. 


	 Die organische Bewegung. Gesetze der Anziehung für die
Eigenschaften der Körper: Form, Farbe, Geschmack, Geruch etc.



	 Die materielle Bewegung — bereits durch die Mathematiker
(Newton) entdeckt — Gesetze der Anziehung und Gravitation der
Weltkörper (Planeten Fixsterne). Die Kometen sind nach Fourier
irreguläre Weltraumbummler. 


	 Die soziale Bewegung — der eigentliche Angelpunkt (Pivot)
des Ganzen — die Gesetze, welche die Ordnung und
Aufeinanderfolge der verschiedenen sozialen Gestaltungen auf allen
Weltkörpern regeln. 





Der Mittelpunkt dieser sozialen Gesetze ist der Mensch, der im Grunde
damit zum Mittelpunkt des Ganzen wird um den sich Alles dreht.




Was hat die Welt überhaupt für einen Zweck, wenn sie nicht
für den Menschen geschaffen ist? Das ist der Hauptgedanke, der
seiner Weltauffassung zu Grunde liegt.




Die Bestimmung des Menschen ist das Glück, das in der Entwicklung
aller seiner Anlagen, der Befriedigung aller seiner Triebe liegt. Der
Mensch soll genießen und abermals genießen Alles, wonach
sein Herz ihn drängt, das ist das Fourier'sche Evangelium und
nach ihm die Bestimmung des Menschen durch Gott. Man sieht, dieser
Fourier'sche Gott ist ein sehr materialistischer Gott, der sich in
starkem Gegensatz zu dem Gott des Christenthums befindet, der die
Enthaltsamkeit, die Demuth, die Kreuzigung des Fleisches predigt.




Seiner Bestimmung gemäß strebt also der Mensch nach dem
Glück, und Reichthum und Gesundheit bilden sein Glück. Er
will Reichthum, um sich Genuß verschaffen zu können, und er
will Gesundheit, um sie genießen zu können. Den Reichthum
genießen nur Wenige, und meist Jene, die ihn am wenigsten
verdienen; die Gesundheit mangelt fast Allen. Den Einen in Folge von
Noth, Elend, Trübsal, Entbehrungen, den Anderen in Folge von
Ueberüppigkeit, Schwelgerei, Uebermaß der Genüsse. Das
Eine wie das Andere ist Folge unserer sozialen Einrichtungen, die
keinem Theil der Gesellschaft, weder dem Reichen noch dem Armen, die
vernünftige und gesunde Entwicklung aller seiner Kräfte und
Fähigkeiten, die Abwechslung und befriedigende Anwendung seiner
Triebe gestatten. Zwar will die Gesellschaft, und namentlich die
Zivilisation, das allgemeine Glück, aber was sie erstrebt,
schlägt stets in das Gegentheil um. Wir behaupten, die Wahrheit
zu wollen, und überall herrscht Lüge, Heuchelei,
Unterdrückung; wir wollen die Moral und es herrscht Diebstahl,
Betrug, Verführung, Ehebruch, Prostitution, kurz allgemeine
Sittenlosigkeit; wir erstreben das allgemeine Glück und sieben
Achtel bis acht Neuntel der Menschen sind unglücklich, weil sie
von Uebeln umgeben sind, die zu beseitigen nicht in ihrer Macht liegt.
So herrscht statt der Einheitlichkeit die Zweideutigkeit in allen
Beziehungen. Jede gute Seite hat ihre schlimme, und zwar ist die
schlimme die überwiegende.




Fourier nennt das Streben nach Glück streben nach innerem und
äußerem Luxus. Der innere Luxus ist die Gesundheit, der
äußere der Reichthum. Den inneren Luxus bilden die Triebe,
die um so gesünder sind, je lebhafter sie sind, und deren
es fünf sensuelle oder Sinne des Körpers giebt: Geruch,
Gesicht, Gehör, Geschmack und Gefühl, und vier Triebe der
Seele: Liebe, Freundschaft, Ehrgeiz3, Familiensinn, die sämmtlich
alle neun von drei sie steuernden Trieben beherrscht werden. Diese
drei sind: Die Kabalist, Trieb der Intrigue, d. h. der Trieb, der
thätig ist, um die Neigungen zu theilen, die Willen zu bestimmen,
sich zu gemeinsamen Handlungen zu vereinigen; die Alternant oder
Papillone, Trieb, der nach beständiger Abwechslung, nach
Kontrasten, nach Veränderungen in der Handlung strebt; die
Komposit, Trieb, der die Begeisterung, den Enthusiasmus erregt, nach
dem Guten und Schönen strebt, alle Hindernisse überwindet.
Diese letzten drei Triebe wirken ihm zufolge auf die vier affektiven
und diese auf die fünf sensitiven.




Will aber der Mensch alle seine Triebe bethätigen und befriedigen
und den dazu nöthigen Reichthum erlangen, ein Streben, das seiner
Natur inhärent ist, so kann er dies nicht als isolirtes
Einzelwesen, er bedarf hierzu einer Organisation mit Seinesgleichen.
Diese Organisation, die Fourier entdeckte und als Heilmittel bietet,
ist — die ländliche und hauswirthschaftliche Assoziation,
die mit der industriellen zu verbinden und auf die Anwendung der
Serien (Reihen) und Gruppen der Triebe organisirt sein soll.




Fourier legt auf die Ackerbaugenossenschaft oder die agrikole
Assoziation das Hauptgewicht, er sieht sie als die eigentliche
Grundlage für die menschliche Existenz, als diejenige
Thätigkeit an, welche die meiste und angenehmste Abwechslung der
Verrichtungen bietet. Aber auch die ganze häusliche
Thätigkeit, die Hauswirthschaft im weitesten Umfang, Handel und
Gewerbe, die Erziehung, die Künste, die Wissenschaften sollen
sozietär betrieben werden. Die eigentliche Großindustrie
hatte im Zeitalter Fourier's noch wenig Bedeutung in Frankreich, sie
war hauptsächlich in der sog. Manufaktur organisirt, jener
höher entwickelten Theilung der Handarbeit, vereinigt in
großen Werkstätten, oder vertheilt in Hausbetrieben, die
für einen gemeinsamen Unternehmer arbeiten. Der große
Fabrikbetrieb entstand erst in einiger Bedeutung gegen das Lebensende
Fourier's. Der manufakturmäßige Großbetrieb wurde zu
Anfang dieses Jahrhunderts in Frankreich treibhausmäßig
durch die Zoll- und Gewerbepolitik Napoleon's begünstigt, dessen
Haß und Eifersucht, sowie Rachsucht gegen England ihn zur
Kontinentalsperre trieben und ihn die größten Anstrengungen
machen ließen, neben der Sperrung der seiner Machtsphäre
unterworfenen Häfen für englische Waaren, die
inländische Industrie vermittelst enormer Schutzzölle,
Staatsunterstützungen und Prämien künstlich
großzuziehen und dadurch England zu stürzen. Immerhin
würde sich auch unsere heutige Großindustrie in die
Fourier'sche phalanstere Organisation einreihen lassen.




Die Arbeit ist nach Fourier eine Nothwendigkeit für Alle
ohne Unterschied des Lebensalters und des Geschlechts, aber sie darf
keine Last, sondern sie muß eine Lust sein, mit anderen Worten:
sie muß anziehend sein. Das kann sie nur sein, wenn Jeder das
treibt, wozu seine Triebe ihn drängen, was ihm also
Vergnügen macht; dabei muß die Beschäftigung
häufig abwechseln und dürfen zu diesem Zwecke die einzelnen
Arbeitssitzungen nur kurze sein. Jede Beschäftigung wie jedes
Vergnügen darf nicht über ein und eine halbe bis zwei
Stunden währen, weil man sonst ermüdet. Um aber das
rivalisirende Element in die Beschäftigung zu bringen, muß
sie von einer Anzahl Gleichstrebenden zugleich geübt werden. Es
bilden sich also Gruppen von Gleichgesinnten für eine bestimmte
Thätigkeit. Jede dieser Gruppen muß der lebhafteren
Rivalität und der Ausgleichung halber mindestens sieben,
gewöhnlich neun Personen umfassen. Es bilden sich eben so viel
Gruppen, als Unterarten von Beschäftigungen bei einem bestimmten
Produktionszweig vorhanden sind; diese verschiedenen Gruppen bilden
eine Serie (Reihe). Es giebt z. B. eine Serie der Birnen- und eine
solche der Aepfelzüchter, aber für die Varietäten jeder
Obstart bestehen Gruppen. Es rivalisiren also die Serien, um die beste
Obstart, die Gruppen, um die besten Sorten (Varietäten) zu
züchten. Da ferner zwei Menschen nie in Allem den gleichen
Geschmack und die gleichen Triebe haben, so werden dieselben Personen,
die soeben in einer Gruppe zusammen wirkten, sich in den nachfolgenden
Arbeitssitzungen in rivalisirenden Gruppen oder Serien in anderen
Produktionszweigen gegenüberstehen. Es wechselt also nicht blos
die Beschäftigung, es wechselt auch beständig der
gesellschaftliche Umgang bei der Arbeit. Dieser immerwährende
Wechsel der Beschäftigung und der beschäftigten Personen,
und die daraus hervorgehenden, sich bald anziehenden, bald
abstoßenden Wechselbeziehungen bilden nach Fourier die
höchste Befriedigung, weil alle Triebe dabei in's Spiel kommen.
Aber die Befriedigung würde keine vollkommene sein, wenn nicht
der äußere Erfolg, also die Reichthumserzeugung, durch
diese Thätigkeitsweise auch erzielt würde. Diese
planmäßig organisirte, assoziirte Thätigkeit von
Hunderten von Familien in einer Phalanx wird, so behauptet Fourier, im
Gegensatz zur einzelnen Privatwirthschaft und Privatunternehmerschaft
eine große Menge von Ersparungen an Kraft, Zeit, Mittel,
Werkzeugen etc. einerseits, und durch die geschickt kombinirte und
rivalisirende Thätigkeit Aller andererseits eine
Reichthumsvermehrung zur Folge haben, die sich im Vergleich zu jetzt
verzehn-, verzwanzig-, selbst vervierzigfacht und dem Aermsten eine
Bedürfnißbefriedigung ermöglicht, wie sie heute kaum
ein reicher Mann sich verschaffen kann.




In der Fourier'schen Phalanx besteht der Unterschied des Besitzes
fort. Da der Genuß des Lebens auf Kontrastwirkungen beruht, ist
auch der Unterschied des Besitzes nothwendig. Je größer die
Verschiedenheiten an Besitz, Charaktereigenschaften, Trieben, also je
lebhafter die Kontraste sind, um so besser für die Phalanx.




Man sieht, Fourier ist der Begriff des Klassengegensatzes und
die Entwicklung der verschiedenen Gesellschaftsformationen aus
Klassenkämpfen, eine Grundanschauung des modernen
Sozialismus, fremd. Sein Sozialismus ist auf die Versöhnung, die
Harmonie der heute feindlichen Gegensätze, die nach seiner
Meinung nur aus Mißverstand oder mangelhafter Kenntniß der
wahren Bestimmung der menschlichen Gesellschaft feindliche wurden,
gerichtet. Sein Sozialismus paßt sich, wie er nicht müde
wird, immer wiederholt zu versichern, allen Regierungsformen und allen
Religionssystemen an, er hat weder mit politischen noch
religiösen Streitfragen das Geringste zu thun. Daher wendet er
sich in seinen Schriften nicht an die Arbeiter und die Masse der
Geringen, von denen die erstern zu seiner Zeit als Klasse noch wenig
entwickelt waren und öffentlich gar keine Rolle spielten, sondern
er wendet sich an die Einsicht der Großen und Reichen. Letztere
allein konnten ihm helfen, weil sie allein die Mittel zur
Gründung einer Versuchsphalanx besaßen, von deren
Zustandekommen nach ihm die Einführung seines Systems abhing. War
diese begründet, dann zog sie durch ihren Glanz und ihre
Vortheile nicht nur die Zivilisirten, sondern auch die noch im
Zustande der Barbarei und der Wildheit befindlichen Völker
— „die von der Zivilisation nichts wissen wollen“ — an,
eiligst in die neue Gesellschaftsorganisation einzutreten. Die Phalanx
ist das Zaubermittel, das die Entwicklungsperiode der Zivilisation,
wie der Barbarei und der Wildheit abkürzt, Barbaren und Wilden
das Durchgangsstadium durch die Zivilisation erspart und den
Aufschwung zu immer höherer Vollendung herbeiführt.




So wandte sich denn Fourier nacheinander bald direkt, bald indirekt an
alle ihm jeweilig zugängig erscheinenden Kreise und Personen, um
diese für sein System zu interessiren und von ihnen die Mittel
zur Begründung der Versuchsphalanx zu erlangen. Er schilderte
ihnen den eigenen materiellen Vortheil, wie die Ehren und den Ruhm,
den sie dadurch bei Mit- und Nachwelt erlangten, in den
glänzendsten, glühendsten Farben. So suchte er abwechselnd
und nacheinander Napoleon, französische Volksvertreter, den Adel
und Klerus der Restauration, die Bourbonen, die englischen
Großen, die sich für das gleichzeitig auftauchende Robert
Owen'sche Assoziationsprojekt in New-Lamark interessirten, die
Liberalen, ferner seine wüthendsten Gegner, die Philosophen,
Rothschild, dem er ein Königreich Jerusalem in Aussicht stellte,
Lord Byron, George Sand und nach der Julirevolution die Herren von
Lafitte und Thiers, die emigrirten Polen etc. zu gewinnen. Er
versuchte schließlich selbst mit den Saint Simonisten,
insbesondere mit Enfantin, Fühlung zu bekommen. Die Saint
Simonisten benutzten zwar theilweise seine Theorien, indem sie
dieselben mit ihren Lehren vermischten, aber auf Weiteres ließen
sie sich nicht ein.




Alles war also vergeblich. Die Einen fanden sich unter der bestehenden
Ordnung so wohl, daß sie keine Sehnsucht nach einer anderen
hatten, Andere, die Wohlwollenden, hielten seine Ideen für
unausführbar, sahen in denselben eine schöne Illusion oder
Vision, die Dritten zuckten die Achsel und lachten über ihn als
einen Träumer und Narren. Dieser Widerstand, diese
Ungläubigkeit, die Fourier unbegreiflich fand und auf bösen
Willen oder Vorurtheil zurückführte, denn er selbst glaubte
an sich und sein System wie je ein Neuerer daran geglaubt hat, wird
unser Zeitalter sehr natürlich finden. Wir wissen Alle, daß
Entwicklungsperioden, die Bestehendes von Grund aus umgestalten
sollen, nie durch noch so scharfsinnig und detaillirt ausgedachte,
fertige Pläne von einer Idealgesellschaft herbeigeführt
werden, auch nicht, wenn die größten finanziellen Mittel
und das größte Wohlwollen mächtiger
Persönlichkeiten dahinter steht, sondern daß die
Umgestaltung aus dem Entwicklungsprozeß der ganzen Gesellschaft
sich vollzieht und, wenn die Bedingungen einer neuen
Gesellschaftsformation vorhanden sind, diese sich mit elementarer
Gewalt auch Bahn bricht. Sie wird nicht gemacht, sie vollzieht sich,
und stets unter der Form von Klassenkämpfen, gegen den
Willen der alten Gesellschaftsschichten.




Fourier will in seiner Phalanx Kapital, Arbeit und Talent
berücksichtigen und zwar in der Weise, daß die Arbeit
Fünfzwölftel, das Kapital Vierzwölftel, das Talent
Dreizwölftel des Ertrags zugewiesen erhält. Die beiden
Geschlechter sind vollkommen gleichberechtigt, sie arbeiten,
vergnügen und lieben sich miteinander, wie die Neigung sie zu
einander führt. Wie alle Thätigkeit und die Vergnügen
gemeinsam sind, so ist auch die Kindererziehung eine gemeinsame. Die
Kinder sind das dritte neutrale Geschlecht, ihrer Erziehung widmet er
in seinen Werken einen breiten und hochinteressanten Raum. Es
existiren nicht viele Menschen, die, wie Fourier, die menschliche
Gesellschaft in allen Lebensaltern und Lebensstellungen beobachteten
und studirten, und so hat er auch den Kindescharakter mit wunderbarer
Gründlichkeit und Tiefe erfaßt und darauf sein
Erziehungssystem begründet. Es wird keinen Pädagogen geben,
der nicht heute noch die bezüglichen Kapitel mit großem
Vergnügen und mit Nutzen liest.




Die Kinder werden vom ersten Tage der Geburt ab gemeinsam in
großen, für diesen Zweck auf's Bequemste und Opulenteste
eingerichteten Sälen gepflegt und erzogen. Ihre Pflege
übernehmen Pflegerinnen von verschiedenem Lebensalter, die sich
freiwillig und aus Trieb, wie bei Allem, was in der Phalanx geschieht,
diesem Dienste widmen. Sobald sich der Charakter der Kinder
entwickelt, werden sie darnach in die verschiedenen Säle
vertheilt. Die Pflegerinnen sind in Serien und Gruppen organisirt, sie
sind Tag und Nacht zugegen und werden in den üblichen
Zwischenräumen abgelöst. Die Mütter können nach
Neigung unter den Pflegerinnen leben. Fourier meint aber, die Mehrzahl
werde es vorziehen, ihren gewohnten Beschäftigungen und
Unterhaltungen nachzugehen und nur in den Stunden der Nahrung sich
einfinden, überzeugt, daß ihren Kleinen Nichts fehlt und
Nichts abgeht. Für Spielen und Unterhaltungen der Kleinen ist
reichlich gesorgt. Vom dritten Lebensjahre ab werden sie nach ihrem
Alter klassifizirt und spielend in die verschiedenen leichten
Beschäftigungen des Haushalts eingeführt und zu Handarbeiten
angehalten. Jeder Zwang ist ausgeschlossen. Zweckdienlich
eingerichtete Spielsäle, Küchen, kleine Werkstätten,
mit kleinen Werkzeugen und Maschinen versehen, geben ihnen
Gelegenheit, ihre Triebe und Fähigkeiten zu bethätigen. Der
eigentliche geistige Unterricht beginnt erst mit dem neunten Jahr,
nachdem inzwischen die körperliche Erziehung, die unter dem Namen
der „Oper“ Gesänge, Tänze, Musik, körperliche Uebungen
aller Art umfaßt, um die Kinder gewandt zu machen, zu richtigem
Maß und Ausdruck im Sprechen, in Geberden und Bewegungen zu
erziehen, eine feste Grundlage erlangt hat. Die Erziehung währt
in verschiedenalterigen Abstufungen bis zur vollständigen
körperlichen Reife der Geschlechter, also bis zum 16., 18. und
selbst 20. Lebensjahr. Wir kommen bei der späteren Darlegung der
Fourier'schen Theorien auf diese Dinge ausführlicher zurück.




Das Verhältniß der beiden Geschlechter zueinander ist im
Fourier'schen System das denkbar freieste. Die Kritik, die Fourier an
die Beziehungen der Geschlechter in unserer Gesellschaft, an die Form
der heutigen Ehe mit ihren Auswüchsen, ihrer Käuflichkeit,
ihrer Heuchelei, ihrem Zwange gegen den einen oder anderen, oder gegen
beide Theile, übt, gehört zu dem Schärfsten, was
hierüber geschrieben wurde.




Die Kritik der Beziehungen der Geschlechter zu einander, wie die
Kritik des Handels, den er wie kein Zweiter kannte, zogen ihm
hauptsächlich die Entrüstung und den Zorn der Gegner zu,
verletzten Diejenigen am meisten, die in dem einmal Ueberlieferten die
beste der Welten sahen. Mit seiner Theorie der freien Liebe, seiner
Darstellung der sechsunddreißig Arten der Hahnreischaft und des
Ehebruchs, die nach ihm existiren und die er noch zu
vervollständigen sich anheischig machte; mit seiner
Bloßlegung der lügnerischen und gaunerhaften Praktiken des
Handels, des Geld- und Lebensmittelwuchers, des Schachers mit
Grundstücken und Effekten, der Börsenmanöver, hatte er
in verschiedene und sehr gefährliche Wespennester gestochen. Er
rief einen solchen Sturm gegen sich wach, daß er selbst
später für angemessen fand, zu erklären, Alles, was er
über die Beziehungen der Geschlechter in seinen Schriften
ausgeführt habe, könne erst von der dritten Generation ab,
nach Gründung seines Systems, zur Durchführung kommen. Die
jetzt noch übermäßig herrschenden Vorurtheile, wie die
physischen Uebel und Gebrechen, die das gegenwärtige System
erzeugt habe, müßten erst allmälig ausgerottet werden.
Dagegen fuhr er fort, durch historische Darlegung und Kritik der
geschlechtlichen und der Eheverhältnisse bei den alten
Völkern, besonders an der Hand der Bibel, ihrer Erzählungen
über die Nachkommen der ersten Menschen, die Lebensweise der
Erzväter, dann David's, Salomo's u. s. w. nachzuweisen, welche
Phasen die Geschlechtsverhältnisse der Menschen durchgemacht und
wie wenig Anstoß selbst Gott daran genommen habe, indem er allen
diesen aus dem alten Testament angeführten Personen fortgesetzt
sein Wohlwollen und seine Gnade erhalten habe.




Unter den neuen Lebensverhältnissen, die Fourier erstrebt,
genießen die Menschen nicht nur das volle Glück, sie werden
auch bei ihrer gesunden und naturgemäßen Lebensweise ein
sehr viel höheres Lebensalter erreichen, als heute. 144 Jahre
werden das Durchschnittsalter sein. Sie könnten also wenigstens
volle achtzig Jahre die Liebe genießen, was doch wohl, wie er
meint, eine zu lange Zeit sei, um mit einem Mann oder einer Frau
ausschließlich leben zu sollen, „täglich von derselben
Platte zu essen“. Da ferner mit dieser längeren Lebensdauer auch
die Vermehrung der Menschen entsprechend wachse, sei Urbarmachung
neuen Bodens, Ansiedelung in bisher wenig bevölkerten
Ländern und Erdtheilen geboten. Aber auch dieses Hülfsmittel
werde bald der Vermehrung ein Ziel setzen, wenn nicht gleichzeitig mit
der Entwicklung des Menschengeschlechts durch die neue soziale
Organisation unser Erdball in klimatischer Beziehung bis zum
höchsten Nord- und Südpol eine vollständige klimatische
Umwandlung durchmache, die auch auf den anderen Planeten und
Fixsternen ähnlich sich vollziehen soll.




Hier entwickelt nun Fourier ein kosmogenetisches System, das zu dem
Phantastischsten gehört, das ein Mensch erdenken kann. Es ist
namentlich dieser Theil seiner Abhandlungen, der ihm den meisten
Spott, ihm hauptsächlich den Titel des „Visionärs“, des
„Narren“ eingetragen hat. Das ganze Universum ist nach Fourier, und
hier beruft er sich auf Schelling, „das Spiegelbild der menschlichen
Seele“.




Die Welt ist dem Menschen zu Liebe geschaffen; nach seinem Tode
wandert er von Planet zu Planet zu immer höherer Vollkommenheit,
eine Idee, die freilich auch in anderen Köpfen, selbst heute
noch, spukt und nicht blos in den untern Schichten. — „Die
Kanaille will ewig leben.“




Jeder Planet wird geboren; er hat, wie der Mensch, sein Alter der
Kindheit, der auf- und absteigenden Entwicklung und des Todes. Auch
die Menschheit stirbt, und zwar nach einer Gesammtlebensdauer von
80.000 Jahren, die sich in vier Phasen abwickeln. Die Phase der
Kindheit, in deren letzter Periode wir uns befinden, dauert 5000
Jahre; die Phase der aufsteigenden Entwicklung währt 35.000
Jahre; die Phase des allmäligen Niedergangs ebenfalls 35.000
Jahre. Dann folgt die Phase der Altersschwäche wieder mit 5000
Jahren, worauf der Tod der Menschheit und der Erde eintritt. Innerhalb
des Zeitraums von 80.000 Jahren erlebt die Menschheit 32
Entwicklungsperioden — wir befinden uns in der fünften, der
Zivilisation —, und innerhalb der verschiedenen Perioden giebt
es verschiedene Neuschöpfungen, durch welche auch die Thier- und
Pflanzenwelt und das Klima, entsprechend der höheren Entwicklung
des Menschen, sich in höherer Vollkommenheit entfalten werden.
Mit der achten Periode, der Harmonie, beginnt die Aurora des
Glücks. Es wird die Nordpolkrone (Couronne
boréale) geboren, die dann, gleich der Sonne, nicht blos
Licht, sondern auch Wärme verbreitet und damit eine Reihe neuer
Schöpfungen einleitet. Die Wirkung der Nordpolkrone wird sein,
daß Petersburg und Ochotsk ein ähnliches Klima bekommen,
wie Kadix und Konstantinopel, daß das Klima der sibirischen
Eisküsten dem von Marseille und dem Golf von Genua gleicht, und
daß eine Fruchtbarkeit dieser nördlichen Erdtheile beginnt,
die mit jener der tropischen Länder wetteifert. Gleichzeitig wird
durch die Einwirkung des Fluidums der Nordpolkrone und durch die
Veränderung des Klimas das Meer sich umbilden und einen
limonadeartigen Geschmack annehmen. Die jetzigen, den Menschen
feindlichen und schädlichen Meerungeheuer, wie der Hai etc.,
werden zu Grunde gehen und durch neue Schöpfungen, wie Anti-Hai,
Anti-Walfisch, ersetzt werden, Thiere, die dem Menschen freundlich
sind und ihm ihre Dienste zum Ziehen der Schiffe etc. leihen werden.
Alle nützlichen Fische und Seethiere, wie der Hering, der
Kabeljau, die Auster u. s. w., werden trotz der Veränderung des
Meeres erhalten bleiben und sich wesentlich vermehren. Ganz
ähnlich vollzieht sich die Umgestaltung auf dem Lande. Alle
wilden Thiere (Löwe, Tiger, Leopard, Wolf etc.) und alle giftigen
Reptile oder widerlichen Insekten, ebenso die giftigen und
schädlichen Pflanzen verschwinden und werden durch für den
Menschen nützliche Neuschöpfungen ersetzt. So entsteht z. B.
der Anti-Löwe, der zahm ist und sich freiwillig dem Menschen als
Reitthier anbietet.




Sobald der ganze Erdball mit Phalanxen bedeckt ist, wird er zwei
Millionen derselben mit vier Milliarden Menschen aufweisen. Alsdann
wird Konstantinopel Hauptstadt der Welt und wird der von allen
Phalanxen ernannte Omniarch, als Herrscher der Welt, seinen Sitz dort
nehmen. Worin aber das Herrscheramt dieses Omniarchen besteht, ist
schwer zu sagen, darüber giebt Fourier keine Auskunft. Mit der
Zahl von vier Milliarden ist das Maximum der Bevölkerungsziffer
erreicht; denn wenn die Menschen sich anfangs stark vermehrten, so
läßt die Fruchtbarkeit des Geschlechts allmälig und
namentlich in dem Maße nach, wie neben den Männern
insbesondere auch die Frauen größer und stärker
werden, ihre geistige und körperliche Entwicklung und die
opulente Lebensweise zunimmt. Fourier glaubt, schon jetzt in unserer
Gesellschaft die Beobachtung gemacht zu haben, daß Frauen von
großer Körperkraft und Körperfülle und
höherer geistiger Entwicklung und in günstigen materiellen
Verhältnissen lebend, weniger Kinder gebären, als solche von
schwächlicher, magerer Konstitution, so daß Erstere
häufig sogar unfruchtbar seien.




Aehnliche Umgestaltungen und Veränderungen, wie auf unserm
Globus, vollziehen sich auf allen übrigen Planeten und geben dem
Menschen die Gewähr, daß er auch nach seinem Tode auf der
Erde in ungemessenen Zeiträumen von einem zum andern Planeten
wandert, von denen immer einer vollkommener als der andere ist und
immer höhere Genüsse dem Menschen in Aussicht stellt. Ganze
Planetensysteme werden sich noch bilden, um in der Sternenwelt
dieselbe Harmonie, das obere Klavier (clavier majeur)
herzustellen, wie diese Harmonie auf der Erde in dem Klavier der
menschlichen Seele, das 810 Charaktereigenschaften aufweist, sich
hergestellt hat. Das Charakteristische in allen diesen
Auseinandersetzungen Fourier's sind die bestimmten mathematischen
Verhältnisse und die Analogien, mit denen er rechnet. Alles
drückt sich bei ihm in bestimmten Zahlen aus. Alle
Lebensäußerungen und Erscheinungen in der Welt lassen sich
in bestimmten mathematischen Zahlenverhältnissen zum Ausdruck
bringen. Fourier steht hier ganz auf dem Boden des Pythagoras (540-500
vor unserer Zeitrechnung), der bekanntlich eine Philosophie der
Zahlenlehre für alle Erscheinungen begründete.




Ebenso sieht Fourier überall Analogien; jede unserer Pflanzen,
jedes Thier entspricht irgend einem Menschencharakter, dabei kommt er
zu ergötzlichen Vergleichen. Ferner entsprechen die 32 Zähne
des Menschen den 32 Entwicklungsperioden der Menschheit und den 32
Planeten unseres Planetensystems, die nach ihm dieses zählen
muß.




Die phantastischen Spekulationen Fourier's über die Entwicklung
von Menschen und Welt waren es, die ihm im spottsüchtigen
Frankreich am meisten schadeten. Später gab er auch diesen Theil
seiner Ansichten ausdrücklich preis, sich damit entschuldigend,
daß im Jahre 1808 seine Kenntnisse und Entdeckungen noch sehr
mangelhaft gewesen seien, daß er für das Studium auf die
Nächte angewiesen gewesen sei und er manche ihm nöthige
Wissenschaft habe vernachlässigen müssen. Im Uebrigen aber
hätten, meinte er, diese seine kosmogenetischen Ansichten mit
seinem eigentlichen sozialen System nichts zu thun und schädigten
und berührten dieses eben so wenig, als die Träumereien
Newton's über die Auslegung der Apokalypse dessen Entdeckung
über die Attraktion und Gravitation der Weltkörper
geschädigt und berührt habe. Ueberdies erlebte Fourier die
Erfindung und Anwendung des Dampfschiffs und der Eisenbahnen, und
damit war für ihn handgreiflich der Beweis geliefert, daß
die Menschheit nunmehr mit einer Schnelligkeit Meere zu durchschneiden
und Länder zu durcheilen vermochte, daß sie den Anti-Hai
des Meeres und den Anti-Löwen des Landes sehr wohl entbehren
konnte. Wer hatte überhaupt zu Anfang dieses Jahrhunderts von
bedeutenden Männern keine Träumereien? Schiller in seinen
Räubern, Göthe in seinen Wilhelm Meister's Lehr- und
Wanderjahren, Fichte in seinem „geschlossenen Handelsstaat“ malten die
Welt auch ganz anders, als sie der großen Mehrzahl der
gleichzeitig mit ihnen lebenden „vernünftigen Leute“ sich
darstellte. Geniale Menschen haben das Recht, zu „träumen“, sie
helfen mit ihren „Träumen“ der Menschheit mehr, als der
große Troß des Philisterthums mit seinen
„vernünftigen“ Gedanken.




Wir wiederholen, man darf nie einen Mann und seine Geistesprodukte mit
dem Maßstab einer späteren Zeit messen. Wie jeder
Mensch, der bedeutendste wie der geringste, das Kind seiner Zeit ist,
so wird er auch über seine Zeit nicht hinaus können; er kann
der Vorgeschrittenste in ihr sein, außer ihr steht er nicht.
Eine bewußte Arbeiterklasse gab es zu Anfang dieses Jahrhunderts
nicht, konnte es nicht geben; die moderne, industrielle Arbeiterklasse
war erst im Entstehen, und so weit die Arbeiter am öffentlichen
Leben sich betheiligten und sich dafür interessirten, bildeten
sie die Gefolgschaft der Bourgeoisie, wie sie dies in Deutschland im
Anfang der sechziger Jahre noch waren. In Frankreich lagen damals die
Verhältnisse noch ganz anders. Die Ideen der großen
Revolution besaßen noch einen Glanz und hatten einen
Enthusiasmus in den Massen verbreitet, der lange und tief nachwirkte.




Warum jene glänzenden Ideen der bürgerlichen Ideologen in
der Revolution sich nicht verwirklicht hatten, nicht verwirklichen
konnten, erwähnten wir schon. Dazu kam, daß die
napoleonischen Kriege Frankreich unausgesetzt in Athem hielten und die
öffentliche Aufmerksamkeit in Anspruch nahmen. Ueberdies hatten
zu jener Periode die Arbeiter in Frankreich ihre goldene Zeit. Durch
das bereits erwähnte gegen England gerichtete vollständige
Abschließungssystem und die damit treibhausartig gezüchtete
Großindustrie — Zuckerfabrikation, Baumwollenfabrikation,
Seidenindustrie etc. — in Verbindung mit der fortgesetzten
Hinopferung von Hunderttausenden der besten Kräfte im
Mannesalter, in den ununterbrochenen Kriegen, war die Nachfrage nach
Arbeitern groß, die Löhne standen hoch und die Arbeiter
lernten erst jetzt eine Menge Bedürfnisse kennen und befriedigen,
von denen sie früher keine Ahnung hatten. Da bekümmerten sie
sich nicht um neue soziale Theorien, namentlich wenn diese ihnen in so
fremder, schwer verbindlicher und unverdaulicher Form geboten wurden,
wie sie Fourier's erstes Hauptwerk enthielt. Fourier ist
überhaupt schwer verständlich, es mangelt ihm die logische
Zusammenfassung und die klare Ausdrucksweise. Daneben hat er sich eine
Nomenklatur gebildet und wendet diese mit Vorliebe an, die eine
Verdeutlichung sehr schwer, manchmal fast unmöglich macht.




Als nach Beendigung der napoleonischen Kriege und nach der Beseitigung
Napoleon's Frankreich anfing, sich wieder mit sich selbst zu
beschäftigen, traten andere Erscheinungen in den Vordergrund, die
das allgemeine Interesse in Anspruch nahmen. Gleichzeitig mit den
Bourbonen und unter dem Schutz der Bayonette der heiligen Allianz war
ein ganzes Heer ehemals emigrirter Pfaffen und Adeliger mit ihrer
Nachkommenschaft eingerückt, die jetzt wie ein Schwarm
Heuschrecken sich über das Land ergossen, Ersatz für das
einst Verlorene, Belohnung und Vergeltung für das meist sehr
zweifelhaft Geleistete aus öffentlichen Mitteln verlangten, und
nach möglichster Wiederherstellung der Zustände des
ancien regime sich sehnten und dazu drängten. Zwar hatte
schon Napoleon versucht, seinen Frieden mit den alten Ständen zu
machen; er hatte neben dem alten einen neuen Adel kreirt, weil er
einsah, daß er seinen neu gezimmerten Thron nicht ohne solche
Stützen auf die Länge zu halten vermochte, und mit dem Papst
hatte er sich auch verständigt. Aber es war doch nur ein kleiner
Theil des Adels, der von Napoleon befriedigt war, und der Herr und
Meister zwang diesen Adel zur Bescheidenheit. Das wurde nach 1815
anders. Jetzt brach der alte Adel in Schaaren in das Land, er hielt
den Tag der Ernte nach so langer Entbehrung für gekommen. Die
reaktionären Strebungen kamen überall zum Vorschein. Eine
Reihe von Jahren ließ sich das niedergetretene Frankreich diesen
Zustand gefallen, dann aber ermannte es sich allmälig. Die
Bourgeoisie, die sich in erster Stelle zurückgedrängt und
beunruhigt sah, wurde oppositionell, und Alles, was von den Ideen der
großen Revolution erfüllt war, noch voll Begeisterung und
Enthusiasmus glühte, erhob sich zum Kampf, der schließlich
in dem Sturz der Bourbonen in der Julirevolution zunächst sein
Ende fand. Aber später dauerten die Kämpfe fort und
führten namentlich zur Gründung der geheimen
revolutionären Gesellschaften, an denen auch die Arbeiter in
stärkerem Maße sich betheiligten. Das war keine
Strömung, die den auf Aussöhnung und Ausgleichung der
Gegensätze gerichteten Bestrebungen Fourier's günstig war.
Dazu kam noch eine gewisse Zurückhaltung seinerseits, er blieb
den politischen Kämpfen vollständig fern, seine Natur war
nicht für die öffentliche Propaganda und die Agitation
gemacht.




Die Aufnahme, die Fourier's erstes Werk: „Die Theorie der vier
Bewegungen“, gefunden hatte, war nicht sehr ermunternd. Das Buch fand
geringen Absatz und Fourier's Mittel waren erschöpft. Eine kleine
Hülse, die ihn vor dem Mangel schützte, erhielt er durch ein
Legat seiner Mutter, die 1812 starb, ein Legat, das ihm jährlich
900 Franken einbrachte. Bis zum Jahre 1816 arbeitete er in
verschiedenen kaufmännischen Stellungen, dann zog er sich auf's
Land zurück und widmete sich fünf Jahre gänzlich seinen
Studien und Berechnungen. Endlich, im Jahre 1822, erschien sein
umfänglichstes Werk: „Die Theorie der universellen Einheit“, zwei
starke Bände umfassend, bei dessen Herausgabe ihn namentlich sein
Freund und Anhänger Just Muiron, der als städtischer Beamter
in Besançon lebte und in leidlichen materiellen
Verhältnissen war, unterstützte. Bei der zweiten Herausgabe
(1842) wurde dem Werke die ein Jahr nach seiner ersten Herausgabe
geschriebene Abhandlung: „Summarisches“ eingefügt und das Ganze
unter dem ersterwähnten Titel in vier Bänden herausgegeben.
Bei der ersten Ausgabe führte das Werk den Titel: „Abhandlung
über die hauswirthschaftlich-landwirthschaftliche Assoziation“,
obgleich Fourier ihm den späteren Titel von vornherein zugedacht,
ihn aber durch den zweiten ersetzt hatte, weil damals „die erschreckte
öffentliche Meinung gegen die allgemeinen Systeme eingenommen
gewesen sei.“ In diesem Werk begründet Fourier in der
ausführlichsten Weise alle die in seinem ersten Werk
aufgestellten Postulate, sie hier und da in Folge genauerer Studien
und Berechnungen richtig stellend. Einen erheblichen Theil des Werkes
bilden philosophische Abhandlungen scharf polemischer Natur — in
der Polemik war er überhaupt Meister — in denen er die
Systeme der Gegner angriff und die gegen ihn gerichteten Angriffe mit
viel Witz und Satyre zurückwies.




Im Jahre 1829 erschien eine weitere Arbeit Fourier's unter dem Titel:
„Die industrielle und sozietäre Neue Welt.“ (Le Nouveau Monde
industriel et sociétaire.) Dieses Werk umfaßt einen
Band und ist von allen Schriften Fourier's das präziseste und am
klarsten geschriebene; es vermeidet möglichst die spekulativen
und kosmogenetischen Träumereien, befaßt sich dagegen um so
mehr mit allen praktischen Fragen seines Systems; es kann als die
eigentliche Quintessenz seiner Theorien angesehen werden. Wer sich
über Fourier's Ideen genügend orientiren will, ohne die
fünf ersten Bände zu studiren, wird in „Der industriellen
und sozietären Neuen Welt“ alles Wünschbare finden. Sieben
Jahre später erschien abermals eine größere Arbeit von
ihm unter dem Titeln „Falsche Industrie“. Aber dieses Buch
enthält keine irgendwie neuen Ideen, noch weniger zeichnet es
sich durch Uebersichtlichkeit aus, es ist die letzte, aber auch
geringwerthigste seiner größeren Abhandlungen. Neben diesen
größeren Schriften erschienen von ihm eine Menge
Aufsätze über die verschiedensten Fragen, die später
ebenfalls gesammelt und von seinen Anhängern herausgegeben
wurden.




Allmälig hatte sich eine kleine Anhängerzahl um Fourier
geschaart. Neben dem bereits erwähnten, ihm sehr ergebenen Muiron
war es Victor Considérant, der als junger Mann und als
Zögling der Ingenieurschule zu Metz mit Feuereifer sich seinen
Ideen hingab, unter seinen militärischen Genossen für
dieselben Propaganda machte und auch später Fourier treu blieb,
als er in der militärischen Karrière bis zum Hauptmann des
Geniekorps emporstieg, noch später Mitglied des Generalraths der
Seine und Volksvertreter wurde. Considérant wurde das
eigentliche Haupt der Schule, der Paulus des Fourierismus, der in Wort
und Schrift unermüdlich für ihn wirkte. Doch da wir die
ausschließliche Aufgabe haben, uns mit dem Wirken Fourier's zu
beschäftigen, können wir nicht ausführlicher auf die
Thätigkeit der Schule eingehen. Die Zahl ihrer
schriftstellerischen Kräfte, und dem entsprechend auch die Zahl
ihrer Schriften, wurde im Laufe der Jahre eine sehr bedeutende, doch
hat sie nie einen großen Massenanhang gewonnen; sie hatte, wie
die meisten der sozialistischen Schulen in Frankreich, ihre
Hauptstützen in den jugendlichen Kreisen der Gebildeten.
Schriftsteller, Advokaten, Offiziere, Aerzte, Künstler bildeten
den Kern. Im Jahre 1832 gelang es Kurier und seinen Schülern,
eine Zeitschrift für die Verbreitung ihrer Lehren zu
gründen, die unter dem Titel: „La Reforme industrielle ou le
Phalanstère“ (Die industrielle Reform oder das
Phalansterium) bis zum Jahre 1833 in zwei Bänden groß Oktav
erschien, dann aber einging. Eine neue Zeitschrift erschien 1836 unter
dem Titel: „La Phalange, journal de la science social“ (Die
Phalanx, Zeitschrift für die soziale Wissenschaft), welche in den
Jahren 1836–1840 zwei bis drei Mal im Monat herauskam. Von
1840–1843 erschien sie wöchentlich drei Mal und ging 1843
in ein Tageblatt über unter dem Titel: „Democratie
pacifique“ (Friedliche Demokratie).




Fourier betheiligte sich bei diesen Zeitschriften schriftstellerisch
sehr eifrig und leistete zahlreiche Beiträge. Außerdem
führte er auch den Kampf in der übrigen Presse, so weit
diese seine Arbeiten aufnahm. Gegen Ende der zwanziger Jahre war er
dauernd nach Paris übergesiedelt. Er hatte eingesehen, daß
wenn er für seine Theorien mit Erfolg wirken wollte, er mitten in
dem Zentralpunkt des öffentlichen Lebens von Frankreich sein
mußte. Er hatte den durch die Zentralisation des Landes
begründeten mächtigen Einfluß von Paris auf Frankreich
für dessen ganzes öffentliches, wissenschaftliches,
künstlerisches Leben entschieden bekämpft, ein
Einfluß, der dazu führe, daß die größten
Städte Frankreichs, wie Lyon, Bordeaux, Rouen u. s. w., in Bezug auf
geistiges und künstlerisches Leben reine Landgemeinden seien und
bei der in Deutschland herrschenden Dezentralisation von weit
kleineren Städten, wie Weimar, Stuttgart, Gotha oder jeder
beliebigen deutschen Universitätsstadt, überflügelt
würden. Fourier beurtheilte überhaupt Paris, Frankreich und
den Charakter seiner Landsleute im guten wie im schlimmen Sinne wie
wenige seiner Zeitgenossen. Das war die Frucht seiner
außerordentlichen scharfen Beobachtungsgabe. Aber der
zentralisirenden Wirkung und dem Einfluß von Paris konnte er
sich natürlich als Einzelner und als Mann, der auf seine
Zeitgenossen wirken wollte, nicht entziehen, und so wählte er es
zum Schauplatz seiner Thätigkeit. Da ist es denn für den
Mann und den festen Glauben an sein System charakteristisch, daß
während der letzten zehn Jahre, die er bis zu seinem am 9.
Oktober 1837 in Paris erfolgten Tode verlebte, er Tag für Tag in
der Mittagsstunde in seiner Wohnung den „Kandidaten“4
erwartete, der ihm die Mittel für die Gründung einer
Versuchsphalanx zur Verfügung stellen sollte. Vergeblich! Dagegen
wurde im Jahre 1832 aus der Mitte seiner Anhänger heraus der
Versuch, eine Phalanx zu gründen, gemacht, indem Einer derselben
in der Nähe von Rambouillet 500 Hektaren Land für diesen
Zweck zur Verfügung stellte. Aber man kam über die ersten
Versuche nicht hinaus, weil die Mittel sehr bald ausgingen, ein
Resultat, das Fourier bis an sein Lebensende mit begreiflicher
Bitterkeit erfüllte.













Hiermit haben wir in der Hauptsache den Lebenslauf des Begründers
des Phalanstèren-Systems dargelegt, wie in einigen Hauptpunkten
seine Grundgedanken entwickelt, und die Zeitverhältnisse kurz
geschildert, unter welchen er sich Geltung zu verschaffen suchte. Es
handelt sich nunmehr darum, sein System und seine Auffassungen nach
seinen eigenen Ausführungen, wenn auch nur in knappster Form, zum
Ausdruck zu bringen.




Seine Schüler haben im Jahre 1848 ein zweibändiges
Sammelwerk herausgegeben, in dem sie unter dem Titel: „Die universelle
Harmonie und das Phalansterium“ (L'harmonie Universelle et le
Phalanstère) eine Uebersicht der Theorien Fourier's gaben,
worin ausschließlich er selbst zum Wort kommt. Dieses Werk haben
wir theilweise für Nachstehendes mit zu Grunde gelegt. Fourier
beginnt:




„Ich dachte an nichts weniger, als an Untersuchungen über die
Bestimmung von Mensch und Welt, ich theilte die allgemeine Ansicht,
welche sie als undurchdringlich ansah und ihre Berechnung unter die
Visionen der Astrologen und Magiker reihte ... Seitdem die
Philosophen5 in ihrem ersten Versuch (in der
französischen Revolution) den Beweis ihrer Unerfahrenheit
geliefert haben, betrachtet Jeder ihre Wissenschaft als für immer
abgethan. Die Ströme von politischer und moralischer
Aufklärung erscheinen nur mehr als Illusionen. Nachdem diese
Gelehrten seit fünfundzwanzig Jahrhunderten ihre Theorien
vervollkommnet, alles alte und neue Wissen zusammengetragen haben,
zeigt sich, daß sie uns statt der versprochenen Wohlthaten eben
so viel Kalamitäten verschafften und daß die Zivilisation
zur Barbarei neigt. Nach der Katastrophe von 1793 gab es keinerlei
Glück von den erworbenen Aufklärungen mehr zu hoffen, man
mußte das soziale Wohl durch eine neue Wissenschaft zu
verwirklichen suchen. Solcher Art war die erste Betrachtung, welche
mich die Existenz einer bisher noch unbekannten sozialen Wissenschaft
vermuthen ließ und mich anregte, ihre Entdeckung zu versuchen.
Ich ward dazu ermuthigt durch zahlreiche Merkmale, die Verirrungen der
Vernunft und hauptsächlich durch den Anblick der schweren
Geiseln, von denen unsere sozialen Zustände betroffen sind:
Mangel, Entbehrungen, überall herrschender Betrug,
Seeräuberei, Handelsmonopol, Sklavenhandel und viele andere
Uebel. Ich gab dem Zweifel statt, ob dieser soziale Zustand nicht eine
von Gott erfundene Kalamität sei, um das Menschengeschlecht zu
züchtigen. Ich schloß, daß in diesem sozialen Zustand
eine Umkehrung der natürlichen Ordnung vorhanden sei. Endlich
dachte ich, wenn die menschliche Gesellschaft nach der Ansicht
Montesquieu's 'von einer Krankheit der Entkräftung, einem inneren
Uebel, einem geheimen versteckten Gift' behaftet sei, man ein
Heilmittel finden könne, wenn man die von unseren Philosophen
bisher innegehaltenen Wege vermeide. So machte ich zur Regel meiner
Untersuchungen: den absoluten Zweifel und die absolute Vermeidung
bisher beschrittener Wege ... Da ich bisher keinerlei Beziehungen
zu irgend einer wissenschaftlichen Partei hatte, so war es mir um so
leichter, den Zweifel unterschiedslos anzuwenden und Ansichten mit
Mißtrauen zu begegnen, die bisher universelle Zustimmung
gefunden hatten. Was konnte es Unvollkommeneres geben, als diese
Zivilisation mit allen ihren Uebeln? Was war zweifelhafter, als
ihre Nothwendigkeit und künftige Dauer? Wenn vor ihr schon
drei andere Gesellschaften bestanden, die Wildheit, das Patriarchat
und die Barbarei, folgte daraus, daß sie die letzte sei, weil
sie die vierte ist? Kann nicht noch eine fünfte, sechste,
siebente soziale Ordnung entstehen, die weniger
verhängnißvoll sind, als die Zivilisation, die aber noch
unbekannt sind, weil Niemand sich die Mühe gab, sie zu entdecken?
Man muß also die Nothwendigkeit, Vortrefflichkeit und stetige
Dauer der Zivilisation in Zweifel stellen. Das haben die Philosophen
nicht gewagt, weil sonst die Nichtigkeit ihrer bisherigen Theorien,
die alle die Zivilisation verherrlichen, an den Tag kommen
würde.“




In diesen wenigen Sätzen steckt bereits die Utopie, von der er
und alle Seinesgleichen ausgingen. Der bestehende Zustand ist
schlecht, kein Zweifel, aber er wird nur festgehalten, weil man keinen
besseren kennt. Machen wir uns also an die Arbeit, erfinden wir einen
besseren und dem Uebel ist geholfen. Doch sollte nach Fourier diese
neue Gesellschaft keine willkürlich erfundene sein, sie sollte
auf bestimmten mathematischen Berechnungen beruhen, und stimmten diese
Rechnungen, und das entschied natürlich er selbst, so war der
neue Zustand gegeben, und es hing nur von dem eignen Entschluß
der Gesellschaft ab, ihren sozialen Zustand wie ein Paar Handschuhe zu
wechseln, ruhig, friedlich, ohne Kampf und ohne Reibung. Denn wo Allen
das Glück blüht, wie kann da Jemand zaudern?




Er entschloß sich also, Alles zu bezweifeln, doch dachte er noch
nicht an die Bestimmungen. Er verfiel zunächst, wie er sagt, auf
zwei sehr gewöhnliche Probleme, deren beide Prinzipien waren „die
Ackerbaugesellschaft“ (association agricole) und die
indirecte Unterdrückung des Handelsmonopols der Insularen, der
Engländer.




England sah bekanntlich in dem Aufschwung Frankreichs nach der
französischen Revolution einen gefährlichen Konkurrenten
entstehen, dazu kam die Befürchtung wegen der Rückwirkung
der revolutionären Ideen auf die eigene Bevölkerung und, wie
schon bemerkt, der Haß, daß Frankreich die
Unabhängigkeitsmachung seiner nordamerikanischen Kolonien, der
späteren Vereinigten Staaten, unterstützt hatte. Mit seiner
Seemacht beherrschte England alle Meere und den ganzen Handel, und bei
dem Widerwillen, den Fourier in der eignen Praxis gegen den Handel
eingesogen hatte, mußte sich dieser Widerwille auch auf die
größte Handelsmacht, die, wie er behauptete, alle diese
perfiden Handelsdoktrinen nicht blos vertrat, sondern auch erzeugt
hatte, wenden. Zunächst beschäftigte er sich mit der
ländlichen Assoziation, und über dem Nachdenken über
ihre Organisation kam er auf die Theorie der Bestimmungen. Die
Lösung dieses Problems führt, nach ihm, zur Lösung
aller politischen Probleme. „Die Philosophen hielten die
Ackerbaugenossenschaft für ebenso unmöglich, wie die
Abschaffung der Sklaverei, weil die Genossenschaft bisher nie
existirte. Sehend, daß bei dem Dorfbewohner jede Haushaltung auf
eigene Faust arbeitet, kannten sie keine Mittel, sie zu vereinigen,
und doch würden unzählige Verbesserungen daraus entstehen,
wenn man die Bewohner jedes Fleckens zu gemeinsamer Thätigkeit
vereinigen könne, proportional ihrem Kapital und ihrer
Thätigkeit. Also 2–300 Familien, ungleich an Vermögen,
die einen Bezirk (canton) kultivirten. Das Hinderniß
schien enorm. Man kann kaum 20, 30, 40 Individuen zu gemeinsamer
Thätigkeit verbinden, wie hunderte? Und doch wären
mindestens achthundert nöthig für eine natürliche und
ihre Mitglieder anziehende Assoziation.“




„Ich verstehe darunter“, sagt er, „eine Gesellschaft, deren Mitglieder
durch Wetteifer und Eigenliebe und andere Mittel, die mit dem
Interesse verträglich, an die Arbeit gefesselt sind. Die Ordnung,
um die es sich handelt, muß für die, welche sie üben,
anziehend sein, während heute die Beschäftigung mit der
Landwirthschaft widerwärtig erscheint und nur ausgeübt wird
aus Furcht, Hungers zu sterben. Eine solche Organisation erscheint
lächerlich, und doch ist sie möglich. Die
landwirthschaftliche Assoziation, die, wie ich unterstelle, an tausend
Personen umfaßt, liefert so enorme Vortheile, daß sie im
Vergleich zum heutigen Zustand als Zustand der Sorglosigkeit
erscheint. Das hat selbst ein Theil der Oekonomen zugestanden, nur
haben sie sich nicht die Mühe gegeben, die Ausführungsweise
zu entdecken. Sie erkennen selbst an, daß z. B. dreihundert
Dorffamilien nur einen einzigen, sorgfältig erbauten und
eingerichteten Kornboden würden nöthig haben, anstatt 300
meist sehr schlechter; eine einzige Kellerei (für den Wein)
anstatt 300 derselben, die meist mit vollständiger
Unkenntniß behandelt werden. Statt daß hundert Boten mit
Milch nach der Stadt gehen und hundert halbe Tage versäumen,
würde ein einziger genügen, der mit einem Wagen fährt.
Das sind nur einige von den zunächst in die Augen fallenden
Ersparnissen, und sie würden sich verzwanzigfachen lassen. Aber
wie eine Gesellschaft verschmelzen, in der die eine Familie 10.000
Franken, die andere keinen Obolus besitzt? Wie alle die
Eifersüchteleien vermeiden und zu einem Plan die
Interessen verbinden? Wie aussöhnen so viel widerstreitende
Interessen und so viel entgegenstrebende Willen versöhnen? Darauf
antworte ich: durch die Lockung von Reichthum und Vermögen. Der
stärkste Trieb für den Landmann wie für den
Städter ist der Gewinn. Wenn die Betheiligten sehen, daß
die sozietär organisirte Arbeit ihnen drei-, fünf-, sechsmal
mehr Vortheile einbringt, als in der isolirten Privatwirthschaft,
daß allen Assoziirten die verschiedensten Genüsse gesichert
sind, so werden sie alle ihre Eifersüchteleien vergessen und sich
beeilen, der Assoziation beizutreten; sie wird sich rasch über
alle Regionen ausbreiten, denn überall haben die Menschen den
Trieb nach Reichthum und Genüssen.“




„Wenn die Götter allen Sterblichen drei Wünsche
auszusprechen gestatteten, welches würden die einstimmigsten
Wünsche sein, die der Gelehrten eingeschlossen: Reichthum,
Gesundheit und Langlebigkeit; und damit wäre der vierte Wunsch
eingeschlossen: genügend Klugheit, um diese Güter
entsprechend zu benutzen“, so definirt er an einer andern Stelle das
Streben der Menschen.




„Die landwirthschaftliche Assoziation wird also das Schicksal des
Menschengeschlechts ändern, weil sie den Allen gemeinsamen
Trieben Rechnung trägt. Wilde und Barbaren werden sich ihr
anschließen, da die Triebe überall die gleichen sind.
Dieser neuen Organisation gebe ich drei Namen: „progressive Serien“
(Reihen) oder Serien „von Gruppen“, „Serien der Triebe“. Ich verstehe
unter der Bezeichnung Serie einen Zusammenhang mehrerer assoziirter
Gruppen, welche sich den verschiedenen Zweigen ein und derselben
Industrie — das Wort „Industrie“ bedeutet bei Fourier jede
nützliche, menschliche Bethätigung — „oder ein und
desselben Triebes sich widmen.“




„Die Theorie von den Serien der Triebe ist nicht willkürlich
eingebildet, wie unsere sozialen Theorien. Die Ordnung der Serien ist
in allen Stücken analog den geometrischen Serien aller unserer
Eigenschaften, wie das Gleichgewicht der Rivalitäten zwischen den
extremen und den mittleren Gruppen vorhanden ist. Die Triebe
harmonisiren sich, je mehr sie sich in den Serien der Gruppen
regelmäßig entwickeln; außerhalb dieses Mechanismus
sind sie entfesselte Tiger, unbegreifliche Räthsel, darum
verlangen die Philosophen, daß man die Triebe (das Wort Triebe
ist auch stets im Sinne von Leidenschaften, passions, zu
verstehen. Anmerk. des Verf.) unterdrücken müsse. Das ist
eine doppelte Absurdität. Man kann die Triebe nicht anders als
durch Gewalt unterdrücken, oder dadurch, daß sie sich
gegenseitig aufzehren. Unterdrückt man sie aber, so muß der
zivilisirte Zustand rasch in Verfall gerathen und in das Nomadenthum
zurückfallen. Ich glaube weder an die Tugend der Hirten, noch an
diejenige ihrer Apologeten.“6




Die sozietäre Ordnung wird der Zivilisation folgen, aber sie
läßt weder Mäßigung noch Gleichheit, noch andere
Gesichtspunkte der Philosophen zu; je glühender und
geläuterter die Triebe, je lebhafter und zahlreicher sie sind, um
so leichter wird die Assoziation sich bilden. Man soll nicht die Natur
der Triebe, die Gott dem Menschen gegeben hat, ändern, man soll
ihnen nur die rechte Richtung geben. Meine Theorie beschränkt
sich auf die nützliche Anwendung der Triebe, wie die Natur sie
giebt und ohne sie zu ändern. Darin besteht das ganze
Geheimniß von der Berechnung über die Attraktionen der
Triebe. Man streitet nicht, ob Gott Recht oder Unrecht hatte,
daß er dem Menschen so oder so die Triebe schenkte, die
sozietäre Ordnung wendet sie an, wie Gott sie gab, ohne etwas
daran zu ändern.“




„Wenn also in der sozietären Ordnung die Geschmäcker sich
ändern, so z. B., daß die Menschen das Landleben der Stadt
vorziehen, so ändert sich nur der Geschmack, nicht die
Triebe. Die Liebe zum Reichthum und für die Vergnügungen
bleibt immer. Die Zivilisirten werden über den neuen
Sozialzustand ganz anders urtheilen, sobald sie sehen, daß z. B.
die Kinder, die heute nur schreien und sich zanken, Alles zerbrechen
und sich zu beschäftigen weigern, in der Serie von Gruppen sich
nur mit nützlichen Arbeiten aller Art beschäftigen, unter
sich in Wetteifer gerathen, ohne daß man sie dazu anreizt;
daß sie sich gegenseitig aus freiem Willen über die
Kulturen, die industriellen Beschäftigungen, die Künste und
Wissenschaften belehren, also daß sie erzeugen und Vortheile
schaffen, indem sie sich zu ergötzen glauben. Wenn ferner die
Zivilisirten sehen, daß man in einer Phalanx für ein
Drittheil der Kosten ein viel besseres Mahl erhält, als in der
Privatwirthschaft; daß man in der Serie dreimal angenehmer,
reichlicher bedient ist; daß man dreimal besser sich nährt
und dreimal weniger ausgiebt, als in der alten Ordnung und dabei all'
die Unannehmlichkeiten und Verlegenheiten für die Vorbereitungen
und Anschaffungen erspart; wenn ferner bewiesen wird, daß die
Beziehungen in der Serie keinerlei Täuschungen zulassen;
daß bei dem Volk, heute so ungeschliffen und falsch, die
Wahrheit und Gesittung einkehren wird; wenn das Alles die Zivilisirten
sehen, so werden sie einen Abscheu vor ihrem jetzigen Zustand
bekommen, sie werden sich beeilen, in die Assoziation einzutreten und
ihr Gebäude zu errichten.“




Fourier geht nun dazu über, darzulegen, wie er zu der neuen
Wissenschaft gekommen sei. „Das Erste, was ich entdeckte, war die
Anziehung der Triebe. Ich erkannte, daß die fortschreitenden
Serien den Trieben der beiden Geschlechter, den verschiedenen
Lebensaltern und Klassen die volle Entwicklung sichern, daß in
der neuen Ordnung man um so mehr Kraft und Vermögen erlangen
werde, je mehr Triebe man habe und schloß, daß, wenn
Gott so viel Einfluß der Anziehung der Triebe gegeben
und so wenig Einfluß der Vernunft, ihrem Feinde, dieses
geschehen sei, um uns zur Organisation der fortschreitenden Serien zu
führen, welche in jedem Sinne die Anziehung befriedigen ... Die
Sophisten glauben das Problem, das daraus entsteht, daß unsere
Triebe scheinbar mit unserer Vernunft im Widerspruch stehen, dadurch
zu erklären, daß sie sagen: Gott gab die Vernunft, damit
wir den Trieben widerstehen. Es ist aber sicher, daß er sie dazu
nicht gab. Will man die Vernunft der Anziehung der Triebe
gegenüberstellen, so ist dies selbst von Seiten der Verherrlicher
der Vernunft ein ohnmächtiges Beginnen; die Vernunft hat
nie Bedeutung, sobald es sich darum handelt, unsere Neigungen
zu unterdrücken. Die Kinder werden nur durch Furcht, junge Leuten
nur durch Mangel an Geld zurückgehalten, ihren Neigungen zu
fröhnen. Das Volk wird durch die Zurüstungen für
Strafen, das Alter durch verschlagene Berechnungen, welche die wilden
Leidenschaften des Jugendalters aufsaugen, zurückgehalten, aber
Niemand durch die Vernunft, die ohne Zwangsmittel nichts gegen die
Leidenschaften vermag.“




„Die Vernunft ist also ohne irgend welchen Einfluß, und je mehr
man den Menschen beobachtet, um so mehr gewahrt man, daß Alles
in ihm auf Attraktion beruht. Der Mensch hört nur insofern auf
seine Vernunft, als sie ihn lehrt, die Genüsse zu raffiniren und
damit die Attraktion um so mehr zu befriedigen.“ Gott hat also die
Vernunft dem Menschen nur gegeben, damit sie ihm hilft, seine Triebe
zu vernützlichen, ihnen erst den rechten Aufschwung zu verleihen.




„Die Theorie der Anziehung und des Rückstoßes der Triebe
ist fixirt und voll anwendbar auf die Theoreme der Geometrie und
muß großer Entwicklungen fähig sein. Ich erkannte
bald, daß die Gesetze der Attraktion der Triebe in jedem Punkt
den durch Newton und Leibnitz angewandten Gesetzen der materiellen
Anziehung konform seien und daß es eine Einheit des Systems
der Bewegung für die materielle und geistige Welt gebe. Ich
kam dann durch Untersuchungen zu der Ueberzeugung, daß die
Analogie der allgemeinen Gesetze sich auf die besonderen Gesetze
ausdehne, daß die Attraktion und die Eigenschaften der Thiere,
Pflanzen, Mineralien koordinirt seien nach demselben Plan, wie
diejenigen der Menschen und Gestirne. So kam ich zu der neuen
Wissenschaft: der Analogie der vier Bewegungen, der
materiellen, organischen, thierischen und sozialen, oder zur Analogie
der Modifikation der Materie mit der mathematischen Theorie der Triebe
des Menschen und der Thiere.“7




Das ist also das Gesetz, aus welchem Fourier sowohl die
Veränderungen in den sozialen Beziehungen der Menschen und der
Thiere, als auch die materiellen Veränderungen in der Natur des
Erdballs und der übrigen Gestirne ableitete. So kam er zu seiner
Kosmogonie. Man sieht, sein Lehrgebäude ist logisch, wenn es auch
auf falschem Grunde gebaut wurde. Jetzt, wo er die Theorie der
Anziehungen und die Einheit der vier Bewegungen entdeckt zu haben
glaubte, war ihm Alles klar; er begann „im Zauberbuch der Natur zu
lesen“. Er gelangte nunmehr auch, wie er ausführt, zur Berechnung
der Bestimmungen, d. h. er kannte nunmehr das fundamentale System,
durch das alle vergangenen, gegenwärtigen und zukünftigen
Gesetze geregelt werden. Jetzt sah er alle Fehler und Schnitzer, die
der bisherige Entwicklungsgang der Menschheit gemacht, und nun kannte
er auch die Heilmittel, die alle sozialen und physischen Uebel
beseitigten. Unter anderm auch die Pest, die Gicht, die Cholera, das
gelbe Fieber etc. Nun sind auch die Philosophen, die Plato, die
Seneka, die Rousseau, die Voltaire, diese Hauptvertreter der
zweifelhaften Wissenschaften, in ihrer ganzen Unzulänglichkeit
blosgestellt. Hat Voltaire nicht selbst in einem Augenblick der
Selbsterkenntniß ausgerufen: „O! welch' dicke Finsterniß
verschleiert noch die Natur!“ Die Bibliotheken der Philosophen sollen
die erhabensten Wissenschaften bergen, und sie sind nur ein
demüthigender Aufbewahrungsort für Widersprüche und
Irrthümer. Die neue sozietäre Ordnung wird also um so
glänzender sein, je länger sie bisher verzögert wurde,
denn eigentlich hätten sie schon die Griechen im Zeitalter des
Solon (639–559 vor unserer Zeitrechnung) begründen
können, da ihr „Luxus“ — Fourier versteht hierunter die
gesammte materielle Entwicklung eines Zeitalters — schon
genügend weit dazu vorgeschritten war; heute sei unser „Luxus“
mindestens doppelt so groß, als zur Zeit der Athener. Man trete
jetzt mit um so mehr Glanz in die neue Ordnung, als nunmehr erst die
Früchte von den Fortschritten in den physikalischen
Wissenschaften, die das achtzehnte Jahrhundert gebracht habe, und die
bis in diese Tage sehr unfruchtbar geblieben seien, gepflückt
werden würden. Freilich, jetzt weise man noch seine Entdeckung
zurück, aber sei es nicht immer so gewesen? Ist nicht Columbus
mit seiner Behauptung, daß es jenseits des Ozeans noch einen
Erdtheil geben müsse, verlacht, verspottet, mit seiner Lehre
selbst vom Papste verflucht worden, obgleich dieser am meisten dabei
interessirt war, weil er neue Gläubige unter seine Herrschaft
bekam? Man sei im neunzehnten Jahrhundert noch ebenso feindlich jeder
neuen großen Entdeckung als im fünfzehnten. Die Philosophen
behaupteten, weil sie selbst nicht den Schleier zu lüpfen
vermochten, die Natur sei ein mit einem ehernen Schleier bedecktes
Schreckbild, ein undurchdringliches Heiligthum; warum habe denn Newton
wenigstens eine Ecke dieses Schleiers zu lüpfen vermocht? Man
sage auch, Gott sei nicht zu erkennen. Der gesunde Sinn sage das
Gegentheil, weil nichts leichter sei. Das Alterthum habe den
Schöpfer travestirt, indem es ihn unter einer Horde von 35.000
Göttern vermengte und verdeckte; da sei es schwierig gewesen,
seine Meinung zu studiren, ihn aus dieser himmlischen Maskerade zu
entwirren. Sokrates und Cicero trennten sich von den Sottisen ihrer
Zeit, sie bewunderten den „unbekannten Gott“; Sokrates wurde ein Opfer
seiner Ueberzeugung. Heute sei dieser frühere Aberglaube
überwunden, das Christenthum führte uns zu gesunden Ideen
zurück, es brachte den Glauben an einen Gott. „Wir haben jetzt
einen Kompaß, der uns den Weg zum Studium der Natur zeigt.“




Es sei nun wichtig, eine kleine Zahl von Charaktereigenschaften Gottes
zu kennen, deren Studium uns zu weiteren Schlüssen führe.
„Dahin gehören: 1. die vollständige Leitung der Bewegung; 2.
die Oekonomie der Spannkräfte; 3. die vertheilende Gerechtigkeit;
4. die Universalität der Vorsehung; 5. die Einheit des Systems.“




Man sieht, Fourier macht sich allerdings die Arbeit leichter als die
Philosophen; die Existenz Gottes ist für ihn unbestritten, er
setzt das Descartes'sche: „Ich denke, also bin ich“, einfach um in den
Satz: „Die Welt ist da, also besteht Gott.“ Und ist einmal dieser Gott
als Weltschöpfer anerkannt, so muß er natürlich auch
die ihm zugeschriebenen Eigenschaften haben, denn ohne diese
Eigenschaften wäre er nicht Gott. Er fährt nun weiter fort:




„Wenn Gott der Leiter der Bewegung ist, der einzige Herr des Weltalls
und sein Schöpfer, so hat er auch alle Theile des Weltalls zu
lenken, also auch die edelsten, die sozialen Beziehungen: folglich ist
die Regelung der menschlichen Gesellschaften das Werk Gottes und nicht
das der Menschen; und um nun unsere Gesellschaft dem Glück
zuzuführen, müssen wir das soziale Gesetz studiren, das er
für sie gebildet hat.“ Mit andern Worten heißt das: Gott
ist zwar der oberste Leiter der Geschicke und hat die Grundgesetze der
Bewegung für die menschliche Gesellschaft zurechtgerichtet, aber
da er sich bei seinen vielen Geschäften um die Details und ihre
Ausführung nicht kümmern kann, muß der Mensch sie
entdecken und ausführen. Die Logik hinkt zwar etwas, aber Gott
wird auf diese Weise vollständig deplazirt und es sind
schließlich die Menschen, die Alles allein besorgen; er hat die
Allmacht Gottes und den freien Willen des Menschen innerhalb der ihm
von Gott überlassenen Grenzen gerettet. Fourier kommt
schließlich auf dasselbe hinaus, was er den Philosophen
vorwirft, sie hätten die menschliche Vernunft auf den ersten Rang
und Gott auf den zweiten gesetzt. Genau so schließt er über
den zweiten Punkt. Ist Gott der höchste Verwalter der vorhandenen
Spannkräfte, so kann er doch nur mit den größten
gesellschaftlichen Vereinigungen sich beschäftigen, die
kleinsten, die Frage, wie die Familie, die Ehe zu organisiren sei, ist
Sache des Menschen. Das sind also wiederum sehr willkürliche,
ketzerische und im Grunde materialistische Gedanken.




Zum dritten Punkt bemerkt er: „Im Schatten der vorhandenen sozialen
Gesetzgebung sieht man nicht, daß das Elend der Völker
mit dem sozialen Fortschritt wächst. Wir sehen die
gefährliche Wirkung in dem Einfluß des Handelsgutes, der
dahin führt, die heiße Zone mit schwarzen Sklaven zu
bedecken, die man ihrem Heimathlande entreißt, und die
gemäßigte Zone mit weißen Sklaven, die man in die
industriellen Bagnos treibt, wie dies heute in England sich offenbart
und in allen Ländern Nachahmung finden wird. Kann man irgend
welche Gerechtigkeit in einem Zustand der Dinge erblicken, wo der
Fortschritt der Industrie selbst nicht einmal den Armen die Arbeit
garantirt?“




Die Universalität der Vorsehung muß viertens sich nach ihm
auf alle Völker, wilde wie zivilisirte, erstrecken. Das ganze
zivilisirte System, das die Wilden anzunehmen als wirklich Freie sich
weigern, widerspricht den Wünschen Gottes. Den Zustand, den wir
ihnen bieten, die agrikole Zerstückelung und die
Einzelwirthschaft, befriedige nicht Menschen, die der Natur am
nächsten stehen. Unsere ganze Ordnung beruhe auf der Gewalt und
daher müsse ein anderer Zustand begründet werden, der alle
Kasten, alle Völker befriedige, wenn die Vorsehung universell
sein solle. Die Einheit des Systems endlich implizire fünftens
die Anwendung der Attraktion der Spannkräfte der sozialen
Harmonien des Weltalls, die sich von den Gestirnen bis zu den Insekten
erstreckten. Man müsse also im Studium der Attraktion das soziale
Gesetz zu entdecken suchen ... „Unsere Einrichtungen sind unsern
eigenen Völkern so verhaßt, daß sie in allen
Ländern sich erheben und sich davon zu befreien suchen
würden, wenn nicht die Furcht vor der Gewalt sie
zurückschreckte. Wir sind nicht im Stande, das Menschengeschlecht
zu vereinigen, weil die Barbaren für unsere Einrichtungen nur
eine tiefe Verachtung besitzen und unsere Gewohnheiten nur die Ironie
derselben erregen. Es ist die stärkste Verwünschung, die sie
einem Feind entgegenschleudern: „Mögest du gezwungen sein, ein
Feld zu bebauen.“ Ja, die zivilisirte Industrie wird von der Natur wie
von allen freien Völkern verabscheut, die sich in dem Augenblick
zu ihr drängen werden, wo sie mit den Trieben der Menschen sich
in Uebereinstimmung setzt.“




Fourier meint also, daß keine soziale Organisation die rechte
sein könne, die nicht von allen Menschen, ohne Rücksicht auf
ihre Kulturstufe, freudig begrüßt würde, so groß
müßten ihre Vortheile und ihre Annehmlichkeiten sein. „Es
gilt also eine soziale Ordnung zu finden, welche dem geringsten
Arbeiter ein genügendes Wohlsein sichert. Die Arbeiter
müssen den neuen Zustand dem Zustand der Trägheit und der
Straßenräuberei (brigandage), nach dem sie heute
Sehnsucht empfinden, vorziehen. So lange dieses Problem nicht
gelöst ist, werden die Reiche beständigen Stürmen
ausgesetzt sein, werden sie von einer Revolution in die andere
stürzen; die wissenschaftlichen Wunderkuren laufen immer nur
auf die Dürftigkeit der Masse und folglich auf den Umsturz
hinaus; die Helden, die Gesetzgeber stützen sich nur auf den
Säbel; aber alle Voraussicht eines Friedrich kann nicht
verhindern, daß schwache Nachfolger den Degen auf seinem Sarge
rauben lassen.8 Die zivilisirte Ordnung ist mehr
und mehr im Wanken, der vulkanische Ausbruch von 1793 ist nur ihre
erste Eruption, andere werden folgen; ein schwaches Regiment wird
sie begünstigen. Der Krieg der Armen gegen die Reichen hat so
glücklich begonnen, daß Ränkeschmiede in allen
Ländern darnach streben, ihn zu erneuern. Vergebens sucht man das
zu verhüten; die Natur der Gesellschaft spielt mit unserer
Aufklärung, unserer Vorsicht, sie wird immer neue Revolutionen in
dem Maße gebären, wie wir die Ruhe gesichert zu haben
glauben. Und wenn die Zivilisation sich noch um ein halbes Jahrhundert
verlängert, wie viel Kinder werden, veranlaßt durch ihre
Väter, vor den Thüren der Reichen betteln? (In Folge von
Klassenelend.) Ich würde nicht wagen, diese schreckliche
Perspektive darzustellen, wenn ich nicht die Berechnungen
brächte, welche die Politik in dem Labyrinth der Triebe zurecht
weisen und die Zivilisation von ihrem Alp erlösen werden, diese
Zivilisation, die immer revolutionärer und
verhängnißvoller wird.“




Diese Voraussagungen machen Fourier's Scharfsinn und Einsicht alle
Ehre, sie sind überraschend. Man halte fest, daß Fourier
diese Warnungen und Mahnrufe im Jahre 1808 veröffentlichte, wo
außer ihm nur sehr Wenige an eine soziale Frage überhaupt
dachten, und man wird den Weitblick und die Richtigkeit seiner
Voraussagungen bewundern müssen. Er führt nun weiter aus,
wie viele Reiche bereits an innerer Zerrüttung zu Grunde gingen,
weil sie die sozialen Uebel nicht zu lösen vermochten. „Welche
Monumente diese Reiche immer überlebten, sie stehen da, eine
Schande ihrer Politik. Rom und Byzanz (Konstantinopel), ehemals die
Hauptstädte der größten Reiche, sind heute zwei
lächerlich gewordene Metropolen. Auf dem Kapitol sind die Tempel
Zäsar's durch obskure Götter aus Judäa verdrängt,
am Bosporus werden die christlichen Basiliken durch die Götter
der Unwissenheit beschmutzt. Hier wird Jesus auf das Piedestal von
Jupiter erhoben, dort setzt sich Mahomed auf den Altar von Jesu. Rom
und Byzanz, die Natur bewahrte euch vor der Verachtung der Nationen,
die ihr gefesselt hattet; ihr wurdet zwei Arenas politischer
Maskeraden, zwei Pandorabüchsen, die im Orient den Vandalismus
und die Pest, im Occident den Aberglauben und seine Raserei
verbreiteten; ihr seid zwei konservirte Mumien, um den Triumphwagen zu
schmücken und den modernen Hauptstädten einen Vorgeschmack
von dem Schicksal zu geben, das den Denkmälern und den Arbeiten der
Zivilisation bereitet wird. Zivilisirte! studirt die sozialen Uebel
des Menschengeschlechts und schafft Wandel!“ —




„Drei Gesellschaftsbildungen theilen sich in die Erde: Die
Zivilisation, die Barbarei und die Wildheit. Die eine ist nothwendig
besser als die beiden andern, und die beiden unvollkommneren, die sich
nicht zur besseren erheben, sind von jener Krankheit der
Entkräftung erfaßt, von der nach Montesquieu das
Menschengeschlecht betroffen ist. Die dritte, die beste, welche die
andern nicht zu sich zu erheben vermag, ist offenbar unzureichend
für das Wohl des Menschengeschlechts; sie hat den
größeren Theil desselben in einem tieferen Zustand ermatten
lassen. Die beiden ersten Gesellschaftsbildungen sind von der
Lähmung betroffen, die dritte, die Zivilisation, von der
politischen Ohnmacht; sie müssen also alle drei aus einem
krankhaften Zustand heraus, der den ganzen Erdball in seinem sozialen
Mechanismus beunruhigt. Völker! eure sehnlichsten Wünsche
verwirklichen sich, die glänzendste Mission ist dem
größten der Helden aufbewahrt. Der soziale Kompaß ist
entdeckt, der euch auf den Ruinen der Barbarei und der Zivilisation
zur universellen Harmonie führen wird.“




„Die modernen Sophisten haben, namentlich in Frankreich, immer
behauptet, die Einheit des Systems der Natur zu erklären, sie
haben aber nie ernste Studien über diesen Gegenstand gemacht und
man hat nie das Geringste über die allgemeine Einheit erfahren.
Sie bildet sich aus folgenden drei Zweigen: Einheit des Menschen mit
sich, mit Gott und mit dem Weltall. Der innere Widerspruch des
Menschen mit sich selbst (Fourier meint hier den Widerspruch im
Menschen, seine Triebe befriedigen zu wollen, aber nicht befriedigen
zu können, oder nicht befriedigen zu dürfen. Der Verf.) hat
die Wissenschaft der Moral geboren, welche die Doppelseitigkeit
(duplicité) der Handlung als wesentlichen Zustand und
unwandelbare Bestimmung des Menschen betrachtet. Sie lehrt: man
müsse seinen Trieben widerstehen, im Krieg mit ihnen leben, also
im Krieg mit sich selbst sein; ein Prinzip, wodurch der Mensch auch in
den Kriegszustand mit Gott geräth, denn die Triebe und Instinkte
kommen von Gott, der sie dem Menschen und allen Kreaturen zum
Führer gab.“




„Man antwortet zwar: Gott habe uns die Vernunft zum Führer und
Mäßiger der Triebe gegeben, woraus also resultirte: 1.
daß Gott uns zwei unversöhnlichen und sich antipathischen
Führern, den Trieben und der Vernunft, überliefert hat; 2.
daß Gott gegen neunundneunzig Prozent der Menschen sehr
ungerecht handelte, weil er ihrer Vernunft nicht die Stärke
gewährte, ihre Triebe bekämpfen zu können; 3. daß
Gott, indem er uns zum Gegengewicht die Vernunft gab, mit einem
untauglichen Mechanismus handelte, denn es ist unzweifelhaft,
daß diese Schwerkraft selbst bei dem hundertsten Menschen, der
allein nur damit versehen ist, ohnmächtig ist, wie ja die
Distributeure der Vernunft, z. B. ein Voltaire, am meisten von ihren
Trieben unterjocht wurden.“




„Alle drei Hypothesen sind nichtig. Die Darlegung der Attraktion der
Triebe wird beweisen, daß im sozietären Zustand Vernunft
und Triebe sich ausgleichen und aussöhnen und daß sie nur
im heutigen sozialen Zustand sich im Diskord befinden. Man sagt: der
Mensch sei für die Gesellschaft geboren, man vergißt aber,
daß es nur zwei Gesellschaftsordnungen giebt, die der
Privatwirthschaft und der Gemeinwirthschaft; der isolirte Zustand und
der sozietäre Zustand. Der gegenwärtige Zustand setzt die
isolirte Familie voraus, der sozietäre die Arbeit und die
Lebensweise in zahlreichen Vereinigungen, welche nach einer bestimmten
Regel für Jeden sich theilen und ausgleichen, nach den drei
Eigenschaften: Arbeit, Kapital und Talent. Gott, als höchster
ökonomischer Leiter, muß nothwendig die Assoziation als den
besseren Zustand wollen.“




„Es giebt nunmehr viererlei Wissenschaften zu beachten: über die
Assoziation, den aromalen Mechanismus, die Attraktion der Triebe und
die universelle Analogie.“




Die vier Hauptbewegungen und die fünfte, die soziale als pivotale
oder Angelpunkt, sind bereits hervorgehoben worden. Gehen wir also
über zum „Studium der Assoziation“.




„Das Band ist die Basis jeder Oekonomie; wir finden die Keime in dem
ganzen sozialen Mechanismus zerstreut, von der mächtigen
Ostindischen Kompagnie bis zu den armen Gesellschaften der für
eine bestimmte Industrie vereinigten Dorfbewohner. So sieht man die
Bergbewohner des Jura sich zur Käsefabrikation vereinigen;
20–30 Haushaltungen bringen täglich ihre Milch zum
Fabrikanten und am Ende der Saison erhält jede ihren Theil an
Käse, entsprechend der Quantität Milch, die sie lieferte.
Wir haben überall im Kleinen wie im Großen diese Keime
für das Wohlsein bei der Hand, es sind rohe Diamanten, welche die
Wissenschaft schleifen muß. Das Problem ist, diese Fetzen einer
Assoziation, die in allen Zweigen der menschlichen Arbeit zerstreut
sind, zu einem Mechanismus, einer allgemeinen Einheit zu verbinden, wo
sie bisher nur mit Hülfe des Instinktes entstanden. Bisher hat
die Wissenschaft diese Studie vermieden, die allein wahrhaft dringlich
war. Ein Jahrhundert, das sich so vieler Vernachlässigungen in
wissenschaftlicher Ordnung und Erforschung schuldig machte,
mußte des Ueberblicks über das Ganze ermangeln; es hat
weder die Eintheilung des ganzen Systems der Bewegung, noch die drei
Einheiten wahrgenommen, woraus es hätte schließen
müssen, daß die soziale und die materielle Welt im
Widerspruch miteinander, also im Widerspruch mit der Einheit
organisirt sind.“9




„Was die soziale Bewegung betrifft, so sieht man jede interessirte
Klasse der anderen das Böse wünschen, überall setzt
sich das persönliche Interesse in Gegensatz zu dem
Allgemeininteresse. Der Arzt wünscht, daß seine
Mitbürger recht viel Krankheiten bekommen, denn er würde zu
Grunde gerichtet sein, wenn alle Welt ohne Krankheit stürbe;
dasselbe geschähe den Advokaten, wenn jeder Streit
schiedsrichterlich auszugleichen wäre. Der Geistliche ist
interessirt, daß es viel Todte giebt und zwar viele reiche
Todte, Beerdigungen à 1000 Franks. Der Richter ersehnt
jährlich wenigstens 45.000 Verbrechen, damit die
Gerichtshöfe stets beschäftigt, also nothwendig sind. Der
Wucherer wünscht Hungersnoth; der Weinhändler Hagel;
Architekten und Baumeister ersehnen Feuersbrünste. So handeln in
diesem lächerlichen Mechanismus der Zivilisation die Theile gegen
das Ganze und jeder Einzelne gegen Alle. Die ganze Ungeheuerlichkeit
eines solchen Zustandes wird man erst begreifen, wenn man die
sozietäre Organisation kennen lernt, wo die Interessen eine ganz
entgegengesetzte Richtung nehmen; wo Jeder das Gesammtwohl
wünscht, weil dieses seinem persönlichen Wohl am meisten
entspricht. So zeigt sich überall statt der Einheitlichkeit der
Handlung, welche die moralischen und politischen Wissenschaften
rühmen, die allgemeine Doppelseitigkeit. Wenn je die Zivilisation
über sich erröthen und das Bedürfniß nach einem
anderen Zustande empfinden muß, so heute, wo alle ihre
Illusionen zerstört sind; wo ihre Freiheit als der Weg zur
Anarchie erkannt ist, ihre Zerwürfnisse zum Despotismus
führen und ihre Handelsmaximen den Wucher, den Betrug, den
Bankerott begünstigen, die Nationen schließlich unter
das Joch des Monopols beugen und zur Dürftigkeit und
Verarmung der Masse führen. So lösen sich alle Chimären
von der Vollkommenheit dieser Gesellschaft auf, wodurch man uns in
ihren Schafstall führte.“




„Will die Wissenschaft zum Ziele kommen, so muß sie folgende
Grundsätze zur Richtschnur ihrer Bethätigung nehmen:




„Sie muß 1. das ganze Gebiet des Wissens erforschen und
muß festhalten, daß nichts gethan ist, so lange noch etwas
zu thun übrig bleibt; 2. die Erfahrung zu Rathe ziehen und sie
zum Führer nehmen; 3. vom Bekannten zum Unbekannten vermittelst
der Analogie vorschreiten; 4. von der Analyse zur Synthese
übergehen; 5. nicht glauben, daß die Natur auf die uns
bekannten Mittel beschränkt ist; 6. die Spannkräfte im
ganzen sozialen und materiellen Mechanismus vereinfachen; 7. sich nur
an die durch das Experiment festgestellte Wahrheit halten; 8. sich an
die Natur schließen; 9. beachten, daß aus Irrthümern
entstandene Vorurtheile keine Prinzipien sind; 10. die Thatsachen
beobachten, die wir kennen lernen wollen und sich solche nicht
vorstellen; 11. vermeiden, daß zum Schließen Worte
mißbraucht werden, die man nicht versteht; 12. vergessen, was
wir gelernt haben! Man muß die Ideen wieder an ihrer Quelle
aufnehmen und die menschliche Einsicht wieder herstellen. Alsdann wird
man zu der Einsicht kommen, daß Alles im System der Natur
verbunden ist, und daß es zwischen ihren Theilen eine Einheit
giebt. Der Mensch, als einer ihrer edelsten Theile, muß in
Uebereinstimmung sein mit den Harmonien des Weltalls, also mit der
mathematischen oder rationellen Harmonie, der planetären oder
sozialen, der musikalischen oder sprechenden. (Einheit der Sprache,
Weltsprache.) Ist der Mensch also bestimmt, sich den Harmonien zu
assimiliren, so muß er das Band suchen, das ihn mit Allem
vereinigt, dieses Band ist die Synthese von der Attraktion der
Triebe.“




Fourier fährt dann fort: Er wolle an der Hand von Prinzipien,
welche nicht er, sondern die Philosophen feststellten, die Erforschung
der sozialen Bewegung vornehmen. Man werde sehen, wie die Sophisten,
trotz solcher vortrefflichen Führer, wie ihre Prinzipien, auf
alle Klippen geworfen wurden und der Menschheit nur sieben
Geißeln brachten: Dürftigkeit, Betrug, Unterdrückung,
Menschenschlächterei, klimatische Exzesse (Folge von
Waldverwüstungen etc.), Krankheiten erzeugende Gifte, dogmatische
Finsterniß. Es sei in der Natur begründet, daß jede
soziale Periode ihre Aufmerksamkeit auf Fragen richte, die sie zu
einer höheren Stufe der Entwicklung führten; so
beschäftige man sich unter den Zivilisirten mit zwei Wegen, dem
Handelssystem und der Freiheit. Das seien die beiden Paradepferde der
Philosophen, die sie mit Vorliebe ritten. Man wolle die freie
Zirkulation im Handel und komme zum Seehandelsmonopol; man wolle die
Meinungsfreiheit und komme zur Herrschaft der Denunzianten und des
Schaffots.10




Nach der Gesundheit und dem Reichthum sei nichts werthvoller, als die
Freiheit, diese müsse man in körperliche und soziale
Freiheit scheiden. Der Gewohnheit entsprechend, Alles nur einseitig
anzusehen, habe man nicht erkannt, daß die Freiheit zwei- und
mehrseitig sein könne. Tausend Jahre vergingen, ehe man nur an
die körperliche Freiheit (die Beseitigung der Sklaverei) dachte.
Plato und Aristoteles hielten die Sklaverei für nothwendig.
Letzterer erklärte sogar, „der Sklave sei der Tugend nicht
fähig“. Unter dem Christenthum wurde die körperliche
Freiheit allmälig durchgesetzt, aber noch existirte die Sklaverei
vielfach.




„Aber was ist diese körperliche Freiheit werth ohne die soziale?
Der Bettler hat ein Einkommen, das kaum zum Leben genügt,
trotzdem genießt er größere Freiheit als der
Arbeiter, der, um leben zu können, an die Arbeit gefesselt ist.
Doch seine Triebe bleiben unbefriedigt. Er will in's Theater gehen,
aber er hat kaum genug, um sich zu nähren, er möchte
Volksvertreter werden, aber dazu gehört ein großes
Vermögen.11 Mit dem stolzen Titel, ein
freier Mensch zu sein, hat er nur den Dunst statt der Wirklichkeit der
sozialen Freiheit; er ist nur ein passives Mitglied der Gesellschaft.
Streng genommen hat der Arbeiter nur einen Tag in der Woche, den
Sonntag, wo er körperlich frei ist, alle anderen Tage ist er
gebunden. So sehen wir die Freiheit nur sehr einfach, rein
körperlich. Doppelt ist die Freiheit, wo sie körperlich und
sozial aktiv ist; sie genießt der Wilde. Der Wilde berathschlagt
über Krieg und Frieden, wie bei uns ein Minister; er hat, soweit
dies überhaupt in seiner Horde möglich ist, den freien
Aufschwung der Triebe seiner Seele, er genießt eine
Sorglosigkeit, die der Zivilisirte nicht kennt. Er muß zwar
jagen und fischen, um sich zu ernähren, aber das sind anziehende
Beschäftigungen, die ihm die körperliche aktive Freiheit
nicht nehmen. Eine Arbeit, die Freude macht, wird nicht als
drückende Verpflichtung empfunden. So geht's auch dem Kaufmann;
wenn er Stoffe ausbreitet, flott Lügen verzapft und dabei seine
Waaren verkauft, so ist ihm das ein Vergnügen; er würde sehr
mürrisch und grämlich sein, wenn kein Käufer käme
und er weder lügen noch verkaufen könnte.“




„Die Freiheit des Wilden ist also zweifach, aber diese zweifache
Freiheit weicht noch ab von der Bestimmung, die produktive Arbeit
verlangt; es ist also die anziehende, produktive Arbeit nöthig.
Diese unterstellt eine Einheitlichkeit der Verbindung, die
persönliche Zustimmung jedes Betheiligten, ob Mann, Frau, Kind,
die Verbindung aus Trieb für die Ausübung der Arbeit und die
Aufrechterhaltung der begründeten Ordnung. Diese vollständig
freie Wahl der Arbeit, bestimmt durch die Triebe, ist die Bestimmung
des Menschen. Von der Masse der Zivilisirten mag ein Achtel mit ihrer
Lage zufrieden sein, aber sieben Achtel sind unzufrieden. Die
große Menge ist nur auf die körperliche Arbeit
beschränkt, ihre Beschäftigung ist indirekte Sklaverei, eine
Qual, von der sie sich zu befreien wünscht.“




„Die kleine zufriedene Minderheit besteht aus Müßigen, oder
Solchen, die privilegirte Stellungen einnehmen, und doch hat kaum
Einer, Monarch und Minister nicht ausgenommen, seine volle Freiheit
erreicht. Kann man also behaupten, daß die soziale Freiheit
besteht? Sie ist wie die Gleichheit und die Brüderlichkeit nur
Chimäre. Die Brüderlichkeit sandte Einen nach dem Andern
ihrer Koryphäen zur Guillotine, die Gleichheit dekorirte das Volk
mit dem Titel Souverän, schaffte ihm aber weder Arbeit noch Brot;
es verkauft sein Leben um 5 Sous pro Tag12 und man schleift es, die Kette
am Hals, zur Schlachtbank. So sind Freiheit, Gleichheit,
Brüderlichkeit nur Phantome.“




„Die Freiheit ist illusorisch, wenn sie nicht allgemein ist. Wo der
freie Aufschwung der Triebe auf eine sehr kleine Minderheit
beschränkt ist, da giebt es nur Unterdrückung. Um aber der
Menge die Entfaltung und die Befriedigung der Triebe zu sichern, ist
eine soziale Organisation nöthig, die drei Bedingungen
erfüllt. Man muß 1. ein Regime der industriellen Attraktion
suchen, entdecken und organisiren; 2. Jedem das Aequivalent der sieben
natürlichen Rechte des Wilden garantiren;13 3.
die Interessen des Volks mit denjenigen der Großen verbinden,
denn das Volk wird auf sie eifersüchtig sein und sie hassen, so
lange es nicht an ihrem Wohlsein gradweise Antheil hat. Nur unter
diesen drei Bedingungen kann man dem Volk ein Minimum an
Nahrungsmitteln, Bekleidung, Wohnung und hauptsächlich auch an
Vergnügungen sichern, denn ohne das Angenehme würde dem
Menschen auch der neue Zustand nicht genügen.“




„Prüfen wir also, wie die sozietäre Ordnung dem Individuum
die freie Ausübung der erwähnten sieben Rechte, die mit dem
Mechanismus der Barbarei und der Zivilisation so unverträglich
sind, in entsprechender Form gewähren kann.“




„Schreiten wir zunächst dazu, sie wie ihre Angelpunkte
(pivots) zu erklären.“




Fourier giebt nun nachfolgendes Tableau, begleitet von drei Analogien,
um Diejenigen zu enttäuschen, die es als ein von ihm systematisch
angewandtes Vorurtheil ansehen, daß er gewöhnlich den
Zahlen 7 und 12 (also wie Pythagoras es that) den Vorzug gebe. Er will
beweisen, daß diese Zahlenverhältnisse in der Natur der
Dinge liegen, also gegebene sind, nicht willkürlich erfundene.






  	
  	Rechte
  	Triebe
  	Farben
  	geometrische Linien



 	1.
  	Kardinale
 oder 

industrielle
 Rechte
  	Sammelfreiheit
  	Haupt-

Triebe
  	Freundschaft
  	Violet
  	Kreis



 	2.
  	Weide
  	Liebe
  	Azur
  	Elipse



 	3.
  	Fischfang
  	Familiensinn
  	Gelb
  	Parabel



 	4.
  	Jagd
  	Ehrgeiz
  	Roth
  	Hyperbel



 	1.
  	 Distributive
 Rechte 
  	 Innere Verbindung 
  	 Distributive
 Triebe 
  	 Kabaliste 
  	 Indigoblau 
  	 Spirale 



 	2.
  	 Sorglosigkeit 
  	 Papillone 
  	 Grün 
  	 Muschellinie 



 	3.
  	 Auswärtiger Raub 
  	 Komposite 
  	 Orangegelb 
  	 Logarithmus 



  	 X. 
  	 Minimum 
  	 Einheitlichkeit 
  	 Weiß 
  	 



  	 Freiheit 
  	 Gunst 
  	 Schwarz 
  	 Nebenkreis 








Die Freiheit kommt nur als Folge der sieben andern Rechte, sie ist das
Resultat ihrer Verbindung, so wie Weiß oder Schwarz die
Verbindung oder Aufsaugung der sieben Farbenstrahlen ist.




Fourier führt dann weiter aus, daß aber die Freiheit nur
einfach oder falsch sei, wenn sie nicht von der Hauptsache, dem
Prinzipalen aller Rechte, dem Minimum begleitet sei, was die
Periode der Wildheit nicht biete. Auch genießen die Freiheit in
der Wildheit nur die Männer, die Frauen sind ausgeschlossen und
ist ihre Lage schlimmer, als in der Zivilisation. Es genügt weder
die Freiheit, wie sie die Zivilisation bietet, noch genügen die
sieben Naturrechte, die der Wilde besitzt, um einen befriedigenden
Zustand herzustellen. Der neue sozietäre Zustand müsse also
alle drei Geschlechter gleichmäßig berücksichtigen und
ihren Trieben Befriedigung gewähren.




Die bezügliche Auffassung Fourier's von der Lage der Wilden und
der Zivilisirten lassen wir, da sie charakteristisch ist, hier
ausführlicher folgen.




„Die Sorglosigkeit, dieses Glück der Thiere, dieses Recht des
Wilden, genießt man in der Zivilisation nur im Besitz
großer Schätze. Aber neun Zehntel der Zivilisirten, weit
entfernt, dem nächsten Tag ohne Sorgen entgegensehen zu
können, sind mit täglichen Sorgen überladen und
müssen eine widerwärtige und aufgezwungene Arbeit erledigen.
Den Sonntag eilen sie dann in die Schenken und an die
Vergnügungsorte, um wenigstens für einige Augenblicke eine
Sorglosigkeit zu genießen, die so viele Reiche, von der Unruhe
verfolgt, vergebens suchen.“




„Die Rechthaber (ergoteurs) werden sagen, die Sorglosigkeit
sei eine Charaktereigenschaft und kein Recht; aber sie wird ein Recht,
indem sie im Zustand der Zivilisation geächtet ist, wo man die
Leichtlebigkeit als entehrend betrachtet und laut verurtheilt.
Versucht ein mit wenig Glücksgütern bedachter Familienvater
sich mit den Seinen einem Vergnügen zu überlassen und
verläßt er seine Werkstatt, ohne für Steuern, Miethe
und die künftigen Bedürfnisse gesorgt zu haben, so belehrt
ihn die öffentliche Meinung durch ihre Kritiken und der
Steuereinnehmer durch seine Exekutoren, daß er kein Recht zur
Sorglosigkeit habe, und er muß, trotz seines Hangs dazu, sich
derselben entschlagen. Ueberdies ist schon die zivilisirte Erziehung
systematisch darauf bedacht, den Geschmack an der Sorglosigkeit zu
bekämpfen, ein Vergnügen, dessen freie Entfaltung in der
Harmonie durch nichts beeinträchtigt wird.“




„Der Wilde genießt diese Sorglosigkeit und beunruhigt sich nicht
über die Zukunft. Wäre es anders, fürchtete er
daß seine Kinder, seine Horde Hunger litte, er würde die
Anerbietungen an Ackerbaugeräthen und den notwendigen
Gegenständen für die Kultur des Bodens, welche die
Regierungen der Zivilisirten ihm machen, annehmen. Aber er will keins
seiner Rechte einbüßen. Gäbe er seine Sorglosigkeit
auf, er würde allmälig seine ganze Freiheit, alle seine
Rechte verlieren. Er macht freilich diese Berechnung nicht, aber die
Natur macht sie für ihn. Die Attraktion leitet ihn auf den
rechten Weg, wie man später sehen wird.“




„Den einzigen plausiblen Einwand, den man gegen dieses Glück des
Wilden machen kann, ist, daß die Frauen es nicht genießen:
die Frauen bilden die Hälfte des Menschengeschlechts und sie
haben bei den Wilden eine sehr tiefe und unglückliche Stellung.“




„Nichts wahrer als das. Aber wenn ich diese Thatsache nicht
anführte, die Philosophen würden keine Notiz davon nehmen,
denn sie selbst haben die Gewohnheit, die Frauen für Nichts
anzusehen. Von den drei Geschlechtern, aus denen das
Menschengeschlecht sich zusammensetzt, dem oberen, den Männern,
dem niederen, den Frauen, und dem gemachten oder neutralen Geschlecht,
den Kindern, sehen sie nur ein Geschlecht und arbeiten nur
für dieses, für das obere oder männliche. Aber welches
Glück verschafften diesem die Philosophen? Statt der sieben
Rechte, aus welchen die Freiheit sich zusammensetzt, nur die sieben
Geißeln.“




„Ich bin einem vorauszusehenden Einwand bereits begegnet, indem ich
die Freiheit des Wilden als divergirend zusammengesetzt bezeichnete;
sie ist in doppelter Weise divergirend; sozial, durch die
Unverträglichkeit des sozialen Körpers, Horde genannt, mit
der industriellen Arbeit oder Bestimmung, materiell durch
Ausschließung des weiblichen Geschlechts, das wenig oder gar
nicht an den sieben natürlichen Rechten theilnimmt.“




Trotzdem, so führt Fourier weiter aus, stehe der männliche
Wilde durch den Genuß der genannten sieben Rechte an Freiheit
über der großen Mehrheit der Zivilisirten, welche die
immense Mehrheit beider Geschlechter von diesen Vortheilen
ausschlösse. Die Zivilisation schulde für das Ausgeben
dieser natürlichen Rechte einem Jeden ein Minimum an
Lebensnothwendigkeiten, Kleidung, Wohnung, und zwar proportional der
sozialen Stellung, zu der er gehöre, denn nothdürftig
genährt, gekleidet und logirt werde man auch in den
Armenhäusern, wo der Mensch aber nichts als ein Gefangener und
sehr unglücklich sei.




Statt den Zivilisirten für den Verlust seiner sieben
natürlichen Rechte durch eine menschenwürdige Existenz zu
entschädigen, garantirten ihm unsere Publizisten einige
Träumereien und Gaskonnaden, wie: „daß er stolz sein
dürfe auf den Namen eines freien Mannes und das Glück habe,
unter einer Verfassung zu leben.“ Diese Lächerlichkeiten
verdienten nicht einmal den Namen der Illusion und befriedigten keinen
Arbeitenden, der vor Allem nach seinem Geschmack zu essen, sorglos und
vergnügt zu leben wünsche.




„Der sozietäre Zustand garantirt dem Volk die sieben Rechte des
Wilden in Fülle, indem er ihm ein ausreichendes Aequivalent
bietet; er gewährt jedem Menschen so viel Wohlsein, daß
z. B. Niemand mehr auf den Gedanken kommt, zu stehlen, was er so haben
kann, oder daß er sich durch eine Handlung in der
öffentlichen Meinung mehr zu Grunde richtet, als er durch eine
schlechte Handlung zu gewinnen vermag. Schließlich werden alle
Kinder in den Begriffen der Ehre erzogen und können alle
Bequemlichkeiten des Lebens reichlich genießen. Es wird also
Niemand mehr an Diebstahl denken, wo Alle im Ueberfluß leben.“




„Die Zivilisation, indem sie den Menschen der sieben Rechte des Wilden
beraubt, gewährt ihm keinerlei entsprechende Aequivalente. Fragt
einmal einen unglücklichen Arbeiter der Zivilisation, der keine
Arbeit und kein Brot hat, vom Gläubiger und Exekutor
bedrängt wird, ob er nicht lieber wie der Wilde das Recht der
Jagd und des Fischfangs, des Früchtesammelns und der freien Weide
seinem Zustand vorziehe und er wird keinen Augenblick zögern,
sich für den Wilden zu entscheiden. Was giebt ihm die
Zivilisation für seinen Verlust? Das Glück, unter der
Verfassung zu leben. Dem Hungernden ist nicht damit gedient, daß
er, anstatt eine gute Mahlzeit zu genießen, die Verfassung lesen
kann; es heißt den Nothleidenden in seinem Elend beleidigen,
wenn man ihm eine solche Entschädigung bietet.“




„Daraus folgt: in der industriellen Gesellschaft wird die Freiheit
illusorisch und verhängnisvoll, wenn man sie nur in einfacher
Anwendung einführt.“




Fourier sagt also: die Freiheit ohne Garantie eines Minimums, die
Freiheit ohne Brot, ist für die große Menge der
Bevölkerung unter Umständen nur die Freiheit des
Verhungerns. Die Freiheit hat nur Werth, ja sie ist erst dann
vorhanden, wenn auch der Mensch zu leben hat, und diesen
Lebensunterhalt garantirt die Zivilisation nicht. „So haben unsere
Träumereien von den Menschenrechten und der Freiheit, die man in
Versuch setzte, nichts als Täuschungen und
verhängnißvolle Erschütterungen erzeugt. Unsere
Gesellschaft hat zu ihren Angelpunkten zwei Triebfedern, welche der
Einheitlichkeit der Freiheit und dem proportionalen Existenzminimum
des sozietären Zustandes schnurstracks gegenüberstehen:
allgemeiner Egoismus und Zweideutigkeit aller Handlungen. Diese
beiderseitigen Charaktereigenschaften lassen sich nicht vereinigen,
sie schließen sich aus.“




„Volle einheitliche Freiheit und menschenwürdige Existenz lassen
sich nur durch die Anwendung des Mechanismus der Serien der Triebe
erreichen, außerhalb desselben ist das ganze System der Triebe
im Widerspruch mit sich, es herrschen Egoismus und
Zweideutigkeit.“ ...




Es gilt also für Fourier, eine entsprechende Organisation zu
schaffen, bei welcher alle Klassen gleichmäßig, unter
voller Berücksichtigung ihrer sozialen Lebensstellung,
zufriedengestellt werden.




„Vermittelst der gradweisen Abstufung der Interessen ist der Niedere
an dem Wohlsein des Höheren interessirt; die gewohnte Begegnung
bei den anziehenden Arbeiten in den Intriguen der verschiedenen Serien
dient als Kitt für die Einheitlichkeit. Man hat nichts mehr von
der vollen Freiheit des Volkes zu fürchten, das in dem
gegenwärtigen Zustande des Elends und der Eifersucht gegen die
Höheren seine Unabhängigkeit nur zur Plünderung und
Erwürgung derselben benutzen würde.“




„Aus dieser Darlegung resultirt, daß die Gewährung einer
auskömmlichen Lebenshaltung ausschließlich von der
Entdeckung des sozietären Regimes und der anziehenden Arbeit
abhängt. Wie kann man dem Volk von Freiheit zu sprechen wagen,
wenn man ihm selbst nicht einmal die widerwillige Arbeit, von der
heute seine Existenz abhängt, zu garantiren vermag? In einem
solchen Zustande der Dinge, wie dem gegenwärtigen, wird alle
Freiheit nur ein Keim des Aufruhrs. Die Agitatoren fühlen das
wohl und darum haben sie die Macht an sich gerissen. Ihre erste Sorge
ist, dem Volk den Maulkorb anzulegen und die philosophischen
Schwätzer, die Bonaparte knebelte und Robespierre in Masse auf's
Schaffot schickte, zu unterdrücken.“




„In der Zivilisation kann also keine wirkliche Freiheit
existiren, sie existirt nur im Zustande der Wildheit, aber dort
unvollständig und gefährlich, weil sie die Horde dem Hunger,
dem Krieg, der Pest aussetzt und weder sich auf die Frauen, noch auf
die Greise ausdehnt, welch letztere man opfert, wenn sie unbrauchbar
werden.“




„Obschon die Freiheit des männlichen Wilden dem Schicksal unserer
Arbeiter und Bettler vorzuziehen ist, ist sie nur ein rohes, der
Vernunft unwürdiges Glück, weil die industrielle
Thätigkeit ihm fremd ist. Andererseits ist der Zustand des Elends
und der Unterdrückung, in dem unsere Arbeiter seufzen, nicht die
Frucht des sozialen Genies, sondern des Mangels an einem solchen und
eine Schmach für die Wissenschaft. Weit entfernt, daß diese
verstand, uns zur Freiheit zu erheben, hat sie nicht einmal sie zu
definiren gewußt, noch vermochte sie ihre verschiedenen
Charaktereigenschaften darzulegen. Der Wissenschaft bleibt die
Schande, unter dem Vorwand, uns ein Gut zu geben, dessen Wesen sie
selbst nicht kannte, tausend politische Stürme erregt zu haben.
Sie ist mit der Freiheit wie mit dem Handel verfahren, sie hat einen
Hebel zu literarischen Intriguen aus ihnen gemacht und weit entfernt,
einen Schatten von Ehrlichkeit in ihre Debatten zu tragen, hat sie
selbst weder die Probleme bezeichnet, noch empfohlen, welche auf's
Lebhafteste die Anstrengungen des Genies herausfordern, nämlich:




„In Sachen des Handels: das Bedürfniß der Assoziation, die
Garantie der Wahrheit und die Unterdrückung der zahlreichen
Verbrechen der handeltreibenden Körperschaften: der Bankerotte,
des Wuchers, des Börsenspiels etc.“




„In Sachen der Freiheit: das Bedürfniß der industriellen
Attraktion; ein Aequivalent für die natürlichen Rechte (die
der Wilde hat) und Garantien für ein gradweise abgestuftes
Minimum für die verschiedenen Klassen.“ ...




„Der Streit über die Freiheit hat erst neuerdings vier Millionen
Köpfe gekostet (Fourier spielt hier auf die der großen
Revolution folgenden Kriege an), die den politischen Sophismen und der
Handelseifersucht geopfert wurden, genügend, um dieses Chaos von
irrigen Lehren über die Freiheit und den Handel zu entwirren.“




„Es gehört zu den Gebräuchen der Zivilisirten, einem Dogma
zu Ehren, dessen Sinn, noch dessen praktische Wirkungen man kennt,
sich gegenseitig an die Gurgel zu fahren. Beweis dafür sind die
aus den Debatten über die Verwandlung (Transsubstantiation)
und die Wesenseinheit (Consubstantialité)
hervorgegangenen Kriege. Unser Jahrhundert hat ähnlich über
die Menschenrechte spekulirt; um sie zu erhalten, massakrirte man sich
und doch kannte man ihr wahres Wesen nicht.“




Nach Fourier liegt das wahre Wesen der Freiheit in der Anerkennung
„des Rechts auf Arbeit“, das „für den Armen allein werthvoll
ist.“ Die Erfahrung hat uns zur Genüge gelehrt, daß mit
dieser Anerkennung auch nichts gethan ist. Es ist auch über
dieses „Recht“ gar viel gestritten worden und zuletzt, im Jahre 1848
in Paris in den Junitagen, viel Blut geflossen. Das Recht auf Arbeit
steht in Bezug auf seine Phrasenhaftigkeit um kein Haar breit hinter
der „Freiheit“ und den „Menschenrechten“ zurück, Jeder legt sich
dieses „Recht“ zurecht, wie er es braucht und es seinem
Interessenstandpunkt entspricht. Gewisse Sozialisten betrachten noch
heute das Wort als eine Art Schiboleth, das die soziale Frage
löse; bei den Anhängern des preußischen Landrechts,
die dieses „Recht“ ebenfalls anerkennen, schrumpft es zu einem Recht
auf Armenhausarbeit und Armenunterstützung zusammen. Auch nach
der Junirevolution hat es noch die Köpfe in der
französischen Kammer erhitzt, man schlug große
Redeschlachten und dabei ist es bis heute geblieben. Schließlich
waren bei all diesen Schlagworten es immer und immer die Vertreter der
kleinbürgerlichen Demokratie, die sich am eifrigsten für sie
begeisterten und sich zu ihren Champions aufwarfen. Ganz begreiflich.
Diese Demokratie repräsentirt eine Gesellschaftsschicht, die
zwischen der großbürgerlichen und der proletarischen Klasse
mitten innesteht, in Folge davon ohnmächtig ist und in Bezug auf
die Heilung der sozialen Uebel an chronischer Impotenz leidet und
daher ihr Thatenbedürfniß in großen Worten und
Kraftphrasen zu verpuffen genöthigt ist. Die bürgerlichen
Ideologen lieben es, am Klang der Worte sich zu berauschen, sie sind
aber allmälig sehr einflußlos und harmlos geworden.




Fourier war allerdings ein viel zu mathematisch denkender und logisch
schließender Kopf, um sich durch eine Phrase, die er bei Andern
klar durchschaute, beirren zu lassen, und so folgert er: es giebt
keine wie immer zusammengesetzte Freiheit ohne das Minimum; kein
Minimum ohne die industrielle Anziehung (attraction); keine
industrielle Anziehung in der zerstückelten
(morcelé) Arbeit, womit er sagen will, in der auf
Privatwirthschaft beruhenden Arbeit. Die industrielle Anziehung kann
nur aus den Serien der Triebe geboren werden; also:




Das Minimum, gestützt auf die industrielle Anziehung, ist der
einzige Weg zur Freiheit, einen andern giebt es nicht. Aber um in
diesen Weg einzutreten, muß man die Zivilisation verlassen,
muß man ihre Produktions- und Distributionsform aufheben; und da
es hierzu, nach ihm, zwölf Wege giebt, muß man den
günstigsten wählen, um zur Assoziation zu gelangen.




Es handelt sich also darum, den neuen Zustand dergestalt zu
organisiren, daß folgende sieben Funktionen voll angewendet und
ausgeübt werden können: häusliche Arbeiten,
ländliche Arbeiten, industrielle Arbeiten, Austausch, Unterricht,
Wissenschaften, schöne Künste. Es muß vorhanden sein:
Anziehung für alle Beschäftigungen, proportionale
Vertheilung des Erzeugten, Gleichgewicht der Bevölkerung,
Oekonomie in den Hülfsmitteln.




Die Anziehung an die Arbeiten kann nur vorhanden sein, wenn jede
Arbeit angenehm und lukrativ ist. Die Vertheilung findet statt
nach den drei industriellen Fähigkeiten: Arbeit, Kapital, Talent.
Die Bevölkerungszahl einer Phalanx darf 1800–2000 Personen
nicht überschreiten, weil in dieser Zahl, nach Fourier's
Berechnung, die verschiedenen Triebe und Charaktereigenschaften voll
und zweckmäßig vertheilt enthalten sind und eine
größere oder kleinere Zahl die Ausgleichung stören
würde. Die Oekonomie der Hülfsmittel ergiebt sich aus dem
möglichst zweckmäßigen Zusammenwirken aller mit
einander Operirenden, die alle gleichmäßig an der
Ersparniß von Materialien, Zeit und Kraft interessirt sind. So
wird man in einer Phalanx von 400 Familien nicht 400 Küchenfeuer,
400 Einzelwirthschaften erhalten, sondern man wird nur 4 oder 5
große Küchenfeuer anlegen und die Bewohner in 4 oder 5
Klassen, nach dem Stande ihres Vermögens, eintheilen und sie in
einem gemeinsamen Palast wohnen lassen. Der sozietäre Zustand
läßt keine Gleichheit zu. Ebenso werden bei dem Ackerbau
wie bei der Industrie die Vortheile in positiver Beziehung —
Erhöhung der Produkte durch zweckmäßigste Kombinirung
und Anwendung der Kräfte und Hülfsmittel — und in
negativer Beziehung — Ersparnisse an Kraft, Zeit, Materialien
— sehr bedeutende sein. Es entsteht wieder rationelle Waldzucht,
Quellenschonung, Klimaverbesserung. Ueber alle diese Vortheile, welche
die assoziirte Thätigkeit erzeugen müsse, äußert
sich Fourier wie folgt:




„Eine Phalanx, die sich z. B. mit Wein- oder Oelbau befaßt, wird
nur einen einzigen Werkraum für die Fertigstellung nöthig
haben, statt der vielen, die jetzt in einer Gemeinde von 15–1800
Seelen nöthig sind; statt 300 Bottiche wird sie nur ein Dutzend
bedürfen. Man wird ferner für die Reben- und Oelbaumanlagen
die Ueberwachung, die Einfriedigungen und Ummauerungen ersparen. Man
wird die Lese nicht auf einmal vornehmen, wie dies jetzt der kleine
Privatbesitzer, um Kosten und Zeit zu ersparen, thun muß,
sondern in dem Maße, wie die Trauben reifen, und damit
große Verluste an Quantität oder Qualität
verhüten. Statt der 1000 Fässer, welche heute 300 Familien
benöthigen, werden 30 große Tonnen genügen. Man wird
neun Zehntel der Kosten für die Lagerräume, neunzehn
Zwanzigstel für das Faßwerk ersparen. Die richtige
Behandlung des Weins ist dem kleinen Besitzer unmöglich, weder
kann er ihm die nöthige Lagerung gewähren in trockenen gut
gelüfteten nach Norden gelegenen Lagerräumen, noch hat er
die Einrichtungen und Vorrichtungen für die tägliche
Kühlung der Keller und Fässer. Auch fehlt der Ueberzahl der
Besitzer die Möglichkeit, die Weine durch verschiedene
Füllungen zu verbessern, leichte mit schweren Qualitäten zu
schneiden, oder sich fremde wärmere Weine zu verschaffen. Ferner
wird heute der Wein, unmittelbar nach der Ernte, von vielen
Eigenthümern zum billigsten Preis verkauft, weil sie ihn
verkaufen müssen, sei es, daß sie Geld nöthig haben,
der Gläubiger schon wartet, oder daß es ihnen an geeigneten
Aufbewahrungsräumen fehlt, und sie der Mittel oder des
Verständnisses zur Pflege entbehren. In der Phalanx wird der Wein
in Folge guter Aufbewahrung und Pflege schon nach einem Jahre das
Fünffache des Preises werth sein und mit dem Alter entsprechend
im Preise steigen. Die Phalanx verkauft ihn, wie ihr Interesse
gebietet. Und so noch viele andere Vortheile, die aus der
Gemeinwirthschaft entspringen, stets Kosten ersparen und die Produkte
verbessern. Man wird bessern Saamen, bessere Pflanzen anschaffen, im
Ankauf nie betrogen werden; man wird für die verschiedenen
Pflanzungen die besten und geeignetsten Bodenarten aussuchen
können, Maschinen, Gebäude, Ställe, Lagerräume
werden die zweckmäßigsten sein, die verfügbaren
Kräfte werden jede Arbeit im richtigen Moment ermöglichen.“




„Eine der glänzendsten Seiten der sozietären Arbeit wird die
Einführung der Wahrheit in Handel und Wandel werden. Indem die
Assoziation die kooperative, solidarische, sehr vereinfachte, auf
Wahrhaftigkeit und Garantie beruhende Konkurrenz an die Stelle der
individuellen, unsoliden, lügnerischen, verschlungenen und
willkürlichen Konkurrenz der Zivilisation setzt, wird sie nur ein
Zwanzigstel der Arme und der Kapitalien benöthigen. Man wird also
den heutigen Handel als parasitisch unterdrücken, denn
parasitisch ist Alles, was unterdrückt werden kann, ohne
daß der Zweck geschädigt wird. Man wird in der Phalanx
statt hunderter konkurrirender und gegen einander intriguirender
Kaufleute und Krämer mit ihren Verkaufshallen und Läden nur
ein großes Waarenlager und verhältnißmäßig
sehr wenig Personen brauchen, da alle Käufe und Verkäufe
nach außen die Phalanxen unter sich abschließen.“




„In der Zivilisation ist der Mechanismus in jeder Art der
ruinöseste und falscheste. So giebt es außer im Handel noch
tausende und abertausende von parasitischen Existenzen, z. B. die in
der Rechtspflege beschäftigten Personen, eine Institution, die
nur auf den Fehlern der zivilisirten Ordnung beruht ... Andererseits
fehlen die Mittel für das Nöthigste. So mangeln Frankreich
heute einige hundert Millionen Franken für die Verbesserung der
Wege und Straßen; im sozietären Zustand, wo Phalanx an
Phalanx sich reiht, bestehen die ausgezeichneten Verbindungsmittel,
für die jedes Phalanstère (das Phalanstère ist der
ganze Bezirk [Kanton] inklusive der Gebäude. Der Kanton soll nach
Fourier eine Quadratstunde Flächeninhalt haben) aufzukommen hat,
ohne daß es der Staatssteuern dazu bedarf. Ebenso fällt die
kostspielige Katastrirung der Grundstücke für den Staat
fort. Eine Wahl, die heute unendlich viel Zeit und Geldopfer
erfordert, eine Menge der widerlichsten Kabalen erzeugt, wird in der
Phalanx dem Einzelnen kaum eine Minute Zeit kosten, eine Reise dazu
hat er nicht nöthig zu machen.“ ...




„Unter die Unproduktiven gehören ferner die Soldaten, die
Grenzwächter, die Steuerbeamten; auch sind ein großer Theil
der Dienstboten und viele von den in der isolirten Wirthschaft
beschäftigten Personen unter die Parasiten zu rechnen. Sobald
Männer, Frauen, Kinder, letztere vom dritten Lebensjahre ab, aus
Anziehung thätig sind, wenn Trieb, Geschicklichkeit, Wetteifer,
der verbesserte Mechanismus der Arbeit, Einheitlichkeit der
Handlungen, freier Verkehr, Verbesserungen des Klimas, höhere
Kraft und Langlebigkeit der Menschen zusammenwirken, werden die
Arbeitsmittel und Kräfte in's Unberechenbare sich steigern und
wird das Produkt quantitativ und qualitativ sich dem entsprechend
veredeln und vermehren.“




„Am meisten wird das Schicksal der Kinder in der sozietären
Organisation sich verbessern. In der meist sehr übel und
mangelhaft geleiteten Privatwirthschaft finden die Kinder in ihren
Hütten, Hofwerkstellen, Scheuern weder die Hülfsmittel, noch
die Belehrung, noch die Beurtheilung, noch den Antrieb, den sie
nöthig haben, um sich gehörig zu entwickeln. Dabei sterben
sie massenhaft in Folge ihrer ungesunden Wohn- und Lebensweise, oder
sie siechen dahin. Im sozietären Zustand wird die Sterblichkeit
sich außerordentlich vermindern, die Kinder werden an
körperlicher und geistiger Gesundheit in heute ungeahnter Weise
zunehmen. Drohende Uebervölkerung wird die sozietäre
Organisation auszugleichen wissen.“




Die Zivilisation befindet sich allen diesen Fragen gegenüber in
einem falschen Kreisschluß (cercle vicieux) und das
erkennt man allmälig. Man ist erstaunt, zu finden, daß
in der Zivilisation die Armuth selbst den Ueberfluß
erzeugt. Unser Zustand bringt nicht das Glück, sondern das
Nichtglück hervor; die Exzesse der Industrie führen zu den
größten Uebeln, sie werfen uns von der Scylla in die
Charybdis, und warum? Weil wir ohne Leitfaden in einem Labyrinthe
wandeln. Das zeigt sich überall. Wählen wir als Beispiel die
natürlichen Anlagen des Menschen und die Kunst, sie zum Aufbruch
zu bringen. Ein Kärrner fährt Metall in eine
Gießerei.14 Bei dem Anblick ihrer
Einrichtungen erfaßt ihn die Neigung, als Lehrling einzutreten.
Er entdeckt bei sich einen Trieb, den bisher weder er, noch seine
Eltern kannten; er tritt wirklich als Lehrling ein und macht so
erstaunliche Fortschritte, daß er schon nach einem Jahre einen
sehr geschickten Arbeiter ersetzte und pro Tag 22 Franken verdiente.
Welche Anklage liegt in diesem einen Beispiel gegen unsere Arbeits-
und Erziehungsmethoden, gegen unsere Theorie der Vervollkommnung und
des Studiums des Menschen. Jedes Kind hat vom jugendlichsten Alter an
Anlagen und Triebe verschiedenster Art, aber wie ermöglichen,
daß wir sie kennen lernen? Dazu ist die Zivilisation
unfähig. Uns mangelt der Kompaß, der Schlüssel, der
uns dieses Zauberbuch über die Anziehungen und die industriellen
und wissenschaftlichen Anlagen und Triebe entziffert. Das kann nur
durch die Anwendung der Serien der Triebe geschehen; sie bilden den
Schlüssel zu jedem Zweig des sozialen Mechanismus und
hauptsächlich auch für die Erziehung. Das Problem, das es
hier zu lösen gilt, ist, nicht nur eine, sondern selbst zwanzig
Anlagen zum Aufbruch zu bringen bei einem Kinde, das kaum drei Jahre
alt ist. Vom vierten Jahre ab soll es schon spielend in zwanzig
verschiedenen Serien industrieller Thätigkeit geschickt sein und
mehr gewinnen, als seine Nahrung und sein Unterhalt kosten; es
übt abwechselnd alle physischen und intellektuellen
Fähigkeiten, Alles mit Eifer ergreifend. Statt zwanzig Anlagen im
Alter von vier Jahren finden wir bei dem Zivilisirten oft nicht eine
im Alter von zwanzig Jahren, sie wurden unterdrückt, erstickt,
weil die Eltern arm waren, oder die Triebe und Anlagen nicht anzuregen
verstanden, oder die Gelegenheit fehlte. So steht es ähnlich
selbst bei der wohlhabenden Klasse. Unter zwanzig jungen Leuten, die
man auf die Universitäten und Hochschulen schickt, ist öfter
kaum einer, der die in ihn gesetzten Hoffnungen erfüllt. Die
Anlagen zum Aufbruch zu bringen, die Kunst, sie vom niedersten
Lebensalter an zu entwickeln, das ist die Klippe, an der unsere
Wissenschaften scheitern. Wir verstehen das nicht einmal in der
Agrikultur, woher es kommt, daß diese selbst unserer Dorfjugend
widerwärtig erscheint. Unsere wissenschaftliche, unsere
industrielle Erziehung steht, wie Alles, außerhalb der Natur,
außerhalb der Anziehung. Es ist klar, wir brauchen einen
Wegweiser, eine neue Wissenschaft und diese ist die Lehre von den
Serien der Triebe. Ohne sie werden die Nebel immer größer.
Man behauptet, die Menschen seien heute nicht falscher als
früher. Indeß vor einem halben Jahrhundert konnte man
für wenig Geld noch Stoffe von guter Farbe und Qualität und
natürliche, d. h. unverfälschte Nahrungsmittel kaufen; heute
herrschen überall Verfälschung und Betrügerei. Der
Landmann selbst ist ein Fälscher geworden, wie es der Kaufmann
schon vor ihm war. Milch, Oel, Wein, Branntwein, Zucker, Mehl, Kaffee,
Alles ist schamlos verfälscht. Die arme Menge kann sich keine
natürlichen Lebensmittel mehr verschaffen, man verkauft ihr
langsam wirkende Gifte; solche Fortschritte machte der Handelsgeist
selbst bis in die entlegensten Dörfer. Seit fünfzig Jahren
hat sich die Zahl der Handeltreibenden vervierfacht, ohne daß
die Beschäftigung für sie sich entsprechend vermehrte, der
Schwindel ist in demselben Maße gewachsen und ebenso die
Aufsaugung der Kapitalien.“15 „Zu allen Zeiten und an allen
Orten wird die Anziehung der Triebe zu drei Zielen zu kommen suchen:
Zum Luxus oder zur Befriedigung der fünf Sinne; zu
Gruppenbildungen und Serien der Gruppen — Bande der Zuneigung
—; zu dem Mechanismus der Triebe, der Charaktere und Instinkte;
und durch sie alle drei zur universellen Einheitlichkeit.“




„Der Luxus umfaßt alle sinnlichen Vergnügungen. Indem sich
die Triebe nach Befriedigung sehnen, wünschen wir uns implicite
Gesundheit und Reichthum als Mittel der Befriedigung; wir
wünschen uns inneren Luxus oder körperliche Kraft,
Verfeinerung und Stärke der Sinne, und äußeren Luxus
oder Reichthum. Man muß diese beiden Mittel besitzen, um den
ersten Zweck der Anziehung der Triebe zu erreichen. Wir müssen
also befriedigen: Geschmack, Gefühl, Gesicht, Gehör, Geruch.
Für das zweite Ziel sucht die Anziehung Gruppen zu bilden und
zwar in der Zahl von vier: Gruppe der Freundschaft, des Ehrgeizes, als
höhere; der Liebe, der Elternschaft oder der Familie, als niedere
Ziele. Alle Gruppen, die sich in voller Freiheit und nach Neigung
bilden, beziehen sich auf eins dieser vier Ziele. Wird eine Gruppe
zahlreich, so theilt sie sich in Untergruppen, indem sie eine Serie
von Theilen bildet, abgestuft in Nuancen nach Neigungen und Geschmack.
Alle Gruppen suchen eine Serie (Reihe) oder Stufenleiter zu bilden,
verschieden in Gattung und Art. Die Serien der Gruppen sind also
zweites Ziel der Anziehung, indem sie sich für alle Funktionen
der Sinne und der Seele bilden. Das dritte Ziel ist der Mechanismus
der Triebe oder der Serien von Gruppen. Es ist das Bestreben der
fünf sinnlichen Triebe (1. Geschmack, 2. Gefühl, 3. Geruch,
4. Gesicht, 5. Gehör) mit den vier affektiven: 6. Freundschaft,
7. Ehrgeiz, 8. Liebe, 9. Elternschaft, in Uebereinstimmung zu bringen.
Diese Uebereinstimmung vollzieht sich durch Vermittelung der drei
wenig bekannten und viel verkannten Triebe. 10. der Kabalist, Trieb
durch Intrigue nach Vereinigung der Gleichstrebenden; 11. der
Papillon, Trieb nach Abwechslung, nach Kontrasten; 12. der Komposit,
Trieb der Aneiferung, der Begeisterung, des Strebens nach
Vervollkommnung.“




„Diese zwölf zusammenwirkenden Triebe stellen die Harmonie der
Triebe her. Ein Jeder wünscht im Spiel seiner Triebe eine solche
Ausgleichung sich zu verschaffen, daß der Aufschwung des einen
Triebes den Aufschwung aller übrigen begünstigt. Z. B. Liebe,
Ehrgeiz wollen ihr Ziel erreichen und nicht enttäuscht sein; die
Gourmandis hat die Absicht, die Gesundheit zu verbessern, und nicht zu
schädigen ... Gegenwärtig ist der Mensch im Kriege mit sich
selbst. Seine Triebe gerathen aneinander. Der Ehrgeiz wirkt der Liebe,
die Elternschaft der Freundschaft entgegen, und so befinden sich alle
Triebe beständig in Disharmonie. Aus diesem Kampf der Triebe
entstand die Wissenschaft der Moral, die verlangt, man solle die
Triebe unterdrücken; aber unterdrücken heißt nicht
organisiren, harmoniren. Unser Zweck ist, den freiwillig ineinander
greifenden Mechanismus der Triebe zu schaffen, ohne einen zu
unterdrücken. Dies geschieht, wenn jedes Individuum, indem es
sein persönliches Interesse verfolgt, damit auch dem
Allgemeininteresse beständig dient. Heute ist das Gegentheil der
Fall. Die Zivilisation ist ein Krieg des Einen gegen Alle und Aller
gegen Einen; eine Ordnung, wo Jeder sein Interesse dabei findet, alle
Anderen zu täuschen, sie ist ein den Trieben fremder Diskord;
aber das Ziel der Triebe muß sein, zur inneren und
äußeren Harmonie zu kommen.“




„Die Kunst zu assoziiren, besteht darin, eine Phalanx von Serien der
Triebe in voller Uebereinstimmung bilden und entwickeln zu
können, die vollkommen frei nur durch Anziehung bewegt sein
sollen und angewendet werden auf die sieben bereits erwähnten
industriellen Funktionen. Hauswirthschaft, Ackerbau, Industrie, Handel
und Verkehr, Unterricht, Wissenschaften, schöne Künste ...
Eine Serie der Triebe ist eine Verbindung verschiedener in auf- und
absteigender Stufenfolge verbundener Gruppen, die vereinigt sind durch
Uebereinstimmung des Geschmacks für irgend eine Thätigkeit,
wie den Anbau einer Frucht, und in welcher für jeden Zweig der
Arbeit hierbei eine spezielle Gruppe sich bildet. Wenn die Serie
Hyazinthen oder Kartoffeln baut, muß sie eben so viel Gruppen
bilden, als Arten von Hyazinthen oder Kartoffeln kultivirt werden
sollen. Jede Gruppe bildet sich aus Gliedern der Serie, die für
eine bestimmte Art inkliniren. Es sind mindestens 45–50 Serien
nothwendig, wenn einigermaßen die nöthige Abwechslung und
Ausgleichung herbeigeführt werden soll. Die Serien benutzen die
Verschiedenheiten der Charaktere, des Geschmacks, der Instinkte, der
Vermögen, der Ansprüche, der Bildungsstufen. Jede Serie
setzt sich aus kontrastirenden und abgestuften Ungleichheiten
zusammen, sie erheischt ebensoviel Gegensätze oder Antipathien
als Uebereinstimmungen oder Sympathien, wie ja auch in der Musik ein
Akkord dadurch sich herstellt, daß man ebensoviel Noten
ausfallen läßt, als man zusetzt. Die Kontraste der
Töne erzeugen den Akkord. Eine Vereinigung von Serien der Triebe
hat für die soziale Harmonie glänzende Eigenschaften, sie
erzeugt Bewegung, Wahrheit, Gerechtigkeit, direkte und indirekte
Uebereinstimmung, Einheitlichkeit. Die Zivilisation hat alle
entgegengesetzten Eigenschaften: Entkräftung, Ungerechtigkeit,
Betrug, Mißstimmung, Zweideutigkeit. Aber die Serie der Triebe
würde nicht richtig funktioniren, wenn sie nicht drei
Eigenschaften besäße. Die verschiedenen Gruppen müssen
miteinander rivalisiren oder gegeneinander in Bewegung gerathen; das
ist nur möglich, wenn die Gruppen nicht grundverschiedene
Leistungen vollziehen, sondern nur gradweise verschiedene, also z. B.
nicht verschiedene Arten von Obst, sondern verschiedene Sorten einer
Art bauen. Ferner müssen die einzelnen Sitzungen kurz sein, sie
dürfen sich nicht über zwei Stunden ausdehnen, weil sonst
die Ermüdung eintritt. Soll eine Arbeit anziehend sein, so
muß sie kurzzeitig sein und man muß dann zu einer andern
kontrastirenden Thätigkeit übergehen können. Endlich
muß Jedes in der Gruppe eine bestimmte Arbeit haben, die es im
Wetteifer mit den Uebrigen am besten zu machen sucht. So kommen die
Kabalist, die Papillon, die Komposit in Anwendung. Eine Gruppe
genügt, wenn sie sieben Mitglieder zählt; sie ist
vollkommen, wenn sie neun hat; sie theilt sich dann unwillkürlich
wieder in Untergruppen, in die beiden Flügel und das Zentrum.
Vierundzwanzig Gruppen ist die niedrigste Anzahl für eine Serie.“













„Die Zivilisirten treffen überall instinktiv das Falsche, sie
ziehen immer das Falsche dem Wahren vor und so ist auch der Angelpunkt
ihres Systems eine falsche Gruppe, die sie auf die kleinste Zahl, auf
zwei beschränkten. Diese Gruppe ist das Ehepaar. Diese Gruppe ist
falsch durch die Beschränkung der Zahl, falsch durch das Fehlen
der Freiheit, falsch durch das Auseinandergehen und die Spaltungen des
Geschmacks. Diese Differenzen machen sich schon nach den ersten Tagen
fühlbar; man differirt bezüglich der Gerichte, der ehelichen
Besuche, der Ausgaben, der Unterhaltung, und wegen hundert anderer
Dinge. Nun, wenn die Zivilisirten nicht einmal die
ursprünglichste ihrer Gruppen harmonisiren können, dann
können sie dies noch weniger mit dem Ganzen. Der Mensch ist
aus Instinkt Feind des Zwanges und der Gleichheit, er strebt in jeder
Beziehung beständig nach Veränderung.“




Da nach Fourier also der Mensch in jeder Beziehung Feind der
Gleichheit ist, weshalb auch die Vermögensunterschiede bestehen
bleiben müssen, giebt es in der Phalanx eine hierarchische
Ordnung, die freilich, bei Lichte besehen, sehr harmlos ist, und sich
auch nur zum Besten des Ganzen bethätigen kann. Freund
militärischer Einrichtungen, die ihm durch ihre strenge Ordnung
und ihre regelmäßige Funktionirung imponiren — er
soll mit großer Vorliebe bis an sein Lebensende den
militärischen Uebungen und Paraden beigewohnt haben —,
giebt er seiner phalansteren Hierarchie einen
militärisch-monarchischen Anstrich, obgleich ihr Grundtypus ein
rein demokratischer ist. Die Leiter der Serien und Gruppen werden
Offiziere genannt und haben militärische Grade. Es sind
Hauptleute, Lieutenants, Fahnenjunker; es giebt ganze Stäbe in
der Phalanx und werden alle Würden ohne Rücksicht auf das
Geschlecht erworben. Sind in einer Gruppe oder Serie
hauptsächlich Frauen, so werden die Offiziersstellen
hauptsächlich Frauen bekleiden. Dasselbe gilt von den Kindern,
Knaben wie Mädchen. Die Mitglieder der Serien und Gruppen
wählen zu ihren Leitern Diejenigen, die sich innerhalb ihres
Kreises am meisten auszeichnen und dadurch die Sympathien der Uebrigen
erwerben. Fourier ist ferner der Ansicht, daß die Menschen, mit
sehr wenig Ausnahmen, an äußeren Auszeichnungen, an
schönen Farbenzusammenstellungen in ihrer Kleidung, an Uniformen,
glänzenden Schaustellungen und Festen, opulenten Einrichtungen,
prächtigen Denkmälern und Bauten ihre Freude haben. Nach all
diesen Richtungen soll die Phalanx das Höchste bieten.




Zur Leitung werden zweierlei Arten von Offizieren gewählt; die
Einen, welche die eigentliche geschäftliche Leitung haben, und
die Andern, welche den sogenannten äußeren Dienst versehen,
die für den Glanz und das würdige Auftreten der Gruppen und
Serien bei Festen, Aufzügen, Schaustellungen und für die
Ausschmückung sorgen. Auch in letzterer Beziehung wird ein
lebhafter Wetteifer zwischen den einzelnen Serien und Gruppen
entstehen. Man wird für die zuletzt erwähnten Funktionen
hauptsächlich solche Personen zu Offizieren erwählen, die
größeren Reichthum besitzen. Denn da in der Phalanx das
Kapital fünf- und sechsfach höhere Zinsen erlangt, als in
der Zivilisation, ohne daß Arbeit und Talent dabei zu kurz
kommen, und die reichen Leute in der Phalanx sehr bedeutend billiger
und doch viel besser leben, als in unserer gegenwärtigen sozialen
Ordnung, werden sie eine Ehre darein setzen, ihren eigentlich sonst
gar nicht unterzubringenden Ueberfluß zum Besten des Ganzen
anzuwenden. Sie werden also öfter für ihre Serien- und
Gruppengenossen besonders opulente Mahlzeiten veranstalten, die ihnen
gar nicht so außergewöhnlich theuer kommen, weil sie nur
das Plus des Preises über die regelmäßige Mahlzeit,
deren Kosten Jedem Tag für Tag von der Phalanx angerechnet
werden, zu bezahlen haben; ferner werden sie den Bau prächtiger
Pavillons, die Aufstellung von Statuen, Altären und dergleichen in
dem Theile des Kantons, in dem die Serie oder Gruppe, in welcher sie
die hervorragende Rolle spielen, beschäftigt ist, auf ihre Kosten
betreiben.




Alle Arten von Serien und Gruppen, gebildet in Uebereinstimmung mit
den Trieben, deren Ordnung und Mechanismus der Zivilisation als ein
undurchdringliches Geheimniß erscheint, sind nach Fourier das
Ergebniß geometrischer Berechnungen auf Grund der Anziehungen
und der Bestimmungen. Die Richtigkeit dieser von ihm unternommenen
Berechnungen ist nach seiner Meinung unzweifelhaft. Er kennt das
Geheimniß des ganzen Mechanismus der Gesellschaft und von einem
guten Theil des Weltalls; Alles organisirt sich nach bestimmten
mathematischen Zahlenverhältnissen, die zunächst nur ihm
bekannt sind.




Wenn einmal Jemand sich im Besitz eines solchen Geheimnisses und
solcher Kenntnisse wähnt, so ist natürlich, daß jede
andere Theorie, die auf dasselbe Ziel hinaus läuft, ihm als eine
Art Profanation seiner eigenen Ideen, als eine Art Sakrilegium
erscheint, und daß er die fremden Theorien dementsprechend als
Charlatanerie behandelt und verurtheilt. Da nun um dieselbe Zeit, als
Fourier mit seinen Theorien vor die Oeffentlichkeit trat, Owen in
England mit seinen Assoziationsversuchen ebenfalls hervortrat und
großes Aufsehen erregte, später auch schriftstellerisch und
persönlich agitatorisch für dieselben wirkte, konnten diese
Bestrebungen Fourier nicht unbekannt bleiben. Er griff Owen heftig an,
als einen Mann, der vom Mechanismus der Assoziation nichts verstehe,
nur Sophismen verbreite und mit seinem Kommunismus und Atheismus das
größte Unheil anstifte. In ähnlicher Weise wandte er
sich später auch gegen die Saint Simonisten, die er mit ihrer
neuen Religionsgründung lächerlich machte. Unbegreiflich war
ihm nur, daß Beide, Owen und Saint Simon, mehr Beachtung und
Anhang fanden, als er.




Fourier fährt nun weiter fort:




„Das Bedürfniß nach periodischer Verschiedenheit,
kontrastirenden Situationen, Szenenveränderungen, nach pikanten
Zufällen, nach Neuigkeiten, welche die Illusion erregen, ist dem
Menschen eingeboren. Dieser Trieb ist die Papillon. Das
Bedürfniß nach Abwechslung macht sich bei dem Menschen von
Stunde zu Stunde, lebhaft von zwei zu zwei Stunden bemerkbar. Wird es
nicht befriedigt, so verfällt er der Lauheit und Langeweile. Auf
der Befriedigung dieses Triebes nach Veränderung beruht das
Glück der Pariser Sybariten. Es ist die Kunst, „gut und rasch zu
leben“. Verschiedenheit und Verkettung der Vergnügungen,
Raschheit der Bewegung ist nothwendig.“




Indem nun im sozietären Zustand alle Beschäftigung in kurzen
Sitzungen von etwa einundeinhalbstündiger Dauer sich vollzieht,
kann Jeder im Laufe des Tages acht bis zehn ihn anziehende und seine
Triebe befriedigende verschiedene Thätigkeiten ausüben, die
durch die Art ihrer Ausübung ihm nur Vergnügen bereiten. Den
nächsten Tag besucht er Gruppen und Serien, die von denen des
vorhergehenden Tages in ihrer Zusammensetzung wie in ihrer
Thätigkeit verschieden sind. So eilt der Mensch, entsprechend
seinen Trieben, selbst indem er nützlich thätig ist, von
Vergnügen zu Vergnügen, ohne in Exzesse zu verfallen,
denen der Zivilisirte nicht entgeht. Denn dieser widmet einer Arbeit
sechs Stunden und mehr, einem Fest sechs Stunden, einem Ball die ganze
Nacht auf Kosten seines Schlafes und seiner Gesundheit. Dann sind auch
die Vergnügungen der Zivilisirten immer unproduktiv, während
im sozietären Zustand die Arbeiten selbst zu Vergnügen und
also produktiv werden. Sehen wir zu, wie ein Unbemittelter und wie ein
Reicher in der Phalanx ihren Tag verbringen. Wir nehmen den Monat Juni
als Beispiel der Lebensweise für den Unbemittelten.




„Früh 3½ Uhr erheben und ankleiden; 4 Uhr Sitzung16 in
einer Gruppe für die Pflege der Thiere in den Stallungen; 5 Uhr
Sitzung in einer Gruppe der Gärtner; 7 Uhr Frühstück;
7½ Uhr Sitzung der Mäher; 9½ Uhr Sitzung der
Gemüsebauer, und zwar werden diese Gartenarbeiten bei
größerer Wärme unter künstlich konstruirten
transportablen Zelten vorgenommen; 11 Uhr zweite Sitzung in den
Stallungen; um 1 Uhr Mittagstisch; 2 Uhr Waldarbeiten; 4 Uhr
Beschäftigung in einer Manufaktur; 6 Uhr Bewässerung; 8 Uhr
Börse; 8½ Uhr Abendessen; 9 Uhr Unterhaltungen; 10 Uhr
Schlafengehen.




Die Börse der Phalanx beschäftigt sich nicht mit dem Handel
von Papieren und dem Schacher der Lebensmittel, sondern es werden hier
die Abmachungen für den nächsten Tag getroffen; es bilden
sich neue Gruppen und Serien. Auch wird später, wenn die Phalanx
in voller Wirksamkeit ist, die Zahl der Ruhepausen und Mahlzeiten sich
auf fünf erhöhen und werden die Sitzungen kürzer. Der
Reiche, dessen Tagesbeschäftigung wir nun folgen lassen, ist ein
Gutsbesitzer, der probeweise in die Phalanx trat.




Früh 3½ Uhr erheben und ankleiden; 4 Uhr Zusammenkunft im
Morgensaal, Unterhaltungen über die Nachterlebnisse; 4½
Uhr erste Erholung, gefolgt von der industriellen Parade —
Kinder und Erwachsene, Männer und Frauen ziehen mit Fahnen und
Emblemen unter Musik in ihren Gruppen und Serien auf das Feld —;
5½ Uhr Jagd; 7 Uhr Fischfang; 8 Uhr Frühstück;
Zeitungen; 9 Uhr Gartenkultur unter Zelten; 10½ Uhr Fasanerie;
11½ Uhr Bibliothek; 1 Uhr Mittagessen; 2½ Uhr
Gewächshäuser; 4 Uhr Pflege exotischer Pflanzen; 5 Uhr
Pflege der Fischteiche; 6 Uhr Vesperbrot auf dem Felde; 6½ Uhr
Schafzucht; 8 Uhr Börse; 8½ Uhr Abendessen; 9½ Uhr
Schaustellungen; 10½ Uhr Schlafengehen.




Die kurze Schlafzeit — sechs Stunden — erklärt
Fourier damit, daß die Harmonisten in Folge ihrer
vernünftigen und angenehmen Lebensweise, die Niemand
überanstrenge, weniger Schlaf brauchten, als die Zivilisirten,
auch würden sie von Kindheit an an diese Lebensweise
gewöhnt. Bei der minutiösen Ausarbeitung, die Fourier allen
Einrichtungen seiner Phalanx zu Theil werden läßt, hat er
sich auch ausführlich mit den baulichen Einrichtungen
befaßt und die entsprechenden Pläne seinen Werken
einverleibt. Die Phalanx ist eben ein Uhrwerk, das nach den
Plänen seines Erfinders konstruirt werden muß, wenn es den
beabsichtigten Zweck erreichen soll. Das Gebäude der Phalanx, das
Phalanstère, besitzt ringsum Gallerien, die im Winter
gleichmäßig durchwärmt, im Sommer von erfrischender
Kühle sind. Der Länge nach laufen durch das mächtige
Gebäude, in dem die 1800–2000 Angehörigen der Phalanx
wohnen, Säulenhallen, die nach allen Theilen führen, nach
den Sälen, den Wohnungen, der Börse. Verdeckte Gänge
stellen bequeme Verbindungen nach den Ateliers, Werkstätten und
Stallungen her. Man behaupte, meint F., durch die kurzen Sitzungen
werde viel Zeit verbraucht, um von einem Ort zum andern zu kommen. Das
sei indeß falsch, da das Gebäude mitten im Bezirk liege und
von allen Seiten in 5–10, höchstens 15 Minuten zu erreichen
sei. Auch kämen die Kosten des Baues nicht in Betracht, da die
Arbeitsweise in der Phalanx gegen diejenige in der Zivilisation
immense Vortheile biete, und der Eifer, mit dem Jedermann sich
betheilige, herbeiführe, daß in einer Stunde geleistet
werde, was in der Zivilisation kaum in drei Stunden geleistet werden
könne. Man betrachte nur einmal unsere Arbeiter auf dem Felde,
die, wenn ein Vogel vorüber fliege, sich hinstellten und ihm
nachsähen, die Hände auf die Hacke gestützt. Das komme
daher, weil unsere Arbeiten Ueberdruß erweckten und
ermüdeten und jeden Reizes entbehrten.




„Die Beschäftigung in der Phalanx erzeugt das die Gesundheit
fördernde körperliche Gleichgewicht. Die Gesundheit
muß nothwendig geschädigt werden, wenn der Mensch sich
zwölf Stunden einer gleichmäßigen Arbeit
überlassen muß, die, welcher Art sie immer ist, die
verschiedenen Glieder des Körpers und seinen Geist nicht
genügend beschäftigt. Dies wird noch schlimmer, wenn
dieselbe Arbeit Tag für Tag das ganze Jahr hindurch sich
wiederholt. Daraus entstehen neben dem allgemeinen Widerwillen an der
Arbeit die vielen Berufskrankheiten; so sind gewisse chemische
Fabriken wahre Mördergruben, in denen eine Beschäftigung von
zweistündigen Sitzungen, zwei- oder dreimal die Woche für
den Einzelnen, ohne jeden Nachtheil ertragen wird. Die reiche Klasse
verfällt wieder andern Krankheiten, der Gicht, der Apoplexie, dem
Podagra, Krankheiten, die dem Landmann fremd sind. Die Fettleibigkeit,
bei den Reichen so gewöhnlich, ist ein Zustand, der
körperliches Gleichgewicht und Wohlbefinden gröblich
stört. Fast alle Beschäftigungen und Vergnügungen der
Reichen stehen mit der Natur im Widerspruch. Die sanitäre
Bestimmung schreibt dem Menschen beständige Abwechslung in der
Thätigkeit sowohl für den Körper als für den Geist
vor, diese hält allein die Aktivität und das Gleichgewicht
aufrecht.“




„Was vorzugsweise das körperliche Wohlbefinden fördert, wird
auch das seelische fördern. Vereinigt in der Zivilisation das
Interesse Freunde, so vereinigt es im sozietären Zustand sogar
die Feinde, es söhnt die antipathischen Charaktere durch
indirekte Kooperation aus, und zwar, weil in einer großen Reihe
von Serien und Gruppen, in die jeder Einzelne nach der Verschiedenheit
seiner Neigungen und Triebe nach und nach eintritt, er durch die
Berührung findet, daß Diejenigen, die ihm auf dem einen
Gebiet antipathisch waren, ihm auf anderen sympathisch sind. Auch wird
das Nebeneinanderarbeiten nach demselben Ziel unwiderstehlich seine
aussöhnende Wirkung üben.“




„Die seelischen Triebe verlangen so gut wie die sensuellen
Abwechslung, um befriedigt zu werden; es sind also auch die Herzen der
großen Mehrheit der beiden Geschlechter dem Bedürfniß
nach Veränderung und Abwechslung unterworfen. Der Mann wie die
Frau wünschte sich ein Serail, wenn Abhängigkeit, Sitte und
Gesetz sich dem nicht widersetzten. Die ernsten Holländer, die in
Amsterdam so hoch moralisch scheinen, haben in Batavia ihre Serails,
gefüllt mit Frauen aller Hautfarben. Da haben wir das
Geheimniß unserer Moral; sie wird zur Heuchlerin, wenn die
Umstände es gebieten, und sie wirft die Maske ab, wenn sie dies
ungestraft thun kann.“




„Pflanzen und Thiere haben das Bedürfniß nach Wechsel und
Kreuzung. Mangels eines solchen Wechsels arten sie aus. Ebenso hat der
Magen das Bedürfniß nach Wechsel; entsprechende
Veränderung in den Speisen erleichtert die Verdauung und
erhöht das Behagen und die Befriedigung; aber man gebe dem Magen
dieselbe ausgesuchteste Speise täglich und er wird sie mit
Widerwillen zurückweisen. Geist und Seele sind von dem Trieb nach
Veränderung beherrscht; oft wirken zwei und drei Triebe
gleichzeitig; so Liebe und Ehrgeiz.“




„Die Erde selbst hat ihre internirenden Zeiten, die der Besaamung, der
Erzeugung. Der Boden bedarf alternirender Anwendung der Pflanzen; die
ganze Natur verlangt nach Wechsel. In der ganzen Welt existiren nur
die Moralisten und die Chinesen, welche die Einförmigkeit, die
Uniformität verlangen; aber die Chinesen sind auch die
falschesten, der Natur am meisten widerstrebenden Wesen.“




Fourier, der, wie wiederholt hervorgehoben wurde, Alles haßte,
was mit dem Handel zu thun hatte, haßte die Chinesen besonders,
weil sie, nach dem Vorurtheil seiner Zeit, die größten
Diebe und Betrüger im Handel seien. Wir wissen heute, daß
dies eine falsche Ansicht ist, obgleich die Vorurtheile gegen die
Chinesen noch sehr stark in Europa sind. Ebenso wie die Chinesen waren
Fourier als hauptsächlich handeltreibendes Volk die Juden
verhaßt, die er unmittelbar den Chinesen in der Rangordnung
folgen ließ. Er war sehr unglücklich, als man in Frankreich
den Juden die vollen bürgerlichen Rechte einräumte, was ihn
freilich nicht abhielt, wie wir sahen, Herrn von Rothschild unter die
Kandidaten für seine Versuchsphalanx zu reihen und ihm ein
Königreich Jerusalem in Aussicht zu stellen.




„Die Moral“, führt Fourier weiter aus, „welche die drei Triebe:
Kabalist, Papillone, Komposit, am heftigsten kritisirt, ist selbst im
stärksten Widerspruch mit der Natur. Diese drei Triebe spielen
eine große Rolle im sozialen Mechanismus, wie die Natur es will;
sie haben die Herrschaft, denn sie dirigiren die Serien der Triebe;
jede Serie ist in ihrem Mechanismus gefälscht, wenn sie nicht den
kombinirten Schwung dieser drei Triebe begünstigt; sie bilden die
neutrale Gattung in der Tonleiter der zwölf Triebe.“




„Aktiver Gattung sind die vier Triebe der Seele: Freundschaft,
Ehrgeiz, Liebe, Elternschaft; passiver Gattung die fünf
sensuellen Triebe: Gehör, Geruch, Geschmack, Gesicht,
Gefühl. Die neutrale Gattung — die mechanisirenden Triebe
— macht sich besonders bemerklich bei den Kindern, denen die
zwei affektiven Triebe — Geschlechtsliebe und Elternschaft
— noch fehlen; sie überlassen sich den mechanisirenden
Trieben in ihren Spielen am meisten, welche sie sehr selten über
zwei Stunden ausüben, ohne zu wechseln.




Diese Disposition wird man für sie bei der Organisation ihrer
Erziehung und Beschäftigung besonders in Anwendung bringen.“




„Die Anziehung kann dreierlei Art sein: direkt oder übereinstimmend;
indirekt oder gemischt; verkehrt oder abweichend, d. h. gefälscht.
Direkt ist sie, wenn sie aus Freude an dem Gegenstand selbst die
Thätigkeit ausübt. So haben Archimedes in der Geometrie,
Linné in der Botanik, Lavoisier in der Chemie nicht des
Gewinnes wegen, sondern aus heißer Liebe zur Wissenschaft
gearbeitet. So kann ein Fürst aus Liebe an dem Gegenstand
Orangen- oder Nelkenzucht treiben, oder wie Ludwig XVI. die Schlosserei;
kann eine Fürstin Zeisige oder Fasanen pflegen. Hier herrscht
direkte Anziehung zur bestimmten Beschäftigung, und so werden in
der sozietären Gesellschaft sieben Achtel der Arbeiten beschaffen
sein.“




„Die indirekte Anziehung ist vorhanden, wenn Jemand eine
Thätigkeit mehr des Gewinnes wegen, oder der Resultate seiner
Arbeit als des Gegenstandes selbst wegen ausübt. Zum Beispiel ein
Naturforscher, der widerliche Reptile oder Giftpflanzen unterhält.
Er liebt weder das Eine, noch das Andere an sich, aber er überwindet
seinen Widerwillen durch den Eifer, den die in Aussicht stehenden
wissenschaftlichen Resultate in ihm erwecken. Solche indirekte
Anziehung wird sozietäre Funktionen erregen, die einer besonderen
Anziehung beraubt sind, aber größeren Gewinn oder
größere Anerkennung finden. Dieser Art Arbeiten wird es ein
Achtel geben.“




„Die verkehrte oder gefälschte Anziehung herrscht dort, wo die
Arbeit den Trieben Verstimmung erzeugt. Das ist der Fall, wo der
Arbeiter nur dem Zwang gehorcht, wo seine Arbeitskraft gekauft ist, wo
moralische Erwägungen ihn treiben, aber weder Freudigkeit
für, noch Geschmack an der Thätigkeit vorhanden ist. Diese
Nichtattraktion kann in der Phalanx nicht existiren, sie herrscht aber
in sieben Achteln der Arbeiten der Zivilisation vor. Diese
Zivilisirten hassen ihre Thätigkeit, sie üben sie entweder
aus Hunger oder Langeweile, sie erscheint ihnen eine Strafe, zu der
sie trägen Schrittes, mit trübsinnigem,
niedergedrücktem Aussehen gehen.“




„Der Gewinnanreiz, der bei den für Lohn oder Gehalt Arbeitenden
nur eine divergirende Anziehung ausübt, kann in der Assoziation
oft ein edles Hülfsmittel sein. Zum Beispiel es handele sich um
eine Erfindung wie die, die Rauchverbrennung herbeizuführen. Hier
handelt es sich um Gewinn und Ruhm. Wer das Mittel entdeckt,
empfängt von der Phalanx fünf Franken, da aber eine Million
Phalanxen auf dem Erdboden bei dieser Erfindung interessirt sind, so
erhält er fünf Millionen Franken und empfängt
außerdem als Erfinder das Diplom als einer der Magnaten des
Erdballs, wodurch er auf der ganzen Erde die diesem Rang zugebilligten
Ehrenbezeugungen empfängt.“




„Durch diese Form der Belohnung für allgemein nützlich oder
angenehm erkannte Leistungen wird selbst in den kleinsten Dingen der
Gewinn enorm sein. Wird für eine Ode oder Symphonie eine
Belohnung von zwei Sous gewährt und erklären sich bei der
Abstimmung 500.000 Phalanxen für dieselbe, so werden dem Dichter
oder Komponisten 50.000 Franken ausgezahlt. Er empfängt zu diesem
Zweck die entsprechende Anzeige von dem Weltkongreß, und wird
diese Summe ihm in Konstantinopel, der Hauptstadt der Welt,
ausgehändigt. So wird Jeder für außergewöhnliche
Leistungen in demselben Verhältniß Belohnungen und Ehren
empfangen, als diese Anerkennung finden. Denn nur diejenigen Phalanxen
steuern, die sich zu Gunsten einer Leistung aussprachen, sie also
für würdig erachteten und werthvoll fanden.“




„Die indirekte Anziehung wird man in der Zivilisation selten finden,
sie kann nur durch einen mächtigen Anstoß angeregt werden.
Ein Beispiel. Im Jahre 1810 gerieth bei Lüttich eine Kohlenmine
in Brand und wurden achtzig Arbeiter, ohne Nahrungsmittel zu haben,
darin eingeschlossen. Um sie zu befreien, mußte in wenig Tagen
ein bedeutender Durchstich fertiggestellt werden. Alle Kameraden der
Eingeschlossenen gingen mit Feuereifer an die Arbeit, Jeder setzte
eine Ehre darein, das Höchste zu leisten, und nach vier Tagen war
eine Arbeit vollbracht, zu der man sonst mindestens zwanzig gebraucht
hätte. Es war nicht der Geldgewinn, der sie trieb, denn die
Arbeiter wiesen jede Belohnung als eine Beleidigung zurück, es
war der Drang, ihre Genossen um jeden Preis zu retten. So kann also
die widerlichste unangenehmste Arbeit indirekt anziehend werden, wenn
edle Impulse ihr zu Hülfe kommen.“




Fourier erläutert nun weiter die innere Organisation und
Verwaltung der Phalanx. „In der Zivilisation kennt man keine andere
Rangordnung, als die nach Stand und Vermögen; die sozietäre
Ordnung dagegen wendet eine uns heute gänzlich unbekannte
Klassifikation an, diejenige der Charaktere nach dem Lebensalter und
nach Temperamenten. Die verschiedenen Alter vom dritten Lebensjahre an
bis zum Greisenalter theilen sich in sechzehn Stämme
(tribus) und, den beiden Geschlechtern entsprechend, in
zweiunddreißig Chöre.“ Die Kinder vom frühesten
Lebensalter — bis zu einem Jahre Säuglinge, bis zum zweiten
Poupons und bis zum dritten Lutins genannt — zählen als
unentwickelt noch nicht mit. Jeder der sechzehn Stämme hat seine
besondere Bezeichnung. Stamm Nr. 1, 3–4½ Jahre
zählend, umfaßt die Bambins; Nr. 2, 4½–6½
Jahre, die Cherubins; Nr. 3, 6½–9 Jahre, die Seraphins;
Nr. 4, 9–12 Jahre, die Lyzeisten; Nr. 5, 12–15½
Jahre, die Gymnasiasten; Nr. 6, 15½–20 Jahre, die
Jugendlichen. Die weiter folgenden Stämme sind nicht streng nach
den Lebensaltern geregelt; die drei letzten, aus den höchsten
Lebensaltern gebildet, heißen: die Ehrwürdigen, die
Verehrten, die Patriarchen. Abgesehen von den sechs ersten
Stämmen, für die eine besondere Organisation und ein
besonderes Erziehungssystem besteht, wobei beim Aufsteigen von einem
Stamm in den andern besondere Prüfungen verlangt werden, hat
diese Stammeseintheilung kaum einen praktischen Zweck, wenigstens ist
er nicht zu erkennen. Nur die ältesten Stämme haben gewisse
Ehrenposten in der Phalanx inne, sie sind aber ohne wesentlichen
Einfluß.




Die werthvollste Anwendung von dieser Stufenleiter wird bei den
Kindern gemacht, sie soll die natürliche Erziehung erleichtern
und den Korpsgeist erzeugen, mit Hülfe dessen sie mit Eifer zu
den Studien und zu den Arbeiten hingezogen werden. Sobald die Kinder
in das Reifealter übergetreten sind, besuchen sie wie die
älteren Lebensalter täglich die Börse, wo alle
Abmachungen für die Arbeiten und die Vergnügungen des
nächsten Tages besprochen und geordnet werden.




Die oberste Leitung der Phalanx liegt in den Händen der
Regentschaft. Diese wird aus den Mitgliedern des Areopags
gewählt, der sich zusammensetzt: 1. aus den Chefs aller Serien;
2. aus den drei ältesten Stämmen: den Ehrwürdigen,
Verehrten und Patriarchen; 3. aus den Aktionären und 4. aus den
Magnaten und Magnatinnen der Phalanx. Der Areopag hat wenig zu thun,
da sich Alles durch Anziehung und den Korpsgeist der Stämme,
Chöre und Serien regelt; er giebt nur über wichtige
Geschäfte, wie die beste Erntezeit, die Weinlese, Neubauten etc.,
seine Meinung kund, doch ist diese Meinung nicht verpflichtend. „Weder
sind der Areopag noch die Regentschaft mit lächerlichen
Verantwortlichkeiten belastet, wie z. B. ein Finanzminister in der
Zivilisation.“ Das Rechnungswesen ist Sache einer besonderen Serie,
welche die Bücher führt, die jedes Mitglied der Phalanx
einsehen kann. Ueberdies ist das Rechnungswesen so einfach wie
möglich. Tägliche Zahlungen giebt es nicht, jedes Mitglied
hat, entsprechend seinem Vermögensantheil und dem
voraussichtlichen Arbeitsertrag, Kredit. Ebenso rechnen die
verschiedenen Phalanxen auf Grund ihrer Bucheintragungen von Zeit zu
Zeit miteinander ab. Die Rechnung für die Einzelnen wird am Ende
des Jahres, wenn die Bilanz gezogen ist und die Vertheilungen
vorgenommen werden, beglichen. Dasselbe Verfahren wird seitens der
Phalanxen dem Fiskus gegenüber beobachtet, der
vierteljährlich seine Steuern für die Gesammtheit der
Mitglieder einer Phalanx pünktlich, und bei dem viel ergiebigeren
Ertrag aller Arbeit auch in entsprechend höheren Beträgen,
abgeführt erhält. Herr Fiskus erspart also seine gesammten
Steuerbeamten, Exekutoren und die für diesen Zweck in
Thätigkeit zu setzenden Gerichtsbeamten. Ebenso geben die
industriellen Armeen, worunter diejenigen Abordnungen der Phalanxen
verstanden werden, welche sich in einem mehr oder weniger entfernten
Lande oder in einer Provinz mit Abordnungen anderer Phalanxen zu
gemeinsamen, besonders gearteten größeren Arbeitsleistungen
zusammenfinden, auf ihrer Reise einfache Schuldverschreibungen ab, die
der betreffenden Phalanx präsentirt und von dieser berichtigt
werden. Da nun solche industriellen Armeen ziemlich oft zusammentreten
und Reisen unternehmen, ist jedes Phalansterium mit den entsprechenden
Unterkunftsräumen für Menschen und Thiere versehen. Ferner
haben die Kinder keinen Vormund mehr nöthig, das große Buch
der Phalanx hat für jedes derselben sein Konto und verwaltet
seinen Besitzstand und sein Einkommen. Die Kinder können sogar
vom fünften Lebensjahre ab schon über ihr Einkommen
verfügen.




Fourier geht nun über zur Kostenberechnung für die
Gründung einer Phalanx. Diese veranschlagt er auf fünfzehn
Millionen Franken. Das Hauptgebäude, ungefähr 500 Fuß
lang und 250 Fuß tief, bilden zwei hintereinander liegende,
durch Gallerien verbundene parallel laufende Bauten und besteht aus
Parterre, Entresol und vier Etagen. Das Zentrum des Gebäudes
tritt nach hinten zurück, wodurch ein großer freier Platz
zwischen den Flügeln entsteht, der als Paradeplatz Verwendung
findet. Der Raum zwischen den beiden parallel laufenden Bauten ist mit
Blumenparterren, Orangerien, Springbrunnen ausgefüllt. Der
große Mitteleingang führt in eine mächtige
Säulenhalle, von wo Gallerien und Treppen nach allen Theilen des
Gebäudes fuhren. Im Parterre des Mittelraums befindet sich der
große Wintergarten. Die Alten wohnen in den Parterreräumen,
die Kinder im Entresol. In den Flügeln der ersten Etage logiren
die reichen Phalansterianer, in der Mitte der ersten Etage befindet
sich der Börsensaal, die Speise- und Vergnügungssäle.
Außerdem giebt es eine Menge Räume für kleine
Gesellschaften. Die oberste Etage bleibt für die Fremden und die
Besucher reservirt. Küchen und Bäder befinden sich im
Souterrain. Die Werkstätten, Waaren- und Getreidelager und
Stallungen liegen symmetrisch geordnet dem Hauptgebäude
gegenüber, getrennt durch eine breite mit Bäumen und
Blumenbosquets bepflanzte Straße. Alle Passagen und
Uebergänge sind gegen die Unbilden der Witterung geschützt
und im Winter erwärmt. Hinter den beiden Flügeln des
Hauptgebäudes liegen rechts und links die Kirche und das Theater,
beide ebenfalls durch verdeckte Gänge mit dem Wohngebäude in
Verbindung stehend.




Die Thätigkeit der Phalanx wird sich besonders erstrecken auf die
Vieh- und Geflügelzucht, eine Thätigkeit, die namentlich in
der ungünstigsten Jahreszeit ausgenutzt werden kann. Garten- und
Feldbau wird im ausgedehnteren Maßstab betrieben, und wird
während der milden Jahreszeit die meisten Hände in Anspruch
nehmen. Die Küchenarbeiten mit ihren umfänglichen
Vorarbeiten erfordern Tag für Tag eine große Anzahl
verschiedener Kräfte. Der Küche werden die Phalansterianer
eine besondere Sorgfalt schenken, denn gut zu essen betrachten sie als
eine ihrer vornehmsten Pflichten, und daher wird allen
Thätigkeitszweigen, die mit der Küche in Verbindung stehen,
eine besondere Aufmerksamkeit entgegengebracht werden. Dazu
gehören also insbesondere Gemüse und Obstzucht, Vieh- und
Geflügelzucht, Fischzucht, Wildpflege, Konservenbereitung.
Manufakturen und Gewerbe sollen nach Bedürfniß eingerichtet
und hauptsächlich im Winter betrieben werden.




Die Phalanx richtet ihre ganze Thätigkeit und ihr Bestreben
dahin, daß Alles, was sie leistet, sich durch Solidität wie
durch Schönheit und Geschmack auszeichnet, sie sucht mir einem
Wort in Allem das Vollendete zu liefern. Dadurch wird sie im Vergleich
zu der Zivilisation in vielen Dingen geringere Quantitäten an
Produkten verbrauchen, z. B. an Tuchen, Kleidungsstoffen, Möbeln,
Werkzeugen.




In einer gut und voll eingerichteten Phalanx werden nach Fourier's
Berechnung nöthig sein: für Thier- und Geflügelzucht 30
Serien; für Garten- und Landwirthschaft, inklusive Wiesenbau und
Waldbewirthschaftung, 50 Serien; für die Manufakturen 20 Serien;
für Hauswirthschaft und Erziehung 40 Serien; für Küche
und Kellerei 60 Serien; im Ganzen also 200.




In der Manufaktur wird man wieder diejenigen Beschäftigungen, die
täglich in Anspruch genommen werden, wie: Schneiderei,
Schuhmacherei, Tischlerei, Schlosserei, Sattlerei u. s. w., von denen
unterscheiden, in denen eigentliche Massenfabrikation, wie die
Anfertigung der Halbfabrikate, Wäschefabrikation u. s. w., betrieben
wird. Diese Massenfabrikation läßt sich auf bestimmte
Zeiten beschränken. Die Anwendung in den verschiedenen
Thätigkeiten bleibt der freien Wahl der Geschlechter
überlassen, auch werden die rivalisirenden Serien nach den
verschiedensten Methoden thätig sein und immer neue Methoden zu
erfinden suchen. Manche Gewerbe werden besonderen Anklang finden, wie
die Kunsttischlerei, die Parfumerie — letztere
hauptsächlich bei den Frauen —, die Konditorei. Die
Geschlechter werden sich dabei die ihrer Natur besonders zusagenden
Thätigkeiten ganz von selbst auswählen. So wird in der
Konditorei das Anmachen des Teigs hauptsächlich Männerarbeit
sein, die Frauen werden sich mit der Herrichtung der Früchte und
Materialien beschäftigen, die Kinder werden bei dem Formen, dem
Auslesen und Einlegen in Anspruch genommen sein. Auch wird, weil alle
Einrichtungen auf das Beste und Zweckmäßigste getroffen
sind, die peinlichste Reinlichkeit in den Werkstätten und
Arbeitsräumen aufrecht erhalten werden können. Ist Butter-
und Käsefabrikation vorzugsweise Frauen- und
Kinderbeschäftigung, so die Fleischerei Männerarbeit.
Fourier führt dies Alles sehr im Detail aus, um zu zeigen, wie
alle Geschlechter in zweckmäßiger Weise ihrem Charakter und
ihren Anlagen entsprechend ihre Beschäftigungen zu finden
vermöchten. Der ganze Mechanismus der industriellen Anziehung
würde umgestürzt und die Phalanx unmöglich werden, wenn
man in der Assoziation, sowie heute in der Zivilisation, keine
Rücksicht auf die verschiedenen Triebe nehmen und die
Arbeitssitzungen über das zulässige Maß ausdehnen
wollte.




Die Fabriken werden aus den Städten allmälig auf das Land
verlegt, damit der Arbeiter die volle Abwechslung der
Beschäftigung, wie die Vortheile und Annehmlichkeiten des
Landlebens und der ländlichen Beschäftigung genießen
kann.












„Für den neuen sozietären Zustand ist die Erziehung von der
größten Wichtigkeit; sie hat zum Zweck, alle
körperlichen und geistigen Fähigkeiten zur vollen
Entwicklung zu bringen, und soll überall, selbst in den
Vergnügungen, produktiv angewendet werden. Unsere heutige
Erziehung wirkt entgegengesetzt; sie unterdrückt und
verschlechtert die Fähigkeiten des Kindes; sie leitet die Jugend
im Widerspruch mit der Natur, denn der erste Zweck der Natur oder der
Anziehung ist der Luxus — körperliche Kraft und
Verfeinerung der Sinne. Der Luxus erzeugt bei dem Kinde eine lebhafte
Anziehung für produktive Thätigkeit, die ihm heute
verhaßt ist. Seine Entwicklung ist also eine falsche, die
heutige Erziehung schwächt seine Gesundheit. Man nehme hundert
Kinder, ganz nach Zufall, aus der reichen Klasse, die gute Pflege und
gute Nahrung haben, und man wird finden, daß sie weniger
kräftig sind, als hundert halbnackte Dorfkinder, die mit
Schwarzbrot genährt werden und wenig Pflege haben. Aber der
treffendste Beweis für unser falsches Erziehungssystem ist,
daß es die Anlagen des Kindes nicht zur Entfaltung bringt,
sondern dies dem Zufall überläßt. Abgesehen von den
verschiedenen Systemen der Erziehung, man zerstört die Anlagen,
sei es in der Häuslichkeit, sei es in der Welt, durch ein Dutzend
ganz entgegengesetzter Methoden, die dem Kinde ganz widersprechende
Impulse geben, seine erste Erziehung durch eine ganz neue absorbiren.
Das geschieht durch das, was man den Geist der Welt nennt. Ist ein
junger Mann sechzehn Jahre alt geworden und tritt in die Welt ein, so
lehren ihn Väter, Verwandte, Nachbaren, Diener, Kameraden, sich
über die Lehren, die ihn im jüngeren Alter
einschüchterten, lustig zu machen, sich mit den Sitten der
galanten Welt in Einklang zu setzen; sie rathen ihm, über die
Lehren der Moral, die den Vergnügungen feind sind, zu lachen und
sich darüber hinwegzusetzen, um später von den Liebeleien,
nachdem er sie genügend genossen, zu den Geschäften des
Ehrgeizes überzugehen. Welch eine Absurdität unserer
Erzieher, dem Kinde ein System von Ansichten einzutrichtern, die jetzt
bei ihm über den Haufen zu werfen alle Welt sich bemüht! Man
wird keinen jungen Mann von zwanzig Jahren treffen, der, eine
glückliche Gelegenheit zum Ehebruch findend, das Beispiel des
keuschen Joseph nachahmt, „der Moral und den gesunden Doktrinen“
folgt. Fände man ihn, er würde dem Publikum und den
Moralisten selbst ein Räthsel sein. Ebenso würde sich die
ältere Welt über einen Finanzmann moquiren, der, obgleich er
es ungestraft thun kann, sich mit fremdem Eigenthum die Taschen nicht
füllte: er würde als ein Dummkopf, ein Visionär
betrachtet, der nicht weiß, „daß, wenn man an der Krippe
sitzt, auch essen soll“. In welch falscher Stellung befinden sich da
nicht unsere Erziehungsdoktrinen.“




„Der große Zweck und die Aufgabe der Erziehung muß sein,
Charaktere wie die von Nero, Tiberius, Ludwig XI. ebenso nützlich
für die Gesellschaft zu machen, wie diejenigen eines Titus, Marc
Aurelius, Heinrich IV.17 Um diesen Zweck zu erreichen,
muß von der Wiege an das Naturell des Kindes sich frei
entwickeln, während wir bemüht sind, von der Wiege an dieses
Naturell zu ersticken und zu verkünsteln. In der Zivilisation
denkt man bei dem niedrigsten Lebensalter nur an die rein physische
Sorge, wohingegen der sozietäre Zustand schon vom Alter von sechs
Monaten ab sehr wirksam auf die intellektuelle wie materiellen
Fähigkeiten des Kindes achtet.“




„Zunächst sei festgestellt, daß in der Assoziation die
Pflege und Unterhaltung der extremen Alter, der Kinder bis zu drei
Jahren und der Patriarchen, als Liebeswerk der Gesammtheit angesehen
wird. (Man halte fest, daß nach Fourier vom dritten Jahre ab die
Kinder in der Phalanx sich schon so nützlich erweisen, daß
sie ihre Erziehungs- und Unterhaltungskosten voll decken.) Das Prinzip
in der Erziehung ist dasselbe wie in allen andern Funktionen der
Assoziation. Man bildet Serien für die Funktionäre, wie
für die Funktionen.“




„Die Bonnen bilden Serien, und ebenso werden die Kinder nach den
Charaktereigenschaften und Temperamenten, die sie alsbald nach ihrer
Geburt offenbaren, in Serien geordnet und in die bezüglichen
Säle vertheilt. Da bildet sich eine Serie der Friedlichen, der
Widerspenstigen, der Verwüster oder Teufelchen. Die Bonnen, die
Tag und Nacht ihre Posten versehen, wechseln ihren Dienst wie in allen
übrigen Beschäftigungen alle ein und einhalb bis zwei
Stunden. Die Bonnen werden von Unterbonnen — jungen
Mädchen, die für die Pflege der Kleinen Neigung haben
— unterstützt. Die Mütter können — wie
schon erwähnt — ebenfalls als Bonnen eintreten, anderen
Falles finden sie sich zu den Stunden ein, wo sie dem Kinde die
Mutterbrust geben oder sich nach seinem Befinden erkundigen wollen.
Die Mutter ist also nicht, wie die meisten Mütter in der
Zivilisation — namentlich wenn sie unbemittelt sind und keine
Pflegerin halten können —, Tag und Nacht an das Kind
gefesselt.




Die Bonnen wählen sich die Säle, in denen sie ihre Pflichten
versehen wollen; Jede ist bemüht, für ihr Verhalten und die
Pflege, die sie den Kindern zu Theil werden läßt, den
Beifall und den Dank der Mütter zu erwerben. Auch ist Tag und
Nacht ärztlicher Beistand vorhanden, sobald er gebraucht wird.
Die Aerzte nehmen in der Phalanx eine ganz andere Stellung ein, als in
der Zivilisation; sie erhalten ihre Belohnung nicht nach der Zahl der
Kranken, sondern nach der Zahl der Gesunden; sie sind also
dabei interessirt, daß die Phalansterianer möglichst gesund
bleiben, wohingegen heute sich die Aerzte recht viel Kranke,
namentlich reiche Kranke wünschen.




Um den Zweck guter Pflege und Gesundheit zu erreichen, sind alle
Einrichtungen für die Kleinen auf das denkbar Beste und
Zweckmäßigste getroffen. Die Kleinen befinden sich in einer
Lage, wie sie in der heutigen Ordnung kaum die Reichsten ihren Kindern
zu schaffen vermögen, bei denen die Bonnen Tag und Nacht
ununterbrochen in Anspruch genommen sind und ermüden. Sobald das
Kind sechs Monate alt ist, ist man bemüht, seine Sinne zu wecken.
Was es hört und sieht, ist darauf berechnet, seine Sinne zu
raffiniren: es hört nur guten Gesang und gute Musik, es sieht nur
die schönsten Bilder, die elegantesten Spielsachen, es
empfängt später die passende Unterweisung und freundliche
Belehrung. In Folge dieser Erziehung wird das Kind in der Assoziation
mit drei Jahren intelligenter und geschickter sein, als es bei uns mit
sechs Jahren ist. In der Zivilisation trägt Alles dazu bei, Geist
und Sinne des Kindes zu fälschen, wenn sie nicht gar
unterdrückt werden. Eltern, Dienstboten, Verwandte verderben
durch ihr widersprechendes Verhalten und häufigen Unverstand den
Charakter des Kindes und hindern die Erziehung.




„In der Phalanx ist man bemüht, die Triebe, sobald sie sich
zeigen, in geeigneter Weise zu befriedigen und die Anlagen des Kindes
dadurch zu wecken. Die Bonnen führen das Kind in die
Spielwerkstätten und Küchen, wo es Alles sieht und durch das
Beispiel der älteren Kinder der Nachahmungstrieb bei ihm geweckt
wird. Es wird sich alsdann zeigen, daß der Trieb des Kindes,
Alles zu sehen, Alles zu untersuchen, Alles anzuwenden; die
Liebhaberei für lärmende Beschäftigung; die Sucht,
Alles nachzuahmen und selbst zu hantiren, und namentlich die Neigung,
sich den Aelteren, Stärkeren und Geschickteren
anzuschließen und diese als seine Lehrer zu betrachten, in
ungeahnter Weise seine Entwicklung fördert. Diese letztere
Eigenschaft ist die wesentlichste, weil sie am besten alle Anlagen im
Kinde weckt. Hierzu kommt der Eifer, es Seinesgleichen zuvor zu thun.“




„Es giebt eine ganze Reihe von Mitteln, die das Kind anreizen und
anziehen und seine Anlagen zum Aufbruch bringen. Dahin gehören
also vorzugsweise: Die Freude an kleinen Werkzeugen, den verschiedenen
Altern angepaßt; der Reiz zum Schmuck: Uniformen, Waffen,
Fahnen, die nach Graden gegeben werden; Paraden der kleinen
Geschmückten; passende Tischgenossenschaften, wobei der Geschmack
geweckt wird; Stolz des Kindes, wenn es glaubt, etwas von
größerem Werth geleistet zu haben, ein Glaube, in dem man
es bestärkt; der Nachahmungstrieb, der veranlaßt wird, wenn
es von älteren Kindern für seine Leistungen Lob
empfängt; volle Freiheit in der Wahl seiner Beschäftigung,
es muß jeden Augenblick eine solche unterbrechen und zu einer
andern übergehen können; der Korpsgeist, der sich bei
Kindern leicht entwickelt; die Rivalitäten zwischen den einzelnen
Chören, Gruppen, Serien.“




Fourier führt vierundzwanzig solcher Anreize auf, wir
begnügen uns mit den aufgezählten neun. Den Kindern wird
ferner mit der größten Wahrheitsliebe begegnet, Niemand
schmeichelt ihnen. Ihre natürlichen Lehrer sind die älteren
und erfahreneren Kinder, denen sie mit großer
Anhänglichkeit folgen; jedes wird streben, über seine
Altersklasse hinauszukommen. Ein Verweis, den es von einem
älteren Kinde bekommt, das es als Beispiel sich vorgenommen, wird
ihm die härteste Strafe sein, ein Lob der höchste Lohn. Will
das Kind in eine höhere Erziehungsstufe aufrücken, so hat es
eine Prüfung seiner Fertigkeiten abzulegen; je nach dem Ausfall
derselben bekommt es eine Ehrenerweisung oder einen Grad. Bis zum
neunten Lebensjahre ist die Erziehung physisch und materiell, dann
beginnt auch die intellektuelle. Der Körper muß erst die
nöthige Festigkeit erlangt haben, ehe die geistige
Thätigkeit mit gutem Erfolg beginnen kann. Trieb und Anlagen der
beiden Geschlechter werden später in Folge der verschiedenen
Natur ganz von selbst differiren. Man darf annehmen, daß
für die Wissenschaften zwei Drittel Männer und ein Drittel
Frauen, für die Künste ein Drittel Männer und zwei
Drittel Frauen neigen. Zwei Drittel der Männer werden mehr
Neigung für die große Kultur und ein Drittel mehr für
die kleine haben, bei den Frauen umgekehrt. Aehnlich werden sich die
Ausgleichungen auf allen Gebieten finden.




„In dem Alter, wo bei uns die Erziehung erst beginnt, mit fünf
Jahren, sind bei dem Kind der Assoziation bereits alle Anlagen zum
Aufbruch gekommen. Bis zum 20. Jahre wird kein Zweig der Agrikultur,
der Industrie, der Gewerbe, der Künste und Wissenschaften ihm
fremd sein; seine körperliche und geistige Erziehung ist dann
eine harmonische. Der Unterschied des Erziehungssystems in der
Zivilisation und der Assoziation ist: Dort wird die Erziehung auf der
kleinsten häuslichen Verbindung, der Familie, begründet, in
der Assoziation auf drei großen Gruppen: Chöre, Serien von
Gruppen und die Serien der Phalanx. Dort überall Störungen,
Mangel an Mitteln, Unfreiheit, Unterdrückung, Einseitigkeit, hier
volle Freiheit, Ueberfluß der Mittel, Vielseitigkeit. Dort
Klassen- und Standesunterschied, hier Gleichberechtigung für
Alle, kein anderer Unterschied als der, welchen die natürlichen
Anlagen und Fähigkeiten ergeben.“




„In der Harmonie nehmen die Kinder lebhaften Antheil an den
Rivalitäten der einzelnen Kantone, die selbst wieder als
Erziehungsmittel benutzt werden. Zum Beispiel: In der Phalanx von
Meudon kultivirt eine Gruppe Kinder Aurikeln und ist pikirt, daß
die bezügliche Gruppe in der Phalanx von Marly bei dem Wettbewerb
den Preis davon trug. Die Kinder wollen also die Ursache ihres
Mißerfolgs kennen lernen, der vielleicht in der Verschiedenheit
des Bodens zu suchen ist. Der Reverend, welcher die bezügliche
Gruppe leitet, giebt ihnen darauf Unterweisung über die
Verschiedenheit der Bodenarten, und dieses Studium, in den andern
Gruppen wiederholt, bringt ihnen allmälig die Elementarkenntnisse
über einen Zweig des Mineralreichs bei. Diese Belehrungen werden
der Köder, daß die Kinder in der Schule nach
bezüglichen Lehrbüchern verlangen, und so bilden sie sich
weiter.“




„Diese Verbindung der verschiedenen Hebel und Anreize existirt in der
Zivilisation nicht, und dann ist man erstaunt, daß das Kind sich
weder zur Landkultur, noch zu den exakten Wissenschaften hingezogen
fühlt, wohingegen die Rivalitäten in der Serie in ihm schon
sehr frühzeitig das Bedürfniß nach Wissen und
Unterweisung wecken, ohne daß man ihm merkbar die Anregung dazu
beibringt. Bei den Kindern in der Zivilisation finden wir überall
den Zerstörungstrieb und den Hang zum Müßiggang, in
der Harmonie überall Antrieb zu nützlicher
Beschäftigung und zu Studien. Das ist der Unterschied zwischen
den beiden Gesellschaftsformen. Die Zivilisation, die kleine Vandalen
züchtet, darf sich nicht wundern, wenn sie später so viele
erwachsene Vandalen besitzt.“




Nach Fourier sollen aber die Kinder auch in höherem Grade
für die Allgemeinheit sich nützlich machen. Wie in der
Assoziation das Vergnügen selbst materiellen Nutzen schafft, so
auch die Erziehung. Wie schon bemerkt, umfassen die beiden ersten
Stämme: die Cherubins und Seraphins, das Alter von
4½–9 Jahren, und die dritte Phase der Kindheit
umfaßt die Stämme der Lyzeisten und Gymnasiasten im Alter
von 9–15½ Jahren; Lebensalter, in denen die Betheiligten
der Assoziation wichtige Dienste leisten können, immer, indem sie
sich vergnügen. Bei den Kindern treten gewisse
Charaktereigenschaften auf, die für die Gesammtheit nützlich
verwandt werden können. Es ist eine bekannte Thatsache, daß
die Knaben durchschnittlich zur Unsauberkeit neigen, dagegen die
Mädchen für den Putz eingenommen sind. Nun giebt es in der
Assoziation Beschäftigungen, die unangenehm sind, für diese
sind die Charaktereigenschaften der Kinder nützlich zu
verwerthen. Fourier rechnet, daß unter den Knaben zwei Drittel
und unter den Mädchen ein Drittel zu unsauberen
Beschäftigungen eine gewisse Neigung haben. Diese nennt er die
„kleinen Horden“. Umgekehrt sind zwei Drittel der Mädchen und ein
Drittel der Knaben für den Putz und die Reinlichkeit eingenommen,
diese nennt er die „kleinen Banden“. Die kleinen Horden und die
kleinen Banden setzen sich aus den 4 Stämmen im Alter von
4½–15½ Jahren zusammen. „Die kleinen Horden
streben zum Schönen auf dem Weg des Guten, die kleinen Banden
streben zum Guten auf dem Wege des Schönen.“




„Die kleinen Horden, die von lebhaftem Ehrgefühl und mit
Unermüdlichkeit erfüllt sind, vollziehen jede unangenehme
Arbeit, für welche sich sonst kaum Jemand findet. Sie sind
überall, wo der Einheitlichkeit der Phalanx durch Unordnung
Gefahr droht; sie stehen stets in der Bresche.“ (Fourier will hiermit
sagen, daß, ohne die Hingabe der kleinen Horden an die
unangenehmen Arbeiten, die Phalanx zum Zwang würde greifen
müssen, wodurch der auf voller Freiwilligkeit und Anziehung
beruhende Mechanismus der Phalanx tödtlichen Schaden erlitte. In
der Phalanx darf kein Schatten von Zwang vorhanden sein, wenn sie
ihren idealen Zweck erreichen soll.)




Die kleinen Horden theilen sich in drei Klassen; die erste beseitigt
den Unrath, reinigt Straßen und Rinnen, schafft die Küchen-
und Fleischereiabfälle fort; die zweite vollzieht die
gefährlichen Arbeiten, sie verfolgt die Reptilien, tödtet
die kleinen Raubthiere, sie muß stets am Platze sein, wo
große Gewandtheit erfordert wird: Klettern, Springen. Die dritte
Klasse bildet gewissermaßen die Reserve, sie hilft, wo sie
gebraucht wird. Die kleinen Horden haben ferner das Raupen,
Unkrautjäten und die Vertilgung der Giftschlangen zu besorgen;
sie halten Straßen und Wege in Ordnung und legen großen
Werth darauf, von Fremden für ihre Ordnungsliebe belobt zu
werden. Um überall rasch bei der Hand zu sein, reiten sie auf
Zwergpferden.




Obgleich die Arbeit der kleinen Horden wegen Mangel an direkter
Anziehung die schwierigste ist, werden sie von allen Serien materiell
doch am niedrigsten gelohnt; sie nehmen aber auch kein Geschenk an,
selbst wenn es in der Assoziation für anständig gelte, ein
solches anzunehmen; sie setzen ihren Stolz darein, aus Hingabe
für die Assoziation, die für ihren Bestand so
nützlichen und notwendigen Arbeiten zu verrichten. Für ihre
freiwillige Hingebung tragen sie den Titel „Verbindung für
Verbesserungen“.




„Die kleinen Horden sind also in Wahrheit der Ausbund aller
bürgerlichen Tugenden; sie üben zur Ehre der Gesellschaft
die Selbstverleugnung, die das Christenthum empfiehlt, und verachten
die Reichthümer, wie die Philosophen empfehlen; sie verwirklichen
alle erträumten Tugenden der Zivilisation. Bewahrer der sozialen
Ehre, zertreten sie nicht nur bildlich, sondern physisch und
thatsächlich der Schlange den Kopf, befreien sie die Gesellschaft
von dem schlimmen Gift der Viper; sie ersticken den Stolz und
verhüten das Aufkommen des Kastengeistes.“




Für alles das Gute, das sie der Gesellschaft leisten, werden sie
hoch geehrt. Bei allen Paraden und Festlichkeiten marschiren sie an
der Spitze. Handelt es sich um besonders schwierige und rasch zu
erledigende Arbeiten — z. B. daß ein Gewitter Straßen
und Wege verletzt, Bäume und Sträucher schwer
beschädigte, oder daß eine Ueberschwemmung eingetreten ist
—, so versammeln sich die kleinen Horden von vier oder fünf
Nachbarphalanxen zu gemeinsamer Handlung; sie treffen Morgens gegen
fünf Uhr zusammen, und nachdem sie einer religiösen Hymne
beigewohnt, brechen sie mit voller Begeisterung unter einem wahren
Höllenlärm auf. Die Sturmglocke und alle übrigen
Glocken werden geläutet, Trompeten schmettern, Trommeln wirbeln,
die Hunde heulen, das Vieh brüllt. So geht es im Sturm an die
Arbeit. Gegen acht Uhr kehren sie, noch erregt von ihren Thaten,
zurück und machen Toilette. Darauf giebt es gemeinsames
Frühstück. Nach demselben erhält jede der kleinen
Horden zur Belohnung einen Eichenkranz, den sie an ihre Fahne heftet,
darauf steigen sie zu Pferde und kehren unter Musikbegleitung zu ihren
Phalanxen zurück.




„Um von unsern Kindern Wunder von Tugenden zu erhalten, muß man
nach Ansicht der Zivilisirten zu übernatürlichen Mitteln
greifen, wie es in unsern Klöstern geschieht, wo durch ein sehr
strenges Noviziat die Neophyten zur Selbstverleugnung erzogen werden.
Die sozietäre Ordnung kommt auf einem ganz entgegengesetzten Wege
zum Ziel, indem sie die kleinen Horden durch den Anreiz des
Vergnügens sich dienstbar macht. Analysiren wir die
Hülfsmittel für diese Tugenden. Es sind vier, die alle vier
unsere Moral verwirft: Geschmack an Unreinlichkeit, Stolz,
Unverschämtheit, Ungehorsam.“




„Indem die kleinen Horden sich diesen angeblichen Lastern
überlassen, erheben sie sich zu allen Tugenden. Sehen wir zu: Die
Theorie der Anziehung erfordert, daß alle Triebe, die Gott dem
Menschen gab, sich nützlich machen können, ohne,
daß man die Triebe selbst ändert. So sehen wir,
daß bei den jüngsten Kindern die Neugier und die
Unbeständigkeit sich nützlich erwies, weil sie das Kind zu
einer Menge von Gruppen hinzogen, wodurch seine Anlagen sich
offenbarten. Der Trieb, die Ungezogenheiten Aelterer nachzuahmen,
wird, wie wir sahen, in der Assoziation Impuls zur Anziehung zu
nützlichen Arbeiten. Ebenso der Ungehorsam gegen Eltern und
Erzieher, die nicht erziehen können. Die Erziehung muß
durch kabalistische Rivalitäten der Gruppen herbeigeführt
werden. So werden alle Impulse bei kleinen wie großen Kindern in
der Harmonie gut, vorausgesetzt, daß man sie durch Serien der
Triebe zur Uebung bringen kann. Man wird nicht vom ersten Tage an die
kleinen Horden an die widerwärtigen Arbeiten bringen, man erregt
zunächst ihren Stolz nach Rang. Jede Autorität, sogar der
Monarch, schuldet ihnen den ersten Gruß; keine industrielle
Armee rückt aus, ohne daß die kleinen Horden an der Spitze
marschiren; sie haben das Vorrecht, bei allen Arbeiten der Einheit
(das sind große Arbeiten, welche die Phalanxen eines oder
mehrerer Reiche unternehmen, große Kanalbauten etc.) die erste
Hand an's Werk zu legen; sie sind die Ueberall und Nirgends, ohne
deren Mitwirkung nichts Bedeutendes geschieht. An ihrer Spitze stehen
die kleinen Kane (Kan und Kanin), die selbst gewählten Offiziere;
die kleinen Horden haben auch ihre besondere Kunstsprache und ihre
kleine Artillerie. Ferner wählen sie aus der Zahl der Alten
Druiden und Druidinnen, deren Aufgabe es ist, den Geschmack für
die Funktionen der kleinen Horden zu bewahren; sie haben ferner bei
allen religiösen Uebungen bestimmte Dienste zu versehen und
erhalten dafür besondere Abzeichen. Frühzeitig zu Bette
gehend (acht Uhr Abends), erheben sie sich um drei Uhr Morgens und
geben die Initiative für alle Arbeiten der Phalanx. Es ist also
eine Korporation von Kindern, die, indem sie sich allen Neigungen,
welche die Moral der Zivilisation ihrem Alter verbietet,
überläßt, alle Chimären der Tugend, an denen die
Moralisten sich ergötzen, verwirklicht. Die kleinen Horden
verachten keineswegs den Reichthum, aber heute macht nur der Egoismus
Gebrauch davon; sie opfern sogar einen Theil ihres Besitzes zum Nutzen
der Phalanx und erhalten so die wahre Quelle des Reichthums, die
industrielle Anziehung, die sich auf alle Klassen erstreckt. Die
Kinder der Reichen werden sich ebenso zu den kleinen Horden hingezogen
fühlen, wie die Kinder der Geringen. Sie sind die
Repräsentanten der Einheit der Phalanx, und das ist ihr
entscheidender Charakter. Indem ferner die kleinen Horden die Tugend
der sozialen Liebe üben, reißen sie Jedermann zur
indirekten Ausübung von wohlthuenden Handlungen hin, ebnen sie
den Weg zur Edelmüthigkeit, durch welche die Reichen in der
Harmonie sich verbinden, um den Armen zu begünstigen, wogegen sie
heute übereinkommen, ihn zu plündern.“




„Es wird sich zeigen, daß alle Triumphe der Tugend der guten
Organisation der kleinen Horden geschuldet sind; sie allein
können im sozialen Mechanismus den Despotismus des Geldes
balanziren, dieses elenden Metalls, elend in den Augen der
Philosophen, das aber sehr edel wird, wenn es zur Aufrechthaltung der
industriellen Einheit dient. In unserer Gesellschaft, wo Diejenigen,
die sich auf den Reichthum stützen, als Leute „comme il
faut“ bezeichnet werden, da ist das Geld die Klippe. Die es
besitzen, sind die Leute, „die nichts thun und zu nichts zu gebrauchen
sind.“ Leider ist der Beiname „comme il faut“ (wie man sein
muß) in unserer Gesellschaft nur zu berechtigt, denn in der
Zivilisation gründet sich die Zirkulation auf die Phantasien der
Müßigen, sie sind in Wahrheit die Leute „comme il
faut“ (wie man dazu sein muß), um die verkehrte Zirkulation
und die verkehrte Konsumtion aufrechtzuerhalten.“




Fourier ist hier der Meinung, daß der Hauptfehler unserer
bürgerlichen Gesellschaft in der falschen Anwendung liege, welche
die Geldbesitzer von ihrem Gelde machten, er ist ferner der Ansicht,
daß es heute hauptsächlich die Luxusbedürfnisse der
Reichen seien, welche die Geld- und Waarenzirkulation bestimmten. Es
ist dies die Aufstellung des auch heute noch im gewöhnlichen
Leben und selbst seitens sogenannter Gelehrter vielfach wiederholten
Glaubenssatzes, der namentlich in Zeiten allgemeiner
geschäftlicher Stagnation, also in Zeiten der Krisen laut wird,
daß die reichen Leute mehr Geld ausgeben müßten, „um
das Geschäft zu heben“, weil ihr Bedarf entscheidend sei. Und man
macht es ihnen zu einer Art sozialer Pflicht, durch Luxusausgaben
„Geld unter die Leute zu bringen“.




Wir sehen auch nicht selten Aristokratie und Bourgeoisie nach diesem
Rezepte handeln, wobei die Betreffenden sich noch das Mäntelchen
der Gesellschaftswohlthäter umhängen. Man ißt und
trinkt gut, kleidet sich noch besser, tanzt und amüsirt sich in
dem stolzen und befriedigenden Bewußtsein, „indem man seine
Triebe befriedigte“, sich und die Gesellschaft zu retten. Die Leute,
die so handeln, gehören zu dem Achtel, für die, nach
Fourier, die bürgerliche Welt die vollkommenste Welt ist. Wir
wissen heute, daß diese Zahl kein Achtel, nicht einmal ein
Zwanzigstel der Gesellschaft bildet.




Daß die Ansicht Fourier's von der Bedeutung der Reichen für
die Waarenzirkulation und Konsumtion irrig ist, bedarf heute für
Niemand, der einigermaßen den Organismus unserer Gesellschaft
kennt, eines Beweises. Nicht der Verbrauch dieser handvoll Reicher,
und sei ihr Verbrauch noch so bedeutend, sondern der Verbrauch der
Masse stimulirt die Zirkulation. Wo der Massenverbrauch
nachläßt, weil die Masse ärmer wird, oder weil, wie in
der Regel in den modernen Krisen der Ueberproduktion, der Konsum der
Waarenproduktion nicht zu folgen vermag, einestheils, weil die
Kaufkraft fehlt, anderntheils, weil Waaren bestimmter Gattungen weit
über das normale Bedürfniß erzeugt wurden, da tritt
die Stagnation mit allen ihren Folgen ein. Der Luxusverbrauch der
Reichen hat nie eine allgemeine Krise gehoben, noch hat er durch sein
Fehlen eine solche erzeugt. Es ist aber ein charakteristisches Merkmal
für einen Gesellschaftszustand, daß eine Klasse, „die
nichts thut und zu nichts nütze ist“, wie Fourier sich
ausdrückt, so viel verbrauchen kann und doch immer reicher wird.
Welch geringe Rolle der Verbrauch der reichen Klasse im
Verhältniß zum Verbrauch der Masse der Bevölkerung
spielt, zeigend schlagend die Ergebnisse der indirekten Steuern. „Die
Steuer auf Luxusartikel der Reichen bringt nichts ein“, sagte
Fürst Bismarck in seiner berühmten Steuerprogrammrede im
Herbst 1876 im Reichstag; „was nützt die Steuer auf Austern,
Champagner, Equipagen, sie bringt nichts, nehmen wir dafür die
'Luxusbedürfnisse' der Masse, Bier, Kaffee, Branntwein, Tabak.“
Unsere Steuertabellen geben ihm Recht.




Indem nun Fourier, weil er die eigentlich treibenden Gesetze der
bürgerlichen Gesellschaft nicht erkannte und in seinem Zeitalter
noch nicht erkennen konnte, sein phalansteres System auf der
Beibehaltung des Geldes gründete und dem Kapital einen
erheblichen Theil des Arbeitsertrags — vier Zwölftel
— zuschrieb, entging ihm nicht, daß bei dem Reichthum, den
die Phalanx durch ihre Organisation der Arbeit erzeugen sollte, das
Mißverhältniß im Vermögen und Einkommen der
verschiedenen Klassen sich in der Phalanx noch mehr steigern
müsse, als in der Zivilisation. Er mußte also ein Mittel
finden, um dieser klaffenden Ungleichheit einigermaßen
vorzubeugen. Er verfiel, wie sich später zeigen wird, auf das
Mittel der Massenanwendung testamentarischer Legate, welche die
reichen Leute der Phalanx allen Denen zuweisen würden, für
die sie im Laufe ihrer phalansteren Thätigkeit aus irgend einem
Grunde eine besondere Zuneigung gefaßt, aber selbst mittellos
seien. Die Frage liegt freilich nahe, was denn diese ganze
Reichthumsaufhäufung in Privathänden für einen Sinn und
für eine Berechtigung hat, wenn die sozietäre Arbeit
diesen Reichthum erzeugt und dieser so groß ist, daß er
allen Gliedern der Phalanx den größten Luxus gestattet und
selbst die verwöhntesten Geschmäcker zu befriedigen vermag.
Diesem Widerspruch sucht also Fourier durch das bezeichnete Mittel aus
dem Wege zu gehen, es soll der Wiederkehr „der verkehrten Zirkulation
nach den Phantasien der Müßigen begegnen“, und die Reichen
sollen durch das selbstlose Auftreten der kleinen Horden zu Akten der
Edelmüthigkeit gegen die Unbemittelten angeeifert werden. Das ist
die große moralische Aufgabe, die er den kleinen Horden zuweist.




Fourier fährt fort:




„Die Thätigkeit und Erregung der kleinen Horden wird sich
verdoppeln, wenn ihnen der Kontrast, den die Natur ihnen vorbehielt,
entgegentritt, die kleinen Banden. Der Keim des Widerspruchs, der
darin liegt, daß zwei Drittel der Kinder männlichen
Geschlechts zur Unsauberheit, zum Ungehorsam, zur Wildheit neigen,
zwei Drittel der Kinder weiblichen Geschlechts zum Putz und zu guten
Manieren, muß entwickelt und für die Phalanx ausgenutzt
werden. Je mehr die kleinen Horden durch Tugend und Hingebung sich
auszeichnen, um so mehr muß die rivalisirende Korporation
— müssen die kleinen Banden — Eigenschaften annehmen,
welche den Wünschen der öffentlichen Meinungen entsprechend,
das Gleichgewicht herstellen. Die kleinen Banden sind die Bewahrer der
sozialen Anmuth; dies ist ein weniger glänzender Posten als jener
der kleinen Horden, Stütze der sozialen Uebereinstimmung zu sein.
Aber die Sorge für den Schmuck und das Ganze des Luxus in der
Phalanx ist in der Harmonie nicht weniger werthvoll. In dieser Art
Arbeiten sind die kleinen Banden sehr nützlich und unentbehrlich;
sie haben im ganzen Kanton der Phalanx die spirituelle und materielle
Ausschmückung bei allen Festen, Aufzügen, Schaustellungen
auszuführen. In der Wahl der Kleider ist Niemand in der Harmonie
an Vorschriften gebunden, aber sobald es sich um korporative
Vereinigungen handelt, hat jede Gruppe, jede Serie ihre Kostüme
und trifft die Wahl. Sache der kleinen Banden ist, die Modelle zu
liefern. Im Gegensatz zu den kleinen Horden zeichnen sich die kleinen
Banden durch Höflichkeit und angenehme Manieren aus. Der
männliche Theil der kleinen Banden wird hauptsächlich die
jungen Gelehrten stellen, die frühreifen Geister, wie Pascal, die
frühzeitig Anlagen zum Studium entwickeln; ferner die kleinen
Verweichlichten, die zur Weichlichkeit und Ueppigkeit neigen. Weniger
thätig als die kleinen Horden, erheben sie sich auch später
und erscheinen erst um vier Uhr Morgens in den Ateliers. Während
sich die kleinen Horden mit der Pflege der großen Hausthiere
beschäftigen, pflegen die kleinen Banden die Brieftauben,
Hühner, Vögel, Biber etc.; sie überwachen ferner die
Blumen- und Gartenanlagen, damit diese nicht beschädigt oder
zerstört werden. Wer Dergleichen sich zu Schulden kommen
läßt, wird vor ihren Richterstuhl geführt und
gebüßt; sie üben ferner die Zensur über die
schlechte oder fehlerhafte Aussprache. Wie die kleinen Horden ihre
Druiden und Druidinnen, so wählen sich die kleinen Banden aus den
mannbaren Altern zu Kooperateuren: Korybanten und Korybantinnen.
Derselbe Kontrast besteht in den beiderseitigen Beziehungen auf
Reisen; die kleinen Banden verbinden sich mit den großen Banden,
den fahrenden Rittern und Ritterinnen, die kleinen Horden mit den
großen Horden, den Abenteurern und Abenteurerinnen. Die Natur
hat eben für die Vertheilung der Charaktere eine Scheidung von
Grund aus in kräftige und milde Nüanzen vorgenommen, eine
Vertheilung, die sich in allen erschaffenen Dingen zeigt; in den
Farben, dem Hintergrunde der Luft, der Musik. Dieser Kontrast ist es
auch, der die Scheidung der Kinder in kleine Banden und kleine Horden
naturgemäß herbeiführt.“




„Jede industrielle Serie würde fehlerhaft sein, wenn sie der
Geschlossenheit ermangelte; um sie geschlossen zu machen, muß
man die feinsten Unterscheidungen in den Geschmäckern in's Spiel
setzen. Man wird frühzeitig die Kinder an diese feinen
Unterscheidungen in den Neigungen gewöhnen. Das ist also die
Aufgabe der kleinen Banden, welche die Kinder vereinigen, die zu den
minutiösesten Raffinements im Schmuck, im Geschmack, in der
Kleidung neigen; ihr Blick wird so geschärft, daß sie wie
unsere Schriftsteller und Künstler einen Fehler sehen, der dem
gewöhnlichen Menschen entgeht. Die kleinen Banden haben also die
Gewandtheit, Spaltungen unter den Geschmacksrichtungen zu veranlassen,
die Feinheiten der Kunst zu klassifiziren und durch Raffinement der
Phantasien und durch Abstufungen die Geschlossenheit der Serien
herbeizuführen. So schöpft die Erziehung in der Harmonie
ihre Mittel der Ausgleichung aus den beiden entgegengesetzten
Geschmacksrichtungen, aus dem Hang zur Unsauberheit und zur Eleganz,
zwei Richtungen die beide heute verurtheilt werden. Die kleinen Horden
wirken negativ ebenso viel, wie die kleinen Banden positiv. Die einen
beseitigen die Hindernisse, die der Harmonie in der Phalanx sich
entgegenstellen, sie vernichten den Kastengeist, der aus den
unangenehmen Arbeiten leicht geboren wird; die anderen schaffen durch
ihre Gewandtheit die Abstufungen der Geschmäcker und organisiren
die nüanzirten Spaltungen in den verschiedenen Gruppen. So gehen
die kleinen Horden vom Guten auf den Weg zum Schönen, die kleinen
Banden vom Schönen auf den Weg zum Guten; eine kontrastirende
Handlung, die ein allgemeines Gesetz in der ganzen Natur ist.“












„Die Erziehungssysteme der Zivilisirten verfallen alle dem Fehler,
daß sie die Theorie über die Praxis setzen. Sie verstehen
nicht, das Kind zur Thätigkeit anzureizen; sie sind
genöthigt, es bis zum sechsten oder siebenten Jahre unthätig
zu lassen, ein Alter, in dem es schon ein geschickter Praktiker sein
könnte. Im siebenten Jahre wollen sie ihm dann Theorie,
Kenntnisse, Studien beibringen, für die sie den Wunsch bei ihm
nicht zu wecken verstanden. Dem Kinde in der Harmonie kann dieser
Wunsch nicht fehlen, weil es vom dritten Jahre bereits praktisch
thätig war und bis zum siebenten spielend eine Menge praktischer
Kenntnisse erlangt hat. Es besitzt jetzt das Bedürfniß,
sich auf das Studium der exakten Wissenschaften zu stützen ...
Die Erziehung der Zivilisirten ist im Widerspruch mit der Natur des
Kindes, es ist die verkehrte Welt wie ihr ganzes System, von dem ihre
Erziehung ein Theil ist. Ferner: Das Kind ist auf die Arbeit des
Studirens beschränkt, es bleibt vom Morgen bis Abend während
neun bis zehn Monate des Jahres über den Anfangsgründen und
der Grammatik sitzen, muß ihm da nicht der Widerwille gegen die
Studien kommen? Das Kind hat das Bedürfniß, während
der schönen Jahreszeit im Garten, im Wald, in den Wiesen sich
beschäftigend zu tummeln, statt dessen muß es an
schönen wie an Regentagen sitzen und studiren. Es kann keine
Einheitlichkeit in der Handlung geben, wo es nur eine einfache
Funktion giebt.“




„Eine Gesellschaft, welche die Väter den ganzen Tag als Gefangene
in die Bureaux, Komptoirs und Fabriken sperrt, kann auch die Sottise
begehen, das Kind das ganze Jahr in die Schule zu sperren, wobei es
sich ebenso langweilt wie die Lehrer. Unsere Politiker und Moralisten
sprechen beständig von der Natur, sie ziehen sie aber keinen
Augenblick zu Rathe. Beobachteten sie die in den Ferien weilenden
Kinder, wie sie, mit leichten Blousen bekleidet, sich im Heu kugeln,
vergnüglich sich in der Weinlese, bei dem Nüsse- und
Obstpflücken, bei der Jagd auf schädliche Vögel etc.
anwenden, und würden sie die Kinder in einem solchen Augenblicke
einladen, zu ihren Studien zurückzukehren, so würden sie
beobachten können, ob es die Natur des Kindes ist, während
der schönen Jahreszeit in der Umgebung von Büchern und
Pedanten eingeschlossen zu werden. Man antwortet: Man muß im
jugendlichen Alter lernen, damit man sich des Namens eines freien
Mannes würdig macht, würdig des Handels und der Verfassung!
— Gut! Aber wenn die Kinder durch Anziehung und kabalistische
Rivalitäten zum Lernen sich begeben, so werden sie in hundert
Lektionen im Winter, beschränkt auf zweistündige
Sitzungen, mehr lernen, als in 300 Tagen, da man sie in den Schulen
oder im Pensionat eingeschlossen hält.




Das zivilisirte Kind kann nur mit Hülfe von Entziehungen,
Pensums, Ruthenstreichen zum Lernen angehalten werden. Erst seit einem
halben Jahrhundert sucht die Wissenschaft, verwirrt über dieses
elende System, durch weniger herbes Vorgehen das Kind zu gewinnen; sie
versucht sich, die Langeweile der Kinder in den Schulen zu
enthüllen, ein Götzenbild des Nacheifers bei den
Schülern, Zuneigung für die Lehrer zu schaffen. Das beweist,
daß sie erkannt hat, wie es sein sollte, aber sie hat kein
Mittel, ihre Gedanken zu verwirklichen. Die mit Zuneigung
verknüpfte Uebereinstimmung zwischen Lehrern und Kindern kann nur
in dem Fall einer als Gunst erscheinenden anregenden Unterweisung
erzeugt werden. Das wird in der Zivilisation, in welcher der ganze
Unterricht durch den Widersinn, die Theorie über die Praxis zu
stellen, gefälscht ist, nie geschehen. Der Unterricht ist ferner
gefälscht durch seine Einseitigkeit und ununterbrochene Dauer.
Man findet vielleicht ein Achtel unter den Kindern, die den
gegenwärtigen Unterricht mit Leichtigkeit, aber ohne davon
besonders angeregt zu sein, annehmen. Daraus schließen die
Lehrer, daß die übrigen sieben Achtel nichts taugen; sie
argumentiren auf die Ausnahme und machen diese zur Regel. Das ist die
gewöhnliche Illusion bei allen Lobliedern auf die Vollkommenheit.
Es giebt überall eine kleine Zahl Ausnahmen, aber sie darf man
nicht in Berücksichtigung ziehen, sondern die große Menge,
welche die Regel ist. Ich fragte Kinder, die aus den berühmtesten
Schulen kamen, wie von Pestalozzi und Andern, ich fand stets nur einen
mittelmäßigen Schatz von Kenntnissen und eine große
Unbekümmertheit für Studien und Lehrer.




„Wir haben heute eine Erziehungsmethode, und diese wird auf alle
Schüler angewendet, als wenn alle vollkommen gleichartig seien.
Ich kenne nun verschiedene Methoden, die alle gut wären, und es
ließen sich noch andere finden. Schließlich ist jede
Methode gut, wenn sie dem Charakter des Schülers entspricht.
D'Alembert ward ausgelacht, als er vorschlug, das Studium der
Geschichte im Gegensatz zur chronologischen Ordnung zu betreiben,
dergestalt, daß man nicht von der Vergangenheit zur Gegenwart,
sondern von der Gegenwart nach Rückwärts in die
Vergangenheit schreite. Man warf ihm vor, den Reiz am Studium zu
zerstören und die mathematische Trockenheit in die Methode des
Unterrichts zu bringen. Das ist ein lächerlicher Sophismus. Keine
Methode ist an sich trocken, sie sind alle fruchtbar, wenn man sie den
Charakteren anzupassen und schmackhaft zu machen versteht. Man gebe
den Kindern eine ganze Reihe von Methoden zur Auswahl, viele werden
doch keinen Geschmack am Studium finden. Unsere Lehrmethoden ermangeln
nicht nur des aktiven Hülfsmittels, sie ermangeln ebenso der
materiellen Anziehung, als welche ich die Oper und die Gourmandis
betrachte.“




„Die Oper bildet das Kind zur maßvollen Einheit, welche für
es eine Quelle des Wohlbefindens und der Gesundheit wird; sie
verschafft ihm also den inneren und äußeren Luxus, welches
der erste Zweck der Anziehung ist. Das Kind wird durch die Oper von
frühester Jugend an in allen gymnastischen und choreographischen
Uebungen geschult. Die Anziehung ist darin sehr kräftig, es
erwirbt die nothwendige Gewandtheit für alle Arbeiten in den
Serien, wo Alles sich mit Sicherheit, Maß und Einheit, wie man
diese in der Oper herrschen sieht, vollziehen soll. Die Oper nimmt
also unter den Hülfsmitteln für die Erziehung vom niederen
Lebensalter an den ersten Rang ein. Unter der Oper sind alle
körperlichen Uebungen begriffen, sowohl die mit der Flinte als
mit dem Rauchfaß. Diese choreographischen Evolutionen, werden
sie nun mit der Flinte oder dem Rauchfaß oder in der Oper
vollzogen, gefallen den Kindern außerordentlich, sie betrachten
es als eine hohe Gunst, zugelassen zu werden. Man würde die Natur
des Menschen vollständig verkennen, wenn man die Oper nicht in
erster Linie unter die Hülfsmittel der Erziehung vom
frühesten Alter an setzte, welche für die materiellen
Studien nur anziehend wirkt. Um den Körper nach allen Richtungen
hin möglichst vollkommen zu machen, müssen, bevor man mit
der Seele beginnt, zwei unseren sog. moralischen Methoden sehr fremde
Hülfsmittel in's Spiel gesetzt werden: die Oper und die
Küche, oder die angewandte Gourmandis.“




„Das Kind soll zwei aktive Sinne üben: Geschmack und Geruch, und
zwar durch die Küche, und zwei passive: Gesicht und Gehör,
und diese durch die Oper; den Taktsinn endlich durch die Arbeiten, in
denen es sich auszeichnet. Die Küche und die Oper sind die beiden
Hülfsmittel, die das Kind durch die Anziehung unter das Regime
der Serien der Triebe führen. Die Magie und die Feerien der Oper
ziehen das Kind mächtig an. Dagegen erwirbt es in den Küchen
der Phalanx die Intelligenz und Geschicklichkeit in all den
Vorbereitungen für die Tafel; es lernt alle Produkte kennen,
für welche es sich schon durch die Tischunterhaltungen
interessirte; es werden Pflanzen und Thiere besprochen, und so wird es
in Hof, Stallungen und Gärten eingeführt. Die Küche
wird das Band für diese Funktionen.“




„Die Oper ist die Vereinigung für die materielle Uebereinstimmung,
sie dient allen Altern und Geschlechtern. In ihr werden geübt: 1.
Gesang, oder das Maß der menschlichen Stimme; 2. Instrumente,
oder das Maß künstlicher Töne; 3. Poesie, oder
Ausdruck der Gedanken und Worte nach Maß; 4. Pantomimen, oder
Harmonie der Gesten; 5. Tanz, oder Bewegung nach Maß; 6.
Gymnastik, oder harmonische Uebungen; 7. Malerei und harmonische
Kostüme. Das Ganze beruht also auf einem regelmäßigen
Mechanismus und in geometrischer Ausführung.“




„Bei uns ist die Oper nur eine Arena der Galanterie, eine Anreizung zu
Ausgaben, und da begreift sich, daß sie durch die moralischen
und religiösen Klassen zurückgewiesen wird; in der Harmonie
ist sie eine freundschaftliche Vereinigung, in der keinerlei
bedenkliche Intriguen zwischen Leuten stattfinden können, die
sich jeden Augenblick bei den verschiedensten Arbeiten in den
industriellen Serien begegnen.“




„Die Oper, heute so kostspielig, kostet fast nichts in der Harmonie.
Tänzer, Sänger, Musiker, Maler, alle Handwerker und
Künstler stellt die Phalanx aus ihrer Mitte. Ohne die Mitwirkung
der Nachbaren und die Hülfe der Durchreisenden wird die Phalanx
eine Auswahl von 12–1300 Akteuren haben, die in irgend einer Weise
sich betheiligen. Die geringste Phalanx wird eine besser ausgestattete
Oper besitzen, als heute unsere großen Städte.“




Fourier widmet dann mehrere Kapitel der Küche der Phalanx, ihrer
Einrichtung und Organisation und der Verwendung der Kinder in
derselben. Die Neigung zu gutem Essen, zur Gourmandis, ist in seinem
System auch Erziehungsmittel. Was das Kind ißt, soll es in der
Praxis kennen lernen, es soll die Substanzen, ihre Zusammensetzung und
ihre Zubereitung erfahren. Wir fassen uns hierüber kurz, da aus
dem bisher Gesagten der Leser wird beurtheilen können, wie auch
hier sich die verschiedenen Serien bethätigen. Die Kinder werden
zunächst an der Hand passend für sie eingerichteter
Küchen in die Geheimnisse der Kochkunst spielend eingeweiht,
Neugier und Interesse wird geweckt; sie treten allmälig in die
großen Zentralküchen mit ihren Appendixen für die
Vorbereitung der Speisen über, lernen eine Anzahl interessanter
Details kennen — das Einmachen, die Konservirung —, in
denen sie nützliche Verwendung finden. Die Zubereitung der
Materialien führt ganz von selbst dazu, auch das Werden und
Entwickeln der verarbeiteten Materialien zu beobachten. Mit
zunehmendem Alter wird das Kind mit der Geflügelzucht, der
Stallwirthschaft, der Obst- und Gemüsezucht bekannt und darin
eingeweiht. In allen diesen Bethätigungen kommt, wie im ganzen
Mechanismus der Phalanx, die Serien- und Gruppenbildung nach Trieben,
die Abwechslung durch kurze Sitzungen und die Kontrastwirkung zur
Geltung; die Rivalitäten regen den Eifer und die Erfindungsgabe
an.




Nach diesen selben Grundsätzen und Methoden werden darauf die
Kinder in die verschiedenen Wissenschaften eingeweiht; überall
entscheiden die eigenen Triebe, die durch das Beispiel der
Mitschüler und das Vorbild der älteren Schüler angeregt
und stimulirt werden. Die Auswahl der Lehrmittel ist die
größte. Alles ist auf das Vortrefflichste eingerichtet,
Zwang ist nirgends vorhanden, ebenso wird kein Unterschied zwischen
den beiden Geschlechtern gemacht. „Die Studien sollen nicht an zweiter
Stelle figuriren, aber das Interesse soll durch die physische
Bethätigung für die verschiedenen Zweige des Studiums
geweckt werden. Die Arbeiten der Schule sollen mit denen in den
Werkstätten und in den Gärten eng verbunden sein, die
letzteren sollen die ersteren unterstützen.“




Mit 15 bis 16 Jahren treten die Kinder in das Reifealter, es beginnen
die Jahre der Pubertät und der Geschlechtstrieb macht sich
allmälig geltend; damit beginnt auch für die Phalanx die
Aufgabe, die Erziehung entsprechend umzugestalten.




„Hier ist der Punkt“, fährt Fourier fort, „wo alle unsere auf die
Unterdrückung der Geschlechtsliebe berechneten Methoden, die in
den Beziehungen der Liebe nur die allgemeine Heuchelei zu
begründen wissen, in die Brüche gehen. Das geschieht von
hier ab im ganzen Verlauf des Liebeslebens. In keiner Angelegenheit
zeigt sich unsere Wissenschaft so unfähig und ungeschickt, als
hier. Für alle anderen Mißbräuche und Uebel haben
unsere Philosophen wenigstens die Anwendung einiger Gegenmittel
versucht, aber keine in Sachen der Liebe, von wo demnach ihr ganzes
Werk in Unordnung gestürzt wird, denn sie haben nur die
Unwahrheit und die geheime Rebellion gegen die Natur und die Gesetze
begründet. Indem die Liebe keinen anderen Weg zur Befriedigung
findet, als mit Anwendung der Doppelzüngigkeit, wird sie ein
permanenter Verschwörer, der unaufhörlich daran arbeitet,
die Gesellschaft zu desorganisiren, alle ihre Regeln zu untergraben.“




„Ich habe gefunden, daß die Zivilisation in Bezug auf die Liebe
nur unausführbare Gesetze hat, die überall der Heuchelei die
Ungestraftheit sichern; die Uebertreter werden um so mehr protegirt,
je kühner sie sind. In allen Salons, in der ganzen Gesellschaft
sind jene die Angesehensten, die in Liebesangelegenheiten die
Leichtherzigsten sind, welche die meisten Eroberungen aufweisen
können, d. h. mit dem, was die zivilisirte Sitte und Moral
verlangt, auf dem gespanntesten Fuße stehen. Nirgends ist die
Scheinheiligkeit und Duperie größer, als in unserem Ehe-
und Liebesleben, ist zwischen dem, was die Natur beansprucht und die
Moral vorschreibt, ein schärferer Widerspruch. Anstatt dieser
Skandale, welche die Zwangsgesetzgebung der Zivilisation erzeugt,
muß die Harmonie, indem sie die volle Freiheit der ersten Liebe
sichert, hervorzurufen wissen: 1. die Begeisterung der verschiedenen
Alter für die Arbeit; 2. die Konkurrenz der Geschlechter für
die guten Sitten; 3. Belohnung der wirklichen Tugenden; 4. Anwendung
dieser Tugenden für das öffentliche Wohl, von dem sie in der
Zivilisation getrennt sind.“




„Die wesentlichste Aufgabe Derer, die in der Harmonie die erste Liebe
genießen werden, ist, daß sie die beiden Lebensalter, die
unmittelbar unter und über der Pubertät sind, zur Arbeit
anziehen. Man muß also unter den Jugendlichen zwei Korporationen
bilden, die ähnlich wie die kleinen Banden und die kleinen Horden
aufeinander wirken. Diese beiden Korporationen sind das Vestalat,
bestehend aus zwei Drittel Vestalinnen und ein Drittel Vestalen, und
des Damoiselat, bestehend aus zwei Drittel Damoiseaux und ein Drittel
Damoiselles. Die Korporation des Vestalats widmet sich bis zum
achtzehnten oder neunzehnten Jahr der Keuschheit, die Korporation des
Damoiselats widmet sich der frühen Liebe. Die Wahl steht allen
Theilen frei. Jedes kann nach Belieben in die eine oder in die andere
Korporation ein- und austreten, aber man muß, so lange man zu
einer der Korporationen gehört, auch die Gewohnheiten und Regeln
derselben beobachten: Keuschheit im Vestalat, Treue im Damoiselat. Die
jungen Männer neigen in der Regel selten dazu, dem Beispiel des
keuschen Joseph zu folgen, sie sind dementsprechend auch im Vestalat
in der Minorität. Im Allgemeinen werden es die festen Charaktere
sein, welche für das Vestalat sich entscheiden, während die
milderen für das Damoiselat die Wahl treffen. Hingegen werden die
jungen Mädchen, die eben erst aus dem Chor der Gymnasiastinnen
austreten, in der Regel einige Zeit im Vestalat zubringen.“ ...




„Damoiselles und Damoiseaux, die der Versuchung nachgaben, müssen
von da ab den Morgenzusammenkünften der Kinder fern bleiben; sie
besuchen nunmehr Abends einen der Liebeshöfe der Erwachsenen
— die sich allabendlich zwischen neun und zehn Uhr in den
Sälen zusammenfinden — und erheben sich in Folge dessen
auch später von der Nachtruhe. Dagegen erhebt sich das Vestalat
mit den Kindern. Wegen dieser fortdauernden Beziehungen zu den Kindern
wird das Vestalat mit besonderer Achtung und Anhänglichkeit von
diesen behandelt, umgekehrt wird das Damoiselat von ihnen
mißachtet. Die älteren Stämme von zwanzig und mehr
Jahren haben wieder aus anderen Motiven für das Vestalat und die
Virginität eine tiefe Zuneigung. So vereinigt das Vestalat in
sich den höchsten Grad der Gunst der Kindheit und des
männlichen Alters. Die Keuschheit der Vestalinnen und Vestalen
ist um so besser gesichert, da sie die volle Freiheit haben, jederzeit
die Korporation zu verlassen und auf die Vortheile der Rolle zu
verzichten.“




„Mit Ausnahme der Schlafzeit, welche die Vestalen und Vestalinnen nach
Geschlechtern getrennt in verschiedenen Räumen zubringen, haben
sie ihre volle Freiheit; sie gehen den gewohnten Beschäftigungen
in den verschiedenen Serien und Gruppen nach; sie haben aber auch ihre
besonderen Sitzungen und gewähren den Besten unter sich den Titel
„Bewerber“ oder „Bewerberin“. Diejenigen, die diesen Titel
führen, haben den Vortheil, in der industriellen Armee, in der
sie eine besondere Stellung einnehmen, auch mit besonderen Ehren
empfangen zu werden. Uebertritt ein zum Vestalat gehöriges
Mitglied die vorgeschriebenen Gepflogenheiten und wird dies
festgestellt, so macht man ihm aus seiner Unbeständigkeit kein
Verbrechen, aber es hat aus der Körperschaft auszuscheiden.
Nichts verschafft einem Mädchen von 16–18 Jahren mehr
Achtung, als eine nicht bezweifelte Keuschheit, eine warme Hingabe an
die Arbeit und die Studien. Mit Ausnahme der schmutzigen Arbeiten sind
die Vestalinnen die Kooperatrizen der kleinen Horden; ist Gefahr im
Verzuge, handelt es sich z. B. darum, wegen drohenden Unwetters rasch
eine Ernte zu bergen, so sind sie stets an der Spitze. Jede Phalanx
wird sich bemühen, die gefeiertsten Vestalinnen zu besitzen und
sie nach der Art ihres Verdienstes als Reine durch Titel
auszuzeichnen, wie die Schöne, die Hingebende, die Talentirte,
die Gunstbezeugende. Das Vestalat wählt aus seiner Mitte die
präsidirende Quadrille, welche bei den Zeremonien den Ehrenwagen
besetzt und an den Fest- und Ehrentagen der Phalanx die Honneurs
macht. Kommt ein Monarch, so sendet man ihm nicht wie bei uns
beglacéhandschuhte Schwadroneure entgegen, die vor ihm
über die Schönheiten der Verfassung und das Glück des
Handels peroriren, sondern man deputirt die liebenswürdigsten
Vestalinnen, die ihn an der Grenze begrüßen. Kommt eine
Fürstin, so wählt man Vestalen. Versammelt sich eine
industrielle Armee, so sind es die Vestalen, die ihr die Oriflamme
übergeben und die erste Rolle bei den Festen wie bei den Arbeiten
einnehmen. Die Arbeiten dieser Armeen werden durch die Anwesenheit der
Vestalen und Vestalinnen einen besonderen Reiz gewinnen und sie
werden, so stimulirt, ihre Arbeiten, ohne daß sie Ermüdung
verursachen, ausführen. Indem man ferner den Armeen jeden Abend
glänzende Feste giebt, hat man nicht nöthig, mit der Kette
am Hals die jungen Leute hinzuführen, wie das bei unseren jungen
Ausgehobenen geschieht, die stolz auf den schönen Namen „freie
Männer“ sind. Die industrielle Armee wird zu einem Drittel aus
Bacchantinnen, Bajaderen, Heroinen, Feen gebildet sein, und so werden
mehr junge Männer und Frauen herzuströmen, als man
nöthig hat. Ferner werden Fürsten und Fürstinnen diese
Armeen besuchen, um sich dort nach ihrem Geschmack ihre Gattin oder
ihren Gatten zu wählen, und es ist anzunehmen, daß eine
solche Wahl meist auf eine Vestalin oder einen Vestalen fällt.
Diese Herrschaften werden in der Harmonie nicht mehr die Sklaven sein,
wie in der Zivilisation, in welcher man ihnen nach chinesischer Manier
einen Mann oder eine Frau aufnöthigt, die sie niemals gesehen
haben.“




„Von allen Seiten mit den günstigsten Blicken betrachtet, wird
der vestalische Körper Gegenstand einer sozialen Abgötterei,
eines halbreligiösen Kultus. Die Menschen lieben einmal, sich
Idole zu schaffen, und so wird in Folge dieses Bedürfnisses das
Vestalat ein Idol der Phalanx. Die kleinen Horden, die keiner Macht
der Erde den ersten Gruß bewilligen, werden vor dem Vestalat
ihre Fahne neigen und ihm als Ehrengarde dienen.“




Die Ehren, die Fourier dieser Körperschaft für das Opfer,
ihre Keuschheit einige Jahre zu bewahren, zugedenkt, sind noch
größerer Art. Ist die ganze Erde einmal mit Phalanxen
bedeckt, so wird sich auch die Nothwendigkeit einer allgemeinen
Eintheilung im Reiche verschiedener Grade ergeben, die, wie Alles bei
ihm, geometrisch abgemessen sind. Der oberste Leiter des Erdballs ist
der Omniarch, der in Konstantinopel, der Hauptstadt der Welt, seinen
Sitz hat; dann folgen 3 Auguste, 12 Zäsarinnen, ungefähr 48
Kaiserinnen, 144 Kalifen, 576 Sultane, 1721 Königinnen, 6912
Kaziken u. s. w. Man fragt sich freilich vergeblich, was alle diese
Fürsten, Fürstinnen und hohen männlichen und weiblichen
Würdenträger in dieser sozialen Organisation für einen
Zweck und eine Bedeutung haben, inwiefern ihre Funktionen für das
Gedeihen dieser phalansteren Gesellschaft notwendig sind. Darüber
giebt auch Fourier keine Auskunft. Sie gehören eben in sein
System, das bemüht ist, den Trieben und Neigungen, wir pflegen
auch zu sagen Schwächen, der Menschen nach Titeln und
Auszeichnungen Rechnung zu tragen. Auch hofft er, daß sein
System in um so höherem Grade die Unterstützung der
höheren Klassen finden werde, als es ihnen besondere Aussicht
für die Erlangung von Titeln und Würden eröffnet.




Eine solche Schaar hoher Würdenträger und
Würdenträgerinnen bedarf entsprechender Frauen und
Männer, und da haben Vestalinnen und Vestalen in erster Linie die
schönste Aussicht, zu diesen Ehren zu kommen.




„Auch bewilligt die Harmonie der Virginität Ehrentafeln. Welch
ein Unterschied zwischen dieser und der Zivilisation, wo die
Virginität nur Geringschätzung findet und Gunstbezeigungen
nur Denen zu Theil werden, die sich einen falschen Heiligenschein
für die Gaukeleien der Libertins zu geben wissen. Diese
Wüstlinge, die in ihren Liaisons die Kunst gelernt haben, die
Menschen zu betrügen und zu düpiren, werfen sich unter den
Spitzbuben, welche die öffentliche Meinung leiten, als Lobredner
der Tugend auf. Welche Ermuthigung findet unter uns ein junges,
schönes Mädchen, um ihre Virginität zu bewahren? Ist
sie arm, wird sie ihre Anbeter, die alle gute Rechner sind, nicht
bethören, sie wissen, daß die Tugend keinen Lebensunterhalt
für die Haushaltung schafft. Ihre Eltern werden gezwungen, auf
einen Sechzigjährigen oder irgend eine andere Schamlosigkeit zu
spekuliren und sie wird durch diese Spekulation prostituirt; sie
findet kaum einen Mann von mittlerem Alter, der ihr eine
anständige Existenz zu bieten vermag. So wird ihre Schönheit
ein Gegenstand elterlicher Beunruhigung, ihre Tugend wird für die
Zukunft verdächtig sein. Hat sie einiges Vermögen, so ist
sie während langer Zeit zwischen männlichen und weiblichen
Maklern Gegenstand eines gemeinen Handels. Endlich wird sie einem
durch Laster verdorbenen Manne überliefert; denn es giebt weit
mehr verdorbene als gute Ehemänner.“




„Findet ein Mädchen unter uns bis zum fünfundzwanzigsten
Lebensjahre keinen Ehemann, so beginnt man sich über sie lustig
zu machen, man glossirt sie wie eine verdächtig gewordene Waare.
Um den Preis einer in Entbehrungen verlebten Jugend sammelt sie in dem
Maße, wie sie älter wird, eine Ernte gemeiner Witze, mit
der jedes alte Mädchen überschüttet wird. Das ist eine
der Zivilisation würdige Ungerechtigkeit. Das Opfer, das sie
fordert erniedrigt sie; undankbar, wie sie ist, belohnt sie die
Hingebung der jungen Mädchen an ihre Morallehren mit
Beschimpfungen und Aergernissen. Da braucht man sich nicht zu wundern,
daß man bei jungen Mädchen, die nicht überwacht
werden, nur eine Maske der Keuschheit findet. Leistet ein junges
Mädchen Gehorsam, so wird es, als Mädchen alt geworden, von
derselben öffentlichen Meinung bestraft, die es zwang, seine
schöne Jugend ihrem Vorurtheil zu opfern. Was kann es
Unnützeres geben, als diese ewige Virginität? Sie ist eine
Frucht, die man, statt sie zu genießen, verderben
läßt. Das sind Ungeheuerlichkeiten, die vollkommen
würdig sind dieser zivilisirten Ordnung, welche stolz auf ihre
Weisheit und ihre Wissenschaft ist. Aber wenn man einem schönen
Mädchen, um den Preis, ihre Keuschheit zu bewahren, eine
Vergeltung in Aussicht stellt, ist diese ihr gewiß? Sie
läuft nicht geringe Gefahr, einen Spieler, oder einen durch
Ausschweifung brüchig Gewordenen, einen rappelköpfischen
oder brutalen Mann zum Gatten zu erhalten. Ferner hat ein
anständiges Mädchen selten genug Finesse, um die
Heucheleien, die trügerischen Aufmerksamkeiten ihrer Bewerber zu
erkennen, durch die eine ein wenig erfahrene Frau nicht mehr
getäuscht wird. Hat sie aber eine gute Partie in Aussicht, so
wird irgend eine Intriguantin, die in der Kunst zu bezaubern
geübt ist, sie ihr entfremden. Das anständige Mädchen
wird darum betrogen, es erhält nur einen unfruchtbaren Tribut der
Achtung und altert oft in der Ehelosigkeit.“




„Ich kann mich nicht so, wie ich es wünschte, hier aussprechen,
weil die Erörterung dieser Fragen dem allgemeinen Vorurtheil
zuwider ist, und doch sollte man sie gründlich behandeln, um die
Unanständigkeit, die Heuchelei und die schlechten Sitten der
Zivilisirten in Allem, was das Verhältniß der Geschlechter
betrifft, an den Pranger zu stellen. Die Sitten in der Harmonie
mögen auf den ersten Anblick Anstoß erregen, sie werden
aber alle Tugenden gebären, von denen sehr
überflüssiger Weise die Zivilisation nur träumt.“




„Wenn ich das Erziehungssystem darlege, nach dem die Kinder in der
Harmonie sich entwickeln, so werden die meisten Väter rufen. 'Ah,
das ist schön, das ist, was ich längst gewünscht, so
sollte und müßte es sein'; aber wenn ich es auch
unternehme, die Liebesbeziehungen darzulegen, so schreien die bissigen
Moralisten, daß ich die guten Sitten verletze. Sie werden
über jede Parallele verwundert sein, die ich zwischen den
Gewohnheiten der beiden Gesellschaftsordnungen ziehe. Zum Beispiel,
wenn ich die vestalischen Vermählungen mit denen der Zivilisation
vergleiche, deren Moral nur unanständige und skandalöse
Gewohnheiten zu Grunde liegen: so die zweideutigen Zeremonien, die der
Verbindung des Paares vorausgehen; die zweideutigen Wortspiele, die
Trunkenheit der Festbetheiligten, das Herfallen mit schlechten
Scherzen über die Braut. Die Gepflogenheit der Saufgelage kann
einer dezenten Gesellschaft, wie sie die Vestalen sind, nicht
gefallen; sie haben die Methode, ihre Vereinigung zu vollziehen, ohne
daß sie zuvor den Spöttereien und Witzeleien ausgesetzt
sind, die den nächsten Morgen noch immer früh genug kommen.
Es bleibt weder Zeit für die ewigen zweideutigen Wortspiele, noch
für die moralischen Schlemmereien.“




„Man begeht, wie man sieht, in der Harmonie nicht die Inkonsequenz,
Vestalinnen zu schaffen ohne Vestalen, sie ahmte sonst den Widerspruch
der Zivilisation nach, die den Mädchen die Keuschheit
vorschreibt, aber die Ausschweifungen der jungen Männer tolerirt,
d. h. man provozirt bei den Einen, was man den Andern verbietet, eine
Zweideutigkeit, die der Zivilisation würdig ist. Welcher Art
werden die jungen Männer sein, die in der Harmonie sich für
das Vestalat erklären? — Diejenigen, die, wie die
Söhne des Theseus, für aktive Thätigkeiten, aber wenig
für die Liebe neigen. Wenn Hippolyt die Jagd allein genügte,
um ihn von der Liebe abzuziehen, so wird eine soziale Ordnung, die
jedem Jugendlichen dreißig und mehr Gelegenheiten bietet, wo er
seine Kräfte üben und seinen Ehrgeiz befriedigen kann,
interessanter sein, als das mittelmäßige Vergnügen der
Jagd.“




„Vergegenwärtige man sich immer wieder, daß alle diese
anscheinend so romantischen Gepflogenheiten den Zweck verfolgen, den
wirklichen Reichthum der Phalanx zu steigern, indem sie die Liebe in
allen ihren Unterarten für den Fortschritt der Arbeit und der
Entwicklung nutzbar machen. Der Reichthum steigt in demselben
Maße, wie allen Trieben der freie Aufschwung gesichert ist. Es
wird geschehen, daß die Alten, die in der Harmonie den Reichthum
und die Vergnügungen mehr lieben werden, als man sie heute liebt,
die Ersten sein werden, welche die Freiheit der Liebe herzustellen
verlangen. Die nöthigen Gegengewichte werden sich in
genügender Zahl aus der Konkurrenz der Instinkte und der
Geschlechter ergeben.“ ...




„Man sieht, daß meine Theorie überall eine einheitliche
ist, alle Probleme haben dieselbe Lösung, die Bildung von Serien,
freien Gruppen, und diese nach den drei Regeln zu entwickeln:
geschlossene Abstufung der Triebe (Kabalist), Wechsel in der
Ausübung aller Thätigkeiten (Papillone), kurze Sitzungen
(Komposit). Das ist die feste Regel für die Bildung und
Entwicklung der Serien; ihr Zweck muß sein, überall die
Konkurrenz der Geschlechter, der Lebensalter und der Instinkte zu
begründen.“




„Den Leser choquirt die Idee der freien Liebe, weil daraus ein
Durcheinander der Kinder verschiedener Abstammung resultire; um diese
Vorurtheile zurückzuweisen, müßte ich zu sehr
weitläufigen Auseinandersetzungen greifen, die ich hier nicht
geben kann; ich werde beweisen, daß das zivilisirte Regime alle
die Uebel erzeugt, die man von der Freiheit der Liebe befürchtet,
daß aber diese Freiheit, auf eine Phalanx mit Serien der Triebe
angewandt, alle Unordnungen, die sie in der Zivilisation hervorruft,
vermeidet. Wie es in der Zivilisation aussieht, dafür mögen
einige Beweise folgen. Die Statistik von Paris ergiebt, daß ein
Drittel der Väter ihre Kinder verlassen und verleugnen. Auf
27.000 Geburten rechnet man über 9000 Bastarde, und doch ist
Paris der Mittelpunkt der „moralischen Erleuchtung“ und die
„Vollendung der Vervollkommnung der Vervollkommnungsfähigkeit“.
Wenn überall ebenso viel Vollkommenheit existirt als in Paris,
ist ein Drittel der Kinder von ihren Vätern verlassen. Ferner
sind da die syphilitischen Krankheiten, die in unserer Ordnung
zahlreiche Opfer erfordern. Die Jugend wird bei unseren Sitten zur
Unaufrichtigkeit erzogen, sie macht sich ein Spiel daraus, diese
Krankheiten zu verbreiten, deren Gefahr jede kluge Person zwingt, sich
von der galanten Welt zu isoliren und so die unnatürliche
Befriedigung der Triebe herausfordert. Ferner: Wenn im jugendlichen
Alter die Mädchen über die Treue getäuscht werden, so
täuschen später ihrerseits die Frauen; sie nehmen einfach
Repressalien. Wenn in Paris, „dem Hort der Moral“, man jährlich
über 9000 Väter sieht, die ihre Kinder verlassen, so wird
die Rache der Mütter eine entsprechende sein. Auf 27.000 Geburten
schwören die Frauen 9000 Kinder ihren Ehemännern zu, die sie
von ihren Liebhabern bekommen haben. Das ist Reziprozität der
Väter und Mütter für ihre Kinder. Ferner: Nach dem
Liebesalter gefallen sich die Alten inmitten ihrer zärtlichen
Kinder und Enkel, die natürlich in den gesunden Doktrinen der
Philosophie erzogen wurden, und freuen sich der ihnen erwiesenen
Zuneigung. Es ist meist nur Duperie und Scheinheiligkeit. Alle diese
Aufmerksamkeiten gelten nicht ihnen, sondern ihrem Vermögen. Um
sich davon zu überzeugen, brauchten sie nur den
Zusammenkünften beizuwohnen, bei welchen die Liebenden ihre
Eltern glossiren. Sie werden als lächerliche Harpagons oder
unbequeme Argusse behandelt; man unterhält sich mit
Wünschen, wie, daß der Augenblick bald kommen möge, um
ein Vermögen genießen zu können, das nach der Meinung
der Jungen die Alten nicht anzuwenden verstehen. Man antwortet:
daß ehrenhafte Familien vor geheimen Orgien sicher sind. Ja, so
lange die Furcht darin herrscht. Aber sind die Väter und die
Argusse todt oder abwesend, in demselben Augenblick kommt auch die
Orgie, oft selbst während die Väter leben. Die jungen Leute
überzeugen die Väter, daß sie nicht kommen, ihre
Töchter zu verführen, daß sie wahre Freunde der Moral
und der Verfassung sind, andererseits überzeugen sie die Mutter,
daß sie eben so hübsch wie die Tochter ist, „was manchmal
wahr ist“. Gestützt auf diese Argumente, organisiren sie im Hause
die maskirte Orgie. Der Vater gewahrt den Kniff und versucht
widerspenstig zu werden, aber die Frau beweist ihm, daß er nicht
die rechte Einsicht habe und er schweigt. Und selbst wenn die
Väter solche Fallen zu vermeiden wissen, gerathen sie nicht in
zwanzig andere Unannehmlichkeiten, in einen wahren Cercle
vicieux von moralischen Sottisen? Hier fällt eine gehorsame
Tochter in Krankheit und stirbt, weil ein Band ihr versagt blieb, das
die Natur gebot. Dort wird eine entführt oder schwanger und alle
väterlichen Berechnungen werden zu Schanden. Und welch eine
Verlegenheitsquelle sind Töchter ohne Aussteuer? Um sich zu
erleichtern, schließt der Vater die Augen über die
Freiheiten der Schönsten, damit ihm die Kosten ihres
Flitterstaats erspart bleiben. Die wenigst Schöne steckt er in
ein ewiges Gefängniß,18 ihr sagend, daß sie
glücklicher sein werde, wenn sie Gott diene. Oder er hat eine
Tochter verheiratet, aber die Verbindung geht zu Grunde, und statt
eine Tochter los und ledig zu sein, hat er sie und ihre ruinirte
Familie zu erhalten. Und so ließen sich noch viele Fälle
der Enttäuschung anführen.“




„Da kommt die Moral und beweist an einigen glücklichen Ausnahmen,
welche segensreiche, Glück bringende Einrichtung diese Ehe
unserer Zivilisation sei, aber die große Majorität, die
dieses Glückes beraubt ist, sieht und empfindet dieses Glück
nicht. Väter wie Kinder sind in falscher Position, die gute
Ordnung beruht auf einem mehr oder weniger maskirten Zwang, und dieser
Zwang erstickt die Zuneigung; er reduzirt das Familienleben zu einem
Trugbild. Die Eltern erhalten das wahre Glück nur in einer
Ordnung, die den Wünschen der Natur entspricht, aber unsere
Moralisten haben nie eine Studie über die Beziehungen der Liebe
gemacht. Ein Beispiel lehrt dies.“




Fourier bezieht sich hier zum Beweis für die Richtigkeit seiner
Anschauung über die Moralisten auf einen Vorgang, der ihm zufolge
im Pensionat des berühmten Pestalozzi in Yverdon vorgefallen sein
soll, und er verspottet hierbei zugleich die sogenannte intuitive
Methode, nach der Pestalozzi bei seinem Erziehungssystem verfuhr. Wie
weit der zu erzählende Vorfall auf Wahrheit beruht, können
wir nicht kontroliren, indeß sind ähnliche Vorgänge
auch heutzutage durchaus nichts Seltenes. Fourier erzählt also,
daß, während Pestalozzi in seinem Institut nach seiner
intuitiven Methode Jünglinge und junge Mädchen
unterrichtete, er gar nicht gewahr wurde, wie diese unter sich nach
der sensitiven Methode handelten. Daraus entstand denn eines Tages
eine schreckliche Entdeckung. Es gab ein fürchterliches
Durcheinander. Es ward entdeckt, daß eine Anzahl der
Schülerinnen theils durch Lehrer, theils durch Schüler
schwanger geworden war, worüber, sehr begreiflich, der
berühmte Lehrer ganz außer sich gerieth, der, wie Fourier
boshaft hinzusetzt, „bei dem Grübeln über seine intuitiven
Subtilitäten ganz und gar vergessen hatte, der Intuition der
Liebe Rechnung zu tragen“. „Während so die Philosophen die Triebe
unterdrücken wollen, kommen diese und unterdrücken
unvermutheter Weise die arme Philosophie. Es zeigt sich hier,
daß, wie immer man sich in der Zivilisation der Freiheit
nähern will, sei es in Sachen der Liebe, sei es in Sachen der
anderen Triebe, man fällt stets in einen Abgrund von Sottisen,
weil die Freiheit nur im sozietären Zustand zur Geltung kommen
kann, wovon die Moral keine Ahnung hat.“




Fourier sagt dann weiter: Die Freiheit zu besitzen und zu sichern, sei
der Wunsch des Menschengeschlechtes, aber das könne man nicht,
ohne den Mechanismus der Gegengewichte zu kennen, die den
Mißbrauch der Freiheit verhüteten. Deshalb tappte bisher
der menschliche Geist im Finstern und fielen alle Neuerer, die
revolutionären Politiker, mit ihren Versuchen, wie die Pestalozzi
und Owen und andere politische Halsbrecher, stets von der Charybdis in
die Skilla.




Es ist nicht uninteressant, hier auch ein Urtheil anzuführen, das
Fourier über Kant und, indem er über die Methode
Pestalozzi's spricht, über die Deutschen überhaupt
fällt. Er sagt über Kant: Welches Wesen habe man von ihm
gemacht. Er sei der erste Metaphysiker der Schule. Kein Anderer solle
wie er mit analytischer Gründlichkeit über die Wahrnehmungen
der Anschauungen des Erkenntnißvermögens, die
Willensäußerung der Empfindungen, Klarheit gebracht haben.
Er sei ein Eroberer, der Alles an sich reiße, der das Angesicht
der Wissenschaft gänzlich ändere. Er (Fourier) habe zu
diesem Urtheil „Ja“ gesagt, obgleich er nicht die Fähigkeit
besitze, über Kant oder die anderen Ideologen ein Urtheil
abzugeben; er habe nie eine Zeile von ihrer Wissenschaft begriffen,
was ihn aber nicht verhindere, über ihre Bedeutung auf Grund der
vorliegenden Resultate zu urtheilen. Heute rangire man die
alten Ideologen unter die Alchimisten, man betrachte ihre Lehren als
Visionen; damit sei nicht gesagt, daß die modernen Ideologen mit
den Chemikern auf eine Stufe zu stellen seien, denn diese
stützten sich auf die Erfahrung. Die Ideologen, Kant nicht
ausgenommen, seien Schöngeister, Rechthaber (ergoteurs),
die in einem Jahrhundert zu Ansehen kämen, das, wie das unsere,
neue Götzenbilder brauche.




Charakteristisch an diesem Urtheil ist die Offenheit, womit Fourier
zugiebt, Kant nie verstanden zu haben; damit, könnte man sagen,
sei auch das Urtheil über Fourier gesprochen, und doch thäte
man ihm Unrecht, denn für ihn entscheiden, wie er selbst sagt,
die greifbaren Resultate, und diese allein. Fourier ist trotz aller
Spekulationen, denen er selbst in seiner Ideenentwicklung
verfällt, eine durchaus auf das Konkrete gerichtete Natur. Eine
Spekulation, die keine praktischen Resultate für das Leben
verspricht, verwirft er. Daß Kant mit Begriffen operirte,
über Begriffe spekulirte, scheint ihm eine unfruchtbare Arbeit;
eine solche Wissenschaft kann für die Menschen, die, nach ihm,
nur das Glück wollen und zwar sichtbar und greifbar, keine
Wissenschaft sein. Die Philosophie müht sich ab, den Begriff des
Glücks zu definiren, Fourier ist damit sehr rasch fertig:
Glück heißt volle Befriedigung aller Triebe des Menschen,
suchen wir also ihm diese Befriedigung zu verschaffen. Was nicht
darauf abzielt, ist, nach seiner Meinung, vom Uebel, metaphysische
Spekulation ohne Werth; die Praxis und die Erfahrung entscheiden.




So urtheilt er auch weiter absprechend über Pestalozzi. Nach ihm
ist Pestalozzi der praktische Metaphysiker, wie Kant der theoretische.
Sein (Pestalozzi's) Institut sei jedenfalls das beste in Europa, es
werde nach einer Methode geleitet, die von Montaigne bis Jean Jacques
Rousseau empfohlen worden sei. Das Pensionat sei renommirt, und die
Kinder seien stolz, ihm anzugehören, wie der Soldat stolz sei, in
einem schönen Regiment zu dienen. Aber um das Kind anzuregen,
seinen Wetteifer zu entfachen, habe man nichts als die intuitive
Methode. Aber kein Kind beiße an die Angel. Pestalozzi gestehe
selbst, daß er nur selten Kinder gewinne, und daß zwei
Drittel desertirten und ungeduldig würden. Dazu komme, daß
er wegen Mangel an Vermögen das Pensionat nur mangelhaft
ausstatten könne. „Man traktirt vergeblich die Kinder mit der
intuitiven Methode, um sie über ihre Unbehaglichkeit zu
trösten, sie wollen nicht die von diesem ideologischen Dunst
Getäuschten sein.“ Schließlich habe man die deutschen
Kinder an diesen metaphysischen Jargon gewöhnt. Das sei nicht zu
verwundern. Deutsche Kinder seien sehr geschmeidig, man bringe
Tausende zum Gehorsam mit der Erklärung: „Es muß sein.“ Die
Deutschen seien eine Nation „von Freunden der Ordnung“, der Deutsche
sei ein Mechanismmus, den man jederzeit mit dem: „es muß sein“
in Bewegung setzen könne, da sei es leicht, die Kinder nach
irgend welchen Zierereien der Metaphysik, wie diese intuitive Methode,
zu bilden, aber für die Vortrefflichkeit der Erziehung beweise
das nichts.




In Ausführung seiner Theorie erklärt Fourier weiter,
daß, bevor die Bedingungen, unter denen die von ihm dargelegten
Prinzipien freier Liebe sich verwirklichen könnten, mehrere
Generationen im phalansteren System vergehen müßten. Das
Geschlecht müsse erst dazu gesund erzogen und vorbereitet sein.
Zunächst gelte es, die Syphilis, die ganze Geschlechter
geschwächt habe, vollständig auszurotten, dann die
politischen Hindernisse des Verkehrs der Geschlechter zu beseitigen;
das Schwierigste aber sei, zu verhindern, daß nicht in dem
Augenblick, wo man der Liebe größere Freiheit gebe, die
geheime und korporative Orgie — worunter Fourier den
ungeregelten, durch kein System der Serien der Triebe gezügelten
Geschlechtsgenuß versteht — hervorbreche. Die Orgie
könne nicht durch Unterdrückungsmittel verhütet werden,
sondern durch die Oberherrschaft von Ehre und Tugend, erzeugt durch
Einrichtungen, wie er sie in Bezug auf das Vestalat vorgeschlagen. Er
glaubt ferner die Richtigkeit seiner Ansichten über die Liebe aus
dem neuen Testament beweisen zu können, eine Beweisführung,
die bekanntlich bis in die neueste Zeit von den auf religiöser
Grundlage beruhenden kommunistischen Sekten sowohl für die
Gemeinschaft der Güter, wie für die Freiheit des
Geschlechtsverkehrs und die Gleichheit von Mann und Frau in's Treffen
geführt worden ist, aber von Anderen und durch andere Stellen des
neuen Testaments ebenso bekämpft wird.




Die Liebesbeziehungen, wie sie in der Zivilisation möglich seien,
behauptet Fourier, zögen die Jugend von den Arbeiten und den
Studien ab, sie erregten die Indolenz, die Frivolität und
verführten zu unsinnigen Ausgaben. Umgekehrt werde in der
Harmonie die Liebe zur Kultur und zum Studium anreizen und den Eifer
dafür verdoppeln.




Fourier geht nun dazu über, zu untersuchen, wie die verschiedenen
Geschlechter und Klassen für die neue Ordnung zu gewinnen seien
und wo man den Hebel ansetzen müsse. Das einflußreichste
Geschlecht seien die Kinder. Die Kinder wirkten auf die Mütter
und die Mütter und Kinder zusammen auf die Väter; einem
solchen Ansturm könnten letztere nicht widerstehen. Unter den
Klassen seien es die Reichen, die auf die niederen Klassen den
Einfluß hätten. Es gelte, die Reichen zu verführen,
denn bequemten diese sich zur Arbeit in der Serie, so würden die
übrigen Klassen, durch deren Beispiel angefeuert, erst recht
eifrig bei der Sache sein. Welche Arbeiten würden es also sein,
die Reiche und Kinder am ehesten zum Eintritt in die sozietäre
Ordnung verführen könnten? Man merke wohl, es handelt sich
nicht um ein Ueberzeugen, um ein Wirken auf den Verstand, sondern um
ein Verführen, ein Wirken auf die Leidenschaften und Triebe. Auf
die Kinder wird den größten Anreiz gutes Essen und Trinken
üben, also die Gourmandis. Eine Küche für sie und die
freie Befriedigung ihrer Geschmäcker wird ihre ganze Phantasie in
Beschlag nehmen und gewinnen. Man wird also die Kinder in Serien und
Gruppen organisiren und sie mit der Herstellung der gewünschten
Herrlichkeiten vertraut machen. Von jetzt ab werden sie die eifrigsten
Werber für die Phalanx werden. Dazu kommen die schon
erwähnten anderen Anreize: Kleine Ateliers, kleine Werkzeuge,
körperliche Exerzitien und choreographische Uebungen mit
Vorstellungen, Ferien etc. in der Oper.




Die reiche Klasse wird anfangs zögern; die Einzelnen werden in
diese und jene Serie treten und die Arbeit auf kurze Zeit versuchen.
Aber eingetreten, naht die Verführung. Da ist ein reicher Mann,
Namens Mondor, der von Natur Hang zu Gartenarbeiten hat. Er
interessirt sich namentlich für Pflanzensamen, das Sammeln der
Früchte und ihre Konservirung. Nun liebt Mondor besonders
Rothkohl, den er an der Tafel der Phalanx ausgezeichnet findet; auch
hat er davon schöne Beete auf den Feldern der Phalanx gesehen.
Mondor läßt sich den Samen zeigen, untersucht ihn und giebt
einer Gruppe von Säern einige gute Winke, worüber diese
Mondor ihr Lob zollen, dessen Eigenliebe dadurch geschmeichelt wird.
Er tritt in die Gruppe der Säer ein und betheiligt sich an ihren
Arbeiten, aber ohne andern Gruppen beizutreten. Den Tag nach diesem
Engagement erlebt Mondor, daß bei der Frühparade die Kinder
ihn mit einer Fanfare begrüßen, worauf ein Herold vortritt
und ihn zum Baccalaureus des Rothkohls, in Rücksicht auf seine
Kenntnisse für diesen Zweig des Gartenbaues, ausruft. Dann tritt
eine Vestalin vor, welche ihm die Abzeichen dieser Serie
überreicht und ihn umarmt. Darauf empfängt er die
Beglückwünschungen der Chefs, die durch die Kinder mit einer
neuen Fanfare begleitet werden. All das gefällt Mondor so,
daß er sich entschließt, ganz in die Phalanx einzutreten
und an ihren Arbeiten seinen Neigungen entsprechend theilzunehmen.




„Auf ähnliche Weise wird jeder reiche Mann und jede reiche Frau“,
meint Fourier weiter, „nachdem sie einige Tage in der Phalanx
zugebracht haben und allen Vorgängen gefolgt sind, gewonnen, und
sie werden überrascht sein, plötzlich zwanzig und mehr
industrielle Anziehungen bei sich zu entdecken, die sie bisher selbst
nicht kannten. Es ist der häufige Wechsel in der freien Wahl der
Thätigkeit, was ihnen besonders gefällt. Der Einfluß
dieser parzellären Anwendungen, bald hierin, bald darin, wird die
Wirkung haben, daß sieben Achtel der Frauen sich für die
verschiedensten Beschäftigungen der Hauswirthschaft interessiren,
die ihnen heute meist widrig erscheinen. Diese liebt nicht, sich mit
der Pflege kleiner Kinder abzugeben, sie wird aber gern in eine Gruppe
eintreten, die sich mit einem Zweig der Schneiderei oder Nähterei
befaßt; die andere will nicht am Herde stehen, sie ist dagegen
eingenommen für die Herstellung verzuckerter Krême und die
Arbeiten der Konservirung; umgekehrt werden Andere angenehm finden,
was Jene verwerfen. So werden die Frauen zwanzig und mehr
Beschäftigungen finden, für die sie in der Zivilisation
nicht die Mittel und die Einrichtungen besaßen, oder die sie
ermüdeten und mißstimmten, weil sie dieselben ohne
Abwechslung und bis zum äußersten Maß ihrer
Kräfte erfüllen mußten.“




„Gewöhnlich geben die Ehemänner und Moralisten der Frau in
der Ehe wenig Geld, aber viel gute Rathschläge, und so finden die
Frauen in der Haushaltung nur Plackerei und Entbehrungen, wie die
Männer in der Bodenkultur nur Ermüdung und Spitzbüberei
finden. Der immerwährende Wechsel der Beschäftigung nach
Wahl wird die Hauptquelle der industriellen Anziehung und daraus
werden andere Anreize hervorgehen. Chloe hat mehrere Male an einer
Tafel der Serie der Lautenmacher servirt und hat aus den gepflogenen
Unterhaltungen Interesse für diese Beschäftigung gewonnen;
sie faßt eines Tages den Entschluß, das Atelier derselben
zu besuchen, und was sie sieht und hört, gefällt ihr so,
daß sie beschließt, in die Serie der Lautenmacher
einzutreten. Ohne daß sie diese Gesellschaft kennen lernte und
ihr Atelier besuchte, würde sie nie Interesse und Trieb für
diese Beschäftigung empfunden haben. Weiter: Sebastian, ein
junger Mann ohne Vermögen, zerreißt eines Tages an einem
Haken sein schönstes Kleid. Den nächsten Tag entdeckt dies
bei der Ordnung von Sebastian's Zimmer eine der Zimmerordnerinnen und
diese bringt das Kleid zu den Ausbesserinnen, wo Celiante, eine reiche
Dame von fünfzig Jahren, die Leitung hat. Celiante ist sehr
passionirt für solche Arbeiten und betrachtet sich selbst mit
Stolz als die Geschickteste in der Serie. Celiante kennt Sebastian,
dem sie mehrfach in Gruppen, in welchen er sich auszeichnete,
begegnete und empfindet Wohlwollen für ihn. Sie benutzt also
diese Gelegenheit, ihm ein Zeichen ihrer Wohlgeneigtheit zu geben,
indem sie selbst in meisterlicher Weise an Sebastian's Kleid die
Reparatur vornimmt. So wird der unvermögende Sebastian in der
Phalanx von einer Dame bedient, die Millionärin ist. Solche
Begegnungen und Zufälle giebt es in der Phalanx täglich in
Menge, die häufig auch zu ernsteren Beziehungen führen.“




„Die Leistung wird nie von Person zu Person bezahlt, die Phalanx
stellt sie in Rechnung; die Leistung erlangt dadurch den Charakter der
rein unpersönlichen Beziehung. Arm arbeitet für Reich, Alt
für Jung und umgekehrt. Die Greise und Greisinnen, die zu keiner
Leistung mehr verpflichtet sind, werden es sich zum besonderen
Vergnügen machen, die Kinder in den Thätigkeiten zu
unterweisen, für die sie selbst ein lebhaftes Interesse
besaßen, oder noch besitzen; sie werden in diesen Kindern die
Erben und Nachfolger ihrer Lieblingsbeschäftigungen erblicken,
und ein Kind ohne Vermögen wird häufig von ihnen adoptirt
oder mit Legaten bedacht werden. In der Phalanx hat Jeder die
Gewißheit, daß er in seinen Lieblingsvergnügen und
Beschäftigungen Nachfolger findet, in der Zivilisation nicht. Die
Natur scheint ein solches Verhältniß zwischen Eltern und
Kindern häufig nicht zu begünstigen, indem die Söhne
oft ganz andere Neigungen und Anlagen als die Väter haben,
worüber in der Zivilisation die Eltern oft bitter klagen.“




„Im Widerspruch mit dem auf Ausgleichung und Uebereinstimmung
berechneten Charakter der Harmonie läuft die Zivilisation darauf
hinaus, die verschiedensten Klassen und Lebensalter miteinander zu
überwerfen. Eltern und Kinder, Vorgesetzte und Untergebene,
Unternehmer und Arbeiter befinden sich meist in Differenzen über
Anschauungen und Neigungen, Befugnisse und Pflichten. Gehalt- und
Lohnfragen führen zu Streitigkeiten ohne Ende, und das
persönliche Kommando wird Gegenstand des Hasses, denn jedes
willkürliche Befehlen ist demüthigend für den, welcher
gehorcht. Das persönliche Regiment ist in der sozietären
Ordnung unmöglich; Alles ordnet sich nach freier Uebereinkunft
und passioneller Zustimmung. In einem Solchen Zustande giebt es keine
Willkür in der gegebenen Ordnung, nichts Beleidigendes im
freiwilligen Gehorchen. Da, wo die zivilisirte Ordnung mit ihrer
Privatwirthschaft und ihren abhängigen Existenzen stets zwei- und
dreifache Disharmonie und Unordnung schafft, erzeugt der
sozietäre Zustand drei- und vierfache Freude, Bande der
Uebereinstimmung jeder Art.“




„Aber der sozietäre Zustand wird auch häufig zu gemischten
Gruppen und Serien greifen müssen, in denen ein uns fremder und
von uns verächtlich behandelter Geschmack, für den wir keine
Verwendung haben, zur Anwendung kommt. Zum Beispiel, wenn es sich um
Ausführung einer schwierigen, nicht sehr angenehmen Arbeit
handelt, wie die, einen Berg mit der Anpflanzung eines Forstes zu
krönen. Hierfür wird man kaum eine Serie finden, die sich
aus Trieb mit der ganzen Arbeit belasten will; man wird also gemischte
Serien, die nacheinander folgen, in's Spiel setzen müssen, denn
man wird Erdtransporte und grobe Arbeiten vorzunehmen haben. Man
schickt also zunächst die Beginner (initiateurs) in's
Treffen, d. h. Leute, die alles Neue mit Feuereifer beginnen, aber
nichts zu Ende bringen, deren Strohfeuer nach einigen Sitzungen
verraucht ist, die aber überall, wo es einen gefährlichen
oder unangenehmen Schritt zu thun giebt, bei der Hand und darum sehr
werthvoll sind. Es sind Charaktere, die man leicht stimuliren kann und
die vor keiner Schwierigkeit zurückschrecken. Bis sie
ermüdet sind, hat das Werk ein anderes Angesicht gewonnen, und
nun kommen die Gelegenheitscharaktere oder die
Wetterfahnen an die Reihe, Leute, die sich mit jedem Winde
drehen, immer die Ansicht des zuletzt Gekommenen haben und für
jede Neuheit, die Kredit erlangt hat, zu gewinnen sind. Sie
schwören, wenn sie das Unternehmen in Angriff genommen sehen,
daß es sehr plausibel sei, und werden sich mit den Beginnern,
die zurückgeblieben sind, verbinden. Darauf folgen die
Wunderlichen oder ewig Beweglichen, Leute, die sich in Alles mischen,
was halb gethan ist, es modifiziren und umändern,
beständig ihre Thätigkeit wechseln, einen guten Posten
für einen schlechten hergeben, ohne einen anderen Grund, als ihre
natürliche Unruhe. Sie machen sich eifrig an die Anpflanzung,
sobald sie sehen, daß die Arbeiten vorgeschritten sind, und man
wird ihnen jede nichts bedeutende Aenderung gestatten, um sie zu
streicheln. Diese werden mit dem Rest der Vorhergehenden einige Zeit
bei ihrer Arbeit aushalten. Dann folgen die Chamäleons
oder Veränderlichen, eine in der Zivilisation sehr
zahlreiche Klasse, die immer dabei sind, wo eine Sache Erfolg hat. Sie
werden bei einem Werk nicht unthätig bleiben wollen, das zu zwei
Dritteln beendet ist, sie werden die Arbeit bis ziemlich zu Ende
führen, aber dann sie verlassen. Jetzt ist der Moment gekommen,
wo die Fertigmacher (finiteurs) antreten können. Das
sind die Leute, die sich immer erst dann für ein Werk begeistern,
wenn sie es fast vollendet sehen. Niemals erhält man für
einen Anfang ihre Stimme, sie erklären jedes Unternehmen für
unmöglich, für lächerlich und ergehen sich in
übertreibenden Anklagen gegen die, welche eine Verbesserung
beginnen, und behandeln als Narren oder hirnlosen Neuerer Jeden, der
etwas Großes unternimmt. Ist aber das Werk zu drei Vierteln
fertig, dann ändern diese Aristarchen den Ton; sie werden
Lobredner von dem, was sie erst beschrieen und behaupten, daß
sie von vornherein das Unternehmen unterstützt, das ohne ihre
Hülfe nicht geworden wäre. Sie werden ihre Inkonsequenz
nicht gewahr und machen sich jetzt voll Hingebung an das Werk. Dieser
letztere Charakter ist sehr häufig in Frankreich; nach
geschehener That fordern die Franzosen alle Neuerungen zurück,
die sie anfangs verlachten.“




Fourier benutzt diese Gelegenheit, um seinen Landsleuten den Text zu
lesen über die Art, wie sie ihn selbst und seine Entdeckung
behandelten. In Sachen der Harmonie oder industriellen Anziehung
ermangelten sie nicht, sich als echte Fertigmacher, d. h. Leute, die
zuletzt kommen, wenn die Hauptarbeit gethan ist, zu zeigen. Sie haben
begonnen, ihn, den Entdecker und Autor der Phalanx, zu beschimpfen,
später werden sie die Gründungsaktionäre verlachen,
dann, wenn sie die Vorbereitungen zu der Versuchsphalanx vorschreiten
sehen, werden sie sich eines Besseren besinnen und schließlich
in dem Moment der Eröffnung die Aktien zum drei- und vierfachen
Preise zurückkaufen. Nun werden sie behaupten, daß sie den
Autor von Anfang an protegirt und bewundert haben und ihn in seiner
Entdeckung ermuthigten. Und wie die Extreme sich berührten, so
seien die Franzosen große Unternehmer für bekannte Dinge,
die Andere probirt. Kein Volk neige mehr dazu wie sie, Alles zu
beginnen, aber ohne etwas zu beenden, den Plan der Arbeit zu
ändern, wenn er zur Hälfte vollendet sei. Nie sehe man einen
Sohn einen Plan vollenden, den der Vater begonnen, nie einen
Architekten einen Plan fortführen, den sein Vorgänger
angefangen. Die Franzosen seien Wetterfahnen, die sich nie an einen
bestimmten Geschmack, nie an eine Meinung bänden, plötzlich
von einem Extrem in's andere fielen und das Widerstreitendste zu
verbinden suchten. Vor einem halben Jahrhundert seien sie voll
Verachtung für den Handel gewesen und heute lägen sie voll
kriechender Schmeichelei vor ihm auf dem Bauch; ehemals rühmten
sie sich ihrer Rechtschaffenheit und heute seien sie ebenso
betrügerisch im Handel wie Chinesen und Juden. Kurz, der
nationale Charakter der Franzosen sei in jeder Beziehung ein Gemisch
von Gegensätzen, und wenn künftige Geschichtsschreiber, in
der Harmonie die Geschichte der Zivilisation schreibend, die
Charaktere klassifizirten, würden die Franzosen als Typus der
Widersprüche an der Spitze der Stufenleiter stehen.




Wie Fourier seine Landsleute kannte, geht auch noch aus einer anderen
Stelle seiner Schriften selbst hervor, wo er von zwei Personen ein
Zwiegespräch über sich und sein Werk führen
läßt. Wir lassen die amusante Stelle hier folgen:




„Was steht in diesem Buch über die Anziehung? — Bah!
Narrheiten. Der Mensch, der es schrieb, behauptet, daß man
bisher die Entdeckung über die Bestimmungen verfehlt habe;
daß dem Menschengeschlecht ein unermeßliches Glück
vorbehalten sei; daß eine Berechnung über die universelle
Harmonie der Triebe existire; daß diese strebten, eine neue
soziale Ordnung zu gründen, welche nichts mit der Unordnung der
Zivilisation zu thun habe und ihr entgegengesetzt sei; eine Ordnung,
in der alle Völker in Freuden schwämmen und trotz der
Ungleichheit der Vermögen für Alle Ueberfluß herrsche;
eine Ordnung, wo die Arbeit anziehender werde, als unsere Bälle
und Schauspiele; eine Ordnung, die, sobald sie nur versuchsweise an
einem Orte eingeführt sei, von allen Völkern der Erde ohne
Unterschied des Kulturgrades mit Begeisterung angenommen werde!
— Das ist ein gigantischer Roman, wie je einer existirte;
großartig in Wahrheit, aber unmöglich. Alle unsere
Philosophen hätten sich also getäuscht, wenn der Autor Recht
hätte; so viel wissenschaftliche Erleuchtung von Plato und Seneka
bis Montesquieu und Rousseau sollte ein Nichts sein? Unmöglich;
sicherlich träumt dieser Mensch. Und wer ist er? Ein Akademiker,
ein berühmter Philosoph? — Nein! es ist einer der
unbekanntesten Provinzialen. — Bah, ihm mangelt der gesunde
Verstand! Ja, ja, die Provinz liefert solch originelle Käuze!“












Fourier stellt im weiteren Verlauf seiner Ausführungen ferner die
These auf, daß im sozietären Regime die Gourmandise die
Quelle der Einsicht, der Aufklärung und sozialen Uebereinstimmung
werde und begründet diese uns sehr fremd erscheinende These also:




Kein Trieb sei übler angesehen, als die Gourmandise
(Leckermäulerei). Könne man aber annehmen, daß Gott
als Laster einen Trieb betrachtet haben wolle, dem er eine so
große Herrschaft gegeben? Seine Herrschaft sei die allgemeinste.
Andere Triebe, wie Liebe, Ehrgeiz übten nur auf das reife und
männliche Alter mehr Einfluß, aber die Gourmandise verliere
niemals ihre Herrschaft über die verschiedensten Alter, Klassen
und Völker, sie sei permanent bis zum Lebensende; sie herrsche
über die Kinder wie über die Erwachsenen. Man habe Soldaten
Revolutionen machen sehen, um sich betrinken zu können, und der
Wilde, der die Zivilisation verabscheue, gebe sich für eine
Flasche Branntwein zur Arbeit her und verkaufe für eine Flasche
starken Liqueurs seine Frau und Tochter. Würde das
Menschengeschlecht so gebieterisch diesem Trieb unterworfen sein, wenn
er nicht zu einer hochwichtigen Rolle in dem Mechanismus unserer
Bestimmung ausersehen wäre? Und wenn nun dieser Mechanismus die
industrielle Anziehung sei, müsse dieser sich dann nicht innig
mit diesem gastronomischen Trieb — der Gourmandise —
verbinden? Sie müsse in der That das allgemeine Band der
industriellen Serien, die Seele ihrer alles bewegenden Intriguen
bilden. In der Zivilisation könne die Gourmandise nicht mit der
Arbeit verbunden sein, weil der Produzent selbst nicht genieße,
was er erzeuge. Die Befriedigung dieses Triebes sei hier Vorrecht der
Müßigen und dadurch allein werde er lasterhaft, wenn
er es nicht schon durch die Ausgaben und die Exzesse, die er erzeuge,
wäre. —




„In der Harmonie spielt die Gourmandise die entgegengesetzte Rolle,
sie ist nicht Belohnung des Müßigganges, sondern der
Arbeit, denn der Aermste nimmt Theil an den werthvollsten
Genußartikeln. Sie wird ihn, Kraft der Abwechslung vor Exzessen
bewahren, aber indem sie die Intriguen der Konsumtion mit denen der
Produktion verbindet, wird sie die Arbeit stimuliren. Wollen Alle die
höchsten Tafelfreuden genießen, so müssen Alle sich
anstrengen, die vorzüglichsten Qualitäten der Nahrungsmittel
zu erzeugen. Das Mittelmäßige wird verschwinden und binnen
wenig Jahren wird aller Boden so kultivirt sein, daß er nur noch
das Beste trägt. Man wird die Eigenschaften des Bodens zur
höchsten Vollkommenheit zu bringen suchen; man wird gute Erde
anfahren, wo jetzt schlechte ist, und wo der Boden nicht zu verbessern
ist, ihn aufforsten. Acker- und Gartenbau müssen mit der
Industrie wetteifern. In der ganzen Phalanx muß das Prinzip
herrschen, durch alle möglichen Verbesserungen: Nahrungsmittel,
Kleidung, Möbel und Alles, was zur Erhöhung der
Lebensannehmlichkeiten beiträgt, zu stetig steigender
Vervollkommnung zu bringen. Dies Prinzip erkennen auch die Moralisten
an, die gegen den schlechten Geschmack des Publikums eifern. Aber in
diesem, wie in allen anderen, ist die Moral in Widerspruch mit sich
selbst; sie will Literatur und Künste heben und verbessern, aber
sie will uns in der wesentlichsten Branche, in der
materiellen Lebenshaltung, im Zustand der Rohheit halten,
obgleich grade hier der Keim ist, der die industrielle Anziehung
gebiert und das Bedürfniß nach Vervollkommnung weckt. So
wenden die Moralisten da ihr Prinzip zuerst an, wo es zuletzt
angewandt werden sollte.“




„Man muß in der Phalanx alle Geschmäcker entwickeln, selbst
die bizarrsten, namentlich auch bei den Frauen, die oft eine starke
natürliche Neigung zu Genüssen haben, die mit dem guten Ton
sich schwer vertragen. Die Gastronomie ist es zunächst, welche
die Zurückführung zur Natur bewerkstelligen wird, wenn man
ohne Aufschub das Hervorbrechen industrieller Serien für die
Ausgleichung der Triebe erreichen will. Beispiel: Ein
neunjähriges Mädchen liebt allem Lächerlichmachen zum
Trotz den Knoblauch. Man spekulirt also auf diesen Geschmack durch ein
doppeltes Ineinandergreifen von Umständen. Zunächst auf die
Vermischung der Geschlechter in einer Serie; denn die Serie, welche
zwiebelartige Gewächse kultivirt, wie Knoblauch, Zwiebeln,
Schnittlauch, Schalotten, besteht gewöhnlich aus Männern.
Man muß ihr also ein Achtel Frauen zuführen, die man aber
meist im jugendlichen Alter wird suchen müssen, da selten ein
Mädchen über 16 Jahren am Knoblauch Geschmack finden
dürfte. Man wird zweitens aber auch die Vermischung der Arbeiten
bei den Individuen herbeiführen müssen. Ein junges
Mädchen liebt den Knoblauch, aber es liebt nicht das Studium der
Grammatik, wohingegen ihre Eltern wünschen, daß sie den
Genuß des Knoblauchs unterlasse, aber sich den Studien hingebe.
Diese Wünsche sind in doppelter Beziehung gegen ihr Naturell. Man
sucht also lieber Beides in doppeltem Sinne zu entwickeln. Sie steht
im Garten und an der Tafel mit Liebhabern des Knoblauchs in Beziehung,
und so erhält sie eines Tages von Marzellus eine Ode zum Lobe des
Knoblauchs behändigt. Lebhaft pikirt über die Lästerer
des Knoblauchs, ist sie beeifert, die Ode kennen zu lernen. Man
benutzt also die Gelegenheit, um sie in freier Weise in die
Schönheiten der lyrischen Poesie, des Versmaßes
einzuführen; vielleicht kann sie sich eher für die Poesie
als für die Grammatik begeistern, und so führt man sie von
einem Studium zum andern. In dieser Weise verbindet die sozietäre
Erziehung den kabalistischen Geist und den Hang zum Bizarren, um bei
einem Kinde die Neigung für die Studien zu wecken, es indirekt zu
einem Studium zu führen, das es ohne irgend eine stimulirende
Intrigue zurückgewiesen haben würde. Es ist unzweifelhaft
der natürlichste Weg, mit Hülfe solcher Intriguen die Kinder
zur Initiative für die Arbeit zu gewinnen; man benutzt die
Gourmandise als Mittel zum Zweck.“




Fourier vergleicht den Geschmackssinn mit einem Wagen, der auf vier
Rädern läuft, die bezeichnet werden könnten mit
Gastronomie, Küchenwirthschaft, Konservirung und Kultur der
Lebensmittel. In der Zivilisation finde man es zwar häufig
gerechtfertigt, die Kinder in die drei letzteren
Thätigkeitszweige nach Möglichkeit einzuweihen, aber von der
ersteren, der Hauptsache, halte man sie fern, sie gelte als ein Uebel.
Die Gastronomie werde allerdings erst dann als Wissenschaft zu Ehren
kommen, wenn sie den Bedürfnissen Aller genüge.
Gegenwärtig sei es Thatsache, daß die Menge, statt in Bezug
auf guten Tisch Fortschritte zu machen, mehr und mehr zurückkomme
und immer schlechter sich nähre; ihre Nahrungsmittel ließen
sowohl bezüglich ihrer Nahrhaftigkeit als ihrer Menge zu
wünschen übrig. Wohl sehe man in Paris einige Tausend sich
den Bauch pflegen und am Besten sich gütlich thun, aber
Hunderttausende bekämen nicht einmal eine natürliche Suppe.
Die Bouillon sei nur Schein, man bereite sie aus ranzigem Speck, Talg
und fauligem Wasser. Der Handelsgeist sei im Wachsen und die niederen
Klassen würden mehr und mehr von seinen Betrügereien
erdrückt. Die Gastronomie sei nur unter zwei Bedingungen
lobenswerth, einmal, daß sie direkt für die produktiven
Funktionen angewendet, mit den Arbeiten für die Kultur des Bodens
und der Vorbereitung in Haus und Küche verbunden werde und der
Gastronom, also der Genießende, selbst dabei thätig sein
müsse; dann, daß sie zum Wohlsein der arbeitenden Menge in
Anwendung komme und so das Volk an den Raffinements eines guten
Tisches Theil nehme, der jetzt nur für die
Müßiggänger vorhanden sei. Dieser Zweck werde
erreicht, wenn alle auf die Konsumtion abzielenden Funktionen sich so
zu sagen um die Gourmandise raillirten, denn letztere werde stets
anziehend bleiben; sie müsse also die Basis des Gebäudes
bilden, wenn man dieses dauerhaft errichten wolle.




Unsere Philosophen stellten zwar das Prinzip auf, daß im System
der Natur Alles verbunden sei, aber in unserm industriellen System sei
nichts passionell verbunden. Die Industrie müsse durch auf die
Gourmandise berechnete Serien ihre Verbindungen bilden, diese durch
Trieb wie Anregungen an der Tafel zu den Arbeiten in der Küche,
der Konservirung der Nahrungsmittel und dem Garten- und Feldbau
führen. Kein Trieb habe mehr Anziehung, als derjenige des
Geschmacks, um ein Ineinandergreifen der Thätigkeiten
herbeizuführen; aber in der Zivilisation arbeite man diesem Trieb
am Heftigsten entgegen, und zwar sei es hauptsächlich jene
Verbindung, die ihrer Natur nach stets nur die Beschränktheit und
die Einseitigkeit aufrecht erhalte: das Familienband.












Fourier beurtheilt den Kulturgrad einer Gesellschaft nach der
Stellung, welche die Frau in derselben einnimmt, ein heute allgemein
getheilter Standpunkt. Er geht aber weiter und macht die
Gesellschaftsentwicklung überhaupt von der Stellung der Frau
abhängig; nach ihm geht die Veränderung in der Stellung der
Frau einem neuen Kulturzustand voraus, was nicht richtig ist, sondern
diese Veränderung ist Folge. Wohl hat die bürgerliche
Gesellschaft scheinbar Recht, und so urtheilt Fourier, daß die
monogamische Ehe mit ihren legitimen Kindern Grundlage ihrer
Gesellschaft ist, aber dieser monogamischen Ehe voraus geht das
bürgerliche Eigenthum, der Privatbesitz an Grund und Boden und an
den Produktionsmitteln. Der Privateigentümer ist bestrebt, sein
Eigenthum zusammenzuhalten, auch über seinen Tod hinaus; er will
in seinem Eigenthum gewissermaßen fortleben. Er sucht also einen
Erben, der seinen Intentionen gemäß sein Eigenthum
verwaltet und wo möglich vermehrt. Wo kann er diesen seinen
Intentionen entsprechenden Erben besser finden, als in dem von ihm
selbst gezeugten Kinde, das vielleicht auch der Erbe seiner
Charaktereigenschaften ist und das er vor allen Dingen durch die
Gewalt, die er über es ausüben kann, seinen Absichten
gemäß zu bilden und zu erziehen suchen wird? Damit aber der
Erbe auch sein wirklich legitimer Erbe sei, muß er
möglichst sich vor der Gefahr sichern, die Kinder eines Fremden
als die seinen ansehen zu müssen, und deshalb umgiebt er die Ehe
mit all den gesetzlichen Zwangseigenschaften, die sie heute besitzt.




Die bürgerliche Ehe ist also mit dem bürgerlichen Eigenthum
innig verwachsen, sie geht daraus hervor, und es ist ein ganz
falscher Schluß, den Fourier macht, wenn er glaubt, in der
bürgerlichen Ehe das Hauptübel sehen zu müssen, das der
Umwandlung des bürgerlichen Zustandes in seinen sozietären
sich entgegenstellt. Er ist von seiner Ueberzeugung, daß nur die
Einehe das Hinderniß für den Ausgang aus der Zivilisation
bilde, so durchdrungen, daß er dem Konvent vorwirft, dadurch die
Revolution in ihrer Wirkung beschränkt zu haben, daß er vor
der Ehe stehen geblieben sei. Wie konnte er nur eine halbe
Maßregel, wie die Ehescheidung, gutheißen? Es waren die
Philosophen, durch welche der Konvent sich gefangen nehmen ließ,
sonst hätte nach seiner Meinung es geschehen können,
daß die Revolution von 1793 eine zweite gebar, die eben so
wunderbar gewesen wäre, als die erste entsetzlich war.




An sich ist es vollkommen richtig, wenn Fourier die Höhe eines
Kulturzustandes bemißt nach der Stellung, welche die Frau in ihm
einnimmt, es ist aber falsch, wenn er die Stellung der Frau als das
Primäre, die Eigenthumsverhältnisse als das Sekundäre
ansieht. Das Umgekehrte ist die Wahrheit. Im gesellschaftlichen
Urzustand herrscht der Kommunismus an Grund und Boden, und wo dieser
herrschte oder noch herrscht, existirt auch überall die freie
Liebe, eingeschränkt durch gewisse Grenzen, die der allzunahen
Blutsverwandtschaft gezogen werden. In diesem Zustand herrscht auch
das Mutterrecht; wohl läßt sich die Mutter, aber nicht der
Vater des Kindes nachweisen. In dem Maße, wie die
Eigenthumsverhältnisse sich ändern, ändern sich auch
die Beziehungen der Geschlechter. Mit der Entstehung von
persönlichem Eigenthum wird auch die Frau persönliches
Eigenthum, und da sie zugleich Arbeitsmittel wird, entsteht die
Polygamie. Es giebt jetzt viele Mütter, aber einen Vater. Aber
der Vater, der Töchter besitzt, wünscht seinen
Töchtern, wenn er sie verheirathet, eine bevorzugte Stellung
unter den anderen Frauen. Dieser Wunsch ist der Wunsch aller
Eigenthümer, ihre Wünsche begegnen sich und man sucht durch
größere Mitgift die Befriedigung dieser Wünsche zu
erleichtern. Das Heirathsgut ist der Preis. Noch aber sind die
Töchter im Gegensatz zu den Söhnen des Erbrechts beraubt.
Allmälig erlangen sie auch dieses, sei es als Kaufpreis neben dem
Heirathsgut, sei es als Tochter, die keine konkurrirenden Brüder
hat. Damit kommt die Frau in die Lage, wo sie, statt der bevorzugten
Frau, die einzige Frau wird. Aus der Polygamie wird
allmälig die Monogamie. Eigenthum und Erbrecht in ihrer weiteren
Entwicklung sind die Klammern, welche die Einehe zusammenhalten, und
da die Eigenthümer auch die Gesetzgeber sind, wird die Einehe,
ganz abgesehen von dem Mangel an materiellen Mitteln, der bei
Privateigenthum den meisten Männern es unmöglich macht,
mehrere Frauen ernähren zu können, Zwangsordnung auch
für Jene, die kein Eigenthum und folglich nichts zu vererben
haben. Die hierarchische Ordnung und die Gesetze, d. h. der Zwang,
kommen stets von Oben, sie sind die in Paragraphen formulirten
Interessen der herrschenden Klassen. Der Kampf gegen diese Ordnung
geht stets von Unten aus, und aus diesem Kampf, der selbst wieder auf
der Entwicklung der sozialen und materiellen Lebensbedingungen der
Masse beruht, entsteht der gesellschaftliche Fortschritt. Mußten
also hiernach Fourier's positive Vorschläge, weil sie auf einer
falschen Grundanschauung beruhten, negativ bleiben, so hat hingegen
seine negative Kritik an den bestehenden Zuständen sehr positiv
gewirkt.




Fourier geht nunmehr dazu über, die bürgerliche Familie, die
er als das Haupthinderniß seines Systems ansieht, in ihrem Wesen
zu kritisiren. Halten wir seinen Hauptgedankengang fest: Gott hat die
Welt erschaffen, und da er sie erschaffen hat, muß er sie auch
gut erschaffen haben, sonst käme er in Widerspruch mit sich
selbst. Der Mensch ist das von Gott geschaffene höchste lebende
Wesen, für den er, wenn die Welt überhaupt einen Zweck haben
soll, diese Welt erschaffen hat. Wie die Welt gut, so soll der Mensch,
dem Willen Gottes entsprechend, glücklich sein. Statt dessen
sehen wir die große Mehrzahl unglücklich, und zwar
unglücklich, weil sie die Triebe, die Gott ihnen gegeben, nicht
befriedigen können. Aus Unkenntniß ihrer Natur und ihres
Zwecks haben sie sich eine Ordnung gegeben, in der diese Triebe meist
unterdrückt werden, zur Einseitigkeit gelangen, kurz ihren Zweck
verfehlten. Die Einheitlichkeit, d. h. die volle Harmonie zwischen den
Menschen und der Welt und der Welt und Gott, ist aber der große
Zweck Gottes, und um diese Einheitlichkeit zu ermöglichen, ist
die Vielseitigkeit der Beziehungen auf ausgedehnter Stufenleiter die
einzige Lösung. Dieser Vielseitigkeit der Beziehungen und der
Ausdehnung derselben auf alle Menschen und die sie umgebende Natur
steht die isolirte Wirthschaft des Menschen entgegen. Diese isolirte
Wirthschaft ist aber nur wieder Folge des möglichst kleinsten
Gruppenbandes, der Ehe, resp. Familie, ergo müssen Ehe
und Familie in ihrer heutigen Gestalt verschwinden.




In diesem Gedankengang bewegt sich Fourier und von diesem Standpunkt
aus kritisirt er die Ehe und Familie, wobei der Leser beachten will,
daß Fourier hauptsächlich Pariser und
großstädtisches Leben seiner Kritik zu Grunde legt. Er
führt weiter aus:




„In der Zivilisation ist das System der Liebe ein System allgemeinen
Zwangs und in Folge davon allgemeiner Falschheit. Wie im Handel so
sind auch in Sachen der Liebe die Schutzmaßregeln
(prohibitions) und die Kontrebande unzertrennlich. Wo die
Liebe mit Schutzmaßregeln umgeben wird, darf man auf deren
allgemeine Uebertretung rechnen. Schon daraus folgt, daß alle
Familienbeziehungen verdorben sind. Der Gatte wird durch seine Frau
betrogen, die Tochter verheimlicht ihm ihre Beziehungen und dies wirkt
zurück auf seine Treue in der Ehe. Die schmachvollste aller
sozialen Perfidien ist, daß er nicht selten über den
Ursprung seiner Kinder getäuscht wird, ein Vorkommniß, das
auf der Bühne zum Gegenstand des Spottes und der
Lächerlichmachung dient.“




„Diejenigen, die beanspruchen, die Wahrhaftigkeit in die sozialen
Verhältnisse einzuführen, ohne darunter auch die Beziehungen
der Liebe zu begreifen, sind mit Blindheit geschlagen. Sie scheinen
nicht zu wissen, daß die Liebe eine der vier Hauptleidenschaften
ist und eine der mächtigsten; ist sie gefälscht, so
genügt dies, um durch ihren Kontakt den Mechanismus des ganzen
sozialen Systems zu fälschen. Wer glaubt, hier Fälschungen
zulassen zu können, handelt wie eine Regierung, die um eine
achtzig Meilen lange Grenze gegen die Pest abzusperren, sich
begnügt, sechzig Meilen durch einen Truppenkordon zu besetzen und
den Rest der freien Passage den Pestkranken offen
läßt ...“




„Die Welt besteht aus Betrügern und Betrogenen, und so sollte man
annehmen, daß die öffentlichen Einrichtungen die dem Betrug
ausgesetzte Klasse schütze. Die Ehe, scheint es, ist ganz im
Gegentheil eine Einrichtung zum Nachtheil der vertrauenden Leute, sie
scheint erfunden zu sein, um die Verderbten zu belohnen. Je schlauer
ein Mann ist und sich durch Verführungskünste auszeichnet,
um so leichter gelangt er zu einer reichen Heirath und gewinnt die
öffentliche Achtung. Man bringe die infamsten Hülfsmittel in
Anwendung, um eine reiche Partie zu machen, sobald es ihm gelingt, zu
heirathen, ist er ein kleiner Heiliger, ein Muster von Tugend. Erwirbt
Jemand plötzlich ein großes Vermögen dadurch,
daß es ihm gelang, ein junges Mädchen zu gewinnen, so ist
das ein der öffentlichen Meinung so gut gefallendes Resultat,
daß sie alle Intriguen verzeiht. Alle Welt preist ihn nun als
guten Ehemann, guten Vater, guten Verwandten, als guten Freund und
Nachbar, guten Bürger und guten Republikaner. Das ist die Manier
der Lobhudler, sie loben ihn vom Scheitel bis zu den Zehen, im Ganzen
und im Einzelnen.“




„Eine gute Heirath ist der Taufe vergleichbar durch die Raschheit, mit
welcher sie allen früheren Schmutz verwischt. Daher wissen
Väter und Mütter nichts Besseres zu thun, als ihre
Söhne zu unterweisen, wie sie zu einer reichen Partie gelangen
können, einerlei auf welchem Wege, denn eine reiche Heirath ist
die wahre, bürgerliche Taufe, welche in den Augen der
Oeffentlichkeit alle Sünden abwäscht. Dieselbe
öffentliche Meinung hat lange nicht diese Nachsicht mit den
anderen Parvenüs, denen sie ihre Schändlichkeiten, durch die
sie zu Vermögen gelangten, lange nachträgt.“




„Welche Aussicht auf Erfolg für die Ehe hat dagegen ein
Tugendhafter, welcher, gehorsam den bürgerlichen und
religiösen Vorschriften, erklärt, daß er seine Tugend
bis zum dreißigsten Jahre bewahren wolle, um sie seiner
künftigen Frau als Geschenk in die Ehe zu bringen? Der, getreu
den Lehren jenes vortrefflichen Buches, das sich „Einführung in
einen gottergebenen Lebenswandel“ betitelt, sich bis zum
dreißigsten Jahre enthält „aus dem Becher der Unzucht den
Wein der Prostitution zu Babylon“ zu trinken? Welche Aussicht hat er?
Und wenn es ihm einfällt, eine solche Erklärung abzugeben,
welchen Dank findet er bei den Frauen? Mütter wie Töchter
werden dies scherzhaft finden und bei gleichem Vermögen, gleichem
Alter, gleich günstiger äußerer Gestalt werden Mutter
und Töchter einen „geübten“ jungen Mann ihm, dem
„Tölpel“, der seine Tugend nach den Vorschriften der Religion und
Moral bewahrte, vorziehen.“




„Bei der Untersuchung über das Wesen der Ehe sind also alle
Vortheile auf Seiten der Intriguanten und Verderbten, woraus zu
schließen, daß dieses Band eine Lockspeise ist, sich
persönlich zu depraviren.“




Dieselbe üble Meinung, die Fourier hier durchschnittlich von den
Männern unter den gegebenen Verhältnissen hat, besitzt er
auch von den Frauen. Von ihnen rühmt er die Leichtigkeit, mit der
sie die Fehler ihrer Ehemänner annähmen, aber nicht ihre
Tugenden.




„Verheirathet eine Heilige an einen Spitzbuben und sie wird ihm bald
in der Spitzbüberei nacheifern, seine Komplizin im Hehlen sein.
Besitzt sie einen tugendhaften Mann, weit entfernt, seine Tugenden zu
adoptiren, wird sie dagegen den Eindrücken eines leichtfertigen
Kourmachers zugänglich sein. Eine schöne Eigenschaft der
Ehe, die den Frauen nur die Laster der Männer, nie ihre Tugenden
mittheilt. Da es aber unter den Ehemännern der Zivilisation
99/100 lasterhafte und nur 1/100 tugendhafte giebt, so kann man nach
diesem Maßstabe die moralische Vollkommenheit schätzen,
welche die Ehe bei den Frauen erzeugt.“ ...




„Durchschnittlich betrachten die Männer die Ehe als eine Falle,
die ihnen gestellt wird, und so sind es die Väter selbst, welche
ihre Söhne veranlassen, das eheliche Band von diesem Standpunkt
aus anzusehen. Und warum? Weil sie aus eigener Erfahrung wissen,
daß der Reinfall unreparirbar ist. Und indem sie sich
bemühen, ihre Söhne von dieser Wahrheit zu überzeugen,
machen sie dieselben für den Ehehandel habgierig und
verschlagen.“




„So kommt es, daß die „Dreißigjährigen“ oder
Ehestandskandidaten sich in Berechnungen erschöpfen, ehe sie zum
ersten Schritt sich entschließen. Nichts spaßhafter, als
die Unterweisungen zu hören, die sie sich gegenseitig geben
über die Art und Weise, der künftigen Gattin das Joch
aufzuerlegen und sie günstig für sich einzunehmen. Nichts
merkwürdiger, als diese vertraulichen Zusammenkünfte
(consiliabules) der Junggesellen, in welchen an den zu
heirathenden Mädchen die kritische Analyse vorgenommen wird, und
zu beobachten die Fallstricke der Väter, die sich ihrer
Töchter entledigen wollen. Der Schluß aller Debatten ist,
daß man auf Geld sehen müsse, daß, wenn man das
Risiko trage, von der Frau betrogen zu werden, man wenigstens nicht
auch mit dem Heirathsgut betrogen sein wolle. Nehme man einmal eine
Frau, so müsse man sich eine Entschädigung für die
Unzuträglichkeiten sichern, die die Ehe mit sich bringe. Das
nennt man nach einem Kunstausdruck „die Anhaltseile (les
attrapes) fassen“.




Und wie die Männer räsonniren, so räsonniren
ähnlich die Frauen. Fourier hebt dann die Widersprüche in
dem ehelichen Zustande hervor, daß der Mann, der sonst alle
Freiheit für sich beanspruche und die Frau unterdrücke, im
wichtigsten Punkt der Ehe öffentliche Meinung und Gesetz gegen
sich habe, wobei man wohl beachten will, daß es sich um die
Schilderung französischer Zustände handelt, wonach noch bis
in die neueste Zeit das Gesetz die Untersuchung über die
Vaterschaft untersagte. Dieses Gesetz, von der Männerwelt zu
ihrem Schutze entworfen, schlägt in den Fällen, die Fourier
hier im Auge hat, zu ihrem Schaden und ihrer Schande aus.




Er sagt: „Trotz des Unterdrückungssystems, das auf den Frauen
lastet, haben sie das einzige Privilegium, das ihnen verweigert sein
sollte, sich bewahrt, dasjenige, den Mann zu nöthigen, ein Kind,
das nicht das seine ist und auf dessen Angesicht die Natur selbst den
wahren Namen des Vaters geschrieben hat, als das seine anzunehmen.“




„In dem einzigen Fall, wo die Frau sich mit schwerer Schuld beladet,
genießt sie den Schutz der Gesetze, und in dem einzigen Fall, wo
der Mann auf's Schwerste beschimpft ist, hat er die öffentliche
Meinung und das Gesetz übereinstimmend gegen sich, um seine
Schmach zu verschlimmern.“




Darüber gießt nun Fourier seinen Spott aus: „Oh!“ ruft er.
„Wie die Zivilisirten, die so strenge Verfolger der Verletzung der
Keuschheit bei den Frauen sind, und diesen sie aufzwingen, so
gutwillig sich unter das schmachvolle Joch beugen und eine Frucht
offenbaren Ehebruchs bei sich aufnehmen und derselben ihren Namen und
ihr Vermögen gewähren. So sind also die Wünsche der
Philosophen erfüllt: In der Ehe ist es, wo die Männer
wahrhaft „eine Familie von Brüdern“ werden, wo die Güter
gemeinsam sind und das Kind des Nachbaren auch das unsere ist. Die
Edelmüthigkeit dieser braven zivilisirten Ehemänner wird der
Zukunft noch reichlich Gelegenheit zu Gelächter geben, und man
muß einige dieser ergötzlichen Vorgänge aufbewahren,
um die sonst schale Lektüre der Geschichte der Zivilisation etwas
genießbar zu machen ...“




„Diese sehr weitgehende Duldung der Ehemänner gegen die
schmachvollste Beleidigung und die Geschmeidigkeit der Gesetze
über das Vergehen den Mantel zu decken, steht in Uebereinstimmung
mit anderen Widersprüchen im Liebessystem der Zivilisirten. Die
Verwirrung ist solcher Art, daß man auf der einen Seite eine
Kirche und auf der anderen ein Theater sieht, zwei Anstalten, in
welchen die entgegengesetzten Moralanschauungen vertreten und ein und
denselben Personen gepredigt werden. In der Kirche lehrt man die
Verabscheuung der Galanterien und der Wollust, und im Theater findet
sich dasselbe Auditorium wieder, das man jetzt in die galanten
Schliche und Raffinements aller Sinnenlüste einweiht. Eine junge
Frau, die soeben eine Predigt hörte, in welcher ihr Achtung vor
dem Gemahl und den höheren Gewalten gelehrt wurde, geht eine
Stunde darauf in's Theater, um Unterricht in der Kunst zu empfangen,
wie man den Gatten oder Vormund oder sonst einen Argus betrügt.
Und Gott weiß, welche von den beiden Lehren bei ihr auf den
fruchtbarsten Boden fällt. Diese wenigen Widersprüche
genügen, um den Werth unserer Theorien von der Einheit der
Handlung im sozialen Mechanismus in das rechte Licht zu setzen.“




Fourier ergeht sich nun weiter in Auseinandersetzungen über die
Unnatur unserer sozialen Zustände, welche die Geschlechter mit
ihren Trieben und den bestehenden gesellschaftlichen Anschauungen und
Morallehren in fortgesetzte Widersprüche bringen und
demoralisirend wirken. Wenn unsere gesellschaftlichen Gewohnheiten
vorschreiben, daß der Mann durchschnittlich erst mit dem
dreißigsten, das Mädchen mit dem achtzehnten Jahre
heirathe, so liege auf der Hand, daß der Mann diese zwölf
Jahre des Zölibats benutze, um alle möglichen illegitimen
geschlechtlichen Verbindungen einzugehen. Rechne man auf jedes Jahr
nur eine solche Verbindung, und zwar sechs in Beziehungen zur
Prostitution, sechs im Ehebruch, so gewähre dieses einen
traurigen Einblick in die Moral der Zustände, und man brauche
nicht erstaunt zu sein, wenn junge Männer im mittleren Alter sich
rühmten, schon mit mehr als zwanzig für anständig
geltenden Frauen in intimsten Beziehungen gestanden zu haben.




„Der Zweck der Ehe soll sein, das häusliche Glück auf den
guten Sitten und der Einigkeit der Familie zu gründen und die
Wahrheit zur Geltung kommen zu lassen, denn Arglist und Perfidie
müssen Uneinigkeit und Unordnung erzeugen. Man wird ferner
zugeben, daß die Wahrheit in der Familie nicht herrschen kann,
wenn sie nicht auch in der Liebe vorhanden ist. Sagen doch die
Lobredner der zivilisirten Ehe selbst, „daß das häusliche
Glück unzertrennlich von der Wahrhaftigkeit in der Liebe ist und
daß, wenn das Gleichgewicht in den Beziehungen der Liebe
mangelt, auch das Gegengewicht in den Beziehungen der Familie fehlt.
Herrscht die Unwahrheit in der Liebe, herrscht sie nothwendig in der
Familie und in der Häuslichkeit.“ Wie verträgt sich aber das
Eheglück mit dem Bestand der Serails in allen zivilisirten
Ländern? Die christlichen Kolonisten haben diese überall aus
Negerinnen gebildet; die ernsten, so moralisch scheinenden
Holländer bilden sie in Batavia mit Frauen aller Farben. Und wie
viele heimliche Häuser giebt es bei uns, die, äußerlich
anständig aussehend, in Wahrheit niedliche Serails sind, die im
Geheimen jedem reichen und angesehenen Manne offen stehen.“




„Der reiche Zivilisirte hat die volle Freiheit, sich sein Serail zu
bilden, eine intelligente Matrone in sein Landhaus zu setzen, die ihm
Frauen und Mädchen, sogar von hoher Geburt, beschafft. Und neben
diesem fixen oder geschlossenen Serail giebt es das vage oder freie.
Ueber dieses erzählt uns Ritter Joconde auf der Bühne. „Ich
bin nicht auf Treue versessen, ich eile von Liebschaft zu Liebschaft.
Ich liebe nie nur eine Schöne, auch liebe ich sie selten
länger, als einen Tag. Es ist nicht Unbeständigkeit,
vielmehr Klugheit, denn auf die Frauen, ich kenne ihren Leichtsinn,
darf man sich nicht verlassen, und so verlasse ich sie, um nicht
verlassen zu werden.“ So stellt sich das Leben dar, das unsere meisten
reichen jungen Männer, die vom Glück begünstigt sind,
führen. Und dieser Joconde wird auf der Bühne von Frauen und
Männern beklatscht, wenn er solche Sitten rühmt. Man
antwortet: Aber wer applaudirt? Es sind die Schwelger, welche diese
Schauspiele besuchen. Darauf antworte ich: wenn Viele diese Sitten
nicht nachahmen, geschieht es, weil sie es nicht können. Die
Einen hält die Furcht vor Krankheiten, die Anderen das Interesse,
der Korpsgeist, die öffentliche Würde, der Mangel an Mitteln
zurück. Man lasse einmal Jedem die Zügel schießen,
überlasse ihn der gesunden Natur und man wird sehen, daß
die größte Zahl sich beeilt, das Beispiel von Salomo und
Ritter Joconde nachzuahmen. Jeder junge mit Mitteln ausgestattete oder
von der Natur ein wenig begünstigte Stadtbewohner besucht dieses
freie Serail, ohne wie die Barbaren (die in der Polygamie leben) auch
für die Kosten der Unterhaltung sorgen zu müssen, es giebt
sogar eine gute Zahl dieser Herrchen, welche die Frauen plündern
und arm essen.“




„Und ferner: Wie viele Frauen von hoher Stellung sind zu dieser Art
Korruption geneigt! Es giebt Schriftsteller, die solchen Frauen ein
Recht dazu zusprechen. Warum auch nicht? Doch schweigen wir, wenn wir
von der guten Gesellschaft sprechen. Im Volke ist die
Käuflichkeit der Liebe kein Geheimniß, man kennt die
Tarife, wie die Preiskourante an der Börse. Man braucht
darüber nicht erstaunt zu sein, wenn Walpole sogar
öffentlich erklären konnte, er habe in seinem Portefeuille
den Preiskourant für die Biederkeit des englischen Parlaments.19 Wie
muß unter solchen Sitten das häusliche Glück
beschaffen sein, das auf die eheliche Treue und die Wahrhaftigkeit in
den gegenseitigen Beziehungen begründet sein soll?“




„Und nun die geheimen Liebschaften. Diese bilden ein sehr
umfängliches Kapitel, das für Paris allein sechs dicke
Bände füllen würde. Alle diese Schliche sind nur
Verletzungen der bürgerlichen, religiösen und Moralgesetze.
Welche Auflehnung, welche Rebellion in dieser galanten Welt gegen
Alles, was die Gesellschaft für unverletzbar erklärt. Wie
kann man beim Anblick von so viel offenen und geheimen Verletzungen
aller festgestellten Ordnung zögern, anzuerkennen, daß
entweder das Regime der Liebe bei uns im Widerspruch mit der Wahrheit
und der Moral organisirt ist, oder daß ein solcher Zustand
unverträglich ist mit der Zivilisation, daß die
Zivilisation der Antipode der Moral und der Wahrheit.“




„In den niederen Klassen herrscht vollkommene Emanzipation, dort
existirt die freie Liebe offen. Und diese Klasse, die so offen die
religiösen und die Moralgesetze verletzt, umfaßt die
Hälfte der weiblichen Bevölkerung unserer großen
Städte. Ich will nicht unsere Zofen und Zimmermädchen
zitiren, die im Rufe stehen, keine Kenntniß von den Gesetzen der
Enthaltsamkeit zu besitzen, wenigstens handeln sie, als hätten
sie nie davon sprechen hören. Und wie in der kleinen, so ist es
in der großen Welt. Bei den Leuten comme il faut hat
der Ehemann seine bekannten Maitressen und die Dame vom Hause ihre
anerkannten Liebhaber. Das gehört zur Harmonie der Haushaltung
und das heißt man: „man muß zu leben wissen“ (il faut
savoir vivre). Manchmal entsteht allerdings eine kleine
Unzuträglichkeit daraus; man weiß nicht, von welchem Vater
die Kinder sind. Doch zum Glück verbietet das Gesetz, nach der
Vaterschaft zu forschen. Schlimmsten Falles erklärt der Hausarzt
bei dem Fehlen jeder Aehnlichkeit, wodurch der Ursprung des Kindes
verdächtig werden kann, daß die Frau während ihrer
Schwangerschaft von dem Anblick irgend einer fremden Physiognomie
betroffen worden sei. Schließlich hat auch der arme Ehemann
schlechten Dank, wenn er gegen den Wortlaut des Gesetzes und die
Zeugenschaft des Arztes aufkommen will. Das Eine ist so unfehlbar wie
das Andere. Auch gehört es in der guten Gesellschaft zum guten
Ton, nicht eifersüchtig zu sein. Man hat meist geheirathet eines
guten Heirathsgutes oder sonst eines Vortheils wegen, und man wurde
darin vielleicht nicht getäuscht, also muß man in anderer
Beziehung nachsichtig sein, und schließlich heißt es: „was
Dir recht ist, ist mir billig.“




„So giebt es in der Welt der Zivilisirten nur Lacher und Betrogene.
Die Moral und die Ehe werden benutzt, um die Orgie zu maskiren, und
Alle erreichen ihren Zweck. Unsere Kritik erscheint abgedroschen, doch
für die Partisane des Zwangs war eine Antwort am Platze, man
muß sie in Verwirrung setzen, indem man ihnen die Früchte
ihres Systems vor Augen hält.“




„Aber diese Engherzigkeit und Unwahrheit des Familienbandes hat auch
nach anderer Seite für die Entwicklung der Gesellschaft ihr
Schlimmes. Nichts ist in unserem sozialen Leben von Dauer. Der
zufällige Tod des Familienhauptes kann alle seine Unternehmungen
in Frage stellen. Die Theilung der Erbschaft, der Umstand, daß
den Söhnen die Eigenschaften des Vaters und seine Kenntnisse
fehlen, wie zwanzig andere Ursachen, können das ganze Werk des
Vaters stürzen. Seine Pflanzungen werden zerstückelt, an
Andere überlassen, oder sie verfallen; seine Werkstätten
gerathen in Unordnung, seine Bibliothek kommt in die Hände des
Büchertrödlers, seine Gemälde in die des Händlers.
Genau das Gegentheil hat in der Phalanx statt. Alles wird erhalten und
vervollkommnet, der Tod eines Individuums beunruhigt in nichts die
industriellen Dispositionen und das Gemeinwesen.“




„Ferner: Ein Industrieller wünscht sich einen Sohn, der ihn
ersetzt und seine Arbeiten weiter führt, aber das Schicksal giebt
ihm nur Töchter; sein Name erlischt. Er fände wohl geeignete
Fortsetzer, aber in Klassen, die durch Vermögen und
Lebensstellung ihm nicht zusagen. Ein ander Mal verweigern die Kinder
ihm zu folgen, oder sie sind gänzlich unfähig. Oft ist es
wieder der überreiche Kindersegen, der Erziehungsausgaben
verursacht, welche die Unternehmungen des Vaters schädigen; seine
undankbare Arbeit genügt kaum, die Kinder zu erziehen und ihnen
eine Existenz zu gründen, und zum Dank für so viel
Anstrengungen merkt er, daß dieses oder jenes seiner Kinder ihm
den Tod wünscht, aus Ungeduld, in den Besitz der Erbschaft zu
kommen. Oefter treten andere eheliche und häusliche
Unannehmlichkeiten ein, deren Zahl eine sehr große ist. Ein
Geschäftsmann wird entmuthigt durch ungehöriges Betragen
seiner Frau oder seiner Kinder, durch Geldschneidereien von am
Geschäft Betheiligten, durch Verleumdungen und Prozesse seiner
Neider, durch den Verlust eines Kindes, auf dem seine ganze Hoffnung
ruhte. Nicht selten sieht man Eltern über den Verlust eines
Lieblingskindes dem Tiefsinn verfallen; sie haben kein Gegengewicht
gegen solch ein Unglück, noch gegen andere, die sie treffen.
Solch ein Familienleben ist ein stetes Straucheln, eine
Pandorabüchse. Wie kann man annehmen, daß Gott die
Industrie und die menschliche Thätigkeit auf einen so kritischen
Boden für die, welche die Leiter sind, und noch viel mehr
für Diejenigen, welche die Untergebenen sind und ausführen,
hat gründen wollen?“




„Weder die Politik noch die Moral wissen die industrielle Anziehung zu
schaffen, sie nehmen nur die Arglist zu Hülfe; sie rühmen
die Freuden der Ehe, wenn auch ohne Vermögen, und bauen ihr
ganzes soziales System darauf, den Armen zur Ehe zu bringen, damit er
unter der Last der Kinderzahl, um die Hungernden zu nähren, zu
fleißiger Arbeit gezwungen werde. So kommt es, daß sieben
Achtel dieser Väter rufen: „Oh! in welche Galeere bin ich
gerathen.“ Es war der geheime Zweck der Moralisten, mit ihrem Lob von
der süßen Ehe diese Falle zu legen; damit erreichen sie,
daß sie einen Ueberfluß an Rekruten für die Armee und
an hungernden Arbeitern für die Fabriken haben, die um niedrigen
Preis arbeiten, damit die Unternehmer sich bereichern können.“




„Die weitere Folge dieses ganzen Systems ist der Widerwille gegen die
Arbeit, der schon beim Kinde stark ausgeprägt ist; es arbeitet
nur aus Furcht vor Züchtigung. Aber die Unordnung steigert sich
in dem Maße, wie es zur Reife kommt. Die Liebe stellt sich ein
und vermehrt den Widerwillen gegen die Zwangsarbeit und verleitet zu
Ausgaben für Beziehungen, die den Wünschen des Vaters wie
der Harmonie der Familie sehr entgegen sind. Man sollte meinen, das
Aufbrechen der Liebe müßte, als eines neuen
Hülfsmittels, den industriellen Mechanismus verbessern, denn wo
ein neuer Faktor auftritt, sollte er das Spiel der Kräfte
vervollkommnen. Das geschieht im sozietären Zustand, aber nicht
in der Zivilisation. In der Harmonie wird die Liebe die industrielle
Anziehung verstärken, durch sie wird der Jüngling wie die
Jungfrau für die Vereinigungen der beiden Geschlechter in den
Ateliers, den Gärten, den Wirthschaftsanlagen, an der Tafel immer
neue Anreize finden. Die Wirkung in der Zivilisation ist die
entgegengesetzte, sie erzeugt Beunruhigung der Eltern, nöthigt zu
fortgesetzter Ueberwachung, verursacht Ausgaben für Putz und
Geschenke und führt nicht selten zu Schulden und anderen
Ausschweifungen der Jugend. So wird die Ehe für die Väter zu
einem Pfad von Schwierigkeiten aller Art, mit wenig Ausnahmen für
die Reichen, und die Erwachsenen werden durch die Liebe nur
verdorben.“




„Ein anderes großes Uebel in der Familiengruppe ist, daß
sie keine Freiheit gestattet. Man kann nach freiem Willen Freunde,
Maitressen, Assoziés wechseln, aber man kann nichts an den
Banden des Blutes ändern. Das ist ein Uebel, das man noch nicht
wahrnahm und das so schwer ist, daß die Harmonie ihm viele es
aufhebende Gegengewichte gegenüberstellen muß, unter
Anderem die industrielle Adoption (wovon bereits gesprochen wurde) und
die Theilnahme an der Erbschaft. Das Uebel herrscht, und seit lange,
aber seine Herrschaft ist in unseren Tagen stetig gewachsen und zwar
durch den Sieg des Handelsgeistes, der die Zivilisirten immer mehr
erniedrigt und sie lügnerischer macht, als sie ursprünglich
waren. Die Sophisten stellen die Frage: ob der Mensch von Natur
lasterhaft sei und die meisten bejahen dies; man schließt also
wie die mahommedanischen Fatalisten, welche die Pest für ein
unumgängliches Uebel erklären, weil sie sich scheuen,
Schutzmaßregeln gegen sie zu ergreifen. Unsere Philosophen
ziehen dieselbe Straße; um sich davon zu befreien, ein
Heilmittel zu suchen, erklären sie das Uebel als unabwendbare
Bestimmung. Man muß nur die Schöngeister in irgend eine
Angelegenheit sich mischen lassen und man kann sicher sein, daß
sie dieselbe in Unordnung bringen.“




„In allen übrigen Vereinigungen verlangt der Mensch Freiheit der
Bewegung und sucht die möglichste Ausdehnung seiner Verbindungen.
Unsere Philosophen selbst predigen, daß man die philanthropische
Freundschaft auf die ganze Menschheit ausdehnen und Alle als
Brüder betrachten müsse, der Ehrgeiz solle uns treiben, uns
mit den Freunden des Handels auf dem ganzen Erdboden zu verbinden,
aber in Sachen der Liebe und des Familienbandes zwingt man uns in den
möglichst kleinsten Kreis. Man überlasse die Liebe ihrem
natürlichen Hang und überlasse ihr selbst, sich ihre Grenzen
zu ziehen. Man wird sehen, daß ein Mann bald mit einer gleichen
Zahl von Frauen wird zu thun gehabt haben, wie der weise Salomo, und
daß die Frau ihrerseits es auch nicht an der Auswahl der
Männer wird haben fehlen lassen. Diese Vielheit in der Liebe ist
so natürlich, daß selbst ein altersschwacher Sultan sich
nie auf eine einzige Frau beschränken läßt. In einem
zukünftigen Zeitalter wird man diese Freiheit der Liebeswahl ganz
natürlich finden, und ein Greis wird direkte und indirekte
Nachkommen, Adoptivkinder und Erben in die hunderte haben. Dann wird
das goldene Zeitalter der Vaterschaft angebrochen sein und wird die
Freuden genießen, die sie im gegenwärtigen Zustand
vergeblich sucht. Die Adoptionen und die Legate werden in der Harmonie
so zahlreich sein, wie sie in der Zivilisation unmöglich sind;
man wird die Fortsetzer (continuateurs) aus Passion haben,
die Mangels an eigenen, von gleichen Trieben beseelten Kindern, das
Begonnene weiter führen. Außerdem, welcher Egoismus, welche
Eifersucht herrscht in unseren Familien, die nicht leiden, daß
ein Außenstehender sich in die Neigungen des Vaters theilt:
gezwungen sich an die eigenen Kinder zu halten, begegnet er nur zu oft
in seinen Plänen und Unternehmungen den Antipathien derselben,
muß er in ihnen die Zerstörer seines Werkes sehen. Es kann
also kein Zweifel sein, daß das Familienband die
antiökonomischste Verbindung ist und den Wünschen Gottes,
welcher der höchste Oekonom ist, und mit Aufwendung der
geringsten Mittel das Vollkommenste zu erreichen strebt, auf's
Direkteste entgegensteht.“












Fourier erläutert jetzt die Art der Vertheilung der materiellen
Genüsse in der Phalanx. Die Uebereinstimmung in der Vertheilung
sei garantirt, wenn man zwei bestimmte Mittel, die mehr als
genügten, in Anwendung bringe: Das erste sei die Gierigkeit, die
bei den Menschen nie fehlen werde. Finde man ein Mittel, die Gier des
Einzelnen in ein Pfand billiger Vertheilung umzuwandeln, so werde die
Herrschaft der Gerechtigkeit schon gesichert. Das zweite Mittel, um
das Gleichgewicht der Vertheilung herbeizuführen, sei die
Generosität. Diese halte man wohl für unmöglich, sie
sei aber durchzuführen.




Jeder, der sich mit Anderen geschäftlich verbinde, wolle daraus
Vortheil ziehen. Trete ein solcher nicht ein, löse die Verbindung
sich auf. Diese Gefahr sei in der Phalanx nicht vorhanden, da die
Vortheile für das Wachsthum des Einkommens kolossale seien und
dieses im Vergleich zu heute sich wenigstens verdreißig- und
vervierzigfache. Zwei Beispiele möchten dies beweisen. Eine
Familie, die in Paris 60.000 Franken jährlich ausgebe und
dafür Pferde, Wappen, Diener und Wohnung in der Stadt und auf dem
Lande unterhalte, könne in der Phalanx mit 6000 Franken dasselbe
haben. Dieser zehnfache Vortheil werde ein zwanzigfacher, wenn man
erwäge, welch große Auswahl in Bezug auf Wagen aller Art
man in der Phalanx habe, daß man von den Streitereien mit
Händlern und Kaufleuten, von den Ausgaben für Lakaien und
von ihren Diebereien und Betrügereien, von der Spionage und
anderen Widerlichkeiten, welche das Gesinde zu einer Geißel der
Großen machten, befreit sei. Man solle ferner an die
Verbesserung der Straßen und Wege denken, deren Zustand heute
auf dem Lande den Aufenthalt verbittere und sie einen großen
Theil des Jahres fast unpassirbar mache. Das Gegentheil in der
Phalanx, wo alle Straßen und Wege mit Trottoirs für
Equipagen und leichte Wagen, für Fußgänger wie
für Pferde und Zebras versehen, die Wege schattig und mit
Fußsteigen, die man nach Bedürfniß besprenge,
ausgestattet seien. Dazu kämen die Annehmlichkeiten der
überdeckten Verbindungen zwischen den Wohnungen, Ateliers,
Werkstätten, Stallungen; für Kirche, Theater, Ballsäle
u. s. w., und daß alle diese verdeckten Passagen im Winter
erwärmt seien, so daß man kaum wissen werde, ob es
draußen warm oder kalt sei. Es seien dies alles Erleichterungen
und Annehmlichkeiten, wie sie in der Zivilisation selbst ein
König sich nicht verschaffen könne. Das Wohlsein werde sich
also in der Phalanx in das unzählbar Vielfache steigern. Dasselbe
sei mit den Mahlzeiten der Fall. Die Raffinements, die aus der
stetigen Verbesserung der Materialien in Garten, Feld, Stallung und
Keller hervorgingen, in der Küche durch die verbesserten Methoden
der Fertigstellung sich steigerten, könne kein Einzelner, und sei
er der Reichste, herbei- und durchführen. Und an alledem
nähme der Aermste in der Phalanx Theil.




Fourier, der offenbar in den Dingen der Küche und was damit
zusammenhängt genaue Spezialstudien gemacht hat, führt dies
im Detail sehr anziehend und Lust erweckend aus; so wird es nach ihm
eine Kleinigkeit sein, daß man auf jeder Tafel bei jeder
Mahlzeit wenigstens dreierlei Arten Käse, jeden wieder in
verschiedenen Qualitäten, zum Nachtisch haben kann, so daß
eine zwölffache Auswahl gewöhnlich sei. Fleisch,
Geflügel, Wild, Fische, Gemüse, Kompots, Eier- und
Mehlspeisen würden in einer Vielseitigkeit der Herstellung und in
einem Raffinement geliefert, von dem gegenwärtig kaum Jemand eine
Vorstellung habe. Die Tafel der Reichen in der Phalanx sei
täglich bei einer Mahlzeit mit mindestens dreißig Gerichten
bedeckt, und selbst die Armen dürften, wenn erst die Phalanx in
vollem Gange sei, auf mindestens zehn Gerichte zum Mittagtisch
rechnen. Es kann, ihm zufolge, daher auch gar nicht fehlen, daß
selbst die Könige, nachdem sie die Phalanx besucht und sich von
ihrer Opulenz nach allen Richtungen durch den Augenschein
überzeugt haben, sich beeilen werden, die Gründung der
Phalanxen nicht nur zu unterstützen, sondern selbst mit ihrem
Hofstaat in eine solche einzutreten.




Die Phalanx verbindet also, nach F. Ansicht, die sensuellen
Vergnügungen mit der Abwesenheit aller materiellen Sorgen, die
heute Vätern und Müttern so viel Kopfschmerzen verursachen.
Sie findet rasch die Zustimmung der Väter, die von den Kosten der
Haushaltung, der Erziehung und der Ausstattung der Kinder befreit
sind; sie findet die Zustimmung der Frauen, welche alle der vielen
Widerwärtigkeiten der Haushaltung, wo die Mittel fehlen, los und
ledig sind; sie findet die Zustimmung der Kinder, denen nur anziehende
Beschäftigungen, Vergnügungen und die besten Mahlzeiten in
Aussicht stehen; und sie findet endlich auch die Zustimmung der
Reichen, die erhebliches Wachsthum ihres Vermögens und das
Verschwinden aller Risikos und die Beseitigung des Aergernisses, von
dem, wie Fourier behauptet, sie stets umgeben sein sollen, zu erwarten
haben. Der Arme kann natürlich gar nichts Besseres thun, als
sofort mit beiden Händen zugreifen, denn er hat Nichts zu
verlieren, aber Alles zu gewinnen. So werden die Serien, die Gruppen,
die Individuen in der Phalanx alle in den edelmüthigsten
Entschlüssen übereinstimmen und werden selbst zu materiellen
Opfern entschlossen sein, die aber nicht einmal nöthig sind. Bei
dem Gedanken, wieder in die Zivilisation zurückzufallen, wird
Jeder erschreckt sein, wie bei dem Gedanken, in die Arme des Teufels
zu stürzen; Jeder würde bereit sein, lieber sein halbes
Vermögen zu opfern. So wird sich die Uebereinstimmung und die
Aufrechterhaltung der Einheitlichkeit in allen materiellen Dingen auf
die höchste Stufe erheben.




Wie nach Fourier in der Phalanx sich die materiellen Interessen zur
größten Zufriedenheit Aller ausgleichen, so wird auch die
Vermischung und aus Zuneigung entstehende Uebereinstimmung der drei
Klassen sich vollziehen. „Die reiche Klasse muß nur gewahr
werden, daß man sich ihr seitens der anderen Klassen
höflich und ohne persönliches Interesse und ohne Gefahr der
Hintergehung nähert, und sie wird bereitwilligst der Phalanx ihre
Kräfte und ihr Vermögen leihen. Damon, der ein großer
Blumenfreund ist und in Paris wohnt, macht jährlich bedeutende
Ausgaben für seine Blumenbouquets, aber er wird übel
berathen und betrogen durch die Verkäufer, bestohlen durch
Gärtner und Diener. Dadurch wird ihm die Blumenzucht verleidet
und er entschließt sich, die Kultur derselben aufzugeben, so
sehr er sie liebt. Darauf besucht Damon die Versuchsphalanx, wo er
sieht, daß die Blumenzucht eifrig gepflegt wird und er
Unterstützung an Anderen findet, die gleich ihm dafür
begeistert sind. Statt Mißtrauen zu begegnen, sieht er,
daß man seinen Wünschen und Rathschlägen, als von
einem Sachkenner kommend, bereitwillig Folge leistet und alle Arbeiten
ausführt. Ihn trennt keine Verschiedenheit der Interessen von den
Mitwirkenden, denn alle Kosten trägt die Phalanx; er sieht sich
geachtet und geliebt, weil man seine Kenntnisse schätzt und ihn
als eine Stütze der Serie betrachtet. Namentlich sind es die
Kinder, die sich um ihn drängen und bei dem drohenden starken
Regen Schutzzelte über die Beete spannen. Er fühlt sich
unter diesen Blumenfreunden wie in einer zweiten Familie und
entschließt sich zu mehreren Adoptionen. Da ist Aminte, ein
Mädchen ohne Vermögen, aber eine der geschicktesten
Seriesten, die für Damon begeistert ist; sie sieht in ihm, dem
Sechzigjährigen, die Stütze der ihr theuren Kultur; sie will
sich ihm erkenntlich zeigen, und da sie auch ein Mitglied einer Gruppe
der Zimmerordnerinnen ist, übernimmt sie die Sorge für
Damon's Zimmer und Garderobe. Sie dient Damon nicht aus materiellem
Interesse, denn er bezahlt sie nicht, und dies wäre
überhaupt unzulässig, sondern aus Dankbarkeit für
seinen Eifer für die Kultur der Blumen. Damon hat also doppelte
Freude, er hat in Aminte eine eifrige und gelehrige Schülerin und
eine aufmerksame Gouvernante, und zum Dank adoptirt er sie. Bei dieser
industriellen Kooperation war also die Freundschaft im Spiel, ein
Trieb, der namentlich bei den Kindern einen schönen Aufschwung
nimmt, weil ihm weder durch Liebe, noch durch Gewinnsucht, noch durch
Familieninteresse entgegengearbeitet wird.“




„Im Jugendalter ist's hauptsächlich die Liebe, welche den
Rangunterschied verwischt und selbst einen Monarchen auf die Stufe
einer Schäferin, die ihn gefangen genommen hat, stellt. Wir haben
also Keime zur Ausgleichung von Rang- und Standesunterschieden selbst
in der Zivilisation, aber sie kommen nicht zum Ausbruch. Auch sehen
wir, daß in Sachen des Ehrgeizes der Höhere den Niederen
unter Umständen nicht verschmäht. Zum Beispiel in Partei-
und Wahlkämpfen. Es sind nicht blos die Scipione und Catone, die,
um seine Stimme zu erhalten, dem Landbebauer die Hand drücken.
Aber hier wirkt nur die Sucht nach persönlichem Gewinn und
Befriedigung persönlichen Ehrgeizes. Vollziehen also diese
niederen Mittel schon die Annäherung verschiedener Klassen, dann
ist dies viel leichter durch edle Mittel, durch Bande freiwilliger
Zuneigung, wie das Beispiel zwischen Damon und Aminte zeigt.“




„Nun kann Damon, bei zwanzig verschiedenen Thätigkeiten
beschäftigt, überall ähnliche Bande knüpfen. Alle
Serien und Gruppen bestehen aus Gleichstrebenden, und da Jeder bei
einer speziellen Arbeit in einer Branche in Uebung ist und er darin
leicht sich auszeichnen kann, wird es ihm an Anerkennung der Genossen
nicht fehlen. Der Reiche genießt aber doppelte Anerkennung,
einmal wegen der Geschicklichkeit, durch die er sich in irgend welchen
Arbeiten auszeichnen kann, dann durch die Munifizenz, die er den von
ihm gewählten Industrien erweist. So macht Damon Ausgaben
für sehr werthvolle Pflanzen, die auf Kosten der Phalanx
anzuschaffen die Regentschaft sich weigert. Für diese Dienste
wird Damon seitens der Serie zum Chef der Zurüstungen
gewählt; so wird ihm sein Geschenk mit doppelter Zuneigung
vergolten; seine intelligenten und eifrigen Genossen erweisen sich ihm
dankbar und ihre Freundschaft und sein Ansehen steigt bei ihnen und
den rivalisirenden Nachbarn. Der Reiche kann also sich mit vollem
Vertrauen der Phalanx überlassen, er hat keine Falle zu
fürchten, kein ungehöriges Verlangen wird ihn beunruhigen.
Kein Zweifel, daß in der Harmonie die Ungleichheiten sich leicht
verbinden. Lustigkeit, Wohlbefinden, Höflichkeit und
Rechtschaffenheit der niederen Klassen werden den Reichen zum Eintritt
in die Vereinigungen verführen, dazu kommen die prunkvollen
Zurüstungen für die Arbeiten der Phalanx und die Einigkeit
der Sozietäre. Die Aermeren wieder werden auf ihre neue Lage und
die hohe Bestimmung ihrer Phalanx stolz sein und werden Alles
aufbieten, der neuen Stellung würdig zu erscheinen. Unter solchen
Verhältnissen werden Alle bemüht sein, die gerechte
Vertheilung des Einkommens der Phalanx, wovon die Aufrechterhaltung
der sozietären Ordnung abhängt, zu erleichtern. Man frage
wohl, wie könne die Habsucht, die Liebe zum Gelde, die in der
Phalanx fortbestehen solle, eine gerechte Vertheilung
ermöglichen? aber man werde sehen, daß in den Serien der
Triebe gerade die Liebe zum Gelde der Weg zur Tugend und zur
Gerechtigkeit sei, so sehr die Moralisten die Liebe zum Gelde
verurtheilten.“




Fourier explizirt dieses also: Nichts sei leichter in einem
Unternehmen, als die Vertheilung des Ertrages nach dem Maßstab
des eingeschossenen Kapitals, das sei eine Jedermann wohlbekannte,
rein arithmetische Aufgabe; aber auch Arbeit und Talent gerecht zu
honoriren und zufrieden zu stellen, das sei eine Kunst, welche die
Zivilisirten nicht verständen, und so beklagten sie sich
beständig über Ungerechtigkeit und Uebelwollen. Wolle die
Phalanx freilich jedem Einzelnen, entsprechend seiner Theilarbeit, in
vielleicht dreißig oder mehr Serien und hundert Gruppen seinen
Antheil überweisen, so würde dies eine außerordentlich
umständliche und schwer zu lösende Aufgabe sein. Der
Mechanismus der Vertheilung sei nicht auf die Individuen, sondern auf
die Serien berechnet, und diese werden nicht nach ihrer speziellen
Leistung, sondern nach ihrer Bedeutung für die Phalanx in
Betracht gezogen. Die Serien gelten als die einzelnen Assoziés,
und kraft des Rangs, den sie in dem Tableau der Arbeiten einnehmen,
wird die Dividende nach drei Klassen vertheilt: 1. nach der
Nothwendigkeit, 2. der Nützlichkeit und 3. der Annehmlichkeit der
Arbeit. Wird z. B. die Serie des Wiesenbaues als solche von hoher
Wichtigkeit anerkannt, so erhält sie ein Loos erster Ordnung in
der Klasse, in der sie figurirt. Die Erzeugung von
Körnerfrüchten ist Arbeit erster Nothwendigkeit, aber die
Serien darin bilden selbst wieder fünf Ordnungen, und so ist
wahrscheinlich, daß die Erzeugung von Korn, Weizen, Mais etc.
auf der Stufenleiter der Nothwendigkeiten erst in dritter Ordnung
kommen.




„Die höchste Dividende fällt den unangenehmsten Arbeiten zu
und diese erhalten in der Phalanx die kleinen Horden; darauf kommt die
Fleischerei in Rücksicht auf die damit verbundenen widerlichen
und übelriechenden Arbeiten. Die Pflege und Ernährung der
Säuglinge und Kinder in den niedersten Lebensaltern wird für
eine schwerere Arbeit anerkannt als die eigentliche Feldarbeit.
Mediziner, Chirurgen und die groben Handarbeiter rangiren in der
ersten Ordnung der Nothwendigkeit, werden also wie die Arbeit der
kleinen Horden am höchsten belohnt. Die Arbeit wird nicht nach
dem Werth bemessen, sondern nach dem Maß der Anziehung, das sie
ausübt, je höher die Anziehung, also auch die
Annehmlichkeit, je geringer die Belohnung.“




„Fragt man den Zivilisirten, was nach seiner Meinung die höhere
Belohnung verdiene, ob die Serien der Obstzüchter oder die der
Blumenzüchter, so wird er antworten: die ersteren, und zwar
hätten diese in der Klasse der Nützlichkeiten, die
Blumenzüchter in der Klasse der Annehmlichkeiten zu rangiren.
Aber das ist ein ganz falscher Schluß. Obgleich die Obstbaum-
und Früchtezucht sehr produktiv ist, rangirt sie in der Harmonie
in die Klasse der Annehmlichkeiten, weil sie außerordentlich
anziehend ist. Die Obstbaumzucht ist in der Harmonie eine der
reizvollsten Erholungen. Jeder Obstgarten ist mit Blumenaltären
besäet, die von Zierstauden umgeben sind; hier werden die
Ruhepausen abgehalten, hier vereinigen sich die Geschlechter, und so
bietet diese Kultur neben der Geflügelzucht die meiste Anziehung.
Dadurch wird die Obstzucht in die dritte Klasse, in die der
Annehmlichkeiten gereiht, und empfängt die niederste Belohnung.
Was die Blumenzucht betrifft, die im Allgemeinen in der Zivilisation
nicht sehr geschätzt wird und kaum die Kosten deckt, so erwecken
zwar ihre Produkte Liebreiz, aber die Arbeit erfordert große
Pünktlichkeit, erhebliche Kenntnisse und viele Sorgfalt und das
Vergnügen ist von kurzer Dauer. Aber diese Kultur ist, sowohl um
die Kinder zu bilden, als um die Frauen für das Erforderniß
der Kultur und das Studium agronomischer Verfeinerungen zu gewinnen,
sehr werthvoll. Auch eignen sich die Arbeiten der Obstzucht nicht
immer für die Kinder, wofür hingegen die Pflege der
verschiedenen Blumensorten sehr geeignet ist. Aus diesen Gründen
werden die Serien der Blumenzüchter in die zweite Klasse, die der
Nützlichkeiten, versetzt werden.“




„Wird also die Obstbaumzucht, die noch besonders werthvoll dadurch
wird, daß ihre Produkte, sei es in Natur, sei es als Kompot,
Marmelade u. s. w. für die Ernährung und Verfeinerung der
Lebensweise die wichtigsten Dienste leisten, in die dritte Klasse, des
Angenehmen, versetzt, so gelangt die Oper, die wir für rein
überflüssig anzusehen geneigt sind, in die zweite Ordnung
der ersten Klasse, die der Nothwendigkeiten. Man wird freilich sagen,
Müller und Bäcker sind nützlicher, aber das kann nur
von einem Gesellschaftszustand gelten, der die industrielle Anziehung
nicht kennt. Von letzterem Standpunkt aus ist aber die Oper für
die Harmonie sehr werthvoll, weil sie für die Kinder das
mächtigste Hülfsmittel ist, sie zur Gewandtheit und zur
Einheitlichkeit der industriellen Thätigkeiten zu erziehen. Von
diesem Standpunkt aus gehört sie in die erste Klasse, die der
Nothwendigkeiten, soweit hingegen sie den Erwachsenen als Mittel zum
Vergnügen dient, rangirt sie in die dritte Klasse, die der
Annehmlichkeiten.“




„Maßstab der Vertheilung für die Arbeit ist also: 1. die
direkte Wirkung, die sie für die Bande der Einheitlichkeit der
Phalanx im Spiel des sozialen Mechanismus besitzt; 2. der Werth, den
sie hat für die Beseitigung widriger Hindernisse und 3. im
umgekehrten Verhältnisse steht zu der Stärke der Anziehung,
die sie erweckt. Unter den ersten Fall sind, wie schon bemerkt, die
Beschäftigung der kleinen Horden, unter den dritten die Oper
für die Erwachsenen, unter den zweiten unter Anderem die
Beschäftigung in den Minen und Bergwerken zu zählen.“




„In dieser Art gruppiren sich die verschiedenen Thätigkeiten,
deren Klassifizirung und Ordnung die Mitglieder der Phalanx selbst
bestimmen. Die Verständigung ist um so leichter, da jedes
Mitglied in einer ganzen Menge von Serien und in einer noch
größeren Zahl von Gruppen beschäftigt ist. Die Gunst,
die ein Mitglied einer Serie oder Gruppe in der Zubilligung der
Dividende erwürbe, würde es in den anderen Gruppen und
Serien schädigen; sein eigenes Interesse zwingt es also zur
größten Objektivität; auch ist es interessirt,
daß die Harmonie nicht gestört wird, weil diese
Schädigung des Ganzen unfehlbar den größten Schaden
für es selbst brächte. Von diesen Gesichtspunkten aus
vertheilt sich auch das Einkommen auf Kapital, Arbeit und Talent.“




„Alippus ist ein reicher Aktionär, der bis dahin in der
Zivilisation für die Ausleihung seines Kapitals auf Güter
3–4 Prozent erhalten hat. In der Phalanx hat er Aussicht,
12–15 Prozent zu bekommen. Er ist sehr für gerechte
Vertheilung des Ertrages, doch drängt ihn seine Habsucht, als
Kapitalist die Hälfte der Dividende in Anspruch zu nehmen. Er
muß sich aber sagen, daß dann die beiden anderen
zahlreichen Klassen, die Arbeit und Talent aufwandten, sehr
unzufrieden sein werden und wahrscheinlich binnen wenig Jahren die
Phalanx sich auflöse und dies sein größter Schade sei.
Diese Einsicht veranlaßt ihn, sich in seinem eigenen Interesse
mit weniger zu begnügen und eine Theilung zu akzeptiren, die dem
Kapital 4/12, der Arbeit 5/12 und dem Talent 3/12 zuweist. Er hat nach
diesem Maßstab noch drei- bis viermal mehr Einkommen, als die
Zivilisation ihm gewährte, er lebt viel billiger in der Phalanx,
als in der Zivilisation, und er sieht außerdem die beiden
anderen Klassen befriedigt und dies sichert den Bestand der
Gesellschaft. Was ihn außerdem bestimmt, sich zufrieden zu
geben, ist, daß er gleichzeitig als Mitglied einer Anzahl
Serien, in denen er viel Vergnügen genoß, freundschaftliche
und Liebesbeziehungen anknüpfte, seinen Antheil als Thätiger
und, soweit er darin durch Talent sich auszeichnete, auch dafür
seinen Antheil erhält. Seine Habsucht wurde also durch zwei
Gegengewichte in der richtigen Mitte gehalten, er hat die
Ueberzeugung, daß im Interesse Aller er sein eigenes Interesse
wahrt und dafür die Zustimmung der Phalanx findet, und daß
der Fortschritt der industriellen Anziehung für ihn zur Quelle
großen Reichthums wird.“




Sehen wir weiter zu. Johannes hat kein Kapital und keine Aktien, er
wäre also als Zivilisirter sehr dafür, daß die Arbeit
auf Kosten des Kapitals und Talents den Löwenantheil erlangt und
rechnet 7/12 für die Arbeit, 3/12 für das Kapital und 2/12
für das Talent. Johannes, als Mitglied der Assoziation, denkt
indeß anders. Wohl hat er den lebhaften Trieb, der Arbeit den
Hauptantheil zuzuweisen, aber da er in einer Reihe von Serien und
Gruppen durch Talent der Erste ist, so verkennt er nicht, daß
auch dem Talent sein entsprechender Antheil gebühre.
Außerdem begreift er als einsichtiger Bürger die Bedeutung
des Kapitals, welche Vortheile der Arme aus den Ausgaben der
Kapitalisten zieht, welche Annehmlichkeiten reiche Angehörige
ihren Serien und Gruppen erweisen, endlich, daß seine Kinder
Aussicht haben, mit Legaten bedacht zu werden. Alles das genau
erwogen, findet auch er, daß man ein Einsehen haben und
daß die Arbeit zu Gunsten von Kapital und Talent ein wenig
zurücktreten müsse. Er kämpft also auch gegen die
„unvernünftige Raubsucht“ (rapacité
déraisonée), deren ein Zivilisirter fähig
wäre und findet ebenfalls bei der Repartition von 4/12 für
das Kapital, 5/12 für die Arbeit und 3/12 für das Talent
seine Seele und sein Gewissen befriedigt.




Fourier glaubt mit besonderem Nachdruck auf dieser Art Vertheilung
beharren zu müssen, was man bei seinem Bestreben und seinem
festen Glauben, diese von ihm entdeckte und konstruirte ideale
Gesellschaft mit freiwilliger Zustimmung aller Klassen und zum
Wohlsein aller Klassen ohne irgend welche gewaltsame
Erschütterungen begründen zu können, begreifen wird.
Wäre die Fourier'sche Phalanx überhaupt möglich und
keine Utopie, so wäre unfaßbar, warum das Kapital, bei all
den sich ihm eröffnenden glänzenden Aussichten, sich nicht
beeilte, Hals über Kopf diesen neuen Gesellschaftszustand zu
begründen. Fourier glaubt felsenfest an diese Möglichkeit
und die Richtigkeit der von ihm gemachten Aufstellungen; er konstruirt
sich die Prämissen und da müssen die Konklusionen stimmen.
Falsch sind nicht seine Voraussetzungen, sondern falsch ist die
Gesellschaft, die in ihrer Kurzsichtigkeit und Verblendung den Weg,
der sich ihrem Glück öffnet, nicht sieht oder
zurückweist. Er behauptet also mit Ueberzeugung, daß der
Arme in der Harmonie die reiche Klasse und den Antheil des Kapitals am
Ertrag bereitwillig unterstützen werde, weil ihm mit Hülfe
des Kapitals in der Phalanx so zahlreiche Chancen, zu Vermögen zu
kommen, sich darböten. Der Arbeiter der Phalanx sei nicht
entmuthigt, wie der Arbeiter der Zivilisation, der keine Aussicht
habe, selbstständiger Unternehmer zu werden. „Seine Kinder
können durch Kenntnisse, Talent, Schönheit zu hohen
Würden und Stellungen kommen, auch kann er, da er stets mehr
erwirbt als er ausgiebt, Ersparnisse machen, und so selbst
allmälig Aktionär werden.“ Nährt ihm doch die Phalanx
die Kinder, die vom dritten Lebensjahre ab bereits selbst voll
verdienen, was sie brauchen und später mehr verdienen, als sie
nöthig haben; liefert ihm doch die Phalanx alle Werkzeuge und
nicht weniger als drei Paradeuniformen für die Feste und
Aufzüge; auch besucht er weder Kneipen noch Café's, da er
nach fünf vortrefflichen Mahlzeiten und all den Abwechslungen und
Vergnügungen, die ihm die tägliche Beschäftigung
bietet, für solche Orte kein Bedürfniß mehr empfindet;
endlich besteht überall die volle Gleichberechtigung: er nimmt an
allen Berathungen Theil, hat das gleiche Stimmrecht und somit nach
keiner Richtung einen Grund, gegen die Reichen Abneigung zu empfinden.
In der That, es gehört viel Verbohrtheit dazu, all diesen
Verlockungen zu widerstehen.




Fourier kommt natürlich nicht im Traum der Gedanke, daß,
wenn all diese schönen Ausmalungen und scharfsinnigen
mathematischen Berechnungen dennoch ihre Wirkungen verfehlen, das
ganze System auf falschen Voraussetzungen beruhen müsse, denn
für ihr Interesse sind die Menschen in allen Zeitaltern und bei
allen Völkern sehr empfänglich gewesen und namentlich die
herrschenden Klassen. Aber aller Widerstand und alle Feindseligkeit,
die ihm begegneten, machten ihn an der Richtigkeit seiner Theorien und
seiner Berechnungen nicht irre, diese sind für ihn unbestreitbar,
und so ist selbstverständlich, daß der einmal begonnene
Faden sich ruhig bis zu Ende spinnt, und ein Gebäude entsteht, in
dem jeder Stein genau auf den anderen paßt, bei dem Alles auf's
Genaueste und Scharfsinnigste berechnet und vorgesehen ist, dem aber
die Hauptsache fehlt, das reale Fundament. Die Erkenntniß der
eigentlichen Entwicklungsgesetze der Gesellschaft, welche zwar die
Gesellschaft einst zu einem ähnlichen Zustande, wie ihn Fourier
als scharfsichtiger Seher voraussetzt, führen werden, aber auf
anderem Wege und durch andere Mittel und — wann die Entwicklung
reif ist, — die Erkenntniß ihrer Entwicklungsgesetze blieb
ihm und seinem Zeitalter fremd.




Wie der Kapitalist und der Arbeiter sich zufrieden geben und genau so
schließen, wie es der Konstrukteur dieser idealen Gesellschaft
wünscht, so natürlich auch das Talent. Philint ist Mitglied
von 36 Serien. In zwölf zeichnet er sich als alter erfahrener
Serist durch große Geschicklichkeit und durch Talent aus, in
zwölf anderen ist er nur mittelmäßiger Arbeiter und in
den zwölf letzten Neuling. Nachdem beim Jahresschluß die
Inventur gemacht wurde und die Mitglieder der Phalanx zur Entscheidung
berufen werden, könnte er in Anbetracht der Talente, die er in
zwölf Serien entwickelte, sehr geneigt sein, den Antheil des
Talents besonders zu begünstigen. Aber als überlegender Mann
muß er sich sagen, daß damit weder sein Interesse noch das
der Phalanx gewahrt würde. Einmal stehen nicht nur den 12 Serien,
in denen er sich auszeichnet, 24 gegenüber, in denen er nur
mittelmäßiger Arbeiter oder gar Neuling ist, es findet sich
auch, daß von den 12 Serien, in denen er sich hervorthut, nur
vier in die erste, also höchst belohnte Klasse, die der
Nothwendigkeiten, fallen, vier andere in die zweite und die letzten
vier in die dritte Klasse. Daraus ergiebt sich für ihn von
selbst, daß er den einseitigen Maßstab der Bevorzugung des
Talents nicht zur Geltung kommen lassen kann. Ein anderer Umstand
tritt bei all diesen Erwägungen über die Vertheilungen
hinzu. Da die Interessen aller Mitglieder in den dutzenden von Serien
und hunderten von Gruppen persönlich voneinander differiren, in
einer Serie oder Gruppe, wo zwei oder mehrere harmoniren, diese wieder
in allen anderen Serien und Gruppen in ihren Interessen
auseinandergehen, ist ein Intriguenspiel zu Gunsten einzelner Serien
oder Gruppen unmöglich. In diesen hunderten durcheinandergehenden
und sich kreuzenden Interessen, wobei kein Einzelner etwas vermag und
keine Verbindung gleicher Interessen möglich ist, muß
schließlich das Allgemeininteresse, das damit das Interesse
Aller wird, siegen.




Diese Idee ist ungemein geistreich und scharfsinnig, und die
Richtigkeit der Vordersätze, von denen Fourier ausgeht,
zugegeben, hat er vollkommen recht, triumphirend auszurufen, daß
sowohl in den Details wie im Ganzen bei der Vertheilung die
distributive Gerechtigkeit in der Phalanx herrscht. „Das Regime der
Serien der Triebe ist die gewollte Gerechtigkeit, die das angebliche
Laster, den Durst nach Gold, in den Durst nach Gerechtigkeit
umwandelt.“ Die Habsucht, eines der schlimmsten Laster in der
Zivilisation, wird also auch in der Phalanx zur Tugend. Unsere heute
als am lasterhaftesten bezeichneten Triebe werden in der
sozietären Ordnung nützlich und gut, wie es die von Gott
gewollte Bestimmung ist. Die Bewegung der Organisation der Triebe wird
nach der von Schelling ausgesprochenen Idee „in jedem Sinn der Spiegel
der universellen Analogie“. Schließlich hat Fourier nichts
dagegen einzuwenden, wenn die Vertheilung auch derart stattfindet,
daß die Arbeit 6/12, das Kapital 4/12 und das Talent nur 2/12
erhält. Das ganze Vertheilungsgesetz formulirt er also: „Es
müsse die individuelle Habsucht durch das Kollektivinteresse
jeder Serie und der gesammten Phalanx und die kollektiven
Ansprüche jeder Serie durch das individuelle Interesse eines
jeden Seristen, als Angehöriger einer Menge anderer Serien,
absorbirt werden.“ Und dieses Gesetz wird erreicht „durch das direkte
Verhältniß der Zahl der frequentirten Serien im umgekehrten
Verhältniß zu der Dauer der Arbeit in den einzelnen
Serien“. Mit anderen Worten: Je mehr Serien der Einzelne angehört
und je kürzer in Folge dessen die einzelnen Arbeitssitzungen
werden, um so leichter wird die ausgleichende Gerechtigkeit in der
Vertheilung des Arbeitsertrags sich herstellen. Mit der Zahl der
differirenden Interessen des Einzelnen wächst die
Möglichkeit der gerechtesten Ausgleichung und die Einheitlichkeit
des Ganzen.




Die Habsucht wirkt also schließlich ausgleichend in der
Harmonie, aber ihr steht noch ein zweiter Impuls zur Ausgleichung
gegenüber, die Edelmüthigkeit. Erstere wirkt direkt,
letztere indirekt. Zum Beispiel: „Es handelt sich um die Vertheilung
eines Ertrags von 216 Frks. unter neun Mitglieder einer Gruppe, wobei
sich zufällig herausstellt, daß die Reichsten und
Wohlhabendsten unter den neun Gruppisten in Folge ihrer Leistungen das
Meiste erhalten. Darauf erklären die beiden Ersten, daß sie
in Anbetracht ihres Kapitaleinkommens und des Vergnügens, das
ihnen die Arbeit gebracht, sich mit dem Minimum begnügen —
auf das Ganze dürfen sie nicht verzichten — was vier
Franken beträgt. In Folge dessen bleiben 52 Franken an die
Uebrigen weiter zu vertheilen. Aber dem Beispiel der beiden Ersten
folgen zwei Andere, nur daß diese entsprechend ihrem geringeren
Vermögen von dem ihnen zufallenden Antheil nur auf die
Hälfte verzichten, wobei weiter 20 Franken zu vertheilen
übrig bleiben. Diese 72 Franken werden nun dergestalt unter die
fünf armen Sozietäre vertheilt, daß sie je 24, 18, 12,
9 und 9 Franken erhalten, und zwar erhält davon eine schöne
Vestalin, nicht wegen ihrer Leistungen, sondern weil sie bei den
Gebern wie bei den übrigen Mitgliedern in Gunst steht, den
höchsten Satz. Diese Gunstbezeugung ist keine Ungerechtigkeit,
denn sie schädigt Niemand in seinen Rechten, sie wird aber in der
Harmonie eine Quelle der Uebereinstimmung. So werden auch eine
große Zahl von Würden und Szeptern, bis zu dem des
Omniarchen des Erdballs, als Gunstbezeugungen vergeben, weil alle
diese Würden durch Wahl erfolgen.




Wenn nun hieraus sich ergiebt, daß die reichsten Sozietäre
nur den möglichst geringsten Arbeitsantheil empfangen — die
Verzichtleistung soll nach Fourier in Folge des Beispiels allgemeine
Regel werden — und den größten Theil ihres Einkommens
nur nach Maßgabe ihrer Kapitalien beanspruchen, so resultirt
daraus, daß ihr Antheil am allgemeinen Benefizium im umgekehrten
Verhältniß zu der Entfernung (distance) der
Kapitalien von einander steht, denn für Arbeit und Talent
tendiren sie nur den kleinsten Theil in Anspruch zu nehmen. Dagegen
steht ihr Antheil am allgemeinen Benifizium bezüglich des
Kapitalantheils im direkten Verhältniß der Masse der
Kapitalien. Es kommen also hier genau wie in der physischen Welt zwei
entgegenwirkende Kräfte in Betracht, die zentripetale, welche
hier die Habsucht ist, und die zentrifugale, die Edelmüthigkeit.




Der Leser wird bereits erkannt haben, daß Fourier hier das von
Newton entdeckte Gesetz der Anziehung der Weltkörper, wonach
diese wirkt im graden Verhältniß zu ihrer Masse und im
umgekehrten Verhältniß zum Quadrat ihrer Entfernung, auf
den Vertheilungsmodus seiner Phalanx anzuwenden sucht. Alle
Beziehungen der Menschen unter sich und zum Weltall sind ja nach
Fourier durch mathematische Verhältnißzahlen zum Ausdruck
zu bringen und nach Analogien geordnet, also muß auch die
Phalanx, welche im Kleinen das Spiegelbild der Einheitlichkeit der
Welt darstellt, diese mathematischen Verhältnisse zum Ausdruck
bringen. Freilich ist dieser Versuch im vorliegenden Fall ein
verunglückter, denn unter dem Ausdruck Entfernung kann doch
nichts Anderes als die Größe der Kapitalien verstanden
werden, und ihre Größe deckt sich wieder mit ihrer Masse,
mit dem Quadrat der Entfernung haperts überhaupt; und was ist der
Mittelpunkt, um den die Kapitalien gravitiren? Im bürgerlichen
Leben ist der Mittelpunkt, nach dem Alles strebt, das Kapital selbst,
in der Phalanx schwebt es in der Luft. Doch vergessen wir nicht,
daß es sich hier um ein geistreiches, mit großem
Scharfsinn aufgebautes Utopien handelt.




Fourier ist nun weiter der Ansicht, daß in seiner Phalanx die
Generosität, welche die reichen Leute üben, wenigstens 7/8
des Betrags ihrer Dividenden, und bei den Mittelleuten die Hälfte
derselben umfassen werde, diese also den ärmeren Sozietären
zu Gute kommen. Das klinge freilich wie eine romantische Vision, weil
man sich in der Zivilisation ein solches Maß von Großmuth
gar nicht vorstellen könne. Mit den bereits hervorgehobenen
Triebfedern für eine solche Handlungsweise verbinden sich
allerdings noch andere, wie diejenigen, die aus den Liebesbeziehungen
resultiren. Doch bei den Vorurtheilen der Zivilisation gegen alles,
was das Kapitel der freien Liebe betreffe, sei er genöthigt,
grade dieses für die Harmonie so werthvolle und
äußerst interessante Gebiet nicht weiter zu berühren;
so viel aber sei sicher, daß die freie Liebe und die freie
Vaterschaft seelische und physische Kraftquellen erschließen
werde, die der Lebensfreudigkeit und der Entwicklung der Menschheit
die glänzendsten Aussichten eröffneten.




Was schließlich den Loosantheil betreffe, der dem Talent
zufalle, so gewähre dies besonders den unbemittelten Alten in der
Phalanx, die in Folge einer langen Erfahrung in den verschiedensten
Arbeitszweigen und in der Leitung der Arbeiten hervorragten, Aussicht
auf Gewinn. In der Zivilisation sei die Arbeit des Talents, die in der
Harmonie eine Ausgleichung zwischen dem, was dem Kapital und dem, was
der Arbeit zufalle, herbeiführen solle, nur eine Art
Fußschemel, auf dem der Reichere auf Kosten des Aermeren, dessen
Kenntnisse er für sich ausbeute, in die Höhe steige; der
gesellschaftlich Begünstigte schmückte sich mit den Federn
des Armen. Die Handlungen aus Edelmuth in der Phalanx seien es ferner,
die hauptsächlich die Grenzen zwischen den Armen und Reichen
verwischten, daher werde ein Monarch in der Harmonie mitleidig
lächeln, wenn man ihm eine Schutzgarde anbiete. Alle, die ihn
umgeben, seien ihm von Herzen und nicht wegen der Bezahlung ergeben,
der Monarch genieße ohne alle Kosten eine Zuneigung, die er sich
in der Zivilisation nie zu erwerben vermöge, wo er seine
Sicherheit nur in der Umgebung von erkauften Söldlingen zu
glauben finde und doch nicht vor der Ermordung sicher sei.20




Die große Ungleichheit der Vermögen werde es gerade sein,
die in der sozietären Gesellschaft die Harmonie gebäre; nur
ein Schatten von Gleichheit hierin würde sie zerstören. Kein
mittelreicher Mann werde deshalb den Anstoß geben, mehr zu
überlassen, als was das Minimum überschreite. Es
genüge, um einen solchen Akt des Wohlwollens begehen zu
können, den Sozietären das beträchtliche Einkommen, das
ihnen die zugestandene Dividende aus den Aktien einbringe. So werde,
den moralischen Diatriben gegen die großen Vermögen zum
Trotz, die Phalanx, wo die Ungleichheit des Vermögens die
größte und best abgestufteste sei, die doppelte Harmonie,
in Folge des Spiels der Impulse der Habsucht und der Großmuth,
am besten erreichen. „Wie weit entfernt war doch die arme Moral, in
das Geheimniß der Harmonie der Vertheilung, die für alle
anderen Harmonien die Grundlage bildet, einzudringen.“ Und da griffen
die Philosophen seine Theorie als bizarr und unbegreiflich an, die
doch im Gegentheil gar nichts Willkürliches habe, sondern auf
unerschütterlichen geometrischen Theorien aufgebaut sei. Man
preise Newton als das größte moderne Genie, weil er die
Berechnung der Gesetze der Anziehung begonnen habe, worin er sich aber
nur auf einen Zweig beschränkte; warum unterdrücke man da
ihn, den Mann, der diese Berechnung fortgesetzt und sie vom
materiellen auf das passionelle Gebiet, ein Zweig, der für die
Menschheit sehr viel nützlicher sei, als den, welchen Newton
behandelte, übertragen habe. Es sei nichts, als die Furcht,
daß diese von ihm begründete neue Wissenschaft das
Handelsgeschäft mit den philosophischen Systemen und Büchern
schädige.




Neben den bisher angeführten Faktoren, die nach Fourier
eingreifen, um das Leben in der Phalanx zu einem möglichst
angenehmen zu gestalten, wirken noch solche, welche die gegenseitige
Uebereinstimmung und die Versöhnung der Klassen und
Standesunterschiede herbeiführen, so die Beziehungen, welche die
Freundschaften zwischen Armen und Reichen und die Liebe zwischen
Jungen und Alten herstellen wird. Die Zivilisation erzeuge zwar auch
ausnahmsweise die eine oder die andere dieser Beziehungen, aber bei
dem Mangel der Serien der Triebe könnten sie zu keinem System
werden. Wie Freundschaften zwischen Arm und Reich in der Harmonie
entstehen, ist schon ausgeführt worden. Die Beziehungen, welche
die freie Liebe hervorruft, müßten in Rücksicht auf
die ebenfalls schon erwähnten Vorurtheile der Zivilisirten
unerörtert bleiben, so sind nur die aus Ehrgeiz und der
Vaterschaft sich ergebenden Verhältnisse näher zu
betrachten.




„In unserer Zivilisation herrscht unter den verschiedenen Klassen und
Standesabstufungen überall nur Haß und Feindseligkeit oder
Geringschätzung. Der hohe Adel sieht auf den niederen, der Adel
überhaupt auf die Bourgeoisie, die Bourgeoisie wieder auf das
Volk mit mehr oder weniger großer Feindseligkeit oder
Geringschätzung herab, und diese Gefühle werden von unten
nach oben erwidert. Innerhalb der einzelnen Schichten selbst giebt es
wieder verschiedene Abstufungen, zwischen denen ähnliche
Gefühle herrschen. Kurz, mit der süßen
Brüderlichkeit, welche die Moral und die Philosophie predigen,
sieht es in der Wirklichkeit recht windig aus. Da verachtet der
große Kaufmann den kleinen, der Gelehrte den Nichtgelehrten, der
Bürger den Bauern und Arbeiter. Aber wo das Merkenlassen dieser
Gefühle den Interessen schadet, versteckt man sie, und das nennt
man dann Gewandtheit oder Klugheit (savoir faire). Wo in der
Zivilisation sich der Höhere dem Niederen scheinbar
freundschaftlich nähert, sind in der Regel Hintergedanken im
Spiel und sie führen zum Ueblen und zu Unordnungen. So, wenn der
Große einer Frau aus dem Volke sich nähert, die Folge ist
gewöhnlich ein Bastardkind; oder wenn wirklich Ehen stattfinden,
führen sie zu Ueberwerfungen in der Familie. Betrifft es hingegen
Sachen des Ehrgeizes, so handelt es sich um Wahlintriguen,
Parteistreitigkeiten, Bündnisse zur Unterdrückung. Und
gleichwohl ist der Ehrgeiz in der Harmonie ein sehr geeignetes Mittel,
alle widerstrebenden Elemente zu verbinden. Napoleon sagt man nach, er
habe in Moskau eine Medaille prägen lassen, welche die Inschrift
enthielt: „Der Himmel für Gott, die Erde für Napoleon.“ Das
ist damals den Franzosen gar schrecklich vorgekommen. In Wahrheit hat
er damit eine sehr vernünftige Absicht, die Gründung einer
Weltmonarchie ausgesprochen. Dieser Gedanke ist durchaus korrekt und
es ist nur zu bedauern, daß Napoleon ihn nicht verwirklichen
konnte, er würde damit der neuen sozialen Ordnung wesentlich
Vorschub geleistet haben. Gleiche Sprache, gleiche Schrift, gleiche
Kommunikationsmittel, gleiches Geld, Maß und Gewicht zu
schaffen, gleiche Unternehmungen in Industrie, Handel und Verkehr,
Wissenschaft und Kunst zu begründen und zu vollbringen, einen
Weltmeridian aufzustellen, alles dem Menschen Schädliche und
Feindliche im Pflanzen- und Thierreich zu vernichten, das höchste
Wohlsein durch die Gründung der Phalanxen auf dem ganzen Erdboden
herbeizuführen und damit auch die Aenderung und Verbesserung der
Temperaturen zu bewerkstelligen, das ist das Ziel der sozietären
Ordnung, und es werden mit dieser Ordnung die Weltmonarchie und die
Territorialmonarchien über den ganzen Erdboden begründet
werden.“




Künftig könnten also Mann wie Frau ihren Ehrgeiz darauf
richten, Herrscher oder Herrscherin der Welt oder einer der
Territorialmonarchien zu werden, und für einen politischen
Eunuchen gelte, wessen Ehrgeiz sich mit Geringerem begnüge. Diese
Ansicht scheine bizarr, sie sei es aber nicht, denn nichts sei
leichter in der sozietären Ordnung, „als Cäsar und Pompejus
zu versöhnen“. Cäsar und Pompejus könnten an demselben
Ort in ganz verschiedenen Würden nebeneinander regieren. Giebt es
doch nicht weniger als sechszehn verschiedene Szepter und eine
große Auswahl von Würden und Titeln. Da giebt es
Würden und Titel für die Erblichkeit, die Adoption, den
Favoritismus, das Vestalat u. s. w. Alle diese Szepter, Würden,
Titel, Grade, eröffnen sich Jedem. „Kennt der Monarch in der
Zivilisation nur den legitimen Erben, in der Harmonie wird er auch das
Recht der Adoption haben, eine Freiheit, deren er bei uns beraubt ist
und ihm nicht selten den Lebensabend verbittert. Auch kann der
Souverän wie die Souveränin, um der Erblichkeit zu
genügen, sich eine Zeugerin oder einen Zeuger wählen; ferner
jeder Monarch kann Nachfolger bestimmen, welchen er nur bestimmte
Funktionen, also einen Theil seiner Regierungsgewalt
überträgt. Die Harmonisten können alle neu
gegründeten Throne durch Wahl aus ihrer Mitte besetzen, dagegen
können die erblichen Throninhaber und Throninhaberinnen ihre
vollen oder Theilnachfolger, wie ihre eigenen Gatten und Gattinnen
nach Wahl sich aussuchen. Welche Aussichten eröffnen sich da
für Väter und Mütter, für junge Männer und
junge Mädchen! Und welcher Ausblick für schöne,
liebenswürdige Frauen, deren Aussichten, einen Thron zu erobern,
in unserer Zivilisation so geringe sind. Welche Mittel immer sie in
Anwendung bringen, ein gestecktes Ziel zu erreichen: Unschuld, Talent,
Schönheit, Liebenswürdigkeit, Gefälligkeit, alles ist
ihnen erlaubt, sie schaden Niemand damit. Welch mächtige Mittel,
das Volk an die Großen zum Anschluß zu bringen und alle
Quellen des Hasses, der Feindseligkeit, der Mißgunst zu
verstopfen.




„Zu diesen Anziehungs- und Aussöhnungsmitteln zwischen Hoch und
Niedrig kommt in der Phalanx auch noch das Mittel der Vaterschaft, ein
Thema, das etwas schwierig zu behandeln ist, weshalb es sich
empfiehlt, die Thatsachen statt der Prinzipien sprechen zu lassen. Man
vergesse nicht, daß in Folge der vernünftigen und
naturgemäßen Lebensweise der Harmonisten auch die
Langlebigkeit in der Phalanx herrscht; unter je zwölf Personen
giebt es mindestens eine, welche ein Alter von 150 Jahren
erreicht. Nehmen wir des Beispiels halber Einen dieser Aeltesten.
Ithuriel, ein sehr reicher Mann, der 150 Jahre zählt, sieht auf
sieben Generationen herab. Er hat 120 direkte Nachkommen, welche er in
seinem Testament zu bedenken gewillt ist. Die nächsten
Nachkommen, ein Sohn und eine Tochter, welche schon reich sind,
bedenkt er nur mit einem kleinen Theil seines Vermögens, die
nächstfolgenden bedenkt er etwas mehr. Er giebt aber auch der
sechsten und siebenten Generation erhebliche Antheile, damit sie nicht
in Versuchung kommen, den Tod älterer Verwandten zu
wünschen. Er verbraucht für diese Vermächtnisse die
Hälfte seines Vermögens. Die anderen beiden Viertel legirt
er dergestalt, daß ein Viertel auf hundert Adoptirte kommt, das
andere Viertel an hundert Freunde und Seitenverwandte fällt,
darunter seine Frauen, die selbst reich sind und keiner
größeren Erbschaften bedürfen. Diese einzige Erbschaft
umfaßt also direkt und indirekt einen großen Theil der
Mitglieder der Phalanx. Da viele Frauen und Männer in der
gleichen Lage wie Ithuriel sind, werden sie in ähnlicher Weise
testiren und es geht schließlich Niemand leer aus.“




„Da kommt die Moral und predigt, wir sollten uns Alle als eine Familie
von Brüdern und Schwestern betrachten. Leeres Geschwätz.
Kann Lazarus, ein armer junger Mann, den reichen Patriarchen Ithuriel
als seinen Bruder betrachten? Wenn er in der Zivilisation auf ihn
spekuliren wollte, bekäme er nichts. Aber in der Phalanx ist er
vielleicht einer seiner entfernten Nachkommen, oder ein
Seitenverwandter, oder einer der Adoptirten; sicher braucht er sich
nicht wie sein Namensvetter in der Bibel mit den Brosamen zu
begnügen, die von der Reichen Tische fielen. Es giebt in der
Phalanx für ihn eine Menge Gelegenheiten, zu Ansehen und
Beliebtheit und damit unzweifelhaft auch zu Wohlhabenheit zu kommen.
Schließlich ist in der Phalanx, wo die Arbeit Jedem sein
Wohlsein garantirt, Niemand auf die Erbschaftslungerei angewiesen, wie
dies in der Zivilisation so gewöhnlich ist, wo der Tod des
Erblassers nicht erwartet werden kann. Und andererseits, wie darf ein
Vater in der Zivilisation es wagen, auch den Gefühlen der
Philanthropie und der Freundschaft Rechnung zu tragen, ohne das
Mißfallen und selbst die Erbitterung seiner direkten Nachkommen
zu erregen?“




„In der sozietären Ordnung wird also auch die Frage gelöst,
wie kann zwischen Testator und Erben ein Verhältniß
hervorgerufen werden, das die Zuneigung der Erben dem Erblasser
erhält, sie veranlaßt, ihm die Verlängerung des Lebens
zu wünschen, dessen Ende heute in den meisten Fällen
ungeduldig erwartet wird.“












Alle Schriftsteller, alte wie neuere, die sich bisher eingehend mit
den sozialen Fragen beschäftigten, konnten nicht umhin, auch die
Bevölkerungsfrage in den Kreis ihrer Erörterungen zu ziehen,
so auch Fourier. Fourier mußte dies um so mehr, als er einen
in's kleinste Detail ausgearbeiteten Organisationsplan für die
ganze Erde entwarf, eine Organisation, welche die Grundlage für
alle weitere Entwicklung der Menschheit bilden sollte. Wer so für
die Zukunft sorgt, muß auch die Bevölkerungsfrage seiner
Prüfung unterziehen und eine Lösung für sie finden. Wie
in allen übrigen Fragen, so geht auch hier Fourier seinen eigenen
Weg. Seine Ansichten sind um so interessanter, als in der Zeit seines
ersten schriftstellerischen Auftretens die Schrift von Malthus
über die Bevölkerungstheorie bereits erschienen war und pro
und kontra in den interessirten Kreisen lebhaft erörtert wurde.
Malthus stellte, sich anlehnend an ältere Schriftsteller,
bekanntlich die Theorie auf, daß die Menschheit die Tendenz
habe, sich in geometrischer Progression, also in dem
Zahlenverhältniß 1, 2, 4, 8, 16, 32 u. s. w. zu vermehren,
dagegen die Nahrungsmittel die Tendenz hätten, sich in
arithmetischer Progression zu vermehren 1, 2, 3, 4, 5 u. s. w. Aus
diesen beiden sich widersprechenden Tendenzen folge, daß in
kurzer Zeit — Malthus setzte einen Zeitraum von 25 Jahren
voraus, die genügten, um die Verdoppelung der Menschenzahl
herbeizuführen — die Erde so übervölkert sei,
daß die Menschen an Nahrungsmangel zu Grunde gehen
müßten. Malthus betrachtete es als „göttliche
Bestimmung“, daß Alle, die am Gastmahl des Lebens keinen Platz
fänden, zu verhungern hätten; das sei der natürliche
Lauf der Entwicklung, so nur werde Raum für die Nachkommenden
geschaffen. Diese brutale Theorie, welche der herrschenden Klasse das
Gewissen erleichterte, fand bei dem Einen ebenso lebhaften Anklang,
als bei dem Andern Widerspruch. Man wandte ein, daß die
Erfahrung die Theorie nicht rechtfertige, weder habe die
Bevölkerungszahl in dem angegebenen Maßstab bisher sich
vermehrt, noch sei nachzuweisen, daß die Vermehrung der
Nahrungsmittel in den gezogenen Grenzen sich bewege. Trete
überhaupt einmal Uebervölkerung ein, dann geschehe es in
einer für die jetzigen und die nachfolgenden Generationen so
fernen Zeit, daß die Frage jedes akute Interesse verliere.
U. s. w.




Fourier faßt die Frage an einem anderen Ende an. Zunächst
wirft er den Politikern und Oekonomen vor, daß sie durch ihre
Inkonsequenzen und Unbesonnenheiten überhaupt
übersähen, das Verhältniß der Bevölkerung
als Konsumenten zu der Zahl der vorhandenen produktiven Kräfte
näher zu bestimmen, da es darauf vor Allem ankomme. Er huldigt
also dem Grundsatz, steigende Produktivkräfte schaffen steigendes
Produkt, beides steht im Verhältniß zueinander. „Vergebens
werde die Zivilisation Mittel zu entdecken suchen, eine vier- selbst
hundertfache Vermehrung des Produkts zu erzielen, wenn die Menschen
verurtheilt seien, sich unter dem bisherigen sozialen Zustand zu
vermehren, der in Folge unökonomischer Verwendung die
Gesellschaft zwinge, beständig das drei- und vierfache Produkt
aufzuhäufen, um das gewohnte graduirte Auskommen der
verschiedenen Klassen zu ermöglichen.“




Zu allen Zeiten sei in der Zivilisation die Ausgleichung der
Bevölkerung im Verhältniß zu den Nahrungsmitteln eine
der Klippen der Politik gewesen. Schon die Alten, die ringsum sich so
viel unkultivirte Regionen liegen sahen, die der Kolonisirung
fähig waren, hätten gegen die Uebervölkerung kein
anderes Mittel als Aussetzung, Kindestödtung, Erwürgung der
überschüssigen Sklaven gehabt.




„Darin zeichneten sich die tugendhaften Spartaner besonders aus. Die
römischen Bürger, die so stolz auf den Namen freier
Männer, aber weit entfernt waren, gerechte Männer zu sein,
vergnügten sich, ihre Sklaven in den Kampfspielen zu Grunde gehen
zu sehen ... Neuerdings haben sich Stewart, Wallace und Malthus
über die Frage ausgelassen. Stewart stellt die Frage, woher man
auf einer Insel die Lebensmittel nehmen wolle, wenn die
Bevölkerung von 1000 auf 10.000 oder gar 20.000 sich vermehre,
während die Insel gut kultivirt nur für 1000 Nahrung habe.
Darauf hat man geantwortet: man müsse alsdann den
Ueberschuß fortsenden und anderwärts weiter kolonisiren.
Damit ist aber die Frage umgangen. Wie dann, wenn der ganze Globus so
bevölkert ist, daß für den Ueberschuß nichts
mehr zu kolonisiren übrig bleibt? Man antwortete, und darin
stimmen auch die Owenisten ein, daß die Erde noch nicht
übervölkert sei und es noch wenigstens 300 Jahre dauere, ehe
dieser Zeitpunkt komme. Das ist ein Irrthum, denn schon nach 150
Jahren ist die Erde übervölkert. Auf alle Fälle ist
nach 150 oder 300 Jahren die Frage brennend und nicht gelöst,
wenn man bei den jetzigen Anschauungen und Mitteln bleibt. Nun, die
sozietäre Ordnung hat sehr wirksame Mittel, die
Uebervölkerung zu verhüten und sie auf dem rechten Stande zu
erhalten. Es sind ungefähr fünf Milliarden, die
auskömmlich existiren können, wenn der ganze Erdboden mit
Phalanxen bedeckt ist und die von mir vorausgesehenen klimatischen
Verbesserungen eintreten, im anderen Falle ernährt er nur drei
Milliarden.“




„Im sozietären Zustand stellt die Natur der exzessiven Vermehrung
der Bevölkerung vier wirksame Dämme entgegen: 1. die
größere Kraft und Körperentwicklung der Frauen; 2. die
üppige Lebensweise; 3. die phanegoramischen Sitten; 4. die
gleichmäßige körperliche Uebung aller Kräfte. Was
die große Körperentwicklung bewirkt, das sehen wir bei den
starken Frauen in unseren Städten; auf vier Frauen, die
überhaupt unfruchtbar sind, kommen drei robuste, wohingegen die
zarten Frauen von der größten Fruchtbarkeit sind. Man
antwortet, daß die Frauen auf dem Lande meist robust und doch
fruchtbar seien. Das ist richtig, aber das ist nur ein Beweis mehr,
daß alle vier Mittel kombinirt angewendet und miteinander
verkettet werden müssen. Die Frauen auf dem Lande sind fruchtbar,
weil sie mäßig leben und eine grobe, hauptsächlich
vegetabilische Nahrung zu sich nehmen. Die Städterinnen leben
üppiger und raffinirter und daher kommt ihre größere
Unfruchtbarkeit. Verbindet sich nun in der Harmonie die
körperliche Kraftentwicklung der Frauen mit üppiger
Lebensweise und Nahrung, so wird man zwei wirksame Mittel, die der
Fruchtbarkeit entgegenwirken, verbunden haben.“




Zu den phanegoramischen Mitteln übergehend, läßt
Fourier aus naheliegenden Gründen eine Lücke. Das vierte
Mittel, die gleichmäßige körperliche Uebung, werde
durch den häufigen Wechsel der Beschäftigungen und die
kurzen Arbeitssitzungen in hohem Maße bewirkt. Man habe nie
beobachtet, wie auf Pubertät und Fruchtbarkeit körperliche
Uebungen einwirkten. Dies sei frappant. Daher erlangten unsere
Dörflerinnen später die Geschlechtsreife als die
Städterinnen oder die reichen Landbewohnerinnen. Die
Fruchtbarkeit sei den Einflüssen körperlicher Uebungen
gleichfalls unterworfen. Seien die körperlichen Uebungen
gleichmäßig und würden sie abwechselnd und
proportionell auf alle Theile des Körpers angewandt, so sei kein
Zweifel, daß die Geschlechtsorgane sich später
entwickelten. Das sehe man überall, wo die Erziehung vorzugsweise
auf die geistige und wo sie hauptsächlich auf die körperliche
Entwicklung gerichtet werde. Kinder von hoher Geburt übten den
Geist mehr als den Körper, daraus resultire, daß ihre
geschlechtlichen Eigenschaften mächtig angefeuert würden und
frühzeitig sexuelle Eruptionen vorzeitige Geschlechtsreife
erzeugten.




In der Harmonie werde das Gegentheil eintreten. Die Harmonisten
würden noch später als die heutigen Landbewohner ihre
Geschlechtsreife erlangen, weil die fortgesetzten und abwechselnden
körperlichen Uebungen alle Glieder in Anspruch nähmen, lange
Zeit die Lebenssäfte absorbirten; sie würden also den
Augenblick verzögern, wo in Folge ermangelnder Absorption der
Ueberschuß der Säfte unvermuthet die Pubertät vor dem
von der Natur gewollten Zeitpunkt herbeiführe. Ebenso würden
die gleichmäßig gehandhabten gymnastischen Uebungen bei den
Frauen die Fruchtbarkeit hemmen und zwar in solchem Maße,
daß eine Frau, welche die Empfängniß wünsche,
sich nun umgekehrt durch Enthaltung körperlicher Uebungen und
größerer industrieller Anstrengungen auf diesen Zustand
vorbereiten müsse. Die allzugroße körperliche Ruhe in
der Lebensweise der heutigen Städterinnen sei es hauptsächlich,
welche den Geschlechtstrieb und die Empfänglichkeit steigerten,
es fehle das Gegengewicht der körperlichen Anstrengungen und
Uebungen.




Wende man also die vier bezeichneten Mittel in Verbindung miteinander
an, so würden die Chancen der Fruchtbarkeit im Gegensatz zu heute
sich wenden und es sei statt eines Ueberschusses eher ein Defizit in
der Bevölkerungsentwicklung zu fürchten, man werde mithin
die Mittel anwenden, wie die Umstände sie erforderten. Man sei
also in der Harmonie im Stande, ein Gleichgewicht zwischen der Menge
der Lebensmittel und der Menschenzahl herbeizuführen. Der
vernünftige Mann habe nur so viel Kinder, daß er ihnen das
nöthige Vermögen sichern könne, ohne welches es kein
Glück gebe, nur der unvernünftige setze die Kinder zu
Dutzenden in die Welt, sich entschuldigend wie jener Schah von
Persien: „Gott schickt sie und es kann nie zu viel rechtschaffene
Menschen geben.“ Der soziale Mensch sinke auf die Stufe der Insekten,
wenn er ameisenartig Kinder zeuge, die schließlich in Folge
ihrer Ueberzahl genöthigt seien, sich gegenseitig aufzuzehren.
Wenn sie dies nicht buchstäblich wie die Insekten, Fische, wilden
Thiere machten, so zehrten sie sich politisch auf, durch
Räubereien, Kriege und Perfidien aller Art in der besten der
Welten. Unter der Zivilisation werde ein Land, wie bevölkert es
auch sei, nie dazu gelangen, es wahrhaft zu kultiviren, das zeige sich
an Frankreich, dessen Boden zu einem Drittel brach liege, an Irland,
das zwar nicht das bevölkertste Land, dessen Bevölkerung
aber die ärmste und verkommenste in Europa sei, trotzdem
fruchtbares Land in Hülle und Fülle vorhanden sei.




So zeige sich überall, daß das Gleichgewicht auf
umfassender Entwicklung und nicht auf Erstickung begründet sein
müsse, daß alle Neigungen wie der Hang nach Reichthum, nach
Befriedigung des Ehrgeizes, Herrschaftsgelüste, Habsucht, Gier
nach Erbschaft, Verlangen nach Befriedigung der Liebesbedürfnisse
und was sonst noch die Zivilisation Alles als Fehler und Uebel ansehe,
welche die Natur des Menschen erzeuge, ohne sie befriedigen zu
können, in der Harmonie eben so viel Wege der Tugend und des
allgemeinen Glückes würden. Das genüge wohl, um die
sogenannten starken Geister, die stets behaupteten, daß die
Bewegung und die Triebe nur Wirkungen des Zufalls seien, die man
beliebig modeln und unterdrücken könne, und die den Glauben
erweckten, als bedürfe Gott der Unterweisungen eines Plato und
Seneka, um zu wissen, wie er die Welten zu schaffen und die Triebe in
Harmonie zu leiten habe, zu verwirren.




Unzweifelhaft liegt der Idee Fourier's in Bezug auf das
Bevölkerungsgesetz eine großartige und fruchtbare
Auffassung zu Grunde. Er erklärt mit vollem Recht, daß die
Zivilisation, in unserer Sprache ausgedrückt die bürgerliche
Gesellschaft, wie sie überhaupt unfähig ist, die sozialen
Gegensätze aufzuheben, auch unfähig ist, die
Bevölkerungsfrage zu lösen. Das zeigt sich nicht nur an dem
auch von Fourier angeführten klassischen Beispiel, an Irland,
dessen Bevölkerung in demselben Maße ärmer wird, als
sie an Zahl im Lande abnimmt, während die Zahl der unter den
Pflug genommenen Acker Landes und die Häupterzahl der Viehherden
wächst; wir sehen ganz Aehnliches gegenwärtig auch in Ungarn
und in Rußland sich vollziehen, wo die bürgerliche
Raubwirthschaft an Grund und Boden die Massenverarmung, die steigende
Verschuldung und die Verminderung der ackerbautreibenden
Bevölkerung, verbunden mit Massenbankerotten im Gefolge hat. Und
geht die Entwicklung in der gegenwärtigen Richtung noch einige
Jahrzehnte weiter, so werden die Vereinigten Staaten, Ostindien und
Neuholland dasselbe Bild uns bieten. Die Raubwirthschaft an Grund und
Boden begünstigt die treibhausmäßige Entwicklung der
Industrie und des Verkehrs, und so erzeugt, wie Fourier vollkommen
richtig und seiner Zeit weit vorauseilend ausführte, „die
Zivilisation die Armuth aus dem Ueberfluß,“ und macht „jedes
Uebel und jedes Laster, das die Barbarei nur auf einfache Weise
ausübt, zu einem doppelseitigen,“ sie geht an ihrem cercle
vicieux, an ihren inneren Widersprüchen zu Grunde. Was
Fourier vorausahnend in Bezug auf das Bevölkerungsgesetz zu
begründen versuchte, hat Karl Marx positiv in den Satz formulirt:
daß jede ökonomische Entwicklungsperiode auch ihr
besonderes, ihr eigenthümliches Bevölkerungsgesetz hat.




In der That wird Niemand, der die gesellschaftliche Entwicklung in
ihren verschiedenen Entwicklungsphasen einigermaßen verfolgte
— Wildheit, Barbarei, Patriarchat, Zivilisation, und hier wieder
antiker, feudaler, bürgerlicher Staat — bestreiten
können, daß die jeweilige Entwicklung der Eigenthumsformen,
der materiellen Lebensbedingungen der Gesellschaft, auch in jeder
Periode entsprechende Bevölkerungszustände schaffte. So wird
auch eine sozialistische Gesellschaft mit von Grund aus
veränderter materieller Lage für die Gesammtheit und mit
ihren Veränderungen in den Beziehungen der Geschlechter ein von
der bürgerlichen Gesellschaft abweichendes Bevölkerungsgesetz
für ihre Entwicklung haben. Der Unterschied wird hauptsächlich
sein, daß, während bisher alle Gesellschaftsordnungen sich
ihre Lebensbedingungen schufen, ihrer eignen treibenden Gesetze
unbewußt, aber auch die Bedingungen ihres Untergangs
unbewußt erzeugten, eine sozialistische Gesellschaft sowohl ihr
Entwicklungsgesetz wie ihr Bevölkerungsgesetz erkennt und beide
bewußt anwenden wird; sie wird sich über ihre eigene
Zukunft ebensowenig wie über den einstmaligen Untergang des
Menschengeschlechts täuschen.












Nach Fourier's Auffassung ist die Welt einheitlich organisirt, Alles
verbunden und in Beziehungen zu einander. Der Schöpfer dieser
Welt ist Gott, aber der eigentliche Mittelpunkt derselben ist der
Mensch. Zwischen Gott und dem Menschen bestehen die innigsten
Wechselbeziehungen, und will der Mensch das Glück, das seine
Bestimmung ist, erreichen, muß er Gott als den obersten Leiter
der Welt anerkennen. Diese Erkenntniß hat man aber von Alters
her zu verhindern gesucht. Man hatte sich gewöhnt, die Welt mit
35.000 Göttern zu bevölkern, statt den einen Gott
anzuerkennen. Das war eine himmlische Maskerade, unter welcher es
schwierig war, die wahren Absichten Gottes zu entschleiern. Selbst
Sokrates und Cicero beschränkten sich darauf, sich in ihrem
Jahrhundert von diesen Göttersottisen zu isoliren und den
„unbekannten Gott“ zu verherrlichen, ohne weitere Untersuchungen
anzustellen, die dem Geist der Zeit entgegen waren. Sokrates ward ein
Opfer seiner Bekenntnisse.




Heute, nachdem der Christianismus uns zu gesunden Ideen wieder
zurückgeführt, zu dem Glauben an einen einzigen Gott, seien
jene Superstitionen zerstört. Die menschliche Vernunft müsse
anerkennen, daß alle Erleuchtung von Gott komme, sie müsse
sich seinem Geist unterwerfen, und also bleibe nur übrig zu
bestimmen, welch wesentliche Charaktereigenschaften, Attribute,
Ansichten und Methoden Gott in Bezug auf die Harmonie des Weltalls
habe.




Die Antwort auf die Frage Feuerbach's: „Wer hat Gott geschaffen?“,
Antwort: „der Mensch“, trifft schlagend hier bei Fourier zu, der sich
seinen Gott konstruirt, wie er ihn für sein soziales System
braucht.




Dieser sein Gott hat fünf wesentliche Eigenschaften, die ihn zu
der ihm zugedachten Stelle befähigen. Er ist alleiniger und
vollkommener Leiter aller Bewegung im Weltall; denn, sagt Fourier,
wenn Gott, dieser oberste Leiter, der alleinige Herr des Universums,
der Schöpfer und Vertheiler von und für Alles ist, so hat er
auch alle Theile des Weltalls zu lenken und besonders die
wichtigsten, die sozialen Beziehungen. Also ist er der soziale
Gesetzgeber und nicht die Menschen. Letztere haben nur das soziale
Gesetz zu suchen, das Gott ihnen bestimmte. Da erhebe nun die
Philosophie ihr Geschrei und setze sich, d. h. also die menschliche
Vernunft, an die erste, und Gott an die zweite Stelle. Das bedeute,
daß sie Gott von der Prärogative der Gesetzgebung in Sachen
der sozialen Ordnung ausschließe und sich an seine Stelle setze.
Wem leuchte nicht diese Anmaßung ein? Eine zweite
Haupteigenschaft Gottes sei, oberster Oekonom aller Hülfsmittel
zu sein. Diese Stellung erfordere, daß er die größten
sozietären Vereinigungen den kleinsten, wie der Familie und der
isolirten Privatwirthschaft vorziehe, daß er ferner als Motor
die Anziehung der Triebe anwende, welche zwölf große
Ersparungen im Vergleich zu dem Regime der Einschränkung und des
Zwangs, wie es die Zivilisation besitze, ermögliche. Diese
zwölf Ersparungen zählt er auf. Die dritte Haupteigenschaft
Gottes bilde die distributive Gerechtigkeit. Davon sehe man nicht
einmal einen Schatten in der Zivilisation, wo das Elend der
Völker in demselben Maße wachse, wie die Industrie
zunehme. Das erste Zeichen von Gerechtigkeit in der Zivilisation
solle ein dem Volk garantirtes Minimum des Lebensunterhaltes sein.
Aber statt dessen sehe man das Gegentheil. Der Handelsgeist führe
dahin, die heiße Zone mit ihren den Heimathländern
entrissenen schwarzen Sklaven, die gemäßigte Zone mit
weißen Sklaven zu bedecken, die man in die industriellen Bagnos
(die Fabriken) zwinge. Wo sei auch nur ein Funke von Gerechtigkeit
vorhanden, wenn trotz des Wachsthums der Industrie den Armen nicht
einmal die Möglichkeit, Arbeit zu erhalten, garantirt sei? Wo
diese Zustände hintrieben, sehe man an England. Die distributive
Gerechtigkeit, die Gott wolle, gebe es nur in der Harmonie.




Die vierte Haupteigenschaft Gottes sei die Allgemeinheit der
Vorsehung. Sie müsse sich auf alle Völker, Wilde wie
Zivilisirte, ausdehnen. Da nun die Annahme unserer sozialen Ordnung
von Wilden und Barbaren verweigert werde, so sei dies ein Beweis,
daß diese Ordnung nicht den Ansichten Gottes entspreche, welcher
ein System wolle, das die Harmonie unter allen Menschen herstelle.
Jede Ordnung aber, die auf Gewalt beruhe, widerspreche der
menschlichen Natur. Jede Klasse, die wie die Sklaven, durch das
heutige System direkt, oder wie die Arbeiter indirekt unterdrückt
würde, sei der Stütze der Vorsehung beraubt, die auf der
Erde durch die Anziehung der Triebe in den industriellen Anwendungen
allein zur Geltung komme. Jeder Zustand, der auf der Gewalt beruhe,
sei den Ansichten Gottes entgegen, es müsse also eine soziale
Ordnung hergestellt werden, vor der alle Völker und alle Klassen
sich neigten, wenn die Vorsehung universell sein solle. Endlich, die
fünfte Haupteigenschaft Gottes sei, als Schöpfer des
Weltalls auch die Einheitlichkeit des Systems zu wollen, welche die
Anwendung der Anziehung als Triebfeder für alle sozialen
Harmonien und alle Welten voraussetze, von den Sternen bis zu den
Insekten. Es sei also das Studium der Anziehung, in dem man das
göttliche, das ganze All beherrschende Gesetz zu suchen habe.
Weder Voltaire noch Rousseau seien im Stande gewesen, dieses soziale
Gesetz zu entdecken; Voltaire habe in Gasconaden (prahlerischen
Redensarten) sich ergangen, Rousseau habe dem philosophischen
Obskurantismus die Wege gebahnt, Beide hätten das Ziel verfehlt.




Fourier greift also direkt die beiden Heiligen der französischen
Bourgeoisie an: Voltaire, der die Macht des Klerus und der Kirche wie
kein Zweiter untergrub und erschütterte, und Rousseau, der das
sozial-philosophische Lehrgebäude errichtete, dessen Theorien das
französische Bürgerthum in der großen Revolution in
die Praxis umzusetzen versuchte und, soweit auch wirklich umsetzte,
als dies die Praxis des Lebens, d. h. die materiellen Interessen der
nunmehr in Staat und Gesellschaft zur Herrschaft gekommenen Klasse
zuließen. In der Selbsttäuschung befangen, nagelte man als
Firmenschild die Devise: Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit an,
jene Devise, die in so grellem Kontrast zur Wirklichkeit stand und
deren unbegreiflicher Widerspruch mit den Thatsachen die Kämpfe
in der Konstituante und im Konvent hervorriefen, die
Schreckensherrschaft der „Tugendhaftesten“, der blindesten Verehrer
Jean Jacques Rousseau's, der Robespierre, St. Just und Genossen
gebaren und schließlich mit der Diktatur eines Napoleon
Bonaparte endeten und enden mußten. Diesen Widerspruch zwischen
den Theorien und der Praxis hatte Fourier so scharf wie nur noch
Einer, St. Simon, erkannt und daher seine Angriffe und sein
ätzender Spott gegen die Philosophen, die Moralisten, die
Metaphysiker, die Politiker und Oekonomen, die geistigen Träger
und Lobredner, die Ideologen des bürgerlichen Systems.




Wie nun Fourier das Bedürfniß empfand, sein soziales System
als mit den Absichten Gottes in Einklang stehend darzustellen, sich
selbst als den Propheten der neuen von Gott gewollten Ordnung
anzusehen, so versuchte er auch den Nachweis, daß seine Theorien
mit der Lehre Jesu, den Schriften des Neuen Testaments im Einklang
ständen. Nach der Revolution war man in Frankreich wieder sehr
fromm geworden, Napoleon hatte sich schließlich mit dem
Papstthum ausgesöhnt und es als Vorspann für seine
Kaiserherrlichkeit zu benutzen versucht. Der Weizen der Kirche
blühte erst recht, als nach dem Sturze Bonaparte's die
Restauration, gestützt auf die Bajonette der heiligen Allianz, in
Frankreich ihren Einzug hielt. Es konnte also die Berufung auf die
Aussprüche Christi unter keinen Umständen schaden,
namentlich wenn man, wie Fourier, entschlossen war, die
Unterstützung für sein soziales System zu nehmen, wo man sie
fand, und die er, wenn überhaupt, nur in den Kreisen der
Großen und Reichen finden konnte. Er war daher sehr
ärgerlich und sogar überrascht — letzteres ein Beweis
dafür, daß Ueberzeugung und nicht blos Berechnung im Spiele
war — als er erfuhr, daß der Papst seine Werke gleich
denen von Owen und Lamartine auf den Index gesetzt habe. Er, der
scharfsinnige Denker, konnte nicht fassen, daß der Gott, dem er
huldigte, der Schützer und Begünstiger aller sinnlichen
Triebe, dessen Kredo lautete: „Mensch genieße, und je mehr du
genießest, um so besser entsprichst du dir selbst als Mensch,
deiner menschlichen Bestimmung und Gott als deinem Schöpfer,“ wir
sagen, er konnte nicht fassen, daß dieser Gott ein ganz anderer
Gott war, als jener der christlichen Askese, der die Verachtung des
Reichthums, der irdischen Güter, der fleischlichen Genüsse
und Begierden, kurz die Verachtung der Welt predigte. Fourier legte
ein besonderes Gewicht darauf, wie er in seinen Schriften
nachdrücklich und wiederholt hervorhebt, in Sachen der
Wissenschaft mit Newton, in Sachen seiner sozialen Theorien mit
Christus übereinzustimmen. Indem er sich auf die Aussprüche
Jesu im Neuen Testamente stützt, bricht um so heftiger sein Zorn
gegen die Philosophen los, die, wie er voraussetzt, aus niedrigen,
egoistischen Motiven und verletzter Eitelkeit ihn bekämpfen,
daß er, der Mann ohne Rang und Namen, der keine
wissenschaftlichen Schulstudien absolvirt, eine Entdeckung gemacht
habe, die bestimmt sei, das Schicksal des Menschengeschlechts und das
Aussehen des Erdballs zu verändern.




Wie er die Aussprüche Jesu zu seinen Gunsten und zugleich zu
Angriffen auf seine ihm verhaßtesten Gegner zu verwenden sucht,
dafür mögen die folgenden Beispiele zeugen:




„'Glücklich die Armen am Geist, denn das himmlische
Königreich ist ihnen.' Kein Gleichniß ist bekannter, keins
weniger begriffen. Wer sind die Armen am Geiste, die Christus hier
rühmt? Es sind Diejenigen, die sich vor dem falschen Wissen der
zweifelhaften Philosophie bewahren. Dieses falsche Wissen ist für
das Genie die Klippe, der Weg zum Ruin, der es von dem rechten Wege,
der zu allen nützlichen Studien führt, aus denen die
sozietäre Harmonie, das himmlische Königreich und die
Gerechtigkeit, die Jesus zu suchen befiehlt, hervorgehen, ablenkt. Vor
dem Mißbrauch unseres Geistes, vor dem Labyrinth dieser durch
ihre eigenen Autoren verurtheilten Philosophie, die wie Voltaire zu
ihrer eigenen Schmach sagen: Oh! welch dicke Finsterniß bedeckt
noch die Natur! muß man uns schützen. Die wahre Erleuchtung
bringt Jesus. Die Entdeckung des sozietären Mechanismus und des
Studiums der Anziehung ist den geraden Geistern vorbehalten, welche
die Sophismen verabscheuen. Sagt doch Jesus (Matth. XI, 25): 'Ich
preise Dich Vater und Herr des Himmels und der Erde, daß Du
solches den Weisen und Klugen verborgen hast, und hast es den
Unmündigen geoffenbaret.' Die Erkenntniß ist also den
einfachen Geistern bewahrt, die Philosophen können sie nicht
entdecken. Indem Jesus von den Armen am Geiste spricht, will er der
Unwissenheit kein Lob zollen, wie die Spötter ihm unterschieben,
er bezeugt damit nur seine Verachtung für die hartnäckig
gepredigten wissenschaftlichen Dunkelheiten.“




„Die soziale Welt kann das Geheimniß der Bestimmungen nur
erfassen, wenn sie darauf hin ihre Untersuchungen macht, aber die
Erkenntniß wird ihr vorenthalten sein, so lange sie nicht sucht.
Das sagt Jesus deutlich, indem er spricht (St. Luc. XI): 'Suchet, so
werdet ihr finden, klopfet an, so wird euch aufgethan' und (St. Luc.
XII): 'Glaubt ihr, daß Gott für euch weniger als für
die Vögel unter dem Himmel sorgt?' Was würde das Suchen
nützen, wenn man keinen anderen Ausgang fände, als die
Zivilisation, diesen Abgrund von Elend, der immer dieselben
Geißeln, nur unter wechselnden Formen, erzeugt? Zweifellos
bleibt also eine glücklichere Gesellschaft zu entdecken
übrig, wenn der Retter uns selbst zum Suchen auffordert. Aber
warum hat er nicht selbst uns über diese aufgeklärt? Kannte
er nach seinen eigenen Worten, Vergangenheit und Zukunft, das Ganze
der Bestimmungen, indem er sagt: 'Mein Vater hat alles in meine
Hände gegeben', konnte er uns da nicht über unsere
sozietäre Bestimmung belehren, anstatt uns zu veranlassen, die
Entdeckung zu machen, die dann durch unser blindes Vertrauen in die
Philosophen so viele Jahrhunderte verzögert wurde?“ Fourier, der
diese Fragen stellt, ist natürlich um die Antwort nicht verlegen,
er antwortet: „Da Jesus von seinem Vater mit der religiösen
Offenbarung beauftragt war, konnte er nicht noch mit der sozialen
belastet werden, sie war vielmehr ausdrücklich ausgenommen, wie
er selbst in den Worten ausspricht: 'Gebt Cäsar, was des
Cäsars ist, und Gott, was Gottes ist.' Er trennte also die
Funktionen streng, je nachdem sie der Autorität oder der sozialen
Politik zufielen. Er that also nicht, was nicht seine Aufgabe war,
aber er kannte die glückliche Bestimmung des Menschengeschlechts,
denn er sagt: 'Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt gesandt,
daß er die Welt richte, sondern daß die Welt durch ihn
selig werde.' Seine Mission beschränkte sich auf das Wohl der
Seelen und das ist der edelste Theil unserer Bestimmung, dagegen
bleibt der untergeordnete Theil, der über das politische Wohl der
Gesellschaften, der menschlichen Vernunft vorbehalten, und demzufolge
auch die Untersuchung des sozialen Mechanismus nach den Wünschen
Gottes; ein Weg, welcher durch die Berechnung der Anziehung entdeckt
wurde.“




„Jesus liebt es, sich in Anspielungen auf unsere glückliche
Bestimmung zu ergehen und auf das, was uns bevorsteht; so sagt er uns
im Wesentlichen: Das Wohl der Seelen geht allem voran, was die
Körper, die weltlichen Gesellschaften betrifft, sie sind noch im
Abgrund der Ungerechtigkeit, genannt Zivilisation; lasset sie darin;
es ist eure Aufgabe, den Zankapfel unter sie zu tragen: 'Denn von nun
an werden fünf in einem Hause uneins sein, drei wider zwei und
zwei wider drei. Es wird der Vater wider den Sohn und der Sohn wider
den Vater sein; die Mutter wider die Tochter und die Tochter wider die
Mutter etc.' Genöthigt, auch den Ausgang aus dieser sozialen
Hölle zu verheimlichen, 'bin ich gekommen, ein Feuer auf Erden
anzuzünden; was wollte ich lieber, denn es brennte schon.' (St.
Luc. XII.) Dieser Wunsch Jesu, daß es schon brenne, ist weit
entfernt, ein übelwollender zu sein, es spricht vielmehr aus ihm
die edle Ungeduld, das Maß der Irrthümer der Philosophie
gefüllt zu sehen, jener Philosophie, die alle Uebel, die sie zu
heilen vorgiebt, verschlimmert und durch das blinde Vertrauen, das wir
in sie gesetzt, uns schmachvoll zwingt, den Ausgang aus dem
politischen Labyrinth, in das sie uns geführt, zu suchen. Darum
erhebt er auch mit Wärme gegen die Sophisten, die uns vom rechten
Studium abwenden wollen, seine Stimme, indem er sie verfluchend sagt:
'Wehe euch Schriftgelehrten und Pharisäer, ihr Heuchler,
daß ihr seid, wie die verdeckten Todtengräber, darüber
die Leute laufen, und kennen sie nicht. Wehe euch Schriftgelehrten,
die ihr die Menschen mit unerträglichen Lasten beladet und
rühret sie nicht mit einem Finger an. Wehe euch, die ihr den
Schlüssel der Erkenntniß weggenommen habt; ihr kommt nicht
hinein, und wehret denen, so hinein wollen.' (St. Luc. XI.) Ja die
Philosophen wehren uns den Eintritt, indem sie sich bemühen, mit
metaphysischen Subtilitäten das Studium des Menschen zu
verbarrikadiren, das einfachste Studium von allen, das nichts als eine
von Vorurtheilen freie Vernunft erfordert, vertrauend der Anziehung
wie die Kinder. Darum sagt auch Jesu: 'Laßt die Kindlein zu mir
kommen und wehret ihnen nicht, denn ihrer ist das Reich Gottes.' Und:
'Wer das Reich Gottes nicht empfängt wie ein Kindlein, der wird
nicht hineinkommen.'“




Das größte Hinderniß, daß die Philosophen nicht
den rechten Weg für ihre Studien einschlugen, sei ihr Egoismus,
den sie unter der Maske der Philanthropie versteckten, darum ruft
ihnen Jesu mit Heftigkeit zu: 'Ihr, die ihr böse seid von Jugend
auf, könnt ihr sagen, daß ihr irgend etwas Gutes thatet?'
Und: 'Wehe euch Schriftgelehrten und Pharisäern, ihr Heuchler,
die ihr gleich seid übertünchten Gräbern, die auswendig
hübsch scheinen, aber inwendig voller Todtenbeine und Unflaths
sind. Von außen scheint ihr den Menschen fromm, aber inwendig
seid ihr voller Heuchelei und Untugend.' Der niedrigste Egoismus habe
die Philosophie auch verhindert, dem Volke das einfachste und
natürlichste Recht, das Recht auf ein Minimum des
Lebensunterhalts, zuzusprechen, ein Minimum, das Christus den
Pharisäern gegenüber ausdrücklich in den Worten
anerkannt habe: 'Habt ihr nie gelesen, was David that, da es ihm noth
war, und ihn hungerte, sammt denen, die bei ihm waren? Wie er in das
Haus Gottes ging, zur Zeit Obadja's, des Hohenpriesters, und aß
die Schaubrote, die Niemand durfte essen, denn die Priester; und er
gab sie auch denen, die bei ihm waren?' Jesus hat also damit das
Recht, zu nehmen, wo man das Nothwendige findet, geheiligt, und dieses
Recht schließt implizite die Pflicht ein, dem Volk ein Minimum
zu sichern; so lange diese Pflicht nicht anerkannt wird, besteht
für das Volk der soziale Vertrag nicht. Das ist das erste Gebot
der christlichen Liebe. Die Philosophie weigert sich hartnäckig,
dieses Recht zu lehren, einfach, weil sie nicht weiß, durch
welche Mittel sie es dem Volk verschaffen soll, das ist freilich auch
unmöglich, so lange man nicht weiß die Zivilisation zu
einer höheren Gesellschaftsordnung zu erheben.„




Fourier sieht aber nicht blos sein System an und für sich durch
die Aussprüche Jesu als sicher in Aussicht gestellt, er findet
sogar einige seiner Haupttheorien durch sie gerechtfertigt, so die
Anerkennung der Gourmandise und die Nachsicht gegen die armen
Sünderinnen, die unter der Herrschaft der Zivilisation ihrem
Liebes- und Lebenstrieb nur in der Form der Prostitution Rechnung zu
tragen vermögen. Er (Fourier) führt Folgendes an: „Auf den
Vorwurf der Juden, die Jesu vorwerfen, gute Mahlzeiten zu lieben,
antwortete er: 'Johannes der Täufer ist gekommen und aß
kein Brot und trank keinen Wein; da sagtet ihr: Er hat den Teufel. Des
Menschen Sohn ist gekommen, isset und trinket, da saget ihr: Siehe der
Mensch ist ein Fresser und Weinsäufer, der Zöllner und
Sünder Freund.' Und er antwortet weiter: 'Die Weisheit wird
gerechtfertigt sein von allen ihren Kindern.' (St. Luc. VII.) Jesus
beurtheilte also die Weisheit als sehr verträglich mit den
Genüssen. Und um dem vorgeführten Beispiel zu entsprechen,
setzt er sich an die reich bedeckte Tafel eines Pharisäers, der
ihn eingeladen hatte. Da kommt eine Kourtisane, wäscht ihm die
Füße und salbt ihn mit wohlriechender Salbe. Der
Pharisäer hält sich darüber auf, daß er sich von
einem solchen Weibe das gefallen lasse. Jesus aber antwortete ihm:
„Ihr sind viele Sünden vergeben, denn sie hat viel geliebt;
welchem aber wenig vergeben wird, der hat wenig geliebt.“ Voll Mitleid
für das unterdrückte Geschlecht, verzeiht er der
Sünderin und der Ehebrecherin Magdalena. Auch sagt er uns: „Mein
Joch ist süß und meine Last leicht.“




„Christus will also, daß man weder Feind des Reichthums noch der
Vergnügungen sei, er fordert nur, daß man mit dem
Genießen des Guten den Glauben verbinde, weil es der Glaube ist,
der uns zur Entdeckung des sozietären Regimes, des himmlischen
Königreichs führt, 'wo alle Güter im Uebermaß
vorhanden sein werden'. (St. Luc. XII.) Den Reichthum tadelt er nur
rücksichtlich der Laster, zu denen er in der Zivilisation
verführt, weshalb er sagt: „Es ist leichter, daß ein Kameel
durch ein Nadelöhr geht, als daß ein Reicher in's
Himmelreich kommt.'“




Aus alledem gehe hervor, meint Fourier weiter, daß man die Worte
Jesu erst dann richtig fassen könne, wenn man die Bestimmung der
Menschheit kenne, denn hierfür enthielten sie die verschleierten
Vorhersagungen. Wohl beachten möge man, was Jesus gegen die
Sophisten sage, wenn er diesen zurufe: „Sehet euch vor, vor den
falschen Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen, inwendig
aber sind sie reißende Wölfe. An ihren Früchten sollt
ihr sie erkennen. Kann man Trauben lesen von den Dornen, oder Feigen
von den Disteln?“ (Matth. VII.) Man müßte nach alledem
fragen, wie es komme, daß die Kirche, die doch sehr bedeutende
Männer, wie Bossuet, Fenelon und viele Andere gehabt habe, zu
keinem Zweig des Studiums der Anziehung gekommen sei; aber da
heiße es von ihr wie im Kap. XXIII von Matth.: „Sie sagen wohl,
was man thun soll, aber sie thun es nicht.“ Er greift dann auf's Neue
die Philosophen, namentlich Voltaire und Rousseau an, und wendet sich
wiederholt gegen Owen und seine Anhänger, jene Sektirer, die
unter dem Namen der Assoziation anti-sozietäre Vereinigungen
bildeten und die Methoden, durch die allein die Uebereinstimmung der
Triebe und die Anziehung der Arbeit erzeugt werden könne,
zurückwiesen. Außerdem, was könne man von einer Sekte,
wie die Owen'sche, erwarten, die darauf ausgehe, Gott zu leugnen und
ihm die Huldigung zu verweigern? Owen habe es sorgfältig
vermieden, seine Assoziation auf der Grundlage des sozietären
Regimes zu begründen, das habe seinen Stolz verwundet. Owen sei
nur ein mittelmäßiger Sophist, welcher G. Penn (den
Gründer der Sekte der Quäker) kopirt habe. Darauf wendet
sich Fourier gegen den Widerstand, den er mit seinen Theorien in Paris
gefunden. Es scheine, daß das neunzehnte Jahrhundert dasselbe
Schauspiel bieten wolle, das die Zeitalter eines Kolumbus und Galilei
der Nachwelt geboten; allen voran gehe Paris, in welchem der
satanische Geist, der Geist des fünfzehnten Jahrhunderts, noch
heute herrsche. Paris sei das moderne Babylon und von ihm gelte, was
Jesu über Jerusalem ausgerufen: „Jerusalem! Jerusalem! die du
tödtest die Propheten und steinigst, die zu dir gesandt wurden.“
Seine Gelehrten seien eine Legion von Eiferern, die Jesu
kennzeichnete, als er sagte: „Wehe euch Schriftgelehrten und
Pharisäern, ihr Heuchler, die ihr der Propheten Gräber
bauet, und schmücket der Gerechten Gräber. Und sprecht:
Wären wir zu unserer Väter Zeiten gewesen, so wollten wir
nicht theilhaftig sein, mit ihnen an der Propheten Blut.“ Was seien
die Unternehmungen der Zivilisirten? Nichts als Verfeinerungen der
Barbarei, indem man vermittelst der Reduktion der Löhne den
Völkern die Eisen verniete, und durch Einschließung der
armen Klasse in die modernen Bagnos, Manufakturen genannt, ihnen weder
Wohlsein noch Rückkehr gestatte. Diese merkantilen
Bedrückungen seien durch Jesu wie die Kirchenväter
genügend gekennzeichnet. Chrisostomus erkläre: „ein Kaufmann
kann Gott nicht angenehm sein“, und Christus habe sie mit Ruthenhieben
aus dem Tempel getrieben, ihnen zurufend: „Ihr habt mein Haus zu einer
Diebshöhle gemacht.“ Endlich sende die Vorsehung einen
Führer, welcher die schwachen Seiten der merkantilen Hydra zu
fassen wisse, und der, indem er das wahre und allein heilbringende
soziale System inaugurire, die Welt von dem goldenen Kalb, „dem
würdigen Ideal einer blinden Sekte, die Blinde führt“,
befreie.




So wird also Fourier in seinen eigenen Augen zu einem von Gott
gesandten Erlöser der Welt von den sozialen Uebeln, wie Christus,
seiner Lehre gemäß, der Erlöser aus geistiger
Knechtschaft war. Die Utopisten und die Propheten rangiren in
derselben Klasse, beide glauben an die Unfehlbarkeit ihrer Lehren,
d. h. also an ihre eigene Unfehlbarkeit. Und dieser Glaube, „der Berge
versetzt“, macht die Ausdauer und die Hartnäckigkeit begreiflich,
womit sie allen Hindernissen trotzen, allen Einwürfen begegnen,
und wenn die Umstände es erfordern, freudig zum Märtyrer
ihrer Ueberzeugungen werden. Indem Fourier die geistige Macht der
herrschenden Klassen auf's wuchtigste angriff, die
erfahrungsgemäß und selbstverständlich sich auch mit
seinem System nicht befreundet und es bekämpft haben würden,
wenn er in seiner Kritik weniger scharf und bitter, in seinen
Angriffen maßvoller und wenn er sein System mehr mit den
herrschenden Zuständen in Einklang gebracht haben würde,
suchte er in den Aussprüchen Jesu sich eine Waffe und eine
Stütze zu schaffen. Das Priesterthum war trotz Allem, was die
Revolution Uebles für es gebracht hatte, in Frankreich noch eine
bedeutende Macht, weil die herrschenden Klassen sehr rasch erkannten,
daß wenn sie seine Macht beseitigten, sie einen der Aeste
absägten, auf denen sie selber saßen. Die einfache Klugheit
gebot ihnen, sich mit der Kirche zu rangiren, und wer, wie Fourier,
mit dem Bestehenden rechnete, und dies zur Basis seines Systems in so
fern nahm, als er an die Einsicht und die Hülfe der oberen
Klassen appellirte und sie in erster Linie, ja ausschließlich,
zur Inangriffnahme einer Versuchsphalanx, die dann durch ihre
Resultate unfehlbar seinem System zum Siege verhelfen würde,
aufforderte, der mußte auch dem religiösen Kultus Rechnung
tragen. So handelte also Fourier vollkommen logisch. Er that, was
allen sozialen Neuerer das ganze Mittelalter hindurch auch gethan
hatten. Allerdings ist er mit Jenen nicht in Vergleich zu stellen; er
ragt eben so weit über sie hinaus, als ein genial angelegter
Geist zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts über einen
fanatischen Mönch des zwölften oder sechszehnten
Jahrhunderts, dessen Hauptwissen in der Kenntniß der Bibel und
den Schriften der Kirchenväter bestand, hinaus ragen konnte.
Fourier ist, neben St. Simon, der letzte der Utopisten, dessen System
sich auf die religiösen Lehren der herrschenden Kirche zu
stützen versuchte, sie wenigstens als Anhängsel benutzte.
Wohingegen alle sozialen Bewegungen des Mittelalters einen rein
religiösen Charakter annahmen, und zwar so sehr, daß die
meisten Geschichtsschreiber nur den religiösen Charakter
der Bewegungen sahen, den sozialen — der mehr oder weniger auf
einem rohen, auf die entsprechenden Aussprüche des Alten und
Neuen Testaments gestützten Kommunismus beruhte — aber
gänzlich übersahen. Unter dem geistigen Druck der Kirche und
bei der Beschränktheit der Geister war im Mittelalter keine
soziale Bewegung ohne ausgeprägt religiösen Charakter
denkbar. Was im Mittelalter Hauptsache war, wurde natürlich bei
einem Fourier zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts mehr Nebensache,
es war eine Waffe und eine Stütze, die er glaubte nicht entbehren
zu können. So erklärt sich die sehr gezwungene Auslegung,
die er den meisten der zitirten Stellen geben mußte, wobei wir
keineswegs behaupten, daß er sich dieses Zwangs bewußt
war. Es ist selbst für mäßig begabte Kritiker, die in
einer späteren, aufgeklärteren und klarer sehenden Zeit
leben, leicht, die Mängel in den Systemen und Lehren
vorangegangener bedeutender Geister scharf zu erkennen, aber daraus zu
schließen, daß das, was sie erkannten, auch Jene leicht
erkennen mußten, ist falsch. Andererseits läßt sich
nicht leicht nachweisen, wo bei vorhandenen Widersprüchen eines
Menschen die Ueberzeugung aufhört und die sog. Klugheit,
Rechnungsträgerei oder gar der beabsichtigte Betrug beginnt. Der
Beweis für Letzteres wird leicht zu führen sein, wo
offenbare, grobe und direkte Widersprüche vorliegen, bei Fourier
wird man diese nicht leicht nachweisen können. Sein System ist
ein streng geschlossenes und gegliedertes System mit allen
Vorzügen und Schwächen. Ein System, das in seiner
Geschlossenheit selbst den Keim einer Religion enthält, weshalb
nur eine Schule, keine Partei sich aus ihm entwickelte. Man kann eben
so gut von einer Fourier'schen Sekte sprechen, wie Fourier selbst, und
stets mit großer Geringschätzung, von einer Owen'schen oder
St. Simonistischen Sekte sprach.












Glaubte Fourier durch die auszugsweise mitgetheilten Aussprüche
den Beweis geführt zu haben, daß Jesus und das Neue
Testament für seine Theorien sprächen, so geht er nunmehr
dazu über, auch den Gegenbeweis zu Gunsten seiner Lehre zu
erbringen, d. h. er sucht nachzuweisen, in welcher Unwissenheit sich
die Modernen über Charakter, Eigenschaften, Gang und Ende der
Zivilisation befänden, von der sie immer noch leichtgläubig
genug die Vervollkommnung hofften. Er versucht ferner nachzuweisen,
welche Wege sie betreten müßten, um allmälig in die
sechste Entwicklungsperiode, die des Garantismus, zu gelangen.
Daß die Zivilisation überhaupt sich zu vervollkommnen
suche, zeige das unbewußte Streben, über sich selbst hinaus
zu gehen, sich zu Garantien zu erheben, von denen einige
Stückchen verwirklicht zu haben sie sich einbilde. Aber diese
Garantien, wie das Geldsystem und die Versicherungen, verdanke sie
mehr dem Zufall, dem Instinkt, aber nicht der Wissenschaft.




Es sei hier bemerkt, daß Fourier zwar die Einführung des
Geldes als Fortschritt für ein besseres Ausgleichungssystem
ansieht, aber auszusetzen hat, daß es „individuelles“ Geld sei,
wie er es bezeichnet, also in den Händen des
Privateigenthümers Mittel der Ausbeutung, des Betrugs und der
Unterdrückung werde. Das Geld soll nach ihm gesellschaftliches
Besitzthum sein, es würde also in seinem System Besitzthum der
Phalanxen werden. Daß das Geld seinen Zweck nur erfüllt,
wenn es zwar gesellschaftlich anerkanntes Tauschmittel für alle
Waaren, aber gleichzeitig im Privatbesitz ist, weil es nur in
einer auf Privatbesitz und Waarenproduktion beruhenden Gesellschaft
einen Sinn und die Möglichkeit der Existenz hat, entging ihm. Mit
der Aufhebung der Waarenproduktion, also auch der Privatwirthschaft
und mit der Einführung gesellschaftlicher Produktion fällt
der Gegenpol der Waarenwirthschaft, die Geldwirthschaft, von selbst,
der Boden seiner Existenz, allgemein anerkanntes Tauschmittel für
alle Waarenaustausche zu sein, wird ihm entzogen. Da wo Produkt gegen
Produkt, richtiger Arbeit gegen Arbeit gesellschaftlicher
Vereinigungen sich austauscht, wird der Austausch ein einfaches
Rechenexempel, das auf dem Wege der Buchung der austauschenden
Faktoren beglichen wird. Dagegen muß in einer auf Millionen
Einzelwirthschaften beruhenden Produktion, wo das Produkt als Waare
den einzigen Zweck hat, so rasch als möglich die Hände seines
Produzenten zu verlassen, um durch Dutzende von Händen die
verschlungensten Kanäle zu durchwandern, welche die Spekulation
ihm anweist, bis es endlich in die Hände des Bedürfers
gelangt, wir sagen, hier muß nothwendig ein gesellschaftlich
anerkanntes Aequivalent zur Ausgleichung aller dieser Manipulationen
vorhanden sein, und dieses ist das Geld, das den Doppelcharakter
besitzt, gesellschaftlich anerkanntes Werthmaß und Waare zu
sein.




Andererseits, fährt Fourier fort, habe die Zivilisation falsche
Methoden adoptirt, so das System der anarchischen Industrie und der
lügnerischen individuellen Konkurrenz; aber hauptsächlich
habe sie den Fehlgriff begangen, die Aktiengesellschaft für die
Assoziation anzusehen, alles Fehler, die sie weitab vom Wege der
sozialen Garantien führten. Es sei also nothwendig, um dieses
politische Chaos zu entwirren, eine detaillirte Analyse der
Zivilisation und ihres Charakters zu geben, eine Aufgabe, der sich
bisher die Gesellschaft und ihre wissenschaftlichen Führer
entzogen hätten. Man glaube noch an die Vervollkommnung,
während die Zivilisation bereits rapide ihrem Untergang
entgegeneile.




Wie der menschliche Körper so besäßen auch die
Gesellschaften ihre vier, durch bestimmte Charaktereigenschaften sich
unterscheidenden Lebensalter, die einander sich folgten. Man
könne weder den Aufschwung noch den Niedergang einer Gesellschaft
beurtheilen, so lange man nicht die sehr unterscheidenden
Charaktereigenschaften zu bezeichnen vermöge, die eine bestimmte
Gesellschaft besitze. Unsere Naturwissenschaftler seien, wenn es sich
um die Unterscheidung ziemlich nutzloser Pflanzen handele, so sehr
skrupulös, warum seien dies nicht auch unsere Politiker und
Oekonomisten? Warum folgten sie nicht dieser naturwissenschaftlichen
Methode, wenn es sich um die ihnen so theure Zivilisation handele, um
die von jeder der vier Phasen adoptirten Eigenschaften zu bezeichnen?
Es sei dies das einzige Mittel, um zu erkennen, ob man noch
vorwärts schreite oder im Niedergang sich befinde.




Nach Fourier sind nun die vier Phasen der Zivilisation und die einer
jeden eigentümlichen Charaktereigenschaften folgende:






  	Aufsteigende
 Schwingung
  	1. Phase: Kindheit.



  	Einfacher Keim
  	Monogamie.



  	Zusammengesetzter Keim
  	Patriarchalische oder adelige Feudalität.



  	Angelpunkt der Periode
  	Bürgerliche Rechte der Frau.



  	Gegengewicht
  	Föderation der großen Vasallen.



  	Ton oder Stimmung
  	Ritterliche Illusionen.



  	2. Phase: Jugend.



  	Einfacher Keim
  	Städtische Privilegien.



  	Zusammengesetzter Keim
  	Pflege der Wissenschaften und Künste.



  	Angelpunkt der Periode
  	Befreiung der Arbeit.



  	Gegengewicht
  	Repräsentativsystem.



  	Ton oder Stimmung
  	Illusionen über Freiheit.



  	Mittagsphase.



  	Keim
  	Seeschifffahrtskunst, experimentale Chemie.



  	Charaktereigenthümlichkeiten
  	Enttäuschungen, Staatsanleihen.



  	Absteigende
 Schwingung
  	3. Phase: Mannbarkeit.



  	Einfacher Keim
  	Handelsgeist, Fiskalismus.



  	Zusammengesetzter Keim
  	Aktien-Gesellschaften.



  	Angelpunkt der Periode
  	Monopol der Seeherrschaft.



  	Gegengewicht
  	Handels-Anarchie.



  	Ton oder Stimmung
  	Oekonomische Illusionen.



  	4. Phase: Altersschwäche.



  	Einfacher Keim
  	Leihhäuser.



  	Zusammengesetzter Keim
  	Unternehmerschaft in bestimmter Anzahl.



  	Angelpunkt der Periode
  	Industrielle Feudalität.



  	Gegengewicht
  	Monopolwirthschaft.



  	Ton oder Stimmung
  	Illusionen über Assoziationen.







Man wird dem hier wiedergegebenen Tableau Scharfsinn in der
Aufstellung und Interessantheit in der Gruppirung nicht absprechen
können, mehrfach charakterisirt es die verschiedenen Perioden der
zivilisirten Gesellschaft sehr treffend.




Fourier bemerkt dazu erläuternd: er habe diejenigen
Charaktereigenschaften nicht hervorgehoben, die allen vier Phasen
gemeinsam seien, sondern nur die, welche die eine oder andere
auszeichneten und jene, die mit der einen oder anderen gemischt seien.
So sei die zweite Phase, in der die Athener lebten, eine
unvollständige, eine Bastardperiode, indem ihr noch Merkmale der
Periode der Barbarei anklebten und der Angelpunkt der zweiten Phase,
die Befreiung der Arbeit, ihr fehlte. In England und Frankreich
befinde sich die Zivilisation im absteigenden Ast der dritten Phase
und neige stark zur vierten, deren beide Keime sie bereits besitze.
Dieser Zustand zeige eine schmerzlich empfundene Stagnation; das Genie
fühle sich ermüdet von seiner Unfruchtbarkeit wie ein
Gefangener, und arbeite sich vergeblich ab, um irgend eine neue Idee
zu erzeugen. Mangels des erfinderischen Genies zögere aber der
fiskalische Geist nicht, die Mittel zu entdecken, um die vierte Phase
zu organisiren, die zwar ein Fortschritt aber nicht zum Guten sei. Es
handele sich darum, einen Zwischenzustand zu schaffen, der die
Zivilisation in den Garantismus überleite und diesen dem
Liberalismus entgegenzustellen, diesem stationären Geist, der
sich auf das Repräsentativsystem, eine der Charaktere der zweiten
Phase, verbissen habe. Ein System, das für eine kleine Republik,
nicht für ein großes reiches Land wie Frankreich tauglich
sei. Umgekehrt wollten die Antiliberalen die Ungeschicklichkeit
begehen, uns in die erste Phase zurückzuführen, während
das wachsende Staatsschuldenwesen uns unwiderstehlich in die vierte
Phase, die Altersschwäche, risse.




Wer das Tableau der Charaktereigenschaften der Zivilisation genau
prüfe, werde erkennen, daß der Glaube, unsere Gesellschaft
befinde sich in einem „erhabenen Flug“, eine Illusion sei, denn in
Wahrheit befänden wir uns auf dem Krebsgang. „Es ist der
Fortschritt nach abwärts, vergleichbar dem einer Frau, die ihre
weißen Haare, die sie mit sechzig Jahren besitzt, als
Vervollkommnung der Vollkommenheit ihres Haarwuchses anpreisen wollte.
Darüber wird Jeder mitleidig lächeln. Wie der menschliche
Körper so vervollkommnet sich auch die Gesellschaft nicht, wenn
sie altert.“




Die Gesellschaften wie die Individuen gingen zu Grunde, wenn sie sich
dem Wucherer überließen, und es sei die That unseres
Jahrhunderts, von Anleihe zu Anleihe zu eilen.




Man sage, „das Gefäß ist durchweicht, der Stoff hat seine
bleibende Form angenommen.“ Das gelte auch von den fiskalischen
Anleihen. Sie blieben und jedes Ministerium mache eine neue, denn „man
muß essen, wenn man an der Krippe sitzt.“ Welche Partei auch
immer herrsche, die Finanz halte stets die Zügel des
Gefährtes, damit der Marsch nicht gegen ihr Wirthschaftssystem
sich richte. Was werde also das Ende sein, dem alle unsere mit
Schulden überladenen Reiche zueilen, wohin uns die Oekonomisten
geführt? Der Sturz in den Abgrund. Man könne unsere
Oekonomisten und Politiker jenem Reiter vergleichen, von dem die
Spötter sagten: „Er führt nicht das Pferd, das Pferd
führt ihn.“




Fourier hat in diesen Auseinandersetzungen wieder einmal, seiner Zeit
vorauseilend, den wahren Charakter der Staatsanleihen sehr richtig
erkannt. Damit ein Staat von den Geldmächten beherrscht,
ökonomisch und finanziell ausgebeutet und geplündert werden
kann, muß man ihn zu Anleihen verleiten. Mit jeder neuen Anleihe
wird ihm der Strick fester gedreht, genau wie dem Privatmann. Die
Staatsgewalt wird Werkzeug in den Händen der großen
Finanzmächte, die schließlich weit mehr als die Minister
selbst die Staatsangelegenheiten beherrschen und lenken, Gesetze
dekretiren, Kriege führen oder verhindern, wie es ihrem Interesse
paßt. Und damit die Staatsmaschine nach Wunsch gehe, die
Regierung jeder Zeit durch die Kontrole ihrer abhängigen Stellung
bewußt bleibe, damit ferner die nöthigen Einnahmequellen in
Form von Steuern aller Art zur Verzinsung und Amortisirung der
Schulden vorhanden seien, bedarf man des Repräsentativsystems,
durch welches die Drahtzieher der hohen Finanz den noch fehlenden
Einfluß auf die ganze Gesetzgebung und Staatsverwaltung gewinnen
und den Staat zu einer melkenden Kuh der Geldmächte machen. Durch
solche Manipulationen ist heute die Regierung und Verwaltung
Frankreichs in den Händen der großen Finanzmächte, die
es in die Abenteuer von Tunis und Tonkin stürzten, durch
Privilegien und Staatssubventionen an die großen Eisenbahn- und
Verkehrsgesellschaften das Volk berauben, durch die Ueberlast der
indirekten Steuern es brandschatzen und plündern. Durch die
gleichen Manipulationen ist Oesterreich dahin gekommen, wo es heute
steht, hat man die Türkei zu Grunde gerichtet, Ungarn binnen zwei
Jahrzehnten an den Rand des finanziellen Untergangs gebracht, Egypten
ruinirt. Wie der kleine Bauer und der in die Klemme gerathene
Grundbesitzer die finanziellen Wohlthäter bereit finden, ihnen
gegen genügende hypothekarische Sicherheiten zu guten Zinsen Geld
zu borgen, oft mehr als sie haben wollen, und nun den Händen des
Gläubigers rettungslos überantwortet sind, der die Hand auf
ihre Ernten legt, ihnen jederzeit mit Subhastationen droht, und sie
zwingt, das ganze Jahr die Frohnarbeit für ihn, den Kapitalisten,
zu verrichten, so sind die Staatsangehörigen überschuldeter
Reiche die Bienen, die durch ihre Arbeit, mit ihrem Honig der
Finanzaristokratie die Kisten und Kasten füllen müssen. Das
ist heute, wo die Staatsschulden in fast allen Staaten in die
Milliarden gewachsen sind und weiter wachsen, eine sich Jedem leicht
aufdrängende Thatsache. Zu Fourier's Zeit stak das
Staatsschuldenwesen noch in den Kinderschuhen und es war ungleich
schwerer, seinen Charakter zu erkennen als heute.




Unter die permanenten Charaktere der Zivilisation rechnet Fourier
denjenigen, der sich schon seit alter Zeit in dem Sprichwort
ausdrückt: „Die großen Diebe läßt man laufen,
die kleinen hängt man.“ Aehnliche Charaktereigenschaften
könne man noch eine Menge anführen. So überlasse man
sich bitteren Klagen über auffällige Thatsachen wie die,
daß die Tugend und das Gute stets lächerlich gemacht,
übel behandelt und verfolgt würden. Ohne Zweifel sei die
Indignation darüber gerechtfertigt, aber wenn gegenwärtig
die Zivilisation eine Aufhäufung dieser beklagenswerthen
Resultate zeige, dann klassifizire und konstatire man diese Uebel,
damit man einen Ueberblick über das Wesen und die Früchte
dieser abscheulichen Gesellschaftsordnung erhalte.




Aber man schenke allen diesen Uebeln so wenig Aufmerksamkeit, weil man
sie mit dem gegenwärtigen Zustand unzertrennlich halte. Eine von
diesen üblen permanenten Charaktereigenschaften sei auch die
Fesselung der öffentlichen Meinung, und zwar auch unter der
Herrschaft der Philosophen, die nicht wollten, daß das Volk sein
ursprünglichstes Recht erkenne und das Recht auf ein
Existenzminimum fordere, was freilich nur unter dem Regime der
industriellen Anziehung garantirt werden könne. Andere Uebel
erkenne man nicht, weil sie unter falscher Flagge segelten, so die
Tyrannei des persönlichen Eigenthums. Der Grundeigenthümer
erlaube sich hundert Anordnungen über sein Eigenthum, die mit dem
öffentlichen Wohl, dem Wohl der Masse in Widerspruch
stünden, er erlaube sich dies alles unter dem Vorwande der
„Freiheit“. Das komme, weil die Zivilisation von sozialen Garantien
keine Ahnung habe. Wieder ein anderes meist nicht erkanntes Uebel sei
die indirekte Verweigerung der Gerechtigkeit für die Armen. Der
Arme könne wohl das Recht suchen, aber was nütze dieses,
wenn er die Kosten der Prozedur nicht aufbringen könne. Bei den
gerechtesten Klagen werde er von dem reichen Plünderer durch
Appellation und Gegenappellation mürbe gemacht und zum Nachgeben
gezwungen. Man gebe dem Königsmörder einen Vertheidiger,
aber nicht dem Armen, denn „er könnte zu viele Prozesse haben“.
Die Gesellschaft sei überfüllt mit Armen, die unter dieser
Handhabung der Gerechtigkeit litten. Aber diese Gesellschaft sei eben
ein falscher Kreisschluß (cercle vicieux), das sei ihr
wesentlichster Charakter. Die Mängel der Zivilisation
ließen sich in zwölf Hauptpunkte zusammenfassen. 1. Eine
Minorität, die Herrschenden, bewaffnet Sklaven, die eine
Majorität unbewaffneter Sklaven im Zaum halten. 2. Mangel an
Solidarität der Massen und dadurch erzwungener Egoismus. 3.
Zweideutigkeit aller Handlungen der Gesellschaft und ihrer sozialen
Elemente. 4. Innerer Kampf des Menschen mit sich selbst. 5. Die
Unvernunft zum Prinzip erhoben. 6. In der Politik wird die Ausnahme
als Grundlage für die Regel. 7. Das knorrigste und
hartnäckigste Genie wird gebeugt und kleinmüthig gemacht. 8.
Erzwungene Begeisterung für das Schlechte. 9. Stetige
Verschlimmerung, indem man zu verbessern glaubt. 10. Vielseitiges
Unglück für die ungeheure Mehrheit. 11. Fehlen einer
wissenschaftlichen Opposition gegen die herrschenden Theorien. 12.
Verschlechterung der Klimate. Letzteres, durch die Zerstörung der
Wälder und daraus folgendes Austrocknen der Quellen
herbeigeführt, müsse nothwendig und sicher bis gegen Ende
des Jahrhunderts klimatische Exzesse erzeugen.




Fourier geht dann dazu über, die Natur des Handels zu
erörtern. Er fragt: „Woher kommt diese Bewunderung der Modernen
für den Handel, welchen doch im Geheimen alle Klassen außer
den Handeltreibenden verabscheuen? Woher dieses stupide Vorurtheil
für die Kaufleute, die Christus mit Ruthen aus dem Tempel trieb?
Die Antwort ist: sie besitzen viel Geld und eine Haupthandelsmacht
(England) übt über die industrielle Welt die Tyrannei des
Handels-Monopols aus.“ Auch habe die politische Oekonomie die Analyse
des Handels nicht zu machen gewagt und so komme es, daß die
soziale Welt nicht wisse, was eigentlich das Wesen des Handels sei.
„Der Handel ist die schwache Seite der Zivilisation, der Punkt, auf
dem man sie angreifen muß. Im Geheimen wird der Handel von den
Regierungen wie von den Völkern gehaßt. Nirgends sehen
weder der Adel noch die Grundeigentümer die Handeltreibenden mit
günstigen Augen an, diese Parvenüs, die in Holzschuhen
angekommen sind und bald mit einem Vermögen von Millionen
prunken. Der rechtschaffene Eigenthümer begreift nicht die
Mittel, durch die man sich so gut zu bereichern vermag; welche
Sorgfalt er immer der Verwaltung seines Gutes widmet, es gelingt ihm
schwer, sein Einkommen um einige Tausend Franken zu steigern. Er wird
perplex über die großen Profite dieser Agioteure, er
möchte seinem Erstaunen, seinem Verdacht über diese ihm
fremde Art, Vermögen zusammen zu scharren, Ausdruck geben, aber
da kommen die Oekonomisten, fallen ihm in den Arm und schleudern ihr
Anathema gegen Jeden, der es wagt, diesen großartigen Handel und
die Großartigkeit des Handels (le commerce immence et
l'immense commerce) zu verdächtigen. Welch schöne
Phrasen sind nicht zu seiner Verherrlichung Mode geworden! Da spricht
man mit Pathos von der 'Ausgleichung, dem Gegengewicht, der Garantie,
dem Gleichgewicht des großartigen Handels und der
Großartigkeit des Handels, von den Freunden des Handels, von dem
Wohl des Handels'.“ Für einen unglücklichen Philosophen gebe
es nichts Imposanteres, als wenn eine Kohorte von Millionären mit
tiefsinnigem Aussehen zur Börse wandelten. Man glaube die
römischen Patrizier über dem Schicksal Karthagos brüten
zu sehen. Speichellecker der Agiotage malten die Kaufleute und
Börsenmänner als eine Legion von Halbgöttern; Jeder,
der sie kenne, wisse im Gegentheil, daß es eine Legion von
Betrügern sei; aber ob mit Recht oder Unrecht, sie hätten
allen Einfluß an sich gerissen. Die Philosophen seien ihnen zu
Gunsten, selbst die Minister und der Hof beugten sich vor diesen
Geiern des Handels; alles infolge des durch die Oekonomisten gegebenen
Impulses. Die Folge davon sei, daß der ganze soziale Körper
den merkantilen Räubereien vollständig unterworfen sei, und
wie der von dem Blick der Schlange faszinirte Vogel dieser in den
Rachen fliege, so lasse sich die Gesellschaft vom Handel zu Grunde
richten.




Eine vernünftige und rechtschaffene Politik habe Mittel des
Widerstandes in Anwendung bringen und sich von Fehlgriffen losmachen
müssen, welche die Herrschaft der Welt in die Hände einer
unproduktiven, lügnerischen und übelwollenden Klasse
liefere. Man dürfe die Handeltreibenden nicht mit den
Manufakturisten verwechseln.21 Die Hauptschacherer, die
Rohmaterialienhändler sännen nur, wie sie Manufakturisten
und Konsumenten plündern könnten. Zu diesem Zwecke
unterrichteten sie sich über die vorhandenen Vorräthe,
kauften sie auf, hielten die Waaren zurück und verteuerten sie,
um so auf Fabrikant und Bürger den Druck auszuüben. Die sog.
Oekonomisten stellten diese Aufkäufer und Wucherer als
tiefsinnige Genies hin, die doch nichts als elende Schwätzer,
abenteuerliche Spieler und tolerirte Bösewichter seien. Den
schlagendsten Beweis habe das Jahr 1826 gegeben, wo mitten in der
tiefsten Ruhe plötzlich eine Stagnation und Ueberfülle an
Produkten hervorgetreten sei, als alle Journale noch unmittelbar zuvor
auf die dem Handel neuen und günstigen Chancen hinwiesen, welche
die Befreiung beider Amerika im Gefolge haben werde. Nun, welches sei
die Ursache dieser überraschenden Krise gewesen? Es war die
Wirkung eines komplizirten Spiels zweier charakteristischer
Eigenschaften des Handels: des Zurückschlagens der Vollsaftigkeit
(refoulement pléthorique) und eines Gegenschlags durch
verfehlte Spekulation.




Die erstere Eigenschaft sei die periodische Wirkung blinder Habgier
der Kaufleute. Sobald irgendwo ein Absatzweg sich öffne,
würden viermal mehr Waaren zugeführt, als der Markt
aufnehmen könne. So sei es auch hier gewesen. Wenn man die
Wilden, die Neger und die spanische Bettelbevölkerung in Abzug
bringe, zählten die beiden (Nord- und Süd-) Amerika kaum 20
Millionen konsumtionsfähiger Bewohner, man habe aber für 200
Millionen konsumtionsfähiger Menschen Waaren zugeführt.
Daher die Stockung und der Rückschlag. Im Jahre 1825 hätten
die französischen und englischen Hosenhändler Waarenmassen
zugeführt, die wenigstens auf 3 bis 4 Jahre reichten, so
entstanden Massenverkäufe, Stockung, Entwerthung der Stoffe,
Bankerotte der Verkäufer. Das war die nothwendige Wirkung dieser
Ueberfülle (pléthore), verursacht durch die
Unklugheiten des Handels, der in seiner Gier nach Gewinn sich stets
über das Quantum der absatzfähigen Produkte den
größten Illusionen überlasse. Was könne man auch
von einer Kohorte eifersüchtiger, durch Habgier verblendeter
Verkäufer anders erwarten? Wie wollten wohl diese die Grenzen der
Aufnahmefähigkeit eines Marktes erkennen?




„Genügte schon die Ueberzufuhr von Waaren, um Bankerotte und die
äußerste Beunruhigung der Märkte und Fabriken
hervorzurufen, so trat in demselben Augenblick ein anderer Umstand
dazwischen, um das Uebel zu vervielfachen. Die
Baumwollenaufkäufer in New-York, Philadelphia, Baltimore,
Charleston etc. hatten im Einverständniß mit ihren
Vertrauten in Liverpool, London, Amsterdam, Havre und Paris sich aller
Vorräthe bemächtigt. Aber da geschah, daß Egypten und
andere Märkte eine außerordentlich reiche Ernte hatten. Die
Hausse war nur ein kurzes Strohfeuer. Die wucherischen Geier Amerikas
wie ihre Kooperateure in Europa erstickten im Ueberfluß. Die
durch die Crise pléthorique verursachte
Preisschleuderei zwang die Fabriken zu feiern und brachte die
Baumwollenspekulanten, die auf Hausse gerechnet und jetzt einer tiefen
Baisse sich gegenüber sahen, zum Sturz. Den verunglückten
Machinationen in Amerika folgten als Gegenschlag die Bankerotte in
Europa. Das ist der einfache Hergang der so räthselhaft
erschienenen Ereignisse. Journale und Schriften, die darüber sich
äußerten, verfielen alle in denselben Irrthum. Nach ihnen
war nur eine Ursache vorhanden: die Unordnung, welche durch die beiden
gleichzeitig sich vollziehenden Operationen auf dem Markt entstanden
war. Niemand gestand die wahren Ursachen offen ein, man bemühte
sich vielmehr, die beiden Parteien, die das Uebel verursacht hatten,
als unschuldig darzustellen, man gab weder zu, daß die Einen
durch Zufuhr von Riesenmengen an Waaren die Märkte lahmlegten,
noch daß die Anderen durch Vorenthaltung des nöthigen
Rohmaterials die Märkte beraubten. Auf der einen Seite herrschte
verrückte Verschwendung, auf der anderen vexatorische
Unterschlagung. Es gab also in jeder Weise Exzesse und Konfusion im
Mechanismus. Das ist der Handel, das Ideal der Dummköpfe.“




Wie im vorliegenden Falle zwei, erläutert Fourier weiter, so
wirkten oft drei und vier Ursachen zusammen, um Krisen zu erzeugen,
und was die verschiedenen Charaktere der Bankerotte betreffe, so habe
er eine Liste von zweiundsiebenzig verschiedenen Arten aufgestellt.
Wollte man alle Formen des Betrugs und der Bankerotte zeichnen, man
müßte dicke Bücher schreiben. Von den Hauptübeln,
die der Handel gebäre und die als die Triebfeder zu allem Unheil
ansehen seien, wolle er nur zwölf aufführen:
Börsenspiel, Lebensmittelwucher, Bankerott, Geldwucher,
Parasitenthum, Mangel an Solidarität, fallendes Gehalt und
fallende Löhne, Theuerung, Verletzungen der Gesundheit,22
willkürliche Festsetzung der Preise, legalisirte
Doppelzüngigkeit im Verkehr, individuelles Geld.




Fourier spricht dann von der „Absonderung“ der Kapitalien, worunter er
die Konzentration auf der einen und den daraus folgenden Kapitalmangel
auf der anderen Seite versteht. Die Kapitalkonzentration erzeuge auch
den Ueberfluß — an Bodenerzeugnissen durch den Handel
—, der den Preisdruck für die Erzeugnisse des
Bodenbesitzers hervorrufe. Die Kapitalien häuften sich nur auf
Seiten der unproduktiven Klasse. Bankiers und Kaufleute beklagten sich
häufig, nicht zu wissen, was sie mit ihren Fonds beginnen
sollten, sie empfingen Geld für 3 Prozent, wo der Landmann es
kaum für 6 auftreiben könne. Wenn er es nominell zu 5
Prozent erhalte, koste es ihn mit allen Spesen und Lasten, die damit
verbunden seien, 16 und 17 Prozent. Der Handel, dieser Vampyr, der das
Blut aus dem industriellen Körper sauge, konzentrire Alles in
seine Taschen und zwinge die produktive Klasse, sich dem Wucherer zu
überliefern. Selbst die Jahre des Ueberflusses würden
für die Agrikultur eine Geißel, wie man das 1816 und 1817
gesehen habe. Das Jahr 1816 brachte Mißernte und zwang den
Landmann zum Schuldenmachen, als aber 1817 eine sehr reiche Ernte
brachte, ward er gezwungen, dieselbe rasch und in Folge dessen zum
niedrigsten Preis zu verkaufen, um seine Gläubiger zu bezahlen.
So zerstreue der soziale Mechanismus die kleinen Kapitalien, um sie in
den Händen der Handeltreibenden zu konzentriren. Der Ackerbauer
seufze, gebrochen durch den Gegenschlag, unter dem Ueberfluß der
Ernten, deren Werth weder bei dem Verkauf noch bei der Konsumtion ihm
gehöre, weil die Konsumtion auf umgestürzter Basis ruhe,
„denn die Klasse, die produzirt, nimmt an der Konsumtion nicht
Theil“. So würden Eigentümer wie Bodenbebauer oft
gezwungen, Geißeln, wie Frost und Hagel, herbeizuwünschen.
Man habe 1828 den Schrecken gesehen, als man im Juni in allen
weinbautreibenden Ländern eine gute Ernte und damit
erdrückenden Ueberfluß zu fürchten hatte.23




„Genügen diese Monstrositäten nicht, um zu beweisen,
daß das gegenwärtige System des Handels, wie der ganze
Mechanismus der Zivilisation die verkehrte Welt darstellt? Aber wie
will man sich in diesem Labyrinth zurechtfinden, so lange man die
Charaktereigenschaften dieser Gesellschaft nicht analysirt?
Schmeichler unseres Handelssystems haben wir im Ueberfluß, deren
alleiniges Talent darin besteht, alle Fehler der Hydra des Handels zu
beräuchern. Wenn man erst die wahre Natur dieses
lügnerischen Systems erkennt, wird man erstaunt sein, daß
man so lange sich von einem System dupiren ließ, das schon der
Instinkt uns denunzirt, denn alle anderen Klassen hassen den Handel.“




„Die Falschheit und Zweideutigkeit, wozu dieses System gekommen ist,
genügt, um den Betroffenen die Augen zu öffnen; die
Betrügerei und die Fälschung aller Lebensmittel hat eine
Höhe erreicht, daß man die Einführung des
Handelsmonopols als eine Schutzmaßregel gegen diesen
Handel begrüßen würde. Eine Staatsregie würde
viel weniger sich auf Zweideutigkeiten einlassen können, sie
würde zu einem festgesetzten Preis wenigstens natürliche
Produkte geben, während es heute fast unmöglich ist, im
Handel etwas natürlich zu erhalten.“




„In Paris findet man kein Zuckerbrot, das nicht mit Runkelrüben
gefälscht ist,24 keine Tasse reiner Milch oder
ein Glas reinen Branntweins. Kurz Unordnung und Aergerniß sind
auf die Spitze getrieben und gehen die Dinge so weiter, so bleibt
nichts übrig, als das Monopol.“ Fourier setzt freilich hinzu,
daß dies durch Entdeckung seines sozietären Systems und
dessen Einführung unnütz werde.




Fourier äußert sich dann über den Bankerott, über
die Art, wie die öffentliche Meinung ihn zum Theil behandelt und
wie der Bankerott selbst wieder zu Täuschungen benutzt wird. Auf
der Bühne werde ein Falliment mit fünfzig Prozent als
Lustspiel behandelt. Wenn aber ein Bankier die anvertrauten Depots von
Ersparnissen zahlreicher Dienstboten veruntreue, die diese
während zwanzig Jahren mühselig zusammengescharrt, so sei
das sicherlich keine lächerliche Sache, sondern ein Verbrechen,
das zu bestrafen sei.




„Welche Verdorbenheit in der philosophischen Welt. Die Literatur ist
eine Prostituirte, die nur studirt, wie sie sich mit dem Laster auf's
Beste stellen kann; sie malt Alles in den schönsten Farben, damit
die Theaterkasse ihre gute Einnahme hat. Die Moral ist eine in
Mißkredit gerathene Schwätzerin, die nicht mehr wagt, gegen
straflose Verbrechen, wie den Bankerott, zu deklamiren; sie
speichelleckert allen Klassen von Dieben. Und der Oekonomismus, der
nichts zu entdecken versteht, sucht die zu Tage liegenden Laster als
unschuldige hinzustellen, sind es doch die Laster seiner Favoriten,
der Handeltreibenden. So denkt keine Wissenschaft daran, ihre Aufgabe,
die Analyse der Uebel der Zivilisation und das Suchen nach einem
Heilmittel, zu erfüllen.“




Fourier führt, wie er Alles zu klassifiziren und zu ordnen liebt,
nicht weniger als vierundzwanzig Arten von Bankerotten auf, bei denen
die Schwächen oder die Liebhabereien der Bankerotteure die
Ursachen ihres Zusammenbruchs sind. Bei dem Einen sind zerrüttete
Familienverhältnisse, eine liederliche Frau, verdorbene Kinder,
bei dem Anderen eine Maitresse, bei dem Dritten die galanten
Neigungen, bei dem Vierten Sentimentalität, die ihn zum
Geschäft unbrauchbar machen u. s. w., die Ursachen, welche die
Katastrophen erzeugen. Er könne, setzt er weiter hinzu, recht
amüsante Kapitel zu den Details aller Arten von Bankerotten
liefern, er treibe das Geschäft seines Vaters und sei im
Waarenladen erzogen worden, er habe mit eigenen Augen die Infamien des
Handels gesehen und beschreibe ihn nicht, wie die Moralisten vom
Hörensagen, die den Handel nur in den Salons der Agioteure kennen
lernten und einen Bankerott als etwas ansähen, das man sich in
guter Gesellschaft erlauben dürfe. Jeder Bankerott, namentlich
wenn er einen Bankier oder Wechselagenten betreffe, werde unter ihrer
Feder zu einem beklagenswerthen Unfall, für den die
Gläubiger im Grunde dem Falliten noch verbunden seien, daß
er sie in seine edlen Spekulationen verwickelt habe. Man zeige den
Gläubigern den Vorgang als eine unverschuldete Fatalität,
eine unvorhergesehene Katastrophe an, die durch das Unglück der
Zeiten, widrige Umstände, einen beweinenswerthen Wechselfall
herbeigeführt sei. Das sei der gewöhnliche Inhalt der
Briefe, mit welchen ein Fallissement angezeigt werde.




„Alsdann kommen der Notar und seine Gevatter, denen im Geheimen ihre
Provisionen für alle Vortheile, die sie erzielen, zugesichert
sind und stellen den Falliten als so ehrenhaft, der Achtung so
würdig hin. Da ist eine zärtliche Mutter, die sich dem Wohle
ihrer Kinder opfert, ein tugendhafter Vater, der sie in der Liebe zur
Verfassung erzieht, eine trostlose eines besseren Schicksals
würdige Familie, die von der aufrichtigsten Liebe für jeden
ihrer Gläubiger beseelt ist. Man müßte wahrhaftig ein
Ungeheuer sein, wenn man einer solchen Familie nicht helfen wollte, um
sie wieder zu erheben. Das ist sogar eine Pflicht für jede
rechtschaffene Seele. Dazwischen interveniren einige moralische
Spitzbuben, die man bestochen hat, und die gegen Jedermann
hervorheben, wie schön es sei, in einem solchen Falle seine
Gefühle walten zu lassen und daß man dem Unglück
Erbarmen schulde. Diese werden durch einige hübsche
Fürsprecherinnen, die sehr nützlich sind, um die
Widerspenstigsten zu beruhigen, unterstützt. Durch alle diese
Umtriebe erschüttert, kommen Dreiviertel der Gläubiger sehr
bewegt und irre geleitet in die Sitzung. Der Notar schlägt ihnen
einen Nachlaß von 70 Prozent ihrer Forderungen vor, indem er
wieder ausmalt, wie diese tugendhafte Familie aus Sorge, die
geheiligten Pflichten der Ehre zu erfüllen, sich des Letzten
beraube. Ist die Situation günstig, so schlägt man den
Gläubigern weiter vor, daß sie, um ihr Gewissen zu
befriedigen und um der edlen Eigenschaften einer Familie willen, die
so würdig der Achtung und so eifrig für die Interessen ihrer
Gläubiger eingenommen ist, eine Huldigung bringen und statt auf
siebzig auf achtzig Prozent verzichten. Einige Barbaren wollen
widerstehen, aber die im Saale geschickt vertheilten Vertrauten
übernehmen das Geschäft der heimlichen Anschwärzung der
Widerstrebenden, die sie als unmoralisch bezeichnen. Dieser, tuscheln
sie, besucht nie die Kirche und hat folglich kein Erbarmen; Jener
unterhält eine Maitresse; der Dritte ist ein Geizhals und
Wucherer; der Vierte hat selbst schon einmal fallirt und besitzt ein
Herz von Stein, das für seine unglücklichen Mitmenschen ohne
Nachsicht und Mitleid schlägt. Endlich erklärt die so
bearbeitete Mehrheit ihre Zustimmung und unterzeichnet den Vertrag.
Der Notar hält eine salbungsvolle Rede, versichernd, daß
man im Grunde ein gutes Geschäft gemacht habe, denn durch die
Dazwischenkunft der Gerichte würde nichts übrig geblieben
sein und dabei habe man ein gutes Werk gethan und habe einer braven
Familie geholfen. Schließlich gehen Alle voll Bewunderung
für die Tugenden dieser würdigen Familie, die man als ein
Muster betrachten müsse, nach Hause.“




So vollziehe sich ein „gefühlvoller Bankerott“, bei dem die
Gläubiger um drei Viertel ihrer Forderungen geprellt wurden;
werde mit fünfzig Prozent ein Fallissement arrangirt, so sei dies
ein rechtschaffener Bankerott, etwas so Alltägliches, daß
wer sich mit einer so mäßigen Brandschatzung seiner
Gläubiger begnüge, nicht nöthig habe,
außerordentliche Triebfedern und Hülfsmittel in Bewegung zu
setzen. Sei nicht Dummheit des Bankerotteurs im Spiele, so sei ein
Geschäft, bei dem man nicht mehr als fünfzig Prozent
einstreichen wolle, stets sicher.




Die wahre Natur des Bankerotts kennen zu lernen, diesem hätten
sich die Philosophen eben so entzogen, wie den Untersuchungen
über die Agiotage und den Wucher, sie würden dann auch das
Wesen der freien Konkurrenz begriffen haben. Napoleon habe Recht
gehabt, zu sagen: Man kenne nicht das eigentliche Wesen des Handels.
Napoleon sei eingeschüchtert worden durch die Erfahrung,
daß jede Schädigung, die eine Regierung gegen den Handel
versuche, von diesem auf die arbeitenden Klassen abgewälzt werde.
Sobald der Handel bedroht würde, zöge er die Kapitalien
zurück, säe er Mißtrauen, hemme er die Zirkulation.
Der Handel sei das Bild des Igels, den der Hund an keinem Punkte
fassen könne. Das sei, was im Geheimen alle Regierungen
quäle, was sie zwinge, sich vor dem goldenen Kalb zu beugen.
Eines Tages habe der österreichische Minister Wallichs (1810)
gegen die Schliche der Börse in Wien auszuschlagen versucht,
indem er eine Ueberwachung des Börsenspiels einführen
wollte; er sei von der Börse in die Pfanne gehauen worden und
habe schmählich seinen Platz räumen müssen. Man
müsse also Entdeckungen machen, um gegen diese kommerzielle Hydra
kämpfen zu können. Schließlich sei nichts leichter,
als diesen Koloß der Lüge anzugreifen; kenne man die
Batterien, die anzuwenden seien, so werde er nicht einmal Widerstand
versuchen.




Natürlich täuscht sich Fourier hier, weil er die Wirkung
für die Ursache nimmt. Der Handel ist nur eine der Erscheinungen
des kapitalistischen Systems. Ihm an den Kragen zu wollen, ohne das
System mit der Wurzel auszuheben, ist einfach unmöglich. Fourier,
der als Uebergangsstadium das Staatsmonopol für den Handel
vorschlägt, würde, falls der Versuch der Durchführung
gemacht worden wäre, gefunden haben, daß dies eben so
unmöglich ist, wie alle Versuche von Wallichs bis zu Herrn v.
Scholz und Herrn v. Maibach, der Börse auch nur ein Haar zu
krümmen. Der Kapitalismus mag einwilligen, diesen oder jenen
Industriezweig verstaatlichen zu lassen, und er wird dies thun, wenn
er dabei seine Rechnung findet, aber nur dann: doch den Versuch der
Monopolisirung eines Gebietes, wie es der Handel ist, würde er
ebenso auf Tod und Leben bekämpfen wie eine Verstaatlichung der
gesammten Industrie, und er würde siegreich bleiben.
Außerdem wird der Staat, der in seiner ganzen Organisation und
Gesetzgebung, und speziell in den gesetzgebenden Faktoren, den
Volksvertretungen und Ministerien, der Ausdruck der kapitalistischen
Interessen ist, dieser Staat wird nie weiter gehen, als sein
fiskalisches Interesse ihn nöthigt, und was immer er
verstaatlicht, wird selbst wieder nur in kapitalistischer Form
verwaltet und ausgebeutet. Fourier konnte zu seiner Zeit noch einen
gewissen ausgeprägten Gegensatz zwischen der Staatsgewalt und den
leitenden ökonomischen Klassen konstruiren, weil insbesondere der
alte Adel mit der emporstrebenden Bourgeoisie, den Männern von
1789 und ihren Nachfolgern, sich in den Haaren lag und beide Parteien
die Staatsgewalt als Schiedsrichterin anriefen. Aber hier bestand kein
Klassengegensatz, wie zwischen Kapital und Arbeit, es war nur der
Kampf um die Beute, wie wir heute noch diesen Kampf in voller
Blüthe sehen, wo grundbesitzende, industrielle und
handeltreibende Bourgeoisie die Staatsgewalt und die
Staatsgesetzgebung für ihre spezifischen Interessen auszunutzen
suchen. Diese Differenzen werden dauern, so lange es eine
bürgerliche Gesellschaft giebt, sie werden immer nur
quantitativer, nie qualitativer, prinzipieller Natur sein. Die
Existenz des Staats erfordert die Aufrechterhaltung der
Klassengegensätze; er kann sie — und das liegt in
seinem Interesse — zu mildern versuchen, aufzuheben vermag er
sie nicht, weil er sich selbst damit aufheben würde. Die
Entstehung des Klassengegensatzes in der Gesellschaft erzeugte den
Staat, die Aufhebung des Klassengegensatzes machte ihn
verschwinden. Der Klassengegensatz, von seinem Entstehen an in den
Formen stetig wechselnd, aber seit dem Bestand des Staats stets
vorhanden, ist das Gesetz der Existenz des Staates. Wir hoben
bereits hervor, daß wenn der ganze Erdboden mit Fourier'schen
Phalanxen bedeckt wäre, seine Omniarchen, Cäsare, Auguste,
Monarchen u. s. w. eine sehr zwecklose Staffage wären, die keinen
Sinn und keine Bedeutung hätte. Kriege gäbe es nicht mehr
— also ist die Armee mit Allem, was damit zusammenhängt,
überflüssig. Diebe, Betrüger, Verbrecher existirten
auch nicht mehr — also wären Justiz, Polizei,
Gefängnisse nicht mehr von Nöthen. Die Steuerbehörden
wären, wie er selbst ausführte, ebenfalls nutzlos. Die
Verwaltung ihrer Angelegenheiten leitete jede Phalanx
ausschließlich; die Beziehungen der Phalanxen unter sich
wären sehr einfache, sie bezögen sich auf den gegenseitigen
Austausch und die gegenseitige Hülfeleistung bei der Herstellung
großer gemeinsamer Unternehmungen, auf die Mittheilung und
Unterstützung von Erfindungen, Verbesserungen und Entdeckungen
aller Art für das praktische Leben, für Wissenschaften und
Künste. Das sind Dinge, wozu schließlich eine Staatsgewalt
in unserem Sinne nicht nöthig wäre. Denn diese Staatsgewalt
ist eine repressive und befehlende Gewalt und nicht eine blos
ausführende und anordnende Instanz; ihre Hauptaufgabe besteht
darin, den Gegensatz innerhalb der Gesellschaft niederzuhalten,
Ausbrüche nationaler Streitigkeiten niederschlagen und alle
Diejenigen, welche, sei es individuell, sei es korporativ, die
bestehenden Staatsnormen verletzen, zur Verantwortung zu ziehen.
Für alle diese Leistungen braucht die Staatsgewalt die
nöthigen Werkzeuge und Institutionen: Armee, Gerichte, Polizei,
Gefängnisse, Steuerbehörden etc. Mit dem Zweck fielen auch
die Mittel. Monarchen, die unter dem Regime der Phalanx regieren
wollten, würden unbekümmert um ihre Stellung und ihren
Titel, in noch viel höherem Grade die Rolle spielen, die das
bekannte drastische Wort Napoleon's den Monarchen sogenannter
konstitutioneller Musterstaaten, wie wir solche in Europa nur wenige
— England, Italien, Belgien — haben, anweist; ihre
Existenz würde durch die Natur der Dinge im phalansteren System
unmöglich sein.












Im weiteren Verlauf seiner Kritik der Zivilisation kommt Fourier auf
diejenigen Charaktere zu sprechen, die nach dem Rückschritt
streben, denen der Hang zur rückgängigen Bewegung eingeimpft
(greffée) sei, und auf diejenigen Charaktere, die zum
Niedergang der dritten Phase treiben.




Eine Partei, welche die Mißbräuche der falschen Freiheit
erschreckte, halte es für klug, auf die Gebräuche und
Gepflogenheiten des zehnten Jahrhunderts, auf die Feudalität und
den religiösen Obskurantismus zurückzukommen. Aber man finde
weder ein Volk noch eine Bourgeoisie, welche sich für das zehnte
Jahrhundert begeisterten. Der Versuch, das zehnte Jahrhundert auf das
neunzehnte, die erste Phase der Zivilisation auf die dritte zu
pfropfen, werde scheitern, Handel und Finanz seien allmächtig und
eine Partei sei verloren, welche glaube, diese beiden Mächte
beherrschen zu können.




Andererseits seien die Champions des „erhabenen Flugs“ unserer
Gesellschaftsordnung, die Liberalen, auch noch eine Partei von
Rückwärtslern, die im Flittergold der Athener und der
Römer stöbernd, die alten Schwindeleien, die falschen
Menschenrechte, in Szene zu setzen suchten und auf das neunzehnte
Jahrhundert Illusionen pfropften, welche die Zivilisation zu einem
Mischmasch der zweiten und der dritten Phase machten.




Schließlich werde die Partei die Oberhand behalten, welche nach
der vierten Phase der Entwicklung vorwärts und nicht
rückwärts gehe. Wenn beide Parteien sich auszusöhnen
und zu vereinigen vermöchten, könnte die Zivilisation in die
vierte Phase aufrücken, die, wenn sie auch nicht das eigentliche
Glück bringe, doch gegen die früheren große
Vorzüge habe; sie werde die Bettelarmuth austilgen,
beständig Arbeit dem Volke sichern, Fonds liefern, genügend,
um die öffentlichen Schulden zu decken; Wälder und Wege
restauriren.




Was die dritte Phase betreffe, so sei sie eine Sackgasse, aus welcher
der menschliche Geist nicht herauszukommen wisse, er nutze sich mit
Systemen ab, die nur darauf hinaus liefen, alle Geißeln zur
Herrschaft zu bringen. Diese Phase zeige das Bild des Sisyphus, der
ewig den Felsen wälzend nie zum Ziele komme. In verschiedenen
Beziehungen seien wir sogar zu Rückschritten gekommen, verursacht
durch die Chimären, welche wir uns über das
Repräsentativsystem machten, was selbst Lobredner des
Liberalismus, wie Benjamin Constant, anerkannt hätten. Solche
Uebel seien: die Korruption der Volksvertreter durch die Bestechungen;
die Aufschreckung der Höfe, die von Sinnen kämen durch die
Angst, die ihnen der falsche Liberalismus einflöße; das
Schutzsuchen der Höfe bei den Feinden ihrer Unabhängigkeit
aus Furcht vor dem Liberalismus, „diesem Schlimmsten, was ihnen
begegnen könne“; (heilige Allianz, Kongresse von Aachen, Troppau,
Laibach, Verona, Karlsbader Beschlüsse, auf diese und
ähnliche Vorkommnisse spielt Fourier hier an); die
Mißhelligkeiten unter den verschiedenen Klassen der Bürger
in Folge der Wahlkämpfe; das Wachsthum der Staatsausgaben in
Folge des Kampfes der Regierungen gegen die Völker u. s. w.




Fourier verwahrt sich dagegen, daß er ein Vertheidiger des
Absolutismus sei, wenn er die Uebel des herrschenden Systems bloslege;
er kritisire, um zu zeigen, daß weder das Bestehende noch das
Vergangene das Glück der Menschen geschaffen und beweise,
daß man die jetzige Phase so rasch als möglich verlassen
müsse. Er nenne den Liberalismus falsch, weil er einen
politischen Rückschritt unter volksfreundlicher Maske, die
Herrschaft der Oligarchie erstrebe und immer die seinen
Versprechungen entgegengesetzten Wirkungen erzeuge. Die Liberalen
suchten sich zu rechtfertigen, indem sie sagten: „Seht Ihr nicht,
daß wir ohne das Repräsentativsystem und ohne unsere
Opposition in den drückendsten Despotismus fielen?“ Das gebe er
zu, aber es sei nicht weniger gewiß, daß, indem die
Liberalen durch ihre Taktik den Rückschrittlern vor den Kopf
stießen und sie immer mehr erbitterten, sie diese immer mehr dem
Obskurantismus in die Arme trieben. So arbeiteten die Liberalen
indirekt gegen sich selbst. Ueberdies sei sicher, daß dieses
sogenannte liberale System keineswegs sehr positiv operire, der
liberale Geist sei für alle großen Probleme sozialer
Verbesserung durchaus steril, er bringe immer nur Debatten zur Welt,
nie eine neue Idee.




Fourier hat hier mit wenig Worten den Liberalismus schlagend
gekennzeichnet; er hat nichtsdestoweniger nach zwei Seiten Unrecht. Er
hat Unrecht, wenn er sagt, der Liberalismus schade sich selbst, weil
er durch seine Kampfweise den Monarchen und den Konservativen vor den
Kopf stoße. Das ist derselbe Vorwurf, den in unserer Zeit die
vorgeschrittenen Liberalen den Sozialisten machen. Nun kann aber keine
Partei aus ihrer Haut, sie kämpft für die Ideen und
Interessen, die ihre Lebensbedingungen bilden; ob sie dabei einen der
Gegner, mit dem sie gewisse gleiche Ziele hat, verletzt und
einschüchtert, kann nicht in Frage kommen. Jede aufstrebende
Partei, die für ihren Sieg kämpft, ist für die alten
Parteien eine Gefahr, weil der Sieg der neuen Partei die
Verdrängung der alten Parteien und ihre Hinauswerfung aus der
innegehabten Position bedeutet. Darüber täuscht sich keine
Partei, die an der Herrschaft ist, und namentlich dann nicht, wenn ein
unversöhnlicher prinzipieller Gegensatz zwischen den
kämpfenden Parteien besteht. Es ist daher thöricht, dem
Angreifer seine Taktik zum Vorwurf zu machen, denn nicht um diese,
sondern um seine wahren Bestrebungen handelt es sich.




Fourier hat ferner Unrecht, wenn er glaubt, daß ein
Bündniß des Liberalismus seiner Zeit mit dem Konservatismus
ein günstigeres Resultat für den Fortschritt der
Gesellschaft ergeben hätte. Deutschland, das heute ähnliche
Kämpfe der herrschenden Klassen unter sich durchzumachen hat, wie
das Frankreich der zwanziger und dreißiger Jahre dieses
Jahrhunderts, ist der klassische Zeuge dafür, wohin der
Liberalismus und der Fortschritt der Gesellschaft kommt, wenn der
Liberalismus sich mit dem Konservatismus verbündet. Indessen wir
wissen heute, daß alle wie immer gearteten politischen
Parteikämpfe nur Kämpfe um materielle Interessen sind, und
daß, wo zwei Kämpfende sich gegen den dritten
verbünden, sie selbst nur einen Waffenstillstand schließen,
weil ihnen der dritte die streitige gemeinsame Beute zu
entreißen droht. Es ist der alte Kampf um das bevorzugte Dasein,
den die Menschen im Gegensatz zu den „unvernünftigen“ Thieren
führen, indem jeder sich selbst und alle sich gegenseitig zu
belügen und zu betrügen suchen, sich vorredend, es seien die
„Ideen“ und nur die „Ideen“, für die sie stritten und
kämpften. Es ist der große Fortschritt unserer Zeit,
daß der Charakter dieser Kämpfe als Klassen- und
Interessenkämpfe immer mehr erkannt wird, und vor Allem ist es
der moderne Sozialismus, der diesen Standpunkt voll und ganz einnimmt.




Fourier fährt fort:




Die Stehenbleibenden (immobilistes) seien eine ebenso
lächerliche Sekte als die Rückwärtsstrebenden, die
soziale Bewegung weise jeden Stillstand zurück; sie strebe zum
Fortschritt, dies sei ebenso ihr Bedürfniß wie, daß
Wasser und Luft zirkuliren müßten, um nicht zu verderben.
Jeder Stillstand korrumpire. Unsere Bestimmung sei, vorwärts zu
marschiren und so müsse jede soziale Periode nach einer
höheren Entwicklung streben. So tendire die Barbarei zur
Zivilisation und diese zum Garantismus und den höheren
Entwicklungsformen. Wenn eine Gesellschaft zu lange in einer
Entwicklungsphase verharre, ermatte sie, und es entwickle sich in ihr,
wie stehendes Wasser faulig werde, die Verderbniß. Wir
befänden uns seit einem Jahrhundert in der dritten Phase, aber in
dieser kurzen Spanne Zeit sei die Entwicklung, Dank den kolossalen
Fortschritten der Industrie, sehr rasch vor sich gegangen. Heute
strebe die dritte Phase über ihre Grenzen hinaus. Wir
besäßen zu viel Lebensmittel für eine auf der sozialen
Stufenleiter gleichzeitig nicht genügend emporgestiegene
Gesellschaft, und dieser Ueberfluß von Lebensmitteln, im
sozialen Mechanismus keine natürliche Anwendung findend,
überlaste und verderbe ihn. Daraus resultire eine
zerstörende Gährung, es entwickle sich eine große
Menge schädlicher Charaktere, es zeigten sich Symptome der
Erschlaffung, alles Wirkungen des Mißverhältnisses, das
zwischen den industriellen Mitteln und den auf einer tieferen
Stufenleiter stehenden Massen der Bevölkerung vorhanden sei. Wir
besäßen zu viel Industrie für eine zu wenig
vorgeschrittene noch in der dritten Phase zurückgehaltene
Zivilisation, die aber von dem Bedürfniß gedrängt
werde, sich in die vierte Phase zu erheben. Daher diese Erscheinungen
des Ueberflusses und der Verschlechterung, von denen er die
schlimmsten aufzählen werde. Als Antwort auf die Prahlereien von
der Vollkommenheit der bestehenden Gesellschaft werde er die zu Tage
liegenden Wirkungen ihrer noch sehr neuen Verschlechterungen zeigen.




Fourier führt nun ein Sündenregister der Zivilisation von
vierundzwanzig Eigenschaften auf, die den nothwendigen Verfall der
Gesellschaft zur Folge haben müßten.




Erstens: Die politische Zentralisation. Die Hauptstädte
würden zu Abgründen, die alle Hülfsmittel
verschlängen, welche die Reichen zur Agiotage verleiteten, so
daß diese mehr und mehr die Agrikultur verschmähten.
Zweitens: Die Fortschritte der Fiskalität. Es entwickele sich ein
System der Erpressung und es entstünden die indirekten
Bankerotte; man nehme die Mittel voraus und grabe der Zukunft den
Abgrund. 1788 habe Necker nicht gewußt, womit er ein
jährliches Defizit von fünfzig Millionen decken solle, heute
reichten nicht fünfzig, man brauche fünfhundert Millionen.
Drittens: Befestigung des Seehandelsmonopols. 1788 habe man noch mit
England rivalisirt und es zurückgehalten, heute herrsche es
ausschließlich, ohne daß Europa an die Wiederherstellung
einer wirklichen Rivalität denken könne. Viertens: Wachsende
Angriffe auf das Eigenthum. Gewohnheit und Beispiele machten diese
durch die Vorwände zur Revolution immer häufiger. Diese
Angriffe würden für alle Parteien zur Regel. Nachdem
Frankreich — in der großen Revolution und unter Napoleon
— konfiszirt habe, ahmten Spanien und Portugal das Beispiel nach
und das werde immer schlimmer werden, weil es heute nur Fortschritt in
der Unordnung gäbe. Es sei eine Charaktereigenschaft der
Gesellschaft, die in die Barbarei zurückgreife. Fünftens:
Beseitigung der Zwischenkörperschaften; also derjenigen
Institutionen, welche durch die straffe Zentralisation, die der
Konvent schuf, beseitigt wurden: Provinzialstände, Parlamente,
Magistrate und Korporationen. Dank ihrem Sturze befinde man sich vor
der jährlichen Vergrößerung des Budgets um
fünfhundert Millionen. Sechstens: Beraubung der Kommune an
Eigenthum und Rechten, die man vergeblich durch die
Lebensmittelsteuern (octrois), welche die Industrie
schädigten, die Bevölkerung mißstimmten, zu
Steuerhinterziehungen provozirten und den ganzen legalen Handel
vergifteten, zu entschädigen versuche. Siebentens: Verdorbenheit
der Rechtsprechung; man vertheuere dem Armen das Rechtsuchen und mache
es ihm unmöglich, und gleichzeitig rufe man, durch die immer
größer werdende Theilung des Eigenthums und die
Häufung immer ohnmächtiger werdender Gesetze, das Wachsthum
der Prozesse hervor. Die Gesetze blieben todte Buchstaben für
einen plündernden Lieferanten, der 76 Millionen gestohlen habe,
und verurtheilten einen armen Teufel, der einen Kohlkopf stehle, zum
Tode.




Fourier theilt zum Beleg für diesen letzteren Ausspruch den
Ausgang zweier Prozesse mit, die sich zu seiner Zeit in Pan im
südlichen Frankreich abspielten. Ein Armeelieferant, der durch
betrügerische Lieferungen ein Vermögen von 76 Millionen
ergaunerte, wurde freigesprochen, ein armer Teufel, Namens Ellisander,
der Kohl gestohlen hatte, wurde zum Tode verurtheilt.




Achtens: Dauerlosigkeit in Institutionen, die selbst im Falle besserer
Einsicht von Unvermögen betroffen seien und durch den Mangel
gerechter Methoden in der ganzen Verwaltung der Gesellschaft das
Gegentheil von dem erzeugten, was sie bewirken sollten. Man könne
keine regelmäßige, auf allgemein geltenden Grundsätzen
basirte Landauftheilung und Landvermessung vornehmen, weil es keine
Regel für solche Maßnahmen gebe. Fourier hat hier die zu
seiner Zeit geplante allgemeine Katastrirung im Auge, die theils wegen
der großen Kosten, theils wegen des Streits über die
unterzulegenden Grundsätze von Jahrzehnt zu Jahrzehnt verschoben
wurde. Neuntens: Stetig drohende Schismen, die Bürgerkriege
hervorzurufen drohten. Zehntens: Beständige Gefahr des Ausbruchs
innerer Kämpfe, die Folge des Nährens der Unzufriedenheit
durch die Unwissenheit der sozialen Politiker, die kein Mittel der
Aussöhnung und des wirklichen sozialen Fortschritts zu entdecken
vermöchten. Elftens: Die Vererbung; die Gewohnheit, die durch die
besiegte Partei einmal eingeführten Uebel beizubehalten:
Lotterien, öffentliche Spiele und andere
verhängnißvolle Mittel der Fiskalität.




Die politische Schamlosigkeit und Erniedrigung der christlichen
Mächte, die mit den Muselmännern und Piraten ein stilles
Vertragsverhältniß eingingen, wonach man den
Seeräubern, um sie zu beschwichtigen, einen Tribut bezahlte und
den Negerhandel unterstützte, betrachtete Fourier als die
zwölfte verhängnißvolle Charaktereigenschaft der
Zivilisation. Zu seiner Zeit standen die Dinge noch so, daß die
meisten europäischen Mächte, Mangels der nöthigen
maritimen Kräfte und um den Seeräubereien der
nordafrikanischen Raubstaaten Einhalt zu thun, durch Zahlung eines
jährlichen Tributs die eigene Flagge vor Angriff zu schützen
suchten. Einen solchen Vertrag schloß z. B. Oesterreich mit der
Türkei, als der Schutzmacht der nordafrikanischen
Seeräuberstaaten, ab. Oesterreich, das 1814 mit der Annexion von
Venedig auch dessen Flotte erhielt, — 8 Linienschiffe, 7
Fregatten etc. — ließ diese buchstäblich verfaulen
und die im Bau begriffenen Fregatten unvollendet. Der bankerotte Staat
hatte keine Mittel, eine Kriegsflotte unterhalten zu können. Der
Sklavenhandel, durch christliche Mächte begünstigt, blieb
noch bis in unser Zeitalter ein gewinnbringendes Geschäft und
eine Schmach unserer Kultur.




Dreizehntens: Fortschritt des Handelsgeistes. Steigende Macht des
Börsenspiels, das der Gesetze spotte, die Früchte der
Industrie an sich reiße, die Autorität mit den Regierungen
theile und überall die Raserei für das Spiel verbreite.
Vierzehntens: Begünstigung des Handels trotz seiner
Verschlimmerung. Marseille baue für die Seeräuber Schiffe
zur Kaperung der Schiffe der Christen, um mit den gefangenen Christen
die afrikanischen Bagnos zu füllen; Nantes besitze Fabriken in
denen die Marterwerkzeuge für die Tortur der Neger hergestellt
und den Strafgesetzen zum Trotz ausgeführt würden; andere
Städte ahmten den Engländern nach und bauten Bagnos
(Fabriken), in denen die Arbeiter sechszehn Stunden täglich
schanzen müßten. Je mehr der Handel an Bösartigkeit
zunehme, um so mehr werde er begünstigt. Fünfzehntens:
Industrielle Skandale: Fortschritte in der Art der Verfälschungen
und der Tolerirung der Verfälschung der Lebensbedürfnisse;
Zunahme der aus drückendem Ueberfluß entstehenden Krisen;
unterwerthige Ueberlassung der Ernten unmittelbar nach ihrer
Einbringung gegen vorausgegangene Lieferung anderer Bedürfnisse,
also zunehmende Abhängigkeit des Bodenbebauers vom Kapitalisten.
Sechszehntens: Handel mit weißen Favoritinnen. Man lasse eine
solche Gewohnheit vertragsmäßig selbst solchen Mächten
zu, welche sie, wie der Pascha von Egypten, bisher nicht hatten, und
widersetze sich nur diplomatischen Albernheiten. Siebzehntes:
Einbürgerung der Sitten eines Tiberius: zunehmende Spionage, die
bis in die Reihen der Soldaten reiche; geheime Angeberei;
augenscheinlicher Fortschritt in der Heuchelei, der niedrigen
Gesinnung, der dem Parteigeist innewohnenden Uebel. Achtzehntens:
Kommunistischer Jakobinismus. Die Parteien, die ihn bekämpften,
adoptirten seine Taktik und die Kunst, Verschwörungen
anzuzetteln; sie raffinirten die Verleumdung, die heute allgemein
geworden sei und nähmen dem Charakter des Modernen noch das
wenige von Noblesse, das ihm verblieben. Neunzehntens: Vandalistisch
gesinnter Adel (der Restauration), der an die Rechtsideen vor der
Revolution wieder anzuknüpfen suche; er denke nur daran, die
Industrie, die ihm die Wahlstürme brachte, zu zerstören und
verfalle so wieder der Barbarei. Zwanzigstens: Literarische
Luftgefechte, die unsere Schriftsteller und Gelehrten als Banner ihres
Barbarismus aufpflanzten, wobei sie sich gegenseitig, zum
Vergnügen des Publikums, dem sie den Geschmack an der Verleumdung
beigebracht, zerrissen. Sie einigten sich nur, um wirkliche
Aufklärung und nützliche Entdeckungen zu ersticken und zu
unterdrücken. Die Wahlfreiheiten hätten ein Trio von neuen
Tugenden geboren: einen vandalistisch gesinnten Adel, eine an der
Verleumdung hängende Bourgeoisie, ein voll Tadelsucht steckendes
Gelehrtenthum. Einundzwanzigstens: Auf rascheste Zerstörung
gerichtete Taktik, indem man die Kriege furchtbarer zu machen suche
und immer mehr die barbarischen Gewohnheiten annehme; Guerillakampf,
Landsturm, Bewaffnung von Frauen und Kindern. (Erinnerungen an
Spanien, Tyrol und Preußen. Der Verf.) Zweiundzwanzigstens:
Tendenz zum Tartarismus, darin bestehend, die allgemeine Wehrpflicht
und das Massenaufgebot, wie es Preußen bereits besitze und es
Rußland in höherem Maße nachzuahmen versuche,
einzuführen; ein System, das, wenn es erst in einigen Reichen
eingeführt sei, alle übrigen zwinge, aus
Sicherheitsrücksichten diese tartarische Organisation ebenfalls
anzunehmen. Dreiundzwanzigstens: Einweihung der Barbaren in die Taktik
der Zivilisirten, was ein sicheres Mittel sei, die Räubereien der
Barbaresken noch mehr herauszufordern und der Türkei nahezulegen,
diese Räubereien nachzuahmen dadurch, daß sie in den
Dardanellen von den Schiffen aller schwachen Mächte einen
Passagezoll erhebe. Endlich vierundzwanzigstens: Vierfache Pest. Zu
der bereits bekannten alten des Orients komme das gelbe Fieber, der
Typhus, der bereits große Verheerungen anrichte, und die aus
Bengalen stammende Cholera. Das sei eine neue Quadrille von vier
wachsenden Vervollkommnungen.




Wir kritisiren diese von Fourier hier vorgeführten vierundzwanzig
Charaktereigenthümlichkeiten der Zivilisation nicht weiter, jeder
Leser wird sich klar sein, wie weit sie heute noch vorhanden oder
nicht vorhanden sind, sich steigerten oder sich schwächten; eine
Anzahl derselben waren sehr vorübergehender Natur und sind
verschwunden, andere lasten in bedenklichem Maße auch auf
unserem Zeitalter, sie sind sogar seit Fourier in ihrem Druck
gewachsen. Die Aufstellung der Liste verräth wieder den Mann der
scharfen Beobachtung und den Denker. Charakteristisch für Fourier
aber ist die fünfundzwanzigste der zivilisirten Untugenden, die
er getrennt von den übrigen hervorhebt und als die
„schmachvollste“ aller bezeichnet: „die Zulassung der Juden zu den
bürgerlichen Rechten“.




Es genügte den Zivilisirten nicht, sagt er, die Herrschaft des
Betrugs zu sichern, man mußte die Wuchernationen, die
unproduktiven Patriarchalen zu Hülfe rufen. Die jüdische
Nation sei nicht zivilisirt, sie sei patriarchalisch; sie habe keinen
Souverän, erkenne auch im Geheimen keinen an und halte jeden
Betrug für lobenswerth, wenn es sich darum handele, Diejenigen zu
täuschen, die nicht ihres Glaubens seien. Sie gebe zwar diese
Prinzipien nicht zu, aber man kenne sie genügend. Die Juden
verdankten ihre Zulassung zu den bürgerlichen Rechten nur den
Philosophen. Man sieht, Fourier's Angriffe gegen die Juden, in welchen
er sich noch weiter ergeht, decken sich fast wortgetreu mit den
Angriffen unserer heutigen Antisemiten.




Fourier meint weiter, die aufgezählten Uebel gehörten nicht
unabänderlich zum Wesen der Zivilisation, sondern seien nur
Anhängsel; sie würde dem Einbruch dieser Uebel entgangen
sein, wenn sie ihren Marsch beschleunigt hätte, wenn sie zeitig
sich von der dritten Phase in die vierte Phase erhoben, ihre
Organisation auf der sozialen Stufenleiter um so viel höher
ausgebildet hätte als ihre Industrie sich steigerte; so habe sie
für die dritte Phase zu viel und für die vierte zu wenig
Entwicklung. Die Vollsaftigkeit (pléthore) sei nur ein
Zufälliges, die durch eine andere Organisation der sozialen
Ordnung eine andere und gesundere Vertheilung erlangte. Es handele
sich also darum, daß wachsende Industrie und Verbesserung der
sozialen Organisation Hand in Hand gingen, damit diese kolossale
Industrie regulirt und ausgeglichen werden könne, eine Industrie,
die zu einem politischen Fleischbruch (sarcocéle
politique) geworden sei und es bliebe, so lange wir in der
dritten Phase verharrten.




Hiermit habe er die Analyse der Zivilisation gegeben. Hätte sich
die Wissenschaft dieser Aufgabe unterzogen, so hätte sie erkannt,
welche Perioden die Zivilisation durchlaufen habe und würde
entdeckt haben, wann man in die Bahn des Uebels oder des Guten
einlenkte. Man würde alsdann auch konstatirt haben, daß die
Zivilisation zwar die Industrie vervollkommnete, daß sie aber
in demselben Maße die Sittenzustände verschlechtere, wie
der Fortschritt der Industrie sich entwickelte. Darum gelte es,
einen anderen sozialen Mechanismus zu entdecken, der den Sitten
(moeurs) gemäß operire und aus dem Fortschritt der
Industrie die Wahrheit und die Gerechtigkeit schaffe. Anstatt zu
diesem Ziel zu streben, weigere sich die Wissenschaft, eine Aenderung
zuzulassen, behauptend: „der natürliche Sinn des Wortes
Zivilisation ist die Idee des Fortschritts in der Entwicklung; es
setzt ein Volk voraus, das marschirt; es bedeutet die Vervollkommnung
des bürgerlichen Lebens und der sozialen Beziehungen, die
billigste Vertheilung der Gewalt und des Glücks aller Glieder der
Gesellschaft.“




Einen Professor, der sich in solcher Weise auf seinem Pariser
Lehrstuhl, wo der Sophismus vor jedem Widerspruch sicher sei,
ausdrücke, solle man als Antwort in die Spiegelmanufakturen und
ähnliche Werkstätten führen, damit er mit eigenen Augen
die „billige Vertheilung“ und das „Glück“ der Arbeiter sehen
könne; jener Arbeiter, die den Phantasien der Müßigen,
aus denen sich das Auditorium des Professors zusammensetze, als
Vorwurf dienten. Wäre es wahr, daß die Zivilisation jede
Vervollkommnung, jeden Fortschritt, jede Entwicklung begünstige,
dann wären auch die Barbaren Zivilisirte, deren Industrie in
China, Japan, Persien, Hindostan sich sehr vervollkommnet habe; aber
zwischen diesen beiden Gesellschaften werde man, wenn man sie
analysire, einen mächtigen Unterschied erkennen. Der Fortschritt
dürfe aber nicht blos die Industrie betreffen, er müsse auch
die Sitten und den ganzen sozialen Mechanismus der Gesellschaft
umfassen, zwei Beziehungen, welche die Zivilisation nur zu
verschlechtern wisse. So bleibe ihre Aufgabe nur, Wissenschaft,
Künste, Industrie, Studien, welche auch die Barbaren begonnen und
sehr weit getrieben hätten, bis in die dritte Phase zur Anwendung
zu bringen. Habe die Zivilisation diese Aufgabe erfüllt, dann
bleibe ihr nichts anderes übrig, als zu verschwinden und einer
anderen Gesellschaft Platz zu machen, welche, indem sie Sitten,
sozialen Mechanismus, Industrie und Wissenschaft immer mehr
vervollkommne und verfeinere, sie auf eine Höhe bringe, deren die
Zivilisation nicht zur Hälfte fähig sei.




„Indem das Jahrhundert sich abmüht, fabrizirt es Konstitutionen
und Systeme im Ueberfluß; es gleich dem Eichhörnchen, das
in seinem Rade springt, ohne daß es vom Flecke kommt.“












Fourier legt nun den Plan dar, der nach seiner Meinung die
Zivilisation auf dem kürzesten Wege in die höhere
Entwicklungsphase, zunächst in den Zwischenzustand zwischen
Zivilisation und Garantismus, versetzen könne. Es gelte ein
Uebergangsstadium zu schaffen, das den Handel, diese Hydra, vor der
selbst die Könige erschreckten und sich beugten, stürze.




Dieses koste nur ein Dekret, und die Banken wie der Handel mit ihren
enormen Erträgen kämen in den Besitz der Regierungen. Zwei
Wege gebe es, dies herbeizuführen, einen brüsken und einen
sanft zwingenden, einen konkurrirenden und einen untergrabenden; auch
ließen sich beide Methoden vereinigen.




Er unterstelle, daß es einen König gebe von dem festen und
rücksichtslosen Charakter eines Mahmud II. (regierte als Sultan
von 1808–1839) und also den Zwang vorziehe: dieser werde die
ganze arme Klasse, die nichts besitze, vereinigen und sie in
Staatsfarmen organisiren. Man könne rechnen, daß die Zahl
der ganz Mittellosen ungefähr ein Zehntel der Bevölkerung
betrage und auf je vierhundert Familien vierzig arme Familien
kämen. Es bildeten also je zweihundert Personen die Bewohner
einer Staatsfarm, die ihre nöthigen Gebäude, Stallungen,
Vieh, Gärten, Werkzeuge u. s. w. erhielten. Diese Zahl sei
groß genug, um eine zweckmäßige und wenig
kostspielige Verwaltung, abwechselnde Arbeiten und ein lukratives
Unternehmen zu begründen.




Diesen Staatsfarmen hätte sich in der Industrie die Institution
der fixirten Unternehmerschaft anzuschließen. Hierunter versteht
Fourier nicht die der Zahl nach fixirte Unternehmerschaft, sondern
eine solche, die unter der Bedingung zugelassen wird, daß sie
eine von Jahr zu Jahr progressiv steigende Abgabe an den Staat
leistet, eine Maßregel, die zwei Wirkungen haben soll; erstens:
dem Staat eine hohe Einnahme zu bringen; zweitens: den Unbemittelten
die Unternehmerschaft unmöglich zu machen, oder sie zur Aufgabe
derselben zu nöthigen. Die so freigesetzte Bevölkerung solle
in die Staatsfarmen gedrängt werden, die einkommende Steuer aber
neben der Deckung der Staatsausgaben zur Deckung der Staatsschulden
verwendet werden. Fourier setzt voraus, daß diese Einnahmen
allmälig sehr hoch werden und einen erheblichen Theil des
Unternehmergewinns absorbiren würden. Sicher ist von allen
utopistischen Vorschlägen Fourier's dieser Vorschlag der
utopischste.




Indem die Farmen immer zahlreicher würden und immer
vorzüglichere Produkte lieferten, auch industrielle, würden
sie durch die Güte ihrer Waaren, wie die Reellität der
Preise die private Konkurrenz immer mehr in's Gedränge bringen
und einen Unternehmer nach dem andern zur Geschäftsaufgabe
zwingen. Damit dehnten sich die Farmen immer mehr aus, die
Kapitalisten ließen ihnen ihre Kapitalien zufließen, ein
Eigenthümer nach dem andern trete ihnen durch Verkauf oder durch
Pacht seinen Grund und Boden ab und sie würden schließlich
selbst Mitglieder der Farmen. Dieser Aufsaugungsprozeß
führe dann zur Bildung der Phalanxen.




Man sieht, dieser Vorschlag hat eine starke Aehnlichkeit mit dem von
Lassalle vorgeschlagenen Uebergangsstadium, nur daß Lassalle mit
der Industrie beginnen wollte, Fourier das Hauptgewicht auf die
Ackerbaugenossenschaft legt.




Wir haben keine Veranlassung, diesen Vorschlag ausführlicher zu
kritisiren; er ist ebenso wenig durchführbar, wie die
Gründung der Phalanxen durch die Mitwirkung der Reichen. Die
Herrscher und die Klassen müßten noch geboren werden, die
im Besitz der Macht und aller Genüsse freiwillig aus rein
philanthropischen Gründen, um der Masse der Unbemittelten und
Armen zu helfen, ihre eigene bevorzugte Stellung opferten. Wer in der
Macht sitzt, sitzt im Recht und ihm leuchtet nicht ein, daß
seine Stellung eine ungerechte sein könne. Ein Vorschlag, wie der
Fourier'sche, kommt einer Zumuthung zum Selbstmord gleich; diesen
begeht nicht einmal der Einzelne freiwillig, wie viel weniger eine
Klasse, die sich im Besitz der Herrschaftsmittel und im Glauben an ihr
Recht befindet. —




Fourier ergeht sich weiter in Auseinandersetzungen und Spekulationen
über Einrichtungen und Zustände der Entwicklungsperioden,
welche der Zivilisation vorausgegangen sind, um an der Hand derselben
nachzuweisen, daß weitere Entwicklungen über die
Zivilisation hinaus folgen würden. Nicht nur seien Thiere und
Pflanzen um so mehr der Degeneration verfallen, je näher sie
unserer Zeitperiode rückten, sondern auch der Mensch. Der
ursprüngliche Mensch, der im Zustand des Edenismus
durchschnittliche 73½ pariser Zoll groß gewesen —
woher er diese genauen Maßangaben besitzt, verschweigt er
—, aber heute auf durchschnittlich 63 pariser Zoll
zurückgekommen sei, werde in der Harmonie sich wieder zur
Höhe von 73½–84 pariser Zoll entwickeln. Alle dem
Menschen nützliche Thiere und Pflanzen würden sich in
demselben Verhältniß vervollkommnen und veredeln. In der
Barbarei sei der Angelpunkt des Systems, im Kontrast mit dem in der
Zivilisation, die Einfachheit der Handlung, in der Zivilisation nehme
jede Handlung den Charakter der Doppelseitigkeit an. Ein Beispiel
möge dies beweisen.




„Der Pascha eines barbarischen Reichs verlangt Abgaben, einfach, weil
es ihm gefällt, zu brandschatzen und zu plündern, es
fällt ihm nicht im Traum ein, erst in den Verfassungen der
Griechen oder Römer nach den Theorien über die Rechte und
Pflichten der Staatsangehörigen zu forschen: er begnügt
sich, die Steuer zu verlangen bei Gefahr für die Besteuerten, im
Nichtzahlungsfalle den Kopf zu verlieren. Für den Pascha giebt es
also, um zum Zweck zu gelangen, nur ein Mittel, die Gewalt; dies ist
eine einfache Handlung. Der zivilisirte Monarch benutzt für
denselben Zweck verschiedene Mittel. Zunächst hat er Polizisten
und Soldaten zur Stütze der Verfassung. Aber man setzt dieser
Hülfe das philosophische Handwerkszeug von moralischen
Subtilitäten über das Glück, Abgaben zum Wohl des
Handels und der Verfassung zahlen zu dürfen, hinzu. Tugendhafte
Finanziers übernehmen, damit wir unsere unverjährbaren
Rechte genießen können, bereitwillig die Ueberwachung der
Verwendung dieser Steuern. Der Fürst, der sie fordert, erscheint
dabei als zärtlicher Vater, nur darauf bedacht, seine Unterthanen
zu bereichern; er empfängt die Steuern nur, um den unsterblichen
Volksvertretern zu gehorchen, die ihm dieselben bewilligten; in
Wahrheit ist es das Volk selbst, das die Steuern zu bezahlen
wünscht. Darauf erklärt der Landmann zwar, daß
er seine Vertreter nicht gesandt habe, damit sie die Steuern
vermehrten, aber man antwortet ihm: er müsse die Schönheiten
der Verfassung studiren, die ihn lehre, daß die Würde
freier Männer darin bestehe, zu bezahlen oder — in's
Gefängniß zu wandern.“




Hier sei also, erläutert Fourier, Doppelseitigkeit der Handlung
vorhanden, man bringe zwei sich gegenüberstehende Mittel in
Anwendung, die Moral und die Gewalt, die Barbarei begnüge sich
mit der Gewalt. Jedenfalls hat Fourier mit seiner Beweisführung
die Lacher auf seiner Seite.




In die metaphysischen Spekulationen, die Fourier über den Plan
Gottes und die Gesammtheit der Bestimmungen anstellt, wollen wir ihm
nicht folgen; ebensowenig in seine Spekulationen über die
Unsterblichkeit der Seele und die Wanderungen, welche die Seele von
Planet zu Planet, nach dem System immer größerer
Vervollkommnung, vornehme. Heiterkeit erregend ist, wie er
ausführt, warum die Menschen über das zukünftige Leben
nichts Bestimmtes wissen. Er sagt: „Erstaunen wir nicht über die
Unkenntniß, welche über unsere Unsterblichkeit herrscht,
noch über die Unzulänglichkeit unseres Wissens über
das, was uns nach unserem Tode erwartet. Während des
gegenwärtigen bedenklichen Zustandes unserer Gesellschaft darf
Gott die Menschen keine wissenschaftliche Kenntniß von ihrem
künftigen Leben erlangen lassen. Erlangte man sie,
sämmtliche Arme der Zivilisation würden Selbstmord
üben, um dieses künftige Glück so rasch als
möglich zu genießen; aber die Reichen, die
zurückblieben, hätten weder die Fähigkeit, noch die
Neigung, die Armen in ihren undankbaren Beschäftigungen zu
ersetzen. Die Wirkung würde also sein, daß durch das
Verschwinden Derer, welche jetzt diese Lasten tragen, die Industrie
der Zivilisirten zu Grunde ginge und der Globus im Zustand
beständiger Verwilderung bliebe. Dies würde die sichere
Folge von der Ueberzeugung der Unsterblichkeit und ihrer Herrlichkeit
sein.“ Originell ist diese Begründung auf alle Fälle.




Der Kuriosität und für manchen Leser wohl auch des
Interesses halber wollen wir hier ferner einige der Analogien
erwähnen, die Fourier zwischen den verschiedenen Pflanzen und
Thieren und den verschiedenen Menschencharakteren und ihren sozialen
Beziehungen nachzuweisen sich bemüht. Diese Analogien
erfüllen nach ihm das ganze Universum, wobei er sich auf die
Worte Schellings — eines der sonst von ihm so gehaßten
metaphysischen Philosophen — immer wieder bezieht: „Die
menschliche Seele ist das Modell des Weltalls, es widerspiegelt sich
die Idee des Ganzen in jedem Theil.“ Nach Fourier ist also die
große Feldrübe, die nur auf dem Tisch des Unbemittelten und
unwissenden Landmannes erscheint, auch dessen Spiegelbild; im
Thierreich der Esel. Die Steckrübe entspricht dem gebildeten
Farmer, die kleine runde Rübe dem opulenten Mann. Die Carotte ist
das Bild des verfeinerten, gerne experimentirenden Agronomen. Der
Sellerie mit seinem herb-säuerlichen Geschmack entspricht den
Beziehungen ländlicher Liebender. Die Runkelrübe ist das
Bild des zur Arbeit gezwungenen Sklaven; wie jene durch die gewaltsame
Auspressung ihres Saftes Zucker geben muß, so entspricht ihr
Saft dem ausgepreßten Blut des Arbeiters, das Gold wird. Dagegen
gleicht das Zuckerrohr mit seiner angenehmen Süße dem Bilde
der sozietären Einheit in der Industrie. Die Kartoffel mit ihren
zahlreichen beieinander liegenden Knollen ist ein Gleichniß
für die Gruppen und Serien der Triebe. Ferner ist die Rose das
Sinnbild der Scham, die Mistel das des Schmarotzers, die Tulpe das der
Justiz, der Hahnenfuß das der Etikette, die Hortensie das der
Koketterie, der Hund das der Freundschaft, das Pferd das des Soldaten,
die Viper das der Verleumdung. Es sind also Thiere und Pflanzen bald
das Spiegelbild der Triebe des Menschen und seiner
Charaktereigenschaften, bald seiner sozialen Beziehungen. So wird die
Ehe in den verschiedenen Klassen durch die verschiedenen Arten der
Schwertlilie analogisirt. Die flatterhafte Schwertlilie (iris
perpillon) repräsentirt die Ehe junger Liebenden; die jeder
Annehmlichkeit beraubte Mauer-Schwertlilie entspricht der Ehe armer
Dörfler; die blaue Schwertlilie der Ehe des behäbigen
Bürgers; die gelb- und azurgestreifte Schwertlilie der Ehe
reicher Liebender; die riesige graue Schwertlilie, die mit ihrer mit
Schwarz durchschossenen Blume einer großen Trauerblume
ähnlich sieht, entspricht der fürstlichen Ehe, wie
überhaupt der Ehe aus Ehrgeiz oder Politik. Die Blume zeigt an,
daß diese Ehen meist ohne Liebe, oft ohne daß man sich
zuvor kennen gelernt, geschlossen werden und ihres eigentlichen Reizes
und der wahren Natur des Menschen, die nach Liebe dürstet,
entbehren. Schließlich bedauert Fourier lebhaft, daß er zu
wenig die Naturgeschichte studirt habe, um diese Analogien, die eine
der interessantesten Studien darböten, nach allen Richtungen
verfolgen zu können, und befürwortet, daß man im
sozietären Zustand diesem Studium besondere Berücksichtigung
schenke, weil es für Sinne und Gemüth seine großen
Annehmlichkeiten und Reize habe.












Wir glauben im Vorstehenden die Hauptgedanken aus den Theorien
Fourier's so wiedergegeben zu haben, als dies bei dem zugemessenen
Raum möglich war; daß uns dabei manche schöne Stelle
in seinen Ausführungen entgangen ist, wie wir andere wegen Mangel
an Raum übergehen mußten, ist bei dem beträchtlichen
Umfang seiner Werke natürlich. Es ist andererseits keine leichte
Aufgabe, sich in der Menge des Materials und in dem oft krausen Stil
und abrupten Gedankengang zurechtzufinden. Und doch bietet das Studium
seiner Werke einen großen Genuß; sie zeigen eine
erstaunliche Fülle origineller Gedanken und Ideen, die zu einem
erheblichen Theil auch für die heutige Zeit, wie für die
zukünftige Entwicklung der Gesellschaft von großer
Fruchtbarkeit sind. Sein Studium der menschlichen Triebe und die
daraus hervorgehenden Schlüsse sind eine Arbeit, wie sie unseres
Wissens nicht zum zweiten Male existirt. Die Art, wie er die
menschlichen Triebe für eine neue Gesellschaftsorganisation zu
verwenden beabsichtigte, ist so tief gedacht und erfaßt,
daß die Zukunft in der Richtung der von ihm erfaßten
Gedanken nur weiter zu wandeln und aufzubauen braucht. Großartig
ist sein System der Kindererziehung, das einem Pädagogen von Fach
eine Fülle neuer Gedanken und Anregungen geben wird und das
zugleich Zeugniß ablegt von der erstaunlichen, in's kleinste
Detail gehenden Beobachtung, mit der Fourier, wie Alles, was ihm
begegnete, so auch das Leben der Kinderwelt studirte. Das ist um so
merkwürdiger, als er sein Leben unverheiratet beschloß und
keine Kinder besaß. Merkwürdig ist auch, daß dieser
Mann, der einsam durch's Leben ging, ganz seinen Studien ergeben, der
Liebe jenen Tempel baute, den sie in seinen Werken findet. Seine
intimsten Freunde und Schüler haben keine Ausschweifungen an ihm
beobachtet. Das ist nicht überflüssig zu bemerken in
Anbetracht der Angriffe, welchen gerade die Abschnitte über die
Liebe in seinen Werken ausgesetzt waren.




Wir haben seinen Ideen über Kindererziehung nur einen
verhältnismäßig kleinen Raum widmen können, sie
nehmen aber einen ziemlich beträchtlichen in seinen Werken ein
und umfassen eine Menge interessanter Details, die wir übergehen
mußten, die aber neben der denkenden Beobachtung, die Fourier
den Kindern widmete, auch die tiefe Liebe athmen, die er zu diesen die
Zukunft der Gesellschaft repräsentirenden Wesen besaß.




Wer sich mit all den berührten Fragen eingehender befassen will,
dem rathen wir, die Werke Fourier's zu studiren. Er wird neben vielem
Schrullenhaften und Vielem, was uns heute lächerlich erscheint,
weil wir mittlerweile fast dreiviertelhundert Jahre älter wurden
und eine ungeheure Fülle von Wissen, Entdeckungen und Erfahrungen
aufgespeichert haben, die Fourier und seinem Zeitalter fremd und
unbekannt waren, auch viele heute und noch für eine erhebliche
Zukunft hinaus sehr werthvolle Gedanken, Anregungen und Ideen kennen
lernen. Und selbst das Schrullenhafte und Lächerliche in seinen
Werken ist stets in so origineller Weise gedacht, daß man es mit
Interesse liest, als ein Denkmal, das zeigt, wie in einem genialen
Geiste, der nicht lange vor unserm Zeitalter lebte und Menschen und
Dinge gründlich kannte, sich die Zukunft der Menschheit und der
Welt widerspiegelte. Wer Goethe's „Wilhelm Meisters Lehr- und
Wanderjahre“ und „Wahrheit und Dichtung“ gelesen hat und erwägt,
daß Fourier und Goethe gleichzeitig lebten und wenige Jahre von
einander getrennt starben, wird in den Phantasien Beider über
menschliches Glück manches Verwandte finden. Der Fourier'sche
Utopismus hält dem Goethe'schen, wie er namentlich in den
Wanderjahren hervortritt, voll die Waage; Fourier übertrifft
Goethe an realer Menschenkenntniß, an Kenntniß der
Lebenslage der Masse und in Bezug auf die Naturgeschichte der
Gesellschaft.




Wir ließen in der vorliegenden Arbeit gänzlich
unberücksichtigt, und mußten und konnten dies auch,
Fourier's sehr polemisch abgefaßte Abhandlungen gegen die
Philosophen, die er so gründlich haßte und, wie es immer
geschieht, wenn der Haß vorzugsweise die Feder führt, auch
schwärzer malte, als sie es verdienten. Man halte fest, daß
es die Politiker, die Oekonomisten, die Moralisten und Metaphysiker
waren, denen er unter dem Namen der Philosophen zu Leibe ging. Man
beachte ferner, daß seine Feindseligkeit wider sie daher kam,
daß er, der die Wahrhaftigkeit über Alles liebte, fand,
daß ihre großen Worte und schönen Ideen, mit welchen
sie den Menschen das Heil, die Rettung aus allem Elend und das
Glück versprachen, im Widerspruch mit ihren Thaten und im
grellsten Widerspruch mit dem wahren, so eben erst neugeschaffenen
Zustand der Dinge standen. Wer wie Fourier all die großen,
schönen und glänzenden Gedanken, welche die Werke Rousseau's
und der Enzyklopädisten, die Reden der Wortführer der
verschiedenen politischen Parteien, der Konstitutionellen, wie der
Sieyés und Mirabeau, der Girondisten, der Dantonisten, der
Robespierrianer u. s. w. enthielten, kennen gelernt hatte; wer
gesehen, wie dem rothen der weiße Schrecken folgte, dann die
Bourgeoisie das Heft in die Hand nahm und, raubgierig und schamlos wie
immer, allen ihren großen schönen Worten und erhabenen
Phrasen zum Trotz, nur daran dachte, das Volk zu unterdrücken und
es um die Früchte seiner Arbeit zu bringen; wie dann statt des
verheißenen Glücks das Massenelend sich einstellte, sich
sichtbar vermehrte; wir sagen, wer das Alles vom Standpunkt Fourier's
gesehen und erlebte und dabei glaubte, sich über die Natur der
Dinge und der Menschen nicht zu täuschen, dessen Herz durfte mit
Haß und Zorn erfüllt werden. Aber er besaß in hohem
Grade auch die Waffen des Witzes und des beißenden Spottes,
womit er seine Angriffe würzte, und dies erbitterte besonders
seine Gegner und veranlaßte sie lange Zeit, und die
überwiegende Zahl derselben stets, die bekannte
Todschweigungstaktik gegen ihn zu beobachten. Einen Mann von Fourier's
Charakter erbitterte dies noch mehr.




Sein System war nicht für das Verständniß der Massen
berechnet, wenn auch für die Massen geschaffen; er suchte die
Zustimmung und Mitwirkung der Großen und Reichen, und diese
Kreise konnten, wenn überhaupt, nur gewonnen werden, wenn
namentlich die vornehmeren Journale sich seinen Ideen und seinen
Werken freundlich gegenüberstellten. Aber die Schriftsteller
dieser Kreise mußten sich wiederum, abgesehen von dem Inhalt
seiner Gedanken, durch seine Kritik am meisten getroffen und verletzt
fühlen. Es gehörte der kindliche Glaube eines Fourier dazu,
daß die Gegner seine Kritik nicht als eine persönliche,
sondern als rein sachliche auffassen sollten, das hieß in der
That ihrer Natur zu viel zumuthen und der Macht seiner Gründe zu
sehr vertrauen. Aber abgesehen von dieser Art seiner Polemik
würden die herrschenden Klassen schon aus den mehrfach
hervorgehobenen, im Wesen der Klassenherrschaft und des
Klassengegensatzes liegenden Gründen, sich zu keiner
freundlicheren Behandlung herbeigelassen haben. Sie behandelten ihn,
und von ihrem Standpunkt aus mit Recht, als „Narren“. Wie kann man
auch dem Wolf zumuthen, ein Lamm zu werden? Oder verlangen, von den
Disteln Trauben zu lesen?




Diese ewigen Abweisungen forderten dann auf's Neue seinen Zorn heraus,
schärften seinen Witz und Spott, die er an den zahlreichen
Blößen übte, die das System und seine Vertheidiger ihm
boten. Friedrich Engels, sicher ein berufener Beurtheiler, spricht in
seiner Schrift „Herrn Eugen Dühring's Umwälzung der
Wissenschaft“ aus, daß wenn selbst die Fourier'schen
Systemausführungen keinen Werth besäßen, eine Ansicht,
die Engels nicht hat, Fourier durch die Form seiner Kritiken zu den
größten Satirikern aller Zeiten gehöre.




Wie die Philosophen, als Vertreter und Lobredner der bürgerlichen
Gesellschaft, ihn mißhandelten, so empfing er auch die Angriffe
und Verurtheilung seitens der Kirche. Wir wiesen schon mehrfach im
Obigen darauf hin, wie wenig Fourier's Auffassung von Gott und der
Stellung des Menschen zu Gott den kirchlichen Ansichten behagen
konnte. Setzte der Papst seine Schriften auf den Index, so machten es
sich katholische Organe seiner Zeit, wie „Gazette de France“ und
„L'Univers“ zum Geschäft, ihn als einen Menschen anzugreifen,
welcher den menschlichen Leidenschaften die Zügel wolle
schießen lassen, der mit unerhörter Frechheit die Lehren
der Moral antaste, die heiligsten und intimsten Beziehungen der
Geschlechter in der Familie und Ehe verspotte und untergrabe und durch
alles dies und seine subversiven religiösen Lehren, die im Grunde
rein atheistische seien, die Gesellschaft, die Religion und die Moral
umzustürzen versuche.




So wenig das Fourier zugeben wollte und so heftig er sich insbesondere
gegen den Vorwurf des Atheismus wehrte, den er, wie wir sahen,
besonders Owen zum Vorwurf machte, im Grunde hatten die Vertreter der
kirchlichen Ordnung und Autorität Recht. Es sind doch neben
bereits Zitirtem sehr ketzerische Ansichten, die er in einer
längeren Abhandlung: „Ueber den freien Willen“ lehrt, und
über die Beziehungen zwischen Gott und Mensch, Ansichten, die
geeignet sind, die Vertreter der geoffenbarten Religion gegen ihn
auf's Höchste aufzubringen.




Fourier's Ansicht über den freien Willen lautet kurz
zusammengefaßt also:




„Die Theologie wie die Philosophie lehren eine falsche Lehre über
den freien Willen. Nach der Philosophie soll die Vernunft allein
herrschen und soll die Vernunft die menschlichen Handlungen bestimmen;
für sie ist also der freie Wille absolut. Der zur Vernunft
gekommene Mensch ist Herr seiner selbst, er wird handeln, wie die
Vernunft ihm gebietet, ohne Rücksicht auf die Gesetze seiner
Natur und den Willen Gottes.“




„Umgekehrt behaupten die Theologen, daß der Wille Gottes allein
entscheidet, daß er Alles thut, Alles lenkt und der Mensch sich
seinem Willen zu fügen hat; Gott gegenüber ist der Mensch
macht- und willenlos.“




Beides ist falsch. Gott und der Mensch sind zwar entgegengesetzt, sie
sind Extreme, aber Extreme, die sich berühren und die in
Gemeinschaft mit einander handeln müssen, um sich gegenseitig zu
befriedigen. Gott will, daß der Mensch ihm hilft,
gewissermaßen sein Assozié sei. Um aber diese Hülfe
leisten zu können, muß der Mensch die Naturgesetze und die
Gesetze der Anziehung studiren. Sobald er diese begriffen hat, ist er
in der Lage, mit Gott gemeinsam zu operiren. Das Gefühl, das
Beide verbindet, soll Freundschaft sein, nicht Nichtachtung, wie die
Philosophen lehren, und nicht blinde, demüthige Unterwerfung, wie
die Theologen predigen. In dem einen wie in dem anderen Falle kann
weder Gott noch der Mensch glücklich sein und können sie
ihren Zweck nicht erreichen.




Wir lassen uns auf keine Kritik dieser Fourier'schen Philosophie
weiter ein, der Leser wird wissen, wie er sie zu beurtheilen hat,
unmöglich konnte aber die Kirche mit ihr sich zufrieden geben.




Als Fourier starb, war sein Anhang gering; die Aussicht, sein System,
an dem er mit dem Feuer eines Fanatikers und eines Neuerers hing, wie
er von Tag zu Tag während Jahrzehnten gehofft, verwirklicht zu
sehen, war gleich Null. Vielleicht dämmerte ihm auch die
Ueberzeugung, daß die Entwicklung der Zivilisation doch auf
wesentlich anderem Wege zum Ziele komme, als er sich vorgestellt, und
alle diese Enttäuschungen verbitterten ihm seinen Lebensabend. Am
10. Oktober 1837 fanden ihn seine Wirthin und seine Jünger,
nachdem er schon längere Zeit vorher gekränkelt, früh
Morgens todt vor seinem Bette liegen. Einer der größten
Menschenfreunde hatte für immer die Augen geschlossen.




Die Fourier'sche Schule hat keine maßgebende Bedeutung und
keinen entscheidenden Einfluß auf die Geschicke Frankreichs
erlangt. Wohl besaß sie eine nicht kleine Anzahl von
Anhängern, die sich meist aus den gebildeten Kreisen, vornehmlich
aus den Kreisen der Studirenden, der Künstler, der Techniker und
selbst der Militärs rekrutirten, welche die Fourier'schen Ideen
mit Geist und Geschick schriftstellerisch vertraten, aber eine Partei,
die in den politisch-sozialen Kämpfen des modernen Frankreich
eine hervorragende Rolle spielte, wurde der Fourierismus nie. Die
zahlreichen Schriftsteller, welche der Schule infolge ihres
Hauptrekrutirungsfeldes für ihre Anhänger, aus den
ideologisch angelegten Köpfen der jungen Bourgeoisie erwuchsen,
schufen auch eine verhältnißmäßig reiche
Literatur, aber die Zahl der Schriften stand in starkem
Mißverhältniß zu ihrem Einfluß auf die Massen.




Auch der Umstand, daß mehrere ihrer Hauptwortführer, so
Victor Considerant, nach Fourier's Tode das eigentliche Haupt der
Schule, und der erst im Februar 1887 verstorbene Cantagrel lange Jahre
Volksvertreter in Frankreich waren, hat das allmälige
Erlöschen des Fourierismus nicht verhindern können. In
seinem Bestreben auf Aussöhnung der Klassengegensätze durch
freiwilliges Entgegenkommen der Besitzenden mußte der
Fourierismus immer mehr zu einer reinen Humanitätsduselei
verflachen, oder er wurde, wie im Phalanstère zu Guise, als
Deckmantel mißbraucht, um unter sozialistischer Flagge
großbürgerliche Ausbeutung zu betreiben. Nothwendigerweise
müssen alle sozialistischen Experimente, die innerhalb der
bürgerlichen Welt versucht werden und naturgemäß auf
die Aussöhnung sich gegenseitig ausschließender
Gegensätze gerichtet sind, zu Grunde gehen. Wo solche Experimente
sich längere Zeit halten, wie in einzelnen kommunistisch
organisirten kleinen Gemeinwesen in den Vereinigten Staaten,
vermögen sie dies nur durch fast vollkommene Isolirung von der
übrigen Welt und nur unter einer Wirthschaftsweise, die ihre
Anhänger zu spartanischer Einfachheit zwingt und ihnen
patriarchalische Verhältnisse aufnöthigt.




Das ist keine Kulturentwicklung, wie sie die Menschheit erstrebt.
Diese verlangt freie ungehinderte Entfaltung aller menschlichen
Anlagen und Fähigkeiten und vollen Genuß an allen
Kulturerrungenschaften, was nur durch steigende Vermehrung der
Kulturmittel auf höchster technischer und wissenschaftlicher
Stufenleiter zu erreichen ist. Das Alles vermag ein kleines,
isolirtes, in seinen Kräften und Mitteln beschränktes
Gemeinwesen, mag es noch so kunstvoll organisirt sein, nicht zu
schaffen. Es wird gestört durch jeden fremden Einfluß, der
von außen auf es einwirkt, und diese Einwirkung wird um so mehr
vorhanden sein, je lebhafter die Beziehungen sind, die das Einzelne
zum Ganzen für nothwendig erachtet. Entweder heißt es also
mit dem Ganzen gehen und sich mit ihm entwickeln, oder isolirt bleiben
und verknöchern, ein Drittes giebt es nicht.




In der bürgerlichen Welt sind nur bürgerlich handelnde
Menschen denkbar, der Einzelne steht zum Ganzen in der Rolle eines
Zähnchen an einem ungeheuren Triebwerk, dessen viele Dutzende von
Rädern mit ihren Tausenden von Zähnen und Zähnchen in
gesetzmäßiger Ordnung ineinandergreifen. Die Wirkung des
Einzelnen liegt in der Wirkung auf das Ganze und umgekehrt in der
Wirkung des Ganzen auf den Einzelnen. Beides ergänzt, beides
bedingt sich.




Wer als Einzelner dem Ganzen widerstrebt, seinen Sonderweg glaubt
gehen zu können; wer meint, den sozialen Mechanismus, in den Alle
gebannt sind, willkürlich durchbrechen zu können, wer
wähnt, sein besonderes soziales Himmelreich begründen zu
können, der wird, durch die harten Thatsachen rasch eines andern
belehrt, seine Ohnmacht und Unfähigkeit einsehen. Daher ist alle
sozialistische Experimentirerei mitten in der bürgerlichen Welt,
gehe sie nun von einem Einzelnen aus, der sich einbildet, als
bürgerlicher Unternehmer sozialistisch produziren und
distributiren zu können, oder von einer kleinen Gesammtheit, die
dasselbe für sich und unter sich versucht: Utopisterei,
Phantasterei. Ein jeder solcher Versuch ist ein Zeichen geistiger
Unreife, der nur die Wirkung haben kann, Enttäuschungen
hervorzurufen, die Ideen bei unklaren Köpfen zu diskreditiren und
den Gegnern die gewünschte Waffe gegen die von ihnen
gefürchteten Bestrebungen zu liefern.




Der große Fortschritt unseres Zeitalters ist, daß die
Utopisten ausgestorben oder im Aussterben begriffen sind. In der Masse
finden sie nie Boden, sie finden ihn heute weniger als je. Auch der
einfachste Arbeiter fühlt, daß sich künstlich
nichts schaffen läßt, daß das, was werden soll, sich
entwickeln muß und zwar mit dem Ganzen durch das Ganze,
nicht getrennt und isolirt von ihm.




Es handelt sich darum, der Entwicklung freie Bahn zu schaffen, alles
Alte, Abgestorbene zu beseitigen, dem Absterbenden das Ende zu
erleichtern, und zu diesem Zweck die kritische Sonde überall
eintreiben, wo Uebelstände sich zeigen. Indem man die Kritik
anwendet, muß man den Ursachen nachspüren, die die Uebel
erzeugten. Aus der Erkenntniß der Ursachen ergeben sich die
Heilmittel von selbst.




In der Kritik war nun Fourier Meister, aber was seine Kritik zu
falschen Schlüssen führte, waren die falschen
Voraussetzungen, die er machte. Die vorhandenen Uebel erkannte er
vortrefflich und schilderte sie großartig, aber in der
Untersuchung der Ursachen, die diese Uebel erzeugten, ging er
von Auffassungen über das Wesen der Gesellschaft aus, die ihn
nothwendig zu falschen Ergebnissen führen mußten. Wer wie
er die Ansicht vertrat — und sie theilte sein Zeitalter —,
daß der Entwicklungsgang, den die Menschheit genommen, nicht die
gesetzmäßige Wirkung der Existenz- und
Produktionsbedingungen sei, unter denen sie sich seit Jahrtausenden
gebildet und fortentwickelt hatte, sondern von rein zufälligen
und willkürlichen Umständen abhängig, von dem Dichten
und Denken dieses oder jenes Mannes, von dieser oder jener Handlung
mächtiger Personen, wer also nicht Gesetzmäßigkeit,
sondern Zufall und Willkür annahm, mußte auch glauben,
daß Zufall und Willkür die Zustände ändern
könne. Für Fourier war der Wille des Menschen nicht durch
die Umstände bestimmt, die sein Gesellschaftsinteresse
beherrschten, für ihn war der Wille des Menschen eine
selbständige Macht, die von den sozialen Verhältnissen nicht
beherrscht wurde, sondern diese willkürlich erzeugte. Er erkannte
nicht den Klassencharakter der Gesellschaft, für ihn war jede
Meinung nur eine individuelle Meinung, die sich durch sogenannte
allgemeine Vernunftgründe zu Gunsten einer Idee, die das
allgemeine Glück bezweckte, gewinnen ließ. Darum wandte er
sich auch hauptsächlich an Diejenigen, die ihrer sozialen
Stellung nach zu allerletzt ein Interesse, richtiger gar kein
Interesse hatten, den bestehenden Zustand zu ändern. Fourier
steckte also, ohne es zu wissen, selbst tief noch in den Ideen der
bürgerlichen Philosophen, die er sonst so sehr bekämpfte und
die auch alle von der Ansicht ausgingen, es bedürfe nur der
Erkenntniß einer „Idee“ des Guten, Gerechten, Vernünftigen,
um diese „Idee“ zur Geltung und Herrschaft zu bringen. Fourier
verspottete die Philosophen, daß sie beständig Ideen
verherrlichten und als Grundsätze in die Gesetze eingeführt
hätten, die mit der Thatsächlichkeit der Dinge im
Widerspruch blieben. Schließlich predigte er aber selbst Ideen,
die an der Hartnäckigkeit der Thatsachen scheiterten.




Fourier's großes Verdienst besteht darin, daß, wenn er
auch nicht erkannte, warum und wodurch die
bürgerliche Gesellschaft so war, wie sie war, er sich über
ihren Charakter nicht täuschen ließ, daß er ihre
Hohlheit und ihre Widersprüche erkannte und ihr schonungslos die
Maske vom Angesicht riß. Niemand vor ihm hat wie er die
bürgerliche Gesellschaft in ihrem heuchlerischen und zweideutigen
Charakter, der sich, wie er mit Recht hervorhebt, allen ihren
Kundgebungen und Handlungen ausprägt, erkannt und Niemand nach
ihm hat sie schärfer kritisirt. Hierin hat er
Unübertroffenes geleistet.




Ebenso hat er nach einer anderen Seite hin, und zwar durch seine
Kritik der menschlichen Triebe und Leidenschaften, eine tiefe und
großherzige Auffassung der menschlichen Natur gezeigt, die ihn
als einen Meister der Beobachtung erscheinen läßt. Seine
Auffassung der menschlichen Triebe, die im schärfsten Widerspruch
mit jener der Theologen und Moralphilosophen stand und steht,
daß alle Triebe natürlich und darum nützlich und
vernünftig, zum menschlichen Glücke nothwendig seien, und es
nur der soziale Zustand der Gesellschaft sei, der sie unterdrücke
oder fälsche, und daher diese Triebe sowohl für das
Individuum, wie für die Gesellschaft schädlich erscheinen
ließe, mußte den herrschenden Klassen als arge Ketzerei,
als der Anfang zur Auflösung aller bisher für unantastbar
geltenden gesellschaftlichen Bande erscheinen. In dieser seiner
Auffassung der menschlichen Triebe ist Fourier der eigentliche
Revolutionär. Wer diesen Sensualismus theilt, wird logisch und
mit Nothwendigkeit ein soziales System bekämpfen und verwerfen
müssen, das der menschlichen Natur nur Zwang bereitet, zur
Fälschung, Verkümmerung und Unterdrückung der
menschlichen Triebe führt und dadurch das wahre Wesen der
menschlichen Natur aufhebt. Man kann sich daher wohl vorstellen, welch
grimmigen Widerspruch diese Ideen bei den Lobrednern einer
Gesellschaft finden mußten, die eben erst nach den schwersten
und blutigsten Kämpfen in der großen Revolution sich
konstituirt hatte, die von dem Bewußtsein durchdrungen war, die
beste aller Welten zu sein. Kaum zum Leben und zur Geltung gekommen,
kaum sich im Glanze ihrer Jugendherrlichkeit sonnend, tritt ihr in
Fourier ein Kritiker von der größten Unerbittlichkeit,
Schärfe und Rücksichtslosigkeit gegenüber und
enthüllt alle ihre Blößen. Diese Gesellschaft, die
eben erst die alte feudale Gesellschaft gestürzt, nachdem sie
dieselbe vorher durch die Waffen der Kritik schon moralisch vernichtet
hatte, erfährt, kaum zur Macht gekommen, an ihrem eignen Leib
dasselbe. Eben erst der Babeuf'schen Verschwörung durch Anwendung
brutaler Gewalt Herr geworden, ersteht ihr in dem jungen Fourier ein
neuer Gegner, der sie mit den aus ihrem eigenen Arsenal entnommenen
Waffen bekämpft. Doch es war nur ein Einzelner, der zunächst
keinen Anhang hinter sich hatte, der auch weit entfernt war, mit
denselben Mitteln, mit denen das Bürgerthum die Gewalt an sich
gerissen hatte, die Befreiung der Unterdrückten zu erstreben. So
waren die Todtschweigepraxis oder der Spott genügende Waffen, mit
dem neuen Gegner fertig zu werden. Tausend Andere an Fourier's Stelle
würden in diesem vollständig hoffnungslos erscheinenden
Kampfe, wo er, der mittel- und namenlose Kommis, einer Welt
mächtiger Gegner gegenüberstand, den Muth haben sinken
lassen. Fourier that das nicht. Männer, die
unumstößlich an die Richtigkeit und Gerechtigkeit des von
ihnen Gewollten glauben, werden Fanatiker, die sich durch nichts
erschüttern lassen. Zu ihnen gehörte Fourier. Die bittersten
Erfahrungen, die schwersten und schmerzlichsten Angriffe, Spott und
Hohn, mit denen man ihn übergoß, machten ihn nicht irre.
Mit wahrhaft eiserner Ausdauer und Energie suchte er sein System
auszubauen und zu propagiren, bis es ihm endlich nach unsäglichen
Anstrengungen gelang, wenigstens einen kleinen Kreis ergebener
Anhänger um sich zu sammeln, die, was ihnen an Zahl abging, durch
Muth, Begeisterung und Ausdauer ersetzten.




Konnte nun auch der Fourierismus seiner ganzen inneren Anlage nach
keinen Einfluß auf die Massen erlangen und keine große
Parteibewegung in's Leben rufen, und verlor er in demselben Maße
an Boden, wie die Klassengegensätze sich entwickelten und der
Klassenkampf emporloderte, so sind seine Ideen für den
Fortschritt der sozialen Bewegung nicht verloren gegangen.
Fourier'sche Gedanken werden bei einer künftigen Neugestaltung
der gesellschaftlichen Zustände, wenn auch in anderer Form als
ihr Urheber meinte, ihre Auferstehung feiern, während seine
Kritik der bürgerlichen Gesellschaft heute von Millionen getheilt
wird, die nie eine Zeile seiner Werke zu Gesicht bekamen. Darin zeigt
sich die wahre Bedeutung eines Menschen, daß Ideen, wegen deren
er verfolgt, verlästert und verhöhnt wurde, deren Triumph er
nie erlebte, nach seinem Tode weiter wirken, immer mehr Ausbreitung
erlangen und schließlich, gereinigt von den Schlacken, die ihnen
anhafteten, Gemeingut einer späteren Zeit werden. Dieses
Zeugniß muß man Fourier und seinem Wirken ausstellen; und
wenn es heute noch Sozialisten giebt, die sich durch das Fremdartige
vieler seiner Ideen abschrecken lassen und darüber das Gold, das
in seinen Werken steckt, übersehen, so beweisen sie damit nur
ihre Oberflächlichkeit und ihre Unfähigkeit zu objektivem
Urtheil. Fourier war eine genial angelegte Natur, mit dem
wärmsten Herzen für die Menschheit; sein Name wird erst zu
Ehren kommen, wenn das Andenken an Andere, die heute noch der
große Haufe auf den Schild hebt, längst verblaßt ist.




Die Schule Fourier's besitzt heute nur noch eine kleine Anzahl
versprengter, meist den besitzenden Klassen angehöriger
Anhänger in Frankreich, die mit Hartnäckigkeit dem Traum
ihrer Jugend nachhängen. Das ist Alles, was von ihr übrig
blieb. Der Fourierismus ist todt, aber der Sozialismus lebt. Die neuen
sozialen Ideen, wie sie insbesondere durch den modernen
wissenschaftlichen Sozialismus, den man nach seinen Begründern
auch den deutschen wissenschaftlichen Sozialismus nennen darf,
vertreten werden, haben in Frankreich, in dem durch die Utopisten wie
Fourier wohl vorbereiteten Boden, immer mehr Wurzel gefaßt. Die
alten Schulen und Sekten sind zersprengt oder in voller Auflösung
begriffen, und in einer kurzen Spanne Zeit wird der Strom der sozialen
Bewegung auch in Frankreich in einem einzigen breiten Bette
fließen und die Bewegung immer mehr zur Erfüllung ihrer
Mission befähigen.




Ein Denkmal der Erinnerung setzte dem vielverkannten Fourier der
Dichter Berangér, der den Todten unter dem Schimpfwort, das ihn
im Leben verfolgte, der „Narr“, besingt, nur daß er das Gedicht
allen „Narren“ widmet, die gleich Fourier darnach strebten, der
Menschheit neue Bahnen zu eröffnen.




Das Gedicht, das wir hier in der Ursprache und dann in der
Uebersetzung eines poetisch veranlagten Freundes folgen lassen,
lautet:





Les fous


    
        
     Vieux soldats de plomb que nous sommes, 

     Au cordeau nous alignant tous, 

     Si des rangs sortent quelques hommes, 

     Nous crions tous: A bas les fous! 

     On les persécute, on les tue, 

     Sauf, après un lent examen, 

     A leur dresser une statue 

     Pour la gloire du genre humain. 

        


        
     Fourier nous dit: Sors de la fange, 

     Peuble en proie aux déceptions, 

     Travaille, groupé par phalange, 

     Dans un cercle d'attractions; 

     La terre, après tant de désastres, 

     Forme avec le ciel un hymen, 

     Et la loi, qui régit les astres, 

     Donne la paix au genre humain. 

        


        
     Qui découvrit un nouveau monde? 

     Un fou qu'on raillait en tout lieu; 

     Sur la croix que son sang inonde, 

     Un fou qui meurt nous lèque un Dieu. 

     Si demain, oubliant d'éclore, 

     Le jour manquait, eh bien! Demain 

     Quelque fou trouverait encore 

     Un flambeau pour le genre humain. 

        




Die Narren


    
        
     Wir lassen richten, drillen uns und kneten, 

     Soldaten nur, die des Kommandos harren; 

     Kommt's Einem bei, aus Reih' und Glied zu treten, 

     Es schreit die Menge: „Nieder mit dem Narren!“ 

     Er wird gehetzt, verleumdet und vernichtet, 

     Bis man zuletzt, als würde etwas Rechtes 

     Damit gethan, ein Denkmal ihm errichtet, 

     Zu Ehr' und Ruhm des menschlichen Geschlechtes. 

        


        
     Dem Volk ruft Fourier zu: „Im Schlamme heute, 

     Entwinde dich dem Truge deiner Feinde 

     Und schaare dich, daß Keiner aus dich beute, 

     Zur brüderlichen, schaffenden Gemeinde. 

     Der Zwist verstummt, des Hasses Brand erkaltet, 

     Willkür und Herrschsucht weichen scheu dem Rechte, 

     Und das Gesetz, das über Sternen waltet, 

     Bringt Frieden auch dem menschlichen Geschlechte.“ 

        


        
     Wer hat den Weg zur neuen Welt gefunden? 

     Ein „Narr“, verfallen afterweisem Spotte. 

     Am Kreuz erliegend seinen Nägelwunden, 

     Wird uns ein „Narr“, der elend stirbt, zum Gotte. 

     Versänk' die Sonne in des Dunkels Schlünden, 

     Daß uns das morgen keinen Morgen brächte, 

     So würde morgen eine Fackel zünden 

     Irgend ein Narr dem menschlichen Geschlechte. 

     















Zum Schlusse werfen wir noch einen Blick auf die Ausbreitung, welche
die Fourier'schen Ideen über die Grenzen Frankreichs und speziell
auch in Deutschland gefunden hatten. Bei der Bedeutung, die Frankreich
seit der großen Revolution für alle vorwärtsstrebenden
Geister in der ganzen Kulturwelt erlangte, mußten auch die
Erscheinungen in der sozialen Bewegung, die namentlich nach der
Restauration mit der Entwicklung der ökonomischen
Verhältnisse immer mehr in den Vordergrund trat, lebhafte
Beachtung finden. Der Kapitalismus begann in allen Ländern
Europas immer mehr Wurzel zu schlagen und sein Produktionssystem
auszubreiten. Damit kamen selbst für den oberflächlichen
Beobachter eine Reihe von Erscheinungen zu Tage, welche die
Selbstzufriedenen beunruhigten, die Vertreter und Anhänger der
kleinbürgerlichen Wirthschaftsform aber in größte
Aufregung versetzten. Man sah vielfach schwärzer in die Zukunft,
als es durch den Gang der Dinge sich rechtfertigte. Der
pessimistischen Schwarzseherei der Einen stand die optimistische
Schönfärberei der Anderen gegenüber. Zwischen diesen
beiden Lagern stand eine kleine Zahl von kritischen aber ideal
angelegten Geistern, welche weder dem „Kreuzige“ der einen Seite, noch
dem „Hosianna“ der anderen Seite zustimmen konnten; sie sahen,
daß das alte ökonomische System verrottet, unhaltbar und
unmöglich geworden war, aber sie konnten auch vor den Uebeln, die
das neue in seinem Gefolge führte, nicht die Augen
verschließen. Diese bemächtigten sich jetzt mit Gier der
neuen sozialen Ideen, die in dem ökonomisch und politisch
vorgeschritteneren Frankreich das Tageslicht erblickten und dort die
ideal angelegten Geister ergriffen hatten. In der Schweiz, in England,
in den Vereinigten Staaten fanden die in Frankreich auftauchenden
utopistischen Ideen für Gründung einer auf friedlicher
Verständigung aller Klassen der Gesellschaft basirten neuen
Gesellschaftsordnung begeisterte Anhänger und die
bezüglichen Schriften Uebersetzer und Dolmetscher. Für die
praktische Verwirklichung dieser Ideen waren aber ebenso wenig wie in
Frankreich in diesen Ländern aus schon angeführten
Gründen die Massen zu gewinnen.




Deutschland, dessen geistige Vertreter damals alle Vorgänge in
Frankreich aufmerksam verfolgten und aus seiner Literatur zahlreiche
Anregungen zu ähnlichem Vorgehen schöpften, ward so
ebenfalls im Beginn seiner großbürgerlichen Entwicklung mit
einer sozialistischen Literatur bedacht. Während Karl Marx und
Friedrich Engels, der Eine mehr theoretisch, der Andere mehr
praktisch, ihre ökonomischen Studien begannen und die ersten
Bausteine zu dem Lehrgebäude des auf rein materialistischer
Grundlage beruhenden wissenschaftlichen Sozialismus, wie er heute die
Geister beherrscht, herbeischafften, begnügten sich Andere, die
Lehren und Ideen der französischen Utopisten und Sozialisten, mit
deutsch-philosophischem Geist durchtränkt, in die deutsche
Sprache zu übertragen. Das geschah insbesondere dem
Begründer der sozietären Schule, Fourier, und dem
kleinbürgerlichen Sozialisten Proudhon. Neben verschiedenen
kleineren Schriften, die in Zürich in den vierziger und
fünfziger Jahren hauptsächlich auf Veranlassung Karl
Bürkli's, eines alten Schülers von Fourier, herauskamen,
liegen mehrere größere Bearbeitungen des Fourier'schen
Systems in deutscher Sprache von A. L. Churoa, Michael ***** und Franz
Stromeyer vor.25 Ferner erschien 1845 in Kolmar
eine im Fourier'schen Geiste gehaltene Schrift, betitelt: „Die Welt,
wie sie ist und wie sie sein soll“, aus dem Französischen von
Math. Briancourt. Karl Scholl ließ 1855 in Zürich eine
Schrift erscheinen, betitelt: „Viktor Considerant über die
Erlösung der Menschheit in ihrem wahren Sinn.“ Auch erschienen in
demselben Jahre in Zürich eine Anzahl Schriften, in welchen
für die Auswanderung nach Texas zur Gründung von
Phalanstèren im Fourier'schen Sinne Propaganda gemacht wurde.
Diese Versuche sind kläglich mißlungen.




Interessant für die Geschichtsauffassung, welche die Schüler
nach den Lehren ihres Meisters theilten, ist die Darlegung, die
seitens eines Deutschen in dem Buche: „Abbruch und Neubau“ oder
„Jetztzeit und Zukunft“ von Michael ***** gegeben wird. Der Verfasser
erläutert dort die Fourier'sche Geschichts-Entwicklungstabelle,
die wir auf Seite 240 und 241 dieser Schrift anführten und bei
dem Interesse, das diese Erläuterung nach unserer Auffassung
verdient, geben wir sie ausführlich wieder. Es heißt da:




„Der Adels-Feudalismus herrscht in der Kindheit der Zivilisation; die
Sklaverei hat der Leibeigenschaft Platz gemacht; die Frau ist aus dem
Gynäceum (Frauengemach) oder Harem herausgetreten und hat ihre
bürgerlichen Rechte erlangt Mit der Verleihung der
bürgerlichen Rechte an die Frau ist die Gesellschaft aus dem
Zustand der Barbarei in die Zivilisation übergegangen.




„Diese Veränderung im Zustande einer Hälfte des
Menschengeschlechts giebt den Sitten eine ganz neue Färbung,
indem sie dieselben verfeinert und im hohen Grade das Gedeihen der
Künste und Wissenschaften, der Dichtkunst und der Musik
begünstigt.




„In der Periode der Barbarei ist die Herrschaft des Oberhauptes der
Gesellschaft eine unumschränkte; in der ersten Phase der
Zivilisation ist sie bereits getheilt, indem die Verbündung
(Föderation) der großen Vasallen der königlichen
Gewalt Schranken setzt.




„Nach und nach werden die arbeitenden, dem Betriebe der Gewerbe,
Künste und Wissenschaften obliegenden Leibeigenen mächtig:
Die Gemeinden erlangen Rechte und Privilegien; Munizipien,
freie Städte erstehen. Sie erstehen aber nicht kraft eines
willkürlichen Befreiungs-Ediktes; sie erstehen nicht, weil es dem
Staatsoberhaupt beliebt hat, sie in's Leben zu rufen. Sie erstehen,
weil sie sich bereits selbst emanzipirt haben, weil die schon erlangte
Macht sie faktisch frei gemacht hat. Kommen solche Edikte vor der
Zeit, so ist es gerade, als wären sie nicht da, und der
Feudalismus bleibt zum deutlichen Beweise, daß Verfassungen
bloße Chroniken vollendeter Thatsachen sind, daß sie
die Geschichte der Fortschritte einer Nation schreiben, wenn ich mich
so ausdrücken darf, nicht aber nothwendig sie hervorrufen.




„Mit der steigenden Aufklärung der früheren Leibeigenen, mit
ihrem steigenden Reichthume, mit ihrem fortschreitenden Kunst- und
Gewerbefleiße wächst auch ihre Macht in demselben
Maße, in welchem das Feudal-Element geschwächt wird.




„Die alten Leibeigenen sind Bürger und Volk geworden. Bürger
und Volk verbünden sich miteinander gegen den Feudalismus, und
der Sieg ist ihnen gewiß.




„In diesem Stadium ihrer Entwicklung ist die Gesellschaft von steten
Stürmen und Umwälzungen bedroht. Die Zähigkeit des
Feudal-Elements kann das volksthümliche Element zu Gewaltthaten
treiben, gegen welche die der Barbarei verschwinden. Die Kritik liegt
mit den alten religiösen Anschauungen im Kampfe; die Philosophie
stellt die Bedingungen des neuen Staats gegenüber dem alten auf.




„Mit der politischen Befreiung, mit der Entfesselung der Gewerbe und
des Ackerbaues spielt das Repräsentativ-System der Gewalt
gegenüber dieselbe Rolle, die früher die großen
Vasallen gespielt hatten.




„Der Bürger braucht nun den Schutz des Ritters nicht länger:
schon hat er ihn in der Person Don Quixote's moralisch getödtet.
Der Bürger hat aber auch die Gleichheit vor dem Gesetz
verkündet, und so folgen die Freiheits-Illusionen auf die
Illusionen des Ritterthums. Die Freiheit ist noch nicht da, weil sie
in der Verfassung steht; sie bleibt auf dem Papier, weil die
Bedingungen, unter welchen sie wirklich in's Leben treten kann, noch
nicht erfüllt sind.




„Unterdessen hat die Zivilisation ihren Höhepunkt erreicht, sie
hat die Schifffahrt, überhaupt erleichterte Verbindungswege,
Eisenbahnen, Kanäle u. s. w., sowie die Experimental-Chemie in's
Leben gerufen, und nun kann sie, wenn ihr die Wissenschaft zu
Hülfe kommt, zu einer höheren Periode aufsteigen, die wir,
mit Fourier, Garantismus nennen wollen, da sie die
Verwirklichung eines Systems von Garantien wäre, wovon die
jetzige Gesellschaft einige bemerkenswerthe Keime aufzuweisen hat.“




Der Verfasser bezeichnet als solche mit Fourier: Die wissenschaftliche
Einheit, die Quarantänen, das Assekuranzsystem, die Sparkassen
etc.




„Mit der Experimental-Chemie tritt die große Industrie in's
Leben; die kleine Industrie geht in der großen auf. Neue
Verfahrungsarten verdrängen die alten, eine ganz neue
industrielle Welt ist im Werden; Fabriken mit Hunderten und Tausenden
von Arbeitern schießen wie Pilze aus dem Boden hervor und
versetzen den in altherkömmlicher Weise betriebenen Gewerben den
Todesstoß.




„Aber die Erfindung neuer Verfahrungsarten, sowie die Steigerung der
Produktion genügen nicht: die Zivilisation hat auch den Beruf,
diese Verfahrungsarten überall hin zu verbreiten und so die
Möglichkeit der Erreichung einer höheren gesellschaftlichen
Stufe anzubahnen. Daher die Erfindung der Schifffahrt, der
Eisenbahnen, des Dampfbootes, kurz die Vervollkommnung der
Verbindungsmittel überhaupt.




„Indessen hat die Zivilisation — als Entwicklungsphase der
Menschheit betrachtet — in Folge eines inneren, in ihrem Wesen
begründeten Zwiespalts die große Industrie nicht in's Leben
zu rufen vermocht, ohne zu gleicher Zeit allgemeine Gebrechen zu
erzeugen, die unter dem Titel Entwaldungen und Fiskalanleihen
aufgeführt und eine nothwendige Folge der beiden vorangehenden
Phasen sind. In der That fällt auch der Boden im Ganzen genommen
immer mehr einer anarchischen Kultur anheim, je größer der
Zwiespalt der Privatinteressen und des allgemeinen Interesses wird.
Die Entwaldung der Anhöhen, welche die Ausmergelung der Berge und
die Entblößung der Abhänge mit sich führt, ist
der höchste Ausdruck des Uebelstandes, da diese Entwaldungen zur
unausbleiblichen Folge haben, daß in der Vertheilung der Wasser
nach und nach eine gänzliche Veränderung eintritt. Werden
die Entwaldungen bis zum Uebermaß ausgedehnt, so wird am Ende
selbst das Klima ernstlich Noth leiden: die schroffsten
Uebergänge werden nichts Ungewöhnliches sein; heute eine
afrikanische Hitze, morgen eine sibirische Kälte. Die
Wissenschaft hat in der Person ihrer würdigsten Vertreter
angefangen, auf die üblen klimatischen Folgen der planlosen
Entwaldungen hinzudeuten. Zum deutlichen Beweise, daß die
Atmosphäre für den Menschen ein wahres Ackerfeld ist, das er
durch den Anbau entweder verbessern oder verschlechtern kann.




„Die Fiskalanleihen sind ein anderes Gebrechen der auf ihrem
Höhepunkte angekommenen Zivilisation. Die Befreiung der
Völker hat gewaltige Kriege nach sich gezogen; das Feudal-Element
hat seine letzten Kräfte zusammengerafft, um das neue
volksthümliche Element zu erdrücken. Daher der lästige
Kriegsfuß, daher der fast ebenso lästige Friedensfuß.
Die edelsten Kräfte der Nation werden in soldatischen Spielen
vergeudet. Eine Menge anderer unproduktiver Ausgaben
vergrößern das Uebel fortwährend, bis endlich das
thurmartige Kartenhaus des Staatsschuldenwesens zusammenstürzt.“




Der Verfasser setzt nun weiter auseinander, wie die Charaktere des
Höhepunktes der Zivilisation im Keime sowohl die Ursachen ihres
Verfalles, als die Mittel zur Ersteigung einer höheren Stufe
enthielten. Die Entwaldungen enthielten den Keim zum materiellen
Verfall durch die damit verbundene Verschlechterung des Klimas; die
Fiskalanleihen enthielten den Keim des politischen Verfalls, indem sie
die Ausbildung des industriellen Feudalismus mächtig
förderten. Ebenso könnten die neugeschaffenen
Verbindungswege in den Händen von Aktiengesellschaften die Rolle
einer Saugpumpe spielen, wie die Schifffahrtskunde das den Angelpunkt
der dritten Phase bildende Seemonopol in's Leben rufen könne.
Endlich gab die Chemie dem Betruge die Mittel an die Hand, alle Arten
von Produkten zu fälschen, und der lügnerische Handel gewann
so eine Ausdehnung, welche die ernstlichsten Besorgnisse
einflößen mußte.




Zwar könne die nun beginnende absteigende Periode ein
natürlicher Schritt des Fortschritts werden, aber dieser Weg sei
eine Reihe von Klippen und Schändlichkeiten. Unterliege die
Zivilisation auf ihrem Wege den ihr gegenübertretenden
Einflüssen, so falle sie in eine niedere Periode zurück, um
den alten Kampf von Neuem zu beginnen. Glücklicherweise sei das
Leben der Menschheit ein vielfaches; falle eine Zivilisation, so sei
bei den vielen Nationen und mancherlei Gesellschaften immer die
Hoffnung da, daß eine derselben das Erbe der fallenden
Gesellschaft übernehme.




Der zweite Theil der Periode, ihre absteigende Bewegung, sei dem
ersten umgekehrt analog (verwandt), wie die Morgendämmerung und
Abenddämmerung, die Kindheit und das Greisenalter der Menschen,
der Anfang und das Ende jeder Bewegung sich einander analog seien,
ohne identisch zu sein. Nach diesem aus der allgemeinen Formel der
Bewegung abgeleiteten Grundsatze ließe sich erwarten, daß
die Zivilisation mit einem Feudalismus enden werde, wie sie mit einem
Feudalismus begonnen habe. Diese Voraussetzung erhalte durch die vor
unseren Augen vor sich gehenden Thatsachen den Charakter einer
mathematischen Wahrheit.




„Der steigende Reichthum des Bürgerthums hat den
Adels-Feudalismus getödtet: Pergamente und Wappen haben
aufgehört, die Herrschaft zu verleihen, und das Geld ist an ihre
Stelle getreten. Wege zum Reichthum sind Industrie, Handel und
Beamtenstellen. Der herrschende Geist wird demnach der
kaufmännische und fiskalische sein. Er ist in der
Tabelle als einfacher Keim der dritten Phase bezeichnet, weil er einen
neuen Feudalismus, nämlich den industriellen, den wir auch
Handels- oder Geldfeudalismus nennen können, im Keim
enthält. Von nun an muß sich Alles dem neuen Prinzipe
unterordnen. Die Parias der dritten und vierten Phase der Zivilisation
werden daher auch nicht die Leibeigenen der ersten Phase, sondern die
untersten Schichten der Gesellschaft bildenden Proletarier sein. Der
Hunger und das Elend werden sie faktisch denjenigen
überantworten, welche, Herren des Kapitals, auch die Werkzeuge
der Arbeit in Händen haben.“




„Die große Industrie mit ihren Kapitalien, Maschinen und
Spekulationen macht die kleine, mit mäßigen Geldmitteln
betriebene, unmöglich. Der große Handel unterdrückt
den kleinen, und diese Bewegung gestaltet sich immer
großartiger, je mehr das Kapital durch glückliche
Spekulationen oder durch Gründung von Aktiengesellschaften sich
konzentrirt. In demselben Maße, wie das Kapital sich
konzentrirt, wächst auch der Pauperismus und das Proletariat, und
da die großen Kapitalien sich am liebsten in den großen
Städten ansiedeln, so wird zuerst da die Fabrikation in
größerem Maßstabe betrieben. Allmälig sammeln
sich da Heere von Arbeitern, die von einem Tag zum andern leben und
somit viel schlimmer daran sind als die Leibeigenen der ersten
Periode. Diese Arbeiter-Heere sind für die Zivilisation das
Schwert des Damokles. Die dritte Phase wird mindestens ebenso sehr
von inneren Kämpfen und Bürgerkriegen bedroht als die
zweite. Nur sind die nun ausbrechenden Revolutionen nicht länger
politischer, sondern sozialer Natur; die Insurrektion
nimmt einen industriellen Charakter an.“




„Der Handelsgeist und der mächtige Hebel der
Kapitalien-Konzentration, welche den großen Kapitalisten das
Monopol der Industrie nach und nach in die Hände spielt, sind die
Elemente des See-Monopols oder Großhandels-Monopols, wodurch der
Geist und die Bestrebungen der ganzen Phase angedeutet werden. Die
Politik tritt in die Dienste des Monopols und erhält so eine ganz
eigentümliche Färbung, bis sie endlich nur noch das
kaufmännische Element vertritt. Diplomatie, Kriege, Kammern,
Wissenschaft, Kunst, Alles wirft in unendlich verschiedenen
Schattirungen den im Prisma des Merkantilismus gebrochenen Zeitgeist
zurück. Alles ist käuflich; der Durst nach Gold hat
die edlen Regungen erstickt, und der Egoismus zeigt sich in seiner
ganzen Scheußlichkeit.




„Der Grundsatz der freien Konkurrenz, das laisser faire laisser
passer, erzeugt zugleich den anarchischen Handel, der
unter dem Titel „Gegengewicht“ in der Tabelle aufgeführt ist. Da
die großen Handelsoperationen von dem großen Kapital
monopolisirt sind, so bleibt dem kleinen Kapital nur noch der
Kleinhandel. In Folge des herrschenden merkantilischen Geistes wirft
er sich auch auf denselben mit einer wahren Wuth — ein
Verhältniß, das sich in der großen Menge
schmarotzerischer Zwischenhändler und Mäkler am Besten zu
erkennen giebt. Je heftiger der Konkurrenzkrieg dieser
Zwischenhändler entbrennt, um so großartiger gestalten sich
die Betrügereien und Fälschungen jeder Art, wodurch die
Gesellschaft systematisch gebrandschatzt wird. Dieser Anarchie allein
aber verdankt der Kleinhandel seine Erhaltung; denn nur sie bildet
noch einen Damm gegen die verheerende Macht des Kapitals. Sie ist also
ein natürliches Gegengewicht des großen Kapitals. Von dem
Tage an, wo das große Kapital an den Hauptplätzen
große Niederlagen für den Detailverkauf gründet, wie
dies schon jetzt mancher Orten geschieht, von diesem Tage an muß
der kleine und mittlere Handel das Gewehr strecken. Von dem Tage an
wird aber auch die Anarchie im Handel und Wandel aufhören, und
die Regelung des Handels wird immer leichter werden, je deutlicher die
Charaktere des industriellen Feudalismus hervortreten.




„Wie ließe sich der Ton der dritten Phase besser bezeichnen, als
mit dem Ausdruck „ökonomische Illusionen“? Die politische
Oekonomie, ein Erzeugniß des merkantilen Geistes, verhält
sich zu der dritten Phase wie die Poesie der Ritterzeit zu der ersten,
wie die philosophische Ideologie und die liberale Dialektik zur
zweiten. Das Ritterthum hat der Liberalismus unter dem Namen des
Donquixotismus zu Grabe getragen, und nun ist der Oekonomismus auf dem
Wege, den Liberalismus durch die Politik der materiellen
Interessen zu tödten, eine Politik, die den reinen,
uneigennützigen Liberalismus bereits in einem ziemlich
lächerlichen Lichte erscheinen läßt.“




„Der industrielle Feudalismus wäre eine vollendete Thatsache,
sobald das große Kapital nicht allein die Fabrikation und den
Handel, sondern auch den Grund und Boden an sich gerissen haben
würde.




„Nun aber wird die steigende Handels-Anarchie mit ihren zahllosen
Betrügereien, Bankerotten und Fälschungen nicht allein zur
Folge haben, daß die Lage des kleinen Gewerbs- und Handelsmannes
immer kritischer wird, sondern es wird sie auch die öffentliche
Stimmung nachgerade so energisch verdammen, daß das große
Kapital darin eine Ermunterung finden wird, nun auch den Kleinhandel
zu absorbiren. Und so wird sich dann dieser gewaltsam
rückwirkende Geist politisch dadurch bethätigen, daß
er Meisterschaften in bestimmter Anzahl und privilegirte
Körperschaften in's Leben ruft.




„Die Leihhäuser oder Leihkassen für Landwirthe
haben zum Zweck, dem bedrängten Ackerbau zu Hülfe zu kommen.
Während die Kapitalien der Spekulation und den Banken
zuströmen, leidet der Ackerbau an solchen Noth, so daß er
dem Wucher in die Hände fällt. Schlechte Ernten, eine
schlechte Bewirthschaftung des zerstückelten Grundbesitzes und
ähnliche Ursachen werden das Uebrige thun, bis endlich ein
großer Theil des Grund und Bodens den Leihkassen
anheimfällt. So wird der in Atome zerfallene Grundbesitz sich
wieder zusammenfügen; der kleine Besitz wird vom großen
verschlungen werden, wie die Handwerker von den Fabriken, wie das
kleine Kapital von dem großen.




„Während alles dies vor sich geht, befindet sich die Gesellschaft
in einer wahrhaft fürchterlichen Lage. Nichts als Krisen und
Revolutionen. Der Ackerbau wie die Fabrikindustrie ist nur noch ein
unermeßliches industrielles Zuchthaus, ein ungeheures Lager; die
frühere individuelle Leibeigenschaft ist eine
kollektive geworden. Die neuen Leibeigenen werden von Zeit zu
Zeit aus ihren Bagnos stürmen und ein Spartakus wird sie
führen.




„Der neue Adel aber, der Geldadel, wird neben der Regierungsgewalt
eine eigene Gewalt bilden und so für die vierte Phase das sein,
was der Feudaladel für die erste war. Und gleichwie die nationale
Einheit erst dann begründet werden konnte, als das monarchische
Element stark genug geworden war, um das Feudalelement zu zügeln
und zu leiten, ebenso wird auch hier die Gesellschaft nicht eher zum
Garantismus sich erheben, als bis die Regierung das industrielle
Element zu lenken wissen wird.




„Uebrigens keine Burgen, die zerstört, keine hochmütigen
Vasallen, die geköpft oder gemeuchelt werden müßten.
Die Aufgabe der Regierung wird darin bestehen, daß sie die Rolle
einer Vermittlerin zwischen den einander feindselig
gegenüberstehenden Interessen übernimmt, daß sie den
Waarenaustausch regulirt, die Einheit der Maße, Gewichte u. s. w.
herstellt, mit einem Wort, daß sie in sämmtlichen
industriellen und kommerziellen Verhältnissen die nöthig
gewordenen Garantien herstellt. Dann aber ist die Zivilisation, wie
sie in der Tabelle geschildert worden, schon überholt.




„Als Ton der vierten Phase endlich erscheinen in der Tabelle die
Assoziations-Illusionen. Wir sagen Illusionen, weil die
Assoziation nur die Kapitalien assoziirt, um ihre Absorptionskraft zu
vermehren, blos das häßliche Zerrbild der wahren
Assoziation ist, die Kapital, Arbeit und Talent assoziirt.




„Fassen wir nun das Gesagte zusammen, so finden wir, daß die
aufsteigende und absteigende Bewegung der Periode der Zivilisation
sich zueinander verhalten, wie die beiden Hälften des
Menschenlebens, d. h. daß sie in Beziehung auf den Höhepunkt
oder die Mittelstufe miteinander symmetrisch sind;




daß die Zivilisation mit einem Feudalismus beginnt und endigt;




daß die Arbeit der beiden Phasen der aufsteigenden Bewegung eine
Verminderung der persönlichen oder direkten
Dienstbarkeit zur Folge hat, während in der Phase der
absteigenden Bewegung die kollektive oder indirekte
Dienstbarkeit sich befestigt;




daß die Revolutionen der beiden ersten Phasen politischer Natur
sind, während die der beiden letzten einen sozialen oder
industriellen Charakter annehmen;




daß das Wesen der von der Zivilisation aufgestellten
Gleichgewichte ein unstätes soziales Gleichgewicht
begründet;




daß die Illusionen der aufsteigenden Bewegung etwas
Ritterliches, Edles haben, während denen der absteigenden
Bewegung nichts als der gemeinste Materialismus zu Grunde liegt;
endlich




daß, während der Fortschritt in den beiden ersten Phasen
sich nach den Entdeckungen auf dem Gebiete der Wissenschaft und Kunst,
nach der Vervollkommnung der technischen Vefahrungsarten bemessen
läßt, der Maßstab für den Fortschritt in der
absteigenden Bewegung, die Auffindung derjenigen Institutionen ist,
welche die Zivilisation ihrem natürlichen Tode zuführen und
so der Gesellschaft die Ersteigung einer höheren Bildungsstufe
möglich machen.“




Dies die Auffassung von der historischen Entwicklung und dem Untergang
der Zivilisation, wie sie im Fourier'schen Geiste unser deutscher
Autor darlegt. Bei ihm tritt in schärferem Maße als bei
Fourier das Gesetzmäßige in der Entwicklung,
unbeeinflußt von dem Wirken der einzelnen Person, in den
Vordergrund. Wir haben es, scheint's, mit einem Schüler der
Hegel'schen Schule zu thun, der die Lehre von den Gegensätzen in
der Gesellschaft dialektisch auffaßt und behandelt. Fragt man
nun nach der praktischen Wirkung dieser Anhänger Fourier's in
Deutschland und ihrer Bedeutung für die Bewegung, so weiß
Niemand davon zu melden. Die sozialistischen und kommunistischen
Ideen, die meist sehr verschwommen im „tollen Jahr“ in den
verschiedensten Gegenden Deutschlands unter der vorgeschritteneren
Arbeiterwelt in die Erscheinung traten, lassen nirgends
Fourieristische Auffassungen erkennen. So weit Marx und Engels nichts
die Arbeiterklasse in den Bewegungsjahren beeinflußten, waren es
wesentlich die Ideen Weitling's, die Anklang fanden. Die Mehrzahl der
Arbeiter, die sich an der Bewegung betheiligten, war von den
unklarsten sozialen und politischen Ideen beherrscht. Woher sollte die
Einsicht in die Arbeiterklasse kommen, wenn die höher stehende
Klasse, das Bürgerthum, in allen ihren öffentlichen
Handlungen die kompleteste Unreife und Unerfahrenheit an den Tag
legte. Bot doch auch die damals viel weiter vorgeschrittene
französische Arbeiterklasse ein keineswegs erfreuliches
kaleidoskopisches Bild; sie war zersplittert in Schulen und Sekten,
die sich gegenseitig bekämpften. Es war daher auch kein Wunder,
daß diese in Deutschland eben erst aufkeimende soziale Bewegung
durch die Reaktion der fünfziger Jahre bis auf die Erinnerung
ausgetilgt wurde.




Die dann im Laufe der fünfziger Jahre in Deutschland sich
vollziehende kapitalistische Entwicklung schuf allmälig auch eine
Arbeiterklasse, die besser als ihre Vorgängerin aus den vierziger
Jahren für ihren Befreiungskampf ausgerüstet war. Und nun
zeigten sich auch die Vortheile der besseren Schulung und geistigen
Durchbildung, mit welcher die deutsche Arbeiterklasse der
Arbeiterklasse anderer Länder voraus war. Sie erfaßte mit
scharfem Verständniß die Theorien und Grundanschauungen
ihrer großen Lehrer; der eigentliche Schulstreit, der die
französischen Arbeiter Jahrzehnte lang zerklüftete, blieb
ihr erspart, und so wuchs die Bewegung, begünstigt durch die
politische und soziale Umgestaltung Deutschlands, so, daß sie
heute als die vorgeschrittenste in allen Kulturstaaten betrachtet
werden darf. Keinem Personenkultus huldigend, nimmt sie dankbar die
guten Lehren an, welche die großen Vorkämpfer und
Bahnbrecher der sozialistischen Ideen in irgend einem Lande der Welt
hinterließen.




Die moderne soziale Bewegung ist wie die ganze moderne Kulturbewegung
eine eminent kosmopolitische. Zunächst innerhalb des nationalen
Rahmens und der gezogenen Sprachgrenzen wirkend, tragen die zahllosen
Verkehrsmittel, die Sprachstudien, Reisen und Auswanderung, Literatur,
Güteraustausch etc. in früher ungeahntem Maßstab dazu
bei, den Ideenaustausch zu fördern, den Nationalitäten- und
Racenhaß zu ertödten, die Interessensolidarität immer
inniger zu verknüpfen. Die Entstehung einer Weltsprache, die
Fourier befürwortete, rückt ihrer Verwirklichung, wenn auch
anders als er gedacht, immer näher, und die Zeit wird auch nicht
mehr fern sein, wo aus der Interessen- und Ideengemeinsamkeit der
ganzen Kulturwelt eine neue soziale Organisation entsteht, die weder
nach Landes- noch nach Sprachgrenzen fragt und den Bürger zum
Menschen macht.












Skizze eines Phalanx-Gebäudes (Phlanstère)




Skizze eines Phalanx-Gebaeudes





Wie das Kreuz der Typus der mittelalterlichen Dome und Kirchen ist, so
ist die Serie der Typus des Wohn- und Arbeitsgebäudes einer
Phalanx, d. h. ein Zentrum mit zwei mittleren oder Haupt-Flügeln
und zwei äußersten oder Neben-Flügeln. Die jeweilige
Architektur ist immer nur das äußere Abbild der sozialen
Verhältnisse, und ein Kenner wird immer an der Architektur auf
die Gesellschaftsform einer Zeitepoche schließen können.
— Die Gemeinwirthschaft, in welcher Form immer, bedingt
natürlich auch ganz andere Gebäulichkeiten, als die
Privatwirthschaft. — Das Zentrum soll diejenigen
Räumlichkeiten enthalten, wo die ca. 2000 Personen mehrmals des
Tages verkehren, wie Speisesäle, Versammlungslokale, Bureaux,
Bazare, Bibliotheken etc.; die zwei Hauptflügel, welche
perpendikulär vom Zentrum abzweigen und so den Zentralplatz der
Phalanx bilden, sowie die zwei äußersten Flügel,
welche nach links und rechts abbiegen und an der Hauptstraße
liegen, würden die verschiedenen Werkstätten, die
geräuschvollsten am äußersten Ende, enthalten. Die
Wohnräume würden die oberen Stockwerke des
Gesammtgebäudes in Anspruch nehmen. — Gegenüber der
Phalanx, dem Zentralplatz und der Hauptstraße entlang,
kämen die Oekonomie- und Maschinengebäude, Ställe etc.,
welche man hier nicht sieht, zu liegen. — Das
Phalanxgebäude ist ca. 2000 Fuß oder 600 Meter lang vom
äußersten linken zum äußersten rechten
Flügelende gemessen. Um eine allzugroße Ausdehnung zu
vermeiden, ist die Reihe der Gebäude doppelt und parallel laufend
mit dazwischen liegenden Hofgärten. — Eine breite, gedeckte
Galerie verbindet im Innern, gegen die Hofseite hin, alle Theile des
Gebäudes und fungirt als Hauptarterie der Zirkulation.












Anmerkungen





	[1]
	

Phalanx ist der Name einer von Philipp II. von Macedonien in seinem
Heere eingeführten Schlachtordnung; die Phalanx war ein
dichtgeschlossener, keilförmig geformter, mit Speeren bewaffneter
Truppenkörper, der mit seiner Spitze in den Feind eindrang und
ihn auseinander sprengte. Der Name für sein System ist also von
Fourier nicht übel gewählt.



	[2]
	

Fourier spricht hier denselben Gedanken aus, dem Robinet in seinem
1766 in Amsterdam erschienenen Werke „Ueber die Natur“ (De la
nature) Ausdruck giebt: „Alles in der Natur steht miteinander in
Verbindung“, und ebenso spricht R. einen Gedanken aus, den Fourier
ähnlich wiederholt: „Daß die Natur mit möglichst
sparsamer Ausnutzung der vorhandenen Stoffe arbeite.“ Holbach sagt im
Systeme de la nature: „In der ganzen Schöpfung herrscht
Wesenseinheit.“ Die Ideenassoziation ist augenfällig.



	[3]
	

Herm. Greulich bezeichnet in seiner Schrift: „Karl Fourier, ein
Vielverkannter“ (Hottingen-Zürich, Volksbuchhandlung 1881), den
Ehrgeiz als Auszeichnungstrieb, weil das Wort Ehrgeiz einen
häßlichen Beigeschmack habe. Der von Gr. gewählte
Ausdruck ist unzweifelhaft korrekt, aber wir wollen doch nochmals
ausdrücklich konstatiren, daß nach Fourier's Theorie
alle Triebe gut sind und der Ausdruck Ehrgeiz ebensowenig
anstößig sein darf, als die nach unserer landläufigen
Auffassung von Fourier gebrauchten Ausdrücke Kabalist und
Intrigue. Der Ehrgeiz ist auch in der bürgerlichen Gesellschaft
an sich eine ganz löbliche Eigenschaft, der nur unangenehm und
schädlich wird, wenn er auf Kosten Anderer oder der Allgemeinheit
sich Geltung verschaffen will. Im Uebrigen scheint uns, hat Greulich
in seiner Schrift, in dem Streben, Fourier zur verdienten Anerkennung
zu bringen, ihn ein wenig zu sehr modernisirt und in der Sprache
unserer Zeit reden lassen, ohne seiner Einseitigkeit und Schrullen
genügend Erwähnung zu thun. Ein solches
Zugünstigfärben erklärt sich aus dem Bestreben, Fourier
gegen die ungerechten und unqualifizirbaren Angriffe eines
Dühring, Most und Bernhard Becker in Schutz zu nehmen. Alle drei
bezeichnen Fourier — und Dühring und Most offenbar, ohne
sich näher mit seinen Werken vertraut gemacht zu haben —
einfach als Narren, womit sie glauben, ihn abgethan zu haben. Ob
dieser, Fourier schon zu Lebzeiten von Seiten seiner Gegner
entgegengeschleuderte Vorwurf eine Berechtigung hat, mag der Leser am
Schlusse obiger Abhandlung entscheiden. Wir möchten aber schon
jetzt konstatiren, daß Joh. Most, der sich heute als
Anarchistenchef aufspielt, gar keine Ahnung gehabt zu haben scheint,
daß er Fourier als Vater des Anarchismus anzusehen hat
— das Wort hier in seinem wahren Sinne, der Regierungs- und
Staatlosigkeit genommen, und nicht im Sinne der blinden
Gewaltstheorie, wie sie Most als anarchistisches Prinzip predigt. Die
Fourier'sche Theorie in die Praxis umgesetzt, d. h. der Erdball mit
Phalanstèren bedeckt, machte jede Staatsorganisation
überflüssig, es wäre die Föderation der Phalanxen,
also produzirender und konsumirender Kommunen. Daß Fourier
trotzdem nicht blos alle bestehenden Staaten als weiter bestehend
voraussetzt, sondern auch noch so viele neue dazu zu gründen in
Aussicht stellte, ist einer der Widersprüche seines Systems, die
ihm nicht zum Bewußtsein kamen. Aber es ist ein Widerspruch, der
das System selbst nicht besser und nicht schlechter macht, es in
seinem Wesen unberührt läßt.



	[4]
	

Fourier bezeichnete Diejenigen, die nach seiner Meinung die Mittel
für die Versuchsphalanx besäßen, als Kandidaten und
berechnete, daß es solcher 4000 in Europa gäbe.



	[5]
	

„Unter den Philosophen begreife ich“, sagt Fourier an einer Stelle,
„nur die Autoren der unsicheren Wissenschaften (sciences
incertaines), die Politiker, Moralisten, Oekonomisten und
Methaphysiker, deren Theorien nicht auf der Erfahrung beruhen, sondern
nur die Phantasie ihrer Urheber zur Basis haben. Wenn ich also von
Philosophen spreche, spreche ich nur von dieser zweifelhaften Klasse,
nicht von den Vertretern der bestimmten Wissenschaften (sciences
fixes).“ Fourier ging von der Ansicht aus, daß die
französische Revolution nur ein Werk der Philosophen
sei.



	[6]
	

Ein Hieb gegen Jean Jacques Rousseau und seine Verehrer, die den
„Naturzustand“ als den glücklichsten, tugendhaftesten Zustand
priesen und im Hirtenleben eine Art Ideal sahen. Jahrzehnte vorher
schon spielte die feudale Gesellschaft in ganz Europa, der
französischen Hofgesellschaft nachäffend, ihre idyllischen
Schäferspiele, wobei aber regelmäßig die Wolfsnaturen
zum Vorschein kamen. Der Verfasser.



	[7]
	

Später änderte Fourier die Bezeichnung der Bewegungen und
erhöhte sie, wie schon erwähnt wurde, auf fünf: 1. Die
materielle, welcher die Erde, 2. die organische, welcher das Wasser,
3. die normale, welcher die Arome (Elektrizität, Magnetismus), 4.
die instinktuellen, welcher die Luft, 5. die soziale oder passionelle,
welcher das Feuer entspricht. Die eigentliche praktische Bedeutung
dieser fünf Bewegungen oder Antriebe wurde bereits weiter oben
auseinandergesetzt.



	[8]
	

Anspielung auf die Wegnahme des Degens Friedrich's des Großen
von seinem Sarge in der Militärkirche zu Potsdam durch
Napoleon I. 1806.



	[9]
	

Wir brauchen hier nicht auf die Einseitigkeit des Urtheils Fourier's
über das achtzehnte Jahrhundert hinzuweisen; das achtzehnte
Jahrhundert hat mehr geleistet, als vor ihm viele Jahrhunderte
zusammengenommen.



	[10]
	

Anspielung auf die Zustände in der französischen Revolution
während der Herrschaft des rothen und des weißen
Schreckens.



	[11]
	

In der ersten Hälfte des Jahrhunderts und zwar bis 1848 herrschte
in Frankreich ein sehr hohes Zensussystem, das nur die Wahl der
Reichsten ermöglichte.



	[12]
	

Der Sold des französischen Soldaten jener Zeit.



	[13]
	

Als die sieben natürlichen Rechte des Wilden betrachtet Fourier:
1. Sammelfreiheit der Früchte; 2. Weidefreiheit; 3. freien
Fischfang; 4. freie Jagd; 5. innere Verbindung der Horde; 6.
Sorglosigkeit; 7. auswärtigen Raub (vol exterieur).
Unter diesem etwas seltsam scheinenden Recht versteht Fourier das
Recht des Wilden, Alles, was er außerhalb des gemeinsamen
Eigenthums der Horde oder des Stammes der Aneignung werth findet,
nehmen zu dürfen. In der Zivilisation findet der Raub innerhalb
der eigenen Gesellschaft, an Gliedern derselben statt, diesen Raub an
der eigenen Genossenschaft kennt der Wilde nicht, der innerhalb der
Horde, des Stammes Gemeineigenthum besitzt und dieses respektirt. In
der Regel lebt der Wilde mit den benachbarten Stämmen in
Feindschaft und so wird dieses Recht des „auswärtigen Raubs“
einfaches Kriegsrecht. Bei uns Zivilisirten sind noch die Rudimente
ganz ähnlicher Auffassung vorhanden, die Kontribution der
Lebensmittel im Kriege ist in unsern Augen kein Raub, und die Annexion
fremder Länder und Provinzen wird auch nicht als solcher
angesehen. Fourier will mit seiner ganzen Auseinandersetzung sagen:
der Wilde hat einestheils mehr Freiheit und Wohlsein, als der arme
Zivilisirte, andererseits weit mehr Solidaritätsgefühl,
als die Zivilisirten überhaupt. Um das Solidaritätsgefühl,
das der Wilde in der Horde, im Stamm hat, in unserer Gesellschaft zu
begründen, brauchen wir eine ganz neue soziale
Organisation.



	[14]
	

Fourier erwähnt hier einen selbsterlebten Fall und führt die
Namen an, die wir als gleichgültig weglassen.



	[15]
	

Der Leser will nicht vergessen, daß das nicht heute, sondern
schon vor dreiviertel Jahrhunderten geschrieben wurde.



	[16]
	

Jede dieser kurzzeitigen Beschäftigungen nennt Fourier Sitzung
(séance).



	[17]
	

Der Letztere dürfte wohl kein passend gewähltes Muster sein,
indeß man muß stets beachten, wann das Gesagte
geschrieben wurde. Die historische Forschung stak damals noch in den
Kinderschuhen, Fourier folgte hier dem allgemeinen Vorurtheil, das zu
Gunsten Heinrich's IV. sprach. Der Verf.



	[18]
	

Das Kloster, ein in Frankreich in sogenannten besseren Familien, wo
das nöthige Vermögen zu einer Aussteuer fehlt, oft
vorkommendes Auskunftsmittel, sich unbequem gewordener Töchter zu
entledigen. Der Verfasser.



	[19]
	

Robert Walpole, berühmter englischer Staatsmann, von
1721–1742 Kanzler der Schatzkammer.



	[20]
	

Anspielung auf die verschiedenen Attentatsversuche und
Verschwörungen, denen trotz aller Sicherheitsmaßregeln
Napoleon I. wie Ludwig XVIII. und Louis Philipp ausgesetzt
waren.



	[21]
	

Unter den Manufakturisten sind hier sowohl die Fabrikanten wie
diejenigen Handeltreibenden verstanden, die entweder in eigener
Behausung nach dem Prinzip der Arbeitstheilung, aber ohne Anwendung
von Dampf und Maschinenkräften — die damals erst im
Entstehen waren — oder, wie dies heute noch in manchen
Industriezweigen auch in Deutschland geschieht, z. B. in der
Spielwaaren-, Messer-, Kleineisenwaaren-Fabrikation, der Hausweberei,
Posamentirerei, Strumpfwirkerei, der Bijouterie etc., auf dem Wege der
Hausindustrie produziren lassen, wobei der Kaufmann die Rohmaterialien
liefert. So weit Massenerzeugung in Betracht kam, war zu Anfang dieses
Jahrhunderts in Frankreich die Manufaktur die maßgebende
Produktionsform.




Unter den Handeltreibenden versteht Fourier, wie der Leser bereits
erkannt haben wird, nicht allein die Kaufleute im engeren Sinn,
sondern auch alle an der Börse betheiligten Kreise, die Grund-
und Bodenwucherer etc., kurz Alle, „welche ohne zu säen
ernten“.



	[22]
	

Fourier hat hier hauptsächlich den Baustellen- und
Häuserwucher im Auge, der auf Kosten der Gesundheit und
Lebensannehmlichkeit der Städtebewohner sich breit mache, Luft
und Licht der Bevölkerung schmälere.



	[23]
	

Diese Charakteristik könnte ebenso gut heute geschrieben sein. Sprach
doch im Herbste 1885 die königl. sächsische „Leipz. Zeitung“
es offen aus, daß man heut zu Tage im Zweifel sei, ob man eine
gute Ernte wünschen dürfe. Und doch veranstaltet man
jährlich für die Ernte auf allen Kanzeln Gebete und feiert
Dankfeste.



	[24]
	

Fourier meint hier die Herstellung des Zuckers aus Runkelrüben,
den er als ein gefälschtes Produkt ansah, weil man bis dahin nur
Zucker aus Zuckerrohr gewonnen kannte. Die Einführung des
Kontinentalsystems durch Napoleon I. und das Verbot der Einfuhr
englischer Kolonialwaaren, hatte zur Erfindung der Zuckerbereitung aus
Runkelrüben den Anstoß gegeben und diese Art Zucker
bürgerte sich von da ab immer mehr ein. Fourier, der offenbar die
Süßigkeiten sehr liebte, sah den Rübenzucker als eine
Fälschung des natürlichen Zuckers an. Wir, die wir heute
fast nur aus Runkelrüben bereiteten Zucker kennen, denken
darüber anders. Schließlich ist kein auf künstlichem
Wege gewonnenes Lebensmittel einem sog. Naturprodukt gegenüber
als Fälschung zu betrachten, vorausgesetzt, daß über
die Art seiner Entstehung kein Zweifel begeht und es dem sog.
Naturprodukt, das es ersetzen soll, völlig gleichwerthig ist. Wir
werden in dieser Beziehung in Zukunft noch viele Vorurtheile ablegen
müssen. Der Verfasser.



	[25]
	

Die Titel dieser Schriften sind: „Der Sozialismus in seiner Anwendung
auf Kredit und Handel“ von Franz Coignet, Zürich 1851; „Bank- und
Handelsreform“ von F. Coignet, aus dem Französischen von Karl
Bürkli, Zürich 1855; „Solidarität“, kurzgefaßte
Darstellung der Lehre Karl Fourier's von Hipolyte Renaude, deutsch
bearbeitet von Kaspar Bär und Karl Bürkli, Zürich 1855;
„Kritische Darstellung der Sozialtheorie Fourier's“ von A. L. Churoa,
Braunschweig 1840; „Organisation der Arbeit“ von Franz Stromeyer,
Bellevue bei Konstanz 1844; „Abbruch und Neubau“ oder „Jetztzeit und
Zukunft“ von Michael *****, Stuttgart 1846.















*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK CHARLES FOURIER: SEIN LEBEN UND SEINE THEORIEN. ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6742554737907844627_19596-cover.png
Charles Fourier: Sein Leben und seine
Theorien.

August Bebel

Project Gutenbierg





