
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Versuch einer Kritik aller Offenbarung

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Versuch einer Kritik aller Offenbarung


Author: Johann Gottlieb Fichte



Release date: April 25, 2006 [eBook #18255]


Language: German


Credits: Produced by Miranda van de Heijning, Ralph Janke and the

        Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net

        (This file was produced from images generously made

        available by the Bibliothèque nationale de France

        (BnF/Gallica) at http://gallica.bnf.fr)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK VERSUCH EINER KRITIK ALLER OFFENBARUNG ***






VERSUCH

EINER KRITIK

ALLER OFFENBARUNG.









VON

JOHANN GOTTLIEB FICHTE.



Zweite, vermehrte, und verbesserte Auflage.



KÖNIGSBERG 1793.

IM VERLAG DER HARTUNGSCHEN BUCHHANDLUNG.



INHALT






VORREDE

VORREDE ZUR ERSTEN AUSGABE

VORREDE ZUR ZWEITEN AUSGABE

VERSUCH EINER KRITIK ALLER OFFENBARUNG

§. 1. EINLEITUNG.

§. 2. Theorie des Willens, als Vorbereitung einer Deduction der
Religion überhaupt.

§. 3. Deduction der Religion überhaupt.

§. 4. Eintheilung der Religion überhaupt, in die natürliche und
geoffenbarte.

§. 5. Formale Erörterung des Offenbarungsbegriffs, als Vorbereitung
einer materialen Erörterung desselben.

§. 6. Materiale Erörterung des Offenbarungsbegriffs, als Vorbereitung
einer Deduktion desselben.

§. 7. Deduktion des Begriffs der Offenbarung von Principien der
reinen Vernunft a priori.

§. 8. Von der Möglichkeit des im Begriffe der Offenbarung vorausgesetzten
empirischen Datum.

§. 9. Von der physischen Möglichkeit einer Offenbarung.

§. 10. Kriterien der Göttlichkeit einer Offenbarung ihrer Form nach.

§. 11. Kriterien der Göttlichkeit einer Offenbarung in Absicht ihres
möglichen Inhalts (materiae revelationis).

§. 12. Kriterien der Göttlichkeit einer Offenbarung in Absicht der
möglichen Darstellung dieses Inhalts.

§. 13. Systematische Ordnung dieser Kriterien.

§. 14. Von der Möglichkeit, eine gegebne Erscheinung für göttliche
Offenbarung aufzunehmen.

§. 15. Allgemeine Übersicht dieser Kritik.

SCHLUSSANMERKUNG









VORREDE.

Dieser Aufsatz heißt ein Versuch, nicht
als ob man überhaupt bei Untersuchungen
der Art blind herumtappen und nach Grund
fühlen müsse, und nie ein sicheres Resultat
finden könne; sondern darum, weil ich mir
noch nicht die Reife zutrauen darf, die dazu
gehören würde, dies sichere Resultat hinzustellen.
Wenigstens war diese Schrift ihrer
ersten Bestimmung nach nicht für die Presse;
verehrungswürdige Männer beurtheilten sie
gütig, und sie waren es, die mir den ersten
Gedanken, sie dem Publicum vorzulegen,
gaben.

Hier ist sie. Stil und Einkleidung sind
meine Sache; der Tadel oder die Verachtung,
die diese trift, trift nur mich, und das ist
wenig. Das Resultat ist Angelegenheit der
Wahrheit, und das ist mehr. Dieses muß
einer strengen, aber sorgfältigen, und unpartheiischen
Prüfung unterworfen werden.
Ich wenigstens verfuhr unpartheiisch.

Ich kann geirrt haben, und es wäre ein
Wunder, wenn ich es nicht hätte. Welchen
Ton der Zurechtweisung ich verdiene, entscheide
das Publicum.

Jede Berichtigung, in welchem Tone
sie auch abgefaßt sey, werde ich dankbar
anerkennen; jedem Einwurfe, der mir der
Sache der Wahrheit zuwider scheint, begegnen,
so gut ich kann. Ihr, der Wahrheit,
weihe ich mich feierlich, bei meinem ersten
Eintritte in's Publicum. Ohne Rücksicht auf
Parthei, oder auf eigne Ehre, werde ich immer
dafür anerkennen, was ich dafür halte,
es komme, woher es wolle, und nie dafür
anerkennen, was ich nicht dafür halte. — Das
Publicum verzeihe es mir dieses erste
und einzige mal, vor ihm von mir gesprochen
zu haben. Ihm kann diese Versicherung
sehr unwichtig seyn; aber mir war es
wichtig für mich selbst, dasselbe zum Zeugen
meines feierlichen Gelübdes zu nehmen.

Königsberg, im December 1791.



Dem

Herrn Ober-Hof-Prediger

D. Franz Volkmar Reinhard

als ein reines Opfer

der freisten Verehrung







vom Verfasser.



Verehrungswürdigster Mann,










Nicht meine eigne Meinung von
dieser Schrift, sondern das vortheilhafte
Urtheil würdiger Männer über
sie, machte mich so kühn, ihr in
dieser zweiten Auflage jene für sie
so ehrenvolle Bestimmung zu geben.

So wenig mir es zukommt, vor
dem Publikum Ihre Verdienste zu
rühmen, so wenig würde Ihnen es
möglich seyn, selbst von einem würdigern,
das anzuhören: das größte
Verdienst war immer das bescheidenste.

Doch erlaubt selbst die Gottheit
ihren vernünftigen Geschöpfen, die
Empfindungen ihrer Verehrung und
Liebe gegen sie in Worte ausströmen
zu lassen, um das Bedürfniß
ihres vollen Herzens zu befriedigen,
und der gute Mensch versagt es gewiß
nicht dem Menschen.

Gewiß nehmen Sie also die aus
der gleichen Quelle fließende Versicherung
ähnlicher Empfindungen
gütig auf von


Eurer Hochwürdigen

Magnificenz





innigstem Verehrer

Johann Gottlieb Fichte.







VORREDE[1]

ZUR ERSTEN AUFLAGE.







Dieser Aufsatz heißt ein Versuch, nicht
als ob man überhaupt bei Untersuchungen
der Art blind herumtappen und nach Grund
fühlen müsse, und nie ein sicheres Resultat
finden könne; sondern darum, weil ich mir
noch nicht die Reife zutrauen darf, die dazu
gehören würde, dies sichere Resultat hinzustellen.
Wenigstens war diese Schrift ihrer
ersten Bestimmung nach nicht für die Presse;
verehrungswürdige Männer beurtheilten sie
gütig, und sie waren es, die mir den ersten
Gedanken, sie dem Publikum vorzulegen,
gaben.

Hier ist sie. Stil und Einkleidung sind
meine Sache; der Tadel oder die Verachtung,
die diese trift, trift nur mich, und das ist
wenig. Das Resultat ist Angelegenheit der
Wahrheit, und das ist mehr. Dieses muß
einer strengen, aber sorgfältigen, und unpartheiischen
Prüfung unterworfen werden.
Ich wenigstens verfuhr unparteiisch.

Ich kann geirrt haben, und es wäre ein
Wunder, wenn ich es nicht hätte. Welchen
Ton der Zurechtweisung ich verdiene, entscheide
das Publikum.

Jede Berichtigung, in welchem Tone sie
auch abgefaßt sey, werde ich dankbar anerkennen;
jedem Einwurfe, der mir der Sache
der Wahrheit zuwider scheint, begegnen,
so gut ich kann. Ihr, der Wahrheit, weihe
ich mich feierlich, bei meinem ersten Eintritte
in's Publikum. Ohne Rücksicht auf
Parthei, oder auf eigne Ehre, werde ich immer
dafür anerkennen, was ich dafür halte,
es komme, woher es wolle, und nie dafür
anerkennen, was ich nicht dafür halte. — Das
Publikum verzeihe es mir, dieses erste
und einzige mal vor ihm von mir gesprochen
zu haben. Ihm kann diese Versicherung
sehr unwichtig seyn; aber mir war es
wichtig für mich selbst, dasselbe zum Zeugen
meines feierlichen Gelübdes zu nehmen.

Königsberg, im December 1791.





VORREDE

ZUR ZWEITEN AUFLAGE.







Auch nach dieser zweiten Ausgabe bleibt gegenwärtige
Schrift noch immer ein Versuch;
so unangenehm es mir auch war, mich der
gütigen Meinung, die ein verehrungswürdiger
Theil des Publikums etwa von ihrem Verfasser
gefaßt haben könnte, nur aus einer
großen Entfernung anzunähern. So fest
auch meines Erachtens noch die Kritik der
Offenbarung auf dem Boden der praktischen
Philosophie als ein einzelnes Nebengebäude
stehet; so kommt sie doch erst durch eine
kritische Untersuchung der ganzen Familie,
wozu jener Begriff gehört, und welche ich
die der Reflexions-Ideen nennen möchte,
mit dem ganzen Gebäude in Verbindung,
und wird erst dadurch unzertrennlich mit
ihm vereiniget.

Diese Kritik der Reflexions-Ideen war es,
welche ich lieber, als eine zweite Ausgabe
der gegenwärtigen Schrift hätte geben mögen,
wenn meine Muße hingereicht hätte,
mehr zu leisten, als ich wirklich geleistet
habe. Jedoch werde ich, ohne Anstand, zur
Bearbeitung der dafür gesammelten Materialien
schreiten, und dann wird diese Schrift
eine weitere Auseinandersetzung eines dort
nur kurz zu behandelnden Theils jener Kritik
seyn.

Was ich in dieser zweiten Ausgabe hinzugefügt,
oder geändert habe, und warum — wird
hoffentlich jeder Kenner selbst bemerken.
Einige Erinnerungen, worunter ich
deren in den Göttingischen gelehrten Anzeigen
mit Achtung erwähne, kamen mir zu
spät zu Gesicht, als daß ich ausdrücklich
auf sie hätte Rücksicht nehmen können.
Da sie jedoch nicht mein Verfahren im Ganzen
treffen, sondern durch eine weitläuftigere
Erläuterung einzelner Resultate zu heben
sind, so hoffe ich in der künftigen Kritik
der Reflexions-Ideen den würdigen Recensenten
völlig zu befriedigen.

Noch bin ich eine nähere Bestimmung
des in der ersten Vorrede gegebnen Versprechens,
mich auf jeden mir ungegründet
scheinenden Einwurf gegen diese Kritik einzulassen,
dem Publikum schuldig. — Ich
konnte dieses Versprechen nur in dem Sinne
geben, insofern es mir scheinen würde,
daß die Wahrheit selbst, oder ihre Darstellung
durch Erörterung der Einwürfe gewinnen
könnte; und dieser Zweck scheint
mir auf keine würdigere Art erreicht werden
zu können, als wenn ich in meinen
künftigen Arbeiten auf Einwürfe gegen das,
was ich wirklich behaupte, oder zu behaupten
scheine — nicht aber etwa gegen das,
was ich ausdrücklich läugne — da, wo ich
den Urheber derselben nicht mit der größten
Hochachtung nennen könnte, nur stillschweigend
Rücksicht nehme.

Zur Jubilate-Messe 1793.





VERSUCH

EINER

CRITIK ALLER OFFENBARUNG.







§. 1.

EINLEITUNG.

Es ist ein wenigstens merkwürdiges Phänomen
für den Beobachter, bei allen Nationen, so wie
sie sich aus dem Zustande der gänzlichen Rohheit
bis zur Gesellschaftlichkeit emporgehoben
haben, Meinungen von einer Gegenmittheilung
zwischen höhern Wesen, und Menschen, — Traditionen
von übernatürlichen Eingebungen, und
Einwirkungen der Gottheit auf Sterbliche, — hier
roher, da verfeinerter, aber dennoch allgemein,
den Begriff der Offenbarung vorzufinden.
Dieser Begriff scheint also schon an sich, wäre
es auch nur um seiner Allgemeinheit willen, einige
Achtung zu verdienen; und es scheint einer
gründlichen Philosophie anständiger, seinem Ursprunge
nachzuspüren, seine Anmaaßungen und
Befugnisse zu untersuchen, und nach Maaßgabe
dieser Entdeckungen ihm sein Urtheil zu sprechen,
als ihn geradezu, und unverhört, entweder
unter die Erfindungen der Betrüger, oder in das
Land der Träume zu verweisen. Wenn diese
Untersuchung philosophisch seyn soll, so muß
sie aus Principien a priori, und zwar, wenn dieser
Begriff, wie vorläufig wenigstens zu vermuthen
ist, sich blos auf Religion beziehen sollte,
aus denen der practischen Vernunft angestellt
werden; und wird von dem besondern, das in
einer gegebenen Offenbarung möglich wäre, gänzlich
abstrahiren, ja sogar ignoriren, ob irgend
eine gegeben sey, um allgemein für jede Offenbarung
gültige Principien aufzustellen.

Da man bei Prüfung eines Gegenstandes, der
so wichtige Folgen für die Menschheit zu haben
scheint, über den jedes Mitglied derselben sein
Stimmrecht hat, und bei weitem die meisten, es in
Ausübung bringen, und der daher entweder unbegränzt
verehrt, oder unmäßig verachtet, und gehaßt
ist, nur zu leicht von einer vorgefaßten Meinung
fortgerissen wird; so ist es hier doppelt nöthig,
blos auf den Weg zu sehen, den die Critik
vorzeichnet; ihn geradefort, ohne ein mögliches
Ziel in den Augen zu haben, zu gehen; und ihren
Ausspruch zu erwarten, ohne ihn ihr in den
Mund zu legen.



§. 2.

Theorie des Willens, als Vorbereitung einer Deduction der
Religion überhaupt.

Sich mit dem Bewußtseyn eigner Thätigkeit
zur Hervorbringung einer Vorstellung bestimmen,
heißt Wollen; das Vermögen sich mit diesem
Bewußtseyn der Selbstthätigkeit zu bestimmen,
heißt das Begehrungsvermögen: beides in der
weitesten Bedeutung. Das Wollen unterscheidet
sich vom Begehrungsvermögen, wie das Wirkliche
vom Möglichen. — Ob das im Wollen
vorkommende Bewußtseyn der Selbstthätigkeit
uns nicht vielleicht täuschen möge, bleibt vor
der Hand ununtersucht, und unentschieden.

Die hervorzubringende Vorstellung ist entweder
gegeben, insofern nemlich eine Vorstellung
gegeben seyn kann, die ihrem Stoffe nach, wie
aus der theoretischen Philosophie als ausgemacht
und anerkannt vorausgesetzt wird; oder die
Selbstthätigkeit bringt sie auch sogar ihrem Stoffe
nach hervor, wovon wir die Möglichkeit oder
Unmöglichkeit vor der Hand noch ganz an ihrem
Orte gestellt seyn lassen.

I.

Der Stoff einer Vorstellung kann, wenn er
nicht durch absolute Spontaneität hervorgebracht
seyn soll, nur der Receptivität, und dieses nur
in der Sinnenempfindung gegeben seyn; — denn
selbst die a priori gegebnen Formen der Anschauung,
und der Begriffe müssen, insofern sie
den Stoff einer Vorstellung ausmachen sollen,
der Empfindung, in diesem Falle der innern, gegeben
werden; — folglich steht jedes Object des
Begehrungsvermögens, dem eine Vorstellung entspricht,
deren Stoff nicht durch absolute Spontaneität
hervorgebracht ist, unter den Bedingungen
der Sinnlichkeit, und ist empirisch. In dieser
Rücksicht also ist das Begehrungsvermögen
gar keiner Bestimmung a priori fähig; was Object
desselben werden soll, muß empfunden seyn,
und sich empfinden lassen, und jedem Wollen
muß die Vorstellung der Materie des Wollens
(des Stoffs der hervorzubringenden Vorstellung)
vorhergegangen seyn.

Nun aber ist mit dem bloßen Vermögen,
sich durch die Vorstellung des Stoffs einer Vorstellung
zur Hervorbringung dieser Vorstellung
selbst — zu bestimmen, noch gar nicht die Bestimmung
gesetzt, so wie mit dem Möglichen
noch nicht das Wirkliche gesetzt ist. Die Vorstellung
nemlich soll nicht bestimmen, in welchem
Falle sich das Subject blos leidend verhielte, — bestimmt
würde, nicht aber sich bestimmte — sondern
wir sollen uns durch die Vorstellung
bestimmen, welches »durch« sogleich
völlig klar seyn wird. Es muß nemlich ein Medium
seyn, welches von der einen Seite durch die
Vorstellung, gegen welche das Subject sich blos
leidend verhält, von der ändern durch Spontaneität,
deren Bewußtseyn der ausschließende
Charakter alles Wollens ist, bestimmbar sey; und
dieses Medium nennen wir den Trieb.

Was von der einen Seite das Gemüth in der
Sinnenempfindung als blos leidend afficirt, ist
der Stoff oder die Materie derselben; nicht ihre
Form, welche ihr vom Gemüthe durch seine
Selbstthätigkeit gegeben wird[2]. Der Trieb ist
also, insofern er auf eine Sinnenempfindung geht,
nur durch das Materielle derselben, durch das
in dem Afficirtwerden unmittelbar empfundne,
bestimmbar. — Was in der Materie der Sinnenempfindung
von der Art ist, daß es den Trieb
bestimmt, nennen wir angenehm, und den Trieb,
insofern er dadurch bestimmt wird, den sinnlichen
Trieb: welche Erklärungen wir vor der
Hand für nichts weiter, als für Worterklärungen
geben.

Nun theilt die Sinnempfindung überhaupt sich
in die des äußern, und die des innern Sinnes;
davon der erstere die Veränderungen der Erscheinungen
im Räume mittelbar, der zweite die Modificationen
unsers Gemüths, insofern es Erscheinung
ist, in der Zeit unmittelbar anschaut; und
der Trieb kann, insofern er auf Empfindungen
der erstem Art geht, der grobsinnliche, und insofern
er durch Empfindungen der zweiten Art
bestimmt wird, der feinsinnliche genannt werden:
aber in beiden Fällen bezieht er sich doch
blos auf das angenehme, weil, und inwiefern es
angenehm ist; ein angemaaßter Vorzug des letztern
könnte sich doch auf nichts weiter gründen,
als daß seine Objecte mehr Lust, nicht aber
eine der Art nach verschiedene Lust gewährten;
jemand, der sich vorzugsweise durch ihn bestimmen
ließe, könnte höchstens etwa das von sich
rühmen, daß er sich besser auf das Vergnügen
verstehe, und könnte auch sogar das dem nicht
beweisen, der ihn versicherte: er mache aus seinen
feinern Vergnügungen einmal nichts, er lobe
sich seine gröbern; — da das auf den Sinnengeschmack
ankommt, über den sich nicht streiten
läßt; und da alle angenehme Affectionen
des innern Sinnes sich doch zuletzt auf angenehme
äußere Sensationen dürften zurückführen
lassen.

Soll von der andern Seite dieser Trieb durch
Spontaneität bestimmbar seyn; so geschieht diese
Bestimmung entweder nach gegebnen Gesetzen[TN1],
die durch die Spontaneität auf ihn blos angewendet
werden, mithin nicht unmittelbar durch
Spontaneität, oder sie geschieht ohne alle Gesetze,
mithin unmittelbar durch absolute Spontaneität.

Für den erstern Fall ist dasjenige Vermögen
in uns, das gegebne Gesetze auf gegebnen
Stoff anwendet, die Urtheilskraft: folglich müßte
die Urtheilskraft es seyn, die den sinnlichen
Trieb den Gesetzen des Verstandes gemäß bestimmte. — Dies
kann sie nun nicht so thun, wie
die Empfindung es thut, daß sie ihm Stoff gebe,
denn die Urtheilskraft giebt überhaupt nicht,
sondern sie ordnet nur das gegebne Mannigfaltige
unter die synthetische Einheit.

Zwar geben alle obern Gemüthsvermögen
durch ihre Geschäfte reichlichen Stoff für den
sinnlichen Trieb, aber sie geben ihn nicht dem
Triebe; ihm giebt sie die Empfindung. Die Thätigkeit
des Verstandes bei'm Denken, die hohen
Aussichten, die uns die Vernunft eröfnet, gegenseitige
Mittheilung der Gedanken unter vernünftigen
Wesen u. dergl. sind allerdings ergiebige
Quellen des Vergnügens; aber wir schöpfen aus
diesen Quellen gerade so, wie wir uns vom Küzzel
des Gaumens afficiren lassen — durch die
Empfindung.

Ferner kann das Mannigfaltige, welches sie
für die Bestimmung des sinnlichen Triebes ordnet,
nicht das Einer gegebnen Anschauung an
sich seyn, wie sie es für den Verstand, um es
zum Behuf einer theoretischen Erkenntniß auf
Begriffe zu bringen, thun muß; also keine Bestimmung
des Stoffs durch Form, weil der sinnliche
Trieb blos durch den Stoff, und gar nicht
durch Begriffe bestimmt wird; — eine Anmerkung,
die für die Theorie des Begehrungsvermögens
sehr wichtig ist, da man durch Vernachlässigung
derselben von ihr aus in das Gebiet der
ästhetischen Urtheilskraft irre geleitet wird: — sondern
mannigfaltige angenehme Empfindungen.
Die Urtheilskraft steht während dieses Geschäfts
ganz und lediglich im Dienste der Sinnlichkeit;
diese liefert Mannigfaltiges, und Maaßstab der
Vergleichung: der Verstand giebt nichts, als die
Regeln des Systems.

Der Qualität nach ist das zu beurtheilende
durch die Empfindung unmittelbar gegeben; es
ist positiv das angenehme, welches eben so viel
heißt, als das den sinnlichen Trieb bestimmende,
und keiner weitern Zergliederung fähig ist. Das
Angenehme ist angenehm, weil es den Trieb bestimmt,
und es bestimmt den Trieb, weil es angenehm
ist. Warum etwas der Empfindung unmittelbar
wohlthue, und wie es beschaffen seyn
müsse, wenn es ihr wohlthun solle, untersuchen
wollen, hieße sich geradezu widersprechen; denn
dann sollte es ja auf Begriffe zurückgeführt werden,
mithin der Empfindung nicht unmittelbar;
sondern vermittelst eines Begriffs wohlthun.
Negativ, das unangenehme; limitativ, das indifferente
für die Empfindung.

Der Quantität nach werden die Objecte des
sinnlichen Triebes beurtheilt ihrer Extension und
Intension nach; alles nach dem Maaßstabe der
unmittelbaren Empfindung. — Der Relation nach,
wo wieder blos das angenehme blos auf das angenehme
bezogen wird, 1) in Absicht seines Einflusses
auf die Beharrlichkeit des Empfindungsvermögens
selbst, wie sie nemlich unmittelbar
durch die Empfindung dargestellt wird, 2) in
Absicht seines Einflusses auf Entstehung oder
Vermehrung andrer angenehmen Sinnenempfindungen — der
Causalität des angenehmen aufs
angenehme, 3) in Absicht der Bestehbarkeit
oder Nichtbestehbarkeit mehrerer angenehmer
Empfindungen neben einander. — Endlich der
Modalität nach wird beurtheilt 1) die Möglichkeit,
ob eine Empfindung angenehm seyn könne,
nach Maasgabe vorhergegangener Empfindungen
ähnlicher Art, 2) die Wirklichkeit — daß sie
angenehm sey; 3) die Nothwendigkeit ihrer Annehmlichkeit,
wobei der Trieb Instinct wird.

Durch diese Bestimmung des Mannigfaltigen,
das in der Empfindung blos angenehm ist, nach
Verstandesgesetzen, — durch dieses Ordnen desselben
entsteht der Begriff des Glücks; der Begriff
von einem Zustande des empfindenden Subjects,
in welchem nach Regeln genossen wird:
so daß eine angenehme Empfindung einer andern
von größerer Intension, oder Extension, — eine,
die dem Empfindungsvermögen schadet,
einer andern, die es stärkt — eine, die in sich
isolirt ist, einer andern, die selbst wieder Ursache
angenehmer Empfindungen wird, oder viele andre
neben sich duldet, und erhöht — endlich
ein blos möglicher Genuß, Empfindungen, die
nothwendig angenehm seyn müssen, oder die
man als wirklich angenehm empfindet, nachgesetzt
und aufgeopfert werden. Ein nach diesem
Grundrisse verfertigtes System gäbe eine Glückslehre — gleichsam
eine Rechenkunst des Sinnengenusses[3],
welche aber keine Gemeingültigkeit
haben könnte, da sie blos empirische Principien
hätte. Jeder müßte sein eignes System haben,
da jeder nur selbst beurtheilen kann, was ihm
angenehm, oder noch angenehmer sey; nur in
der Form kämen diese individuellen Systeme
überein, weil diese durch die nothwendigen Verstandesgesetze
gegeben ist, nicht aber in der
Materie. Den Begriff des Glücks, so bestimmt
ist es völlig richtig, daß wir nicht wissen können,
was das Glück des andern befördre, ja,
worin wir selbst in der nächsten Stunde unser
Glück setzen werden.

Wird dieser Begriff des Glücks durch die
Vernunft aufs unbedingte und unbegränzte ausgedehnt,
so entsteht die Idee der Glückseeligkeit,
welche, als gleichfals lediglich auf empirischen
Principien beruhend, nie allgemeingültig bestimmt
werden kann. Jeder hat in diesem Sinne seine
eigne Glückseeligkeitslehre: eine auch nur comparativ
allgemeine ist unmöglich, und widersprechend.

Aber mit einer solchen blos mittelbaren Bestimmbarkeit
des sinnlichen Triebes durch Spontaneität
reichen wir zur Erklärung der wirklichen
Bestimmung noch gar nicht aus; denn schon für
die Möglichkeit dieser Bestimmbarkeit mußten
wir wenigstens ein Vermögen, die durch die Empfindung
geschehne Bestimmung des Triebes wenigstens
aufzuhalten, stillschweigend voraussetzen,
weil ohne dies eine Vergleichung und Unterordnung
des verschiedenen Angenehmen unter
Verstandesgesetze, zum Behuf einer Bestimmung
des Willens nach den Resultaten dieser Vergleichung,
gar nicht möglich wäre. Dieses Aufhalten
nemlich kann gar nicht durch die Urtheilskraft
selbst nach Verstandesgesetzen geschehen;
denn dann müßten Verstandesgesetze auch practisch
seyn können, welches ihrer Natur geradezu
widerspricht. Wir müssen demnach den obengesetzten
zweiten Fall annehmen, daß dieses
Aufhalten unmittelbar durch die Spontaneität
geschehe.

Aber nicht nur dieses Aufhalten, sondern
auch die endliche wirkliche Bestimmung des
Willens kann nicht blos durch jene Gesetze vollendet
werden; denn alles, was wir nach ihnen
in unserm Gemüthe zu Stande bringen, geschiehet
mit dem Gefühle der Nothwendigkeit, welches
dem jedes Wollen characterisirenden Bewußtseyn
der Selbstthätigkeit widerstreitet: sondern
sie muß unmittelbar durch Spontaneität
geschehen.

Aber man beurtheile das hier gesagte ja nicht
zu voreilig, als ob wir es uns hier bequem machten,
und aus unserm Bewußtseyn der Selbstthätigkeit
im Wollen unmittelbar auf die wirkliche
Existenz dieser Selbstthätigkeit schlössen. Allerdings
könnte nicht blos dies Bewußtseyn der
Selbstthätigkeit, oder der Freiheit, welches an
sich und seiner Natur nach nicht anders als
negativ (eine Abwesenheit des Gefühls der
Nothwendigkeit) ist, blos aus dem Nichtbewußtseyn
der eigentlichen erst aufhaltenden,
dann bestimmenden Ursache entstehen; sondern
wenn wir keinen anderweitigen Grund für Freiheit,
d. i. Unabhängigkeit vom Zwange des
Naturgesetzes fänden, müßte es sogar daher
entstehen: dann wäre die Jochsche Philosophie
die einzige wahre, und einzige consequente:
aber dann gäbe es auch gar keinen Willen, die
Erscheinungen desselben wären erweisbare Täuschungen,
Denken und Wollen wären nur dem
Anscheine nach verschieden, und der Mensch
wäre eine Maschine, in der Vorstellungen in
Vorstellungen eingriffen, wie in der Uhr Räder
in Räder. (Gegen diese durch die bündigsten
Schlüsse abzuleitenden Folgerungen ist keine Rettung,
als durch Anerkennung einer practischen
Vernunft, und, was eben das sagt, eines categorischen
Imperativs derselben). — Wir haben also
bis jetzt nichts weiter gethan, als den vorausgesetzten
Begriff eines Willens, insofern er durch
das untere Begehrungsvermögen bestimmt seyn
soll, analysirt; wir haben gezeigt, wenn ein Wille
sey, wie seine Bestimmung durch den sinnlichen
Trieb möglich sey; daß aber ein Wille sey, haben
wir bis jetzt weder erweisen gewollt, noch
gekonnt, noch zu erweisen vorgegeben. Ein solcher
Erweis dürfte vielleicht aus Untersuchung
des oben angenommenen zweiten Falls, daß nemlich
die durch die Handlung des Willens hervorzubringende
Vorstellung selbst ihrem Stoffe nach,
nicht durch Empfindung, sondern durch absolute
Spontaneität, d. i. durch Spontaneität mit Bewußtseyn
hervorgebracht sey, sich ergeben.

II.

Alles, was bloßer Stoff ist, und nichts anders
seyn kann, wird durch die Empfindung gegeben;
die Spontaneität bringt nur Formen hervor: die
angenommene Vorstellung müßte demnach eine
Vorstellung von so etwas seyn, das an sich
Form, und nur als Object einer Vorstellung
von ihr, relativ (in Beziehung auf diese Vorstellung)
Stoff wäre; so wie z. B. Raum und
Zeit, — an sich Formen der Anschauung — von
einer Vorstellung von Raum oder Zeit der
Stoff sind.

Formen kündigen sich dem Bewußtseyn nur
in ihrer Anwendung auf Objecte an. Nun werden
die in der reinen Vernunft ursprünglich liegenden
Formen der Anschauung, der Begriffe
und der Ideen auf ihre Objecte mit dem Gefühl
der Nothwendigkeit angewendet; sie kündigen
sich demnach dem Bewußtseyn mit Zwang, und
nicht mit Freiheit an, und heißen daher auch
gegeben, nicht hervorgebracht.

Soll nun jene gesuchte Form sich dem Bewußtseyn
als durch absolute Spontaneität hervorgebracht
(nicht als mit Zwang gegeben) ankündigen,
so muß sie es in Anwendung auf ein
durch absolute Spontaneität bestimmbares Object
thun. Nun ist das einzige, was unserm Selbstbewußtseyn
als ein solches gegeben ist, — das
Begehrungsvermögen; mithin muß jene Form,
objectiv betrachtet, Form des Begehrungsvermögens
seyn. Wird diese Form Stoff einer Vorstellung,
so ist dieser Vorstellung Stoff durch absolute
Spontaneität hervorgebracht; wir haben
eine Vorstellung, wie wir sie suchten — welches
aber die einzige in ihrer Art seyn muß, weil die
Bedingungen ihrer Möglichkeit einzig auf das
Begehrungsvermögen passen — und die aufgegebne
Frage ist gelöst. Daß nun wirklich eine
solche ursprüngliche Form des Begehrungsvermögens,
und ein ursprüngliches Begehrungsvermögen
selbst vermittelst dieser Form sich in unserm
Gemüthe dem Bewußtseyn ankündige, ist
Thatsache dieses Bewußtseyns; und über dieses
letzte, einzig allgemeingeltende Princip aller Philosophie
hinaus findet keine Philosophie mehr
statt. Durch diese Thatsache nun wird es
erst gesichert, daß der Mensch einen Willen
habe.

In diesem Zusammenhange wird denn auch,
welches wir hier blos im Vorbeigehen erinnern,
völlig klar, wie Vorstellungen, nemlich jene einzige,
deren Stoff nicht durch Sinnenempfindung
gegeben, sondern durch absolute Spontaneität
hervorgebracht ist, und die von ihr abgeleiteten,
möglich sind, welche über alle Erfahrung in der
Sinnenwelt hinausgehen; — wie der Stoff dieser
Vorstellungen, der reingeistig ist, um in's Bewußtseyn
aufgenommen werden zu können, durch
die uns für Gegenstände der Sinnenwelt gegebnen
Formen müsse bestimmt werden; welche
Bestimmungen aber, da sie nicht durch die Bedingungen
des Dinges an sich, sondern durch
die Bedingungen unsers Selbstbewußtseyns nothwendig
gemacht wurden, nicht für objectiv, sondern
nur für subjectiv — doch aber, da sie sich
auf die Gesetze des reinen Selbstbewußtseyns
gründen, für allgemeingültig für jeden discursiven
Verstand angenommen, aber nicht weiter
ausgedehnt werden müssen, als ihre Aufnehmbarkeit
ins reine Selbstbewußtseyn es erfordert,
weil sie im letztern Falle ihre Allgemeingültigkeit
verlieren würden; endlich, daß dieser Übergang
in das Reich des Übersinnlichen für endliche
Wesen der einzig mögliche sey.

Insofern nun — um den Faden unsrer Betrachtung
da wieder aufzunehmen, wo wir ihn
fallen ließen — insofern dem Begehrungsvermögen
ursprünglich seine Form bestimt ist, wird es
nicht erst durch ein gegebnes Object bestimmt,
sondern es giebt sich durch diese Form sein Object
selbst: d. h. wird diese Form Object einer
Vorstellung, so ist diese Vorstellung Object des
Begehrungsvermögens zu nennen. Diese Vorstellung
nun ist die Idee des schlechthin rechten.
Auf den Willen bezogen treibt dieses Vermögen, — zu
wollen, schlechthin weil man will. Dieses
wunderbare Vermögen in uns nun nennt man
das obere Begehrungsvermögen, und sein characteristischer
Unterschied von dem niedern Begehrungsvermögen
ist der, daß dem erstern kein
Object gegeben wird, sondern daß es sich selbst
eins giebt; dem letztern aber sein Object gegeben
werden muß. Das erstere ist absolut
selbstthätig, das letztere in vieler Rücksicht blos
leidend.

Daß aber dieses obere Begehrungsvermögen,
welches auch blos ein Vermögen ist, — ein Wollen,
als wirkliche Handlung des Gemüths, mithin
eine empirische Bestimmung, hervorbringe,
dazu wird noch etwas mehr erfordert. Nemlich
jedes Wollen, als Handlung des Gemüths betrachtet,
geschieht mit dem Bewußtseyn der
Selbstthätigkeit. Nun kann dasjenige, worauf
die Selbstthätigkeit in dieser Handlung wirkt,
nicht selbst wieder Selbstthätigkeit seyn, wenigstens
in dieser Function nicht, sondern es ist,
insofern die Spontaneität auf dasselbe wirkt, blos
leidend, mithin eine Affection. Die dem obern
Begehrungsvermögen a priori beiwohnende nothwendige
Willensform aber kann nie durch eine
im empirischen Selbstbewußtseyn gegebne Spontaneität
afficirt werden, welches ihrer Ursprünglichkeit
und ihrer Nothwendigkeit schlechthin widersprechen
würde. Soll nun die Bestimmbarkeit
des Willens in endlichen Wesen durch jene
nothwendige Form nicht ganz aufgegeben werden,
so muß sich ein Medium aufzeigen lassen,
das von der einen Seite durch die absolute Spontaneität
jener Form hervorgebracht, von der andern
durch die Spontaneität im empirischen
Selbstbewußtseyn bestimmbar sey[4]. Insofern
es das letztere ist, muß es leidend bestimmbar,
mithin eine Affection des Empfindungsvermögens
seyn. Insofern es aber, der erstern Bedingung
gemäß, durch absolute Spontaneität hervorgebracht
seyn soll, kann es nicht eine Affection
der Receptivität durch gegebne Materie — mithin,
da sich außer dieser keine positive Affection
des Empfindungsvermögens denken läßt, überhaupt
keine positive, sondern nur eine negative
Affection — eine Niederdrückung, eine Einschränkung
desselben seyn. Nun aber ist das
Empfindungsvermögen, insofern es bloße Receptivität
ist, weder positiv noch negativ durch die
Spontaneität, sondern blos durchs Gegebenwerden
eines Materiellen afficirbar; folglich kann die
postulirte negative Bestimmung überhaupt nicht
die Receptivität betreffen (etwa eine Verstopfung
oder Verengerung der Sinnlichkeit an sich seyn;)
sondern sie muß sich auf die Sinnlichkeit beziehen,
insofern sie durch Spontaneität bestimmbar
ist, (s. oben) sich auf den Willen bezieht,
und sinnlicher Trieb heißt.

Insofern nun diese Bestimmung auf die absolute
Spontaneität zurückbezogen wird, ist sie
blos negativ — eine Unterdrückung der willensbestimmenden
Anmaaßung des Triebes; — insofern
sie auf die Empfindung dieser geschehenen
Unterdrückung bezogen wird, ist sie positiv, und
heißt das Gefühl der Achtung. Dieses Gefühl
ist gleichsam der Punct, in welchem die vernünftige
und die sinnliche Natur endlicher Wesen
innig zusammenfließen.

Um das höchst möglichste Licht über unsern
weitern Weg zu verbreiten, wollen wir hier noch
über dieses wichtige Gefühl, den Momenten des
Urtheilens nach, reflectiren. — Es ist nemlich,
wie eben jetzt erörtert worden, der Qualität
nach eine positive Affection des innern Sinnes,
die aus der Vernichtung des sinnlichen Triebes,
als alleinigen Bestimmungstriebes des Willens,
mithin aus Einschränkung desselben entsteht.
Die Quantität desselben ist bedingt-bestimmbar,
der Grade der Intension und Extension fähig,
in Beziehung der Willensformen empirisch-bestimmbares
Wesen auf das Gesetz; — unbedingt,
und völlig bestimmt, keiner Grade der Intension
oder Extension fähig, Achtung schlechthin, gegen
die einfache Idee des Gesetzes; — unbedingt, und
unbestimmbar, unendlich, gegen das Ideal, in
welchem Gesetz und Willensform Eins ist. Der
Relation nach bezieht sich dieses Gefühl auf das
Ich, als Substanz, entweder im reinen Selbstbewußtseyn,
und wird dann Achtung unsrer höhern
geistigen Natur, die sich ästhetisch im Gefühle
des Erhabnen äußert; oder im empirischen,
in Absicht der Congruenz unsrer besondern Willensformen
mit dem Gesetze — Selbstzufriedenheit, — Scham
vor sich selbst: — oder auf das
Gesetz, als Grund unsrer Verbindlichkeit — die
Achtung schlechthin, das Gefühl des nothwendigen
Primats des Gesetzes, und unsrer nothwendigen
Subordination unter dasselbe: — oder,
auf das Gesetz als Substanz gedacht, — unser
Ideal. Endlich der Modalität nach ist Achtung
möglich gegen empirisch bestimmbare vernünftige
Wesen; wirklich gegen das Gesetz, und
nothwendig gegen das alleinheilige Wesen.

So etwas nun, wie Achtung ist, welches wir
hier blos zur Erläuterung hinzusetzen, ist zwar
in allen, endlichen Wesen anzunehmen, in denen
die nothwendige Form des Begehrungsvermögens
noch nicht nothwendig Willensform ist; aber in
einem Wesen, in welchem Vermögen und Handlung,
Denken und Wollen Eins ist, läßt sich
Achtung gegen das Gesetz gar nicht denken.

Insofern nun dieses Gefühl der Achtung den
Willen, als empirisches Vermögen, bestimmt; und
wieder im Wollen durch Selbstthätigkeit bestimmbar
ist, als zu welchem Behuf wir ein solches Gefühl
in uns aufsuchen mußten, heißt es Trieb. — Trieb
aber eines wirklichen Wollens kann es,
da kein Wollen ohne Selbstbewußtseyn (der Freiheit)
möglich ist, nur durch Beziehung auf das
Ich, folglich nur in der Form der Selbstachtung
seyn. — Daß diese Selbstachtung nun entweder
rein, schlechthin Achtung der Würde der
Menschheit in uns, oder empirisch, Zufriedenheit
über die wirkliche Behauptung derselben, sey, haben
wir eben gesagt. Es scheint in der Betrachtung
allerdings weit edler und erhabner, sich
durch die reine Selbstachtung, — durch den einfachen
Gedanken, ich muß so handeln, wenn
ich ein Mensch seyn will, als durch die empirische, — durch
den Gedanken, wenn ich so
handle, werde ich als Mensch mit mir zufrieden
seyn können, bestimmen zu lassen: aber in der
Ausübung fließen beide Gedanken so innig in
einander, daß es selbst dem aufmerksamsten Beobachter
schwer werden muß, den Antheil, den
der eine oder der andre an seiner Willensbestimmung
hatte, genau von einander zu scheiden. — Aus
dem gesagten erhellet, daß es eine
völlig richtige Maxime der Sittlichkeit sey: respectire
dich selbst; und erklärt sich, warum
nicht unedle Gemüther vor sich selbst weit mehr
Furcht und Scheu empfinden, als vor der Macht
der gesammten Natur, — und den Beifall ihres
eignen Herzens weit höher achten, als die Lobpreisungen
einer ganzen Welt.

Insofern nun diese Selbstachtung als activer,
den Willen zwar nicht nothwendig zum wirklichen
Wollen, aber doch thätig zur Neigung bestimmender
Trieb betrachtet wird, heißt sie sittliches
Interesse; welches entweder rein ist, — Interesse
für die Würde der Menschheit an sich,
oder empirisch — Interesse für die Würde der
Menschheit in unserm empirisch bestimmbaren
Selbst. Interesse aber muß nothwendig von einem
Gefühle der Lust begleitet seyn, und ein
wirklich behauptetes Interesse empirisch ein Gefühl
der Lust hervorbringen, daher auch die empirische
Selbstachtung sich als Selbstzufriedenheit
äußert[TN2]. Dieses Interesse bezieht sich allerdings
auf das Selbst, aber nicht auf die Liebe, sondern
auf die Achtung dieses Selbst, welches Gefühl
seinem Ursprunge nach rein sittlich ist. Will
man den sinnlichen Trieb, den eigennützigen,
und den sittlichen den uneigennützigen nennen,
so kann man zur Erläuterung das wohl thun;
aber mir wenigstens scheint diese Benennung
da, wo es um scharfe Bestimmung zu thun ist,
unbequem, da auch der sittliche Trieb, um ein
wirkliches Wollen zu bewirken, sich auf das
Selbst beziehen muß; und empirische Merkmale
da, wo man die oben erörterten transscendentalen
hat, überflüssig. — Daß aber die ursprüngliche
nothwendige Bestimmung des Begehrungsvermögens
ein Interesse, und zwar ein alles
Sinnliche unterjochendes Interesse hervorbringt,
entsteht aus der categorisch-gesetzlichen Form
desselben, und ist nur unter dieser Voraussetzung
zu erklären[5]. Man erlaube mir hierbei einen
Augenblick stehen zu bleiben.

Achtung ist das zunächst, und wohl in jedem
Menschen sich äußernde wunderbare Gefühl, das
aus der ganzen sinnlichen Natur desselben sich
nicht erklären läßt, und auf seinen Zusammenhang
mit einer höhern Welt unmittelbar hindeutet.
Das wunderbarste dabei ist dies, daß dieses
Gefühl, das an sich doch niederbeugend für
unsre Sinnlichkeit ist, von einem unnennbaren,
der Art nach von jeder Sinnenlust gänzlich verschiedenen,
dem Grade nach sie unendlich übertreffenden
Vergnügen begleitet wird. Wer, der
dieses Vergnügen nur einmal innig empfand,
möchte nur z. B. das Hinstaunen in den tobenden
Sturz des Rheinfalls, oder das Aufblicken
an den jeden Augenblick das Herabsinken zu
drohen scheinenden ewigen Eismassen, unter
dem erhebenden Gefühle: ich trotze eurer
Macht[6] — oder sein Selbstgefühl bei der
freien, und wohl überlegten Unterwerfung auch
nur unter die Idee des allgemeinen nothwendigen
Naturgesetzes, dieses Naturgesetz unterjoche
nun seine Neigung oder seine Meinung — oder
endlich sein Selbstgefühl bei der
freien Aufopferung seines Theuersten für die
Pflicht, gegen irgend einen sinnlichen Genuß
vertauschen? Daß der sinnliche Trieb von
einer, und der reinsittliche Trieb von der
andern Seite im menschlichen Willen sich die
Waage halten, ließe sich wohl daraus erklären,
weil sie beide in einem und eben demselben
Subjecte erscheinen; daß aber der erstere dem
letztern sich so wenig gleich setzt, daß er vielmehr
bei der bloßen Idee eines Gesetzes sich
niederbeugt, und ein weit innigeres Vergnügen
aus seiner Nichtbefriedigung, als aus seiner Befriedigung
gewährt — dieses, oder mit einen
Worte, das Categorische, schlechthin unbedingte
und unbedingbare des Gesetzes deutet auf unsern
höhern Ursprung, und auf unsre geistige
Abkunft — ist ein göttlicher Funke in uns, und
ein Unterpfand, daß Wir Seines Geschlechts
sind: und hier geht denn die Betrachtung in
Bewunderung und Erstaunen über. An diesem
Puncte stehend verzeiht man der kühnsten Phantasie
ihren Schwung, und wird mit der liebenswürdigen
Quelle aller Schwärmereien der Pythagoräer
und Platoniker, wenn auch nicht mit ihren
Ausflüssen völlig ausgesöhnt.

Und hierdurch wäre denn auch die Dunkelheit
gehoben, welche noch immer, besonders
guten Seelen, die sich des dringendsten Interesse
fürs schlechthin Rechte bewußt waren, das Verstehen
des hartscheinenden Ausspruchs der Critik,
daß das Gute gar nicht auf unsre Glückseeligkeit
bezogen werden müßte, erschwerte. Sie haben
ganz recht, wenn sie auf ihrem Selbstgefühle
bestehen, daß sie zu wirklich guten Entschließungen
doch nur durch das Interesse bestimmt
werden; nur müssen sie den Ursprung dieses
Interesse, wenn ihre Entschließung rein sittlich
war, nicht im Sinnengefühle, sondern in der Gesetzgebung
der reinen Vernunft aufsuchen. Der
nächste, nicht nothwendig bestimmende, aber
doch eine Neigung verursachende Bestimmungsgrund
ihres Willens ist freilich das Vergnügen
des innern Sinnes aus Anschauung des Rechten;
daß aber eine solche Anschauung ihnen Vergnügen
macht, davon liegt der Grund gar nicht in
einer etwanigen Affection der innern Receptivität
durch den Stoff jener Idee, welches schlechthin
unmöglich ist; sondern in der a priori vorhandenen
nothwendigen Bestimmung des Begehrungsvermögens,
als obern Vermögens. — Wenn
ich also jemanden fragte: würdest du, selbst
wenn du keine Unsterblichkeit der Seele glaubtest,
lieber unter tausend Martern dein Leben
aufopfern, als unrecht thun; und er mir antwortete:
auch unter dieser Bedingung würde ich
lieber sterben, und das um mein selbst willen,
weil ein unter unsäglichen Martern mich vernichtender
Tod mir weit erträglicher ist, als ein, in
dem Gefühle der Unwürdigkeit zu leben, unter
Schaam und Selbstverachtung hinzubringendes
Leben — so würde er darinn, insofern er von
dem empirischen Bestimmungstriebe seiner Entschließung
redete, völlig recht haben. Daß er
aber in diesem Falle sich selbst würde verachten
müssen — daß die Aussicht auf eine solche
Selbstverachtung ihm so drückend wäre, daß er
lieber sein Leben aufopfern, als ihr sich unterwerfen
wollte, davon würde er den Grund vergebens
wieder in der Sinnenempfindung aufsuchen,
aus welcher er so etwas, wie Achten, oder
Verachten, mit aller Mühe nicht würde herauskünsteln
können.

Selbst dieses Interesse aber bewirkt noch
nicht nothwendig ein wirkliches Wollen; dazu
wird in unserm Bewußtseyn noch eine Handlung
der Spontaneität erfordert, wodurch das Wollen,
als wirkliche Handlung unsers Gemüthes, erst
vollendet wird. Die in dieser Function des Wählens
dem Bewußtseyn empirisch gegebne Freiheit
der Willkühr (libertas arbitrii), die auch
bei einer Bestimmung des Willens durch die
sinnliche Neigung vorkommt, und nicht blos in
dem Vermögen zwischen der Bestimmung nach
dem sittlichen, oder nach dem sinnlichen Triebe,
sondern auch zwischen mehrern sich widerstreitenden
Bestimmungen durch den letzteren — zum
Behuf einer Beurtheilung derselben — zu wählen
besteht, ist wohl zu unterscheiden von der absolut-ersten
Äußerung der Freiheit durch das practische
Vernunftgesetz; wo Freiheit gar nicht etwa
Willkühr heißt, indem das Gesetz uns keine
Wahl läßt, sondern mit Nothwendigkeit gebietet,
sondern nur negativ gänzliche Befreiung vom
Zwange der Naturnothwendigkeit bedeutet, so
daß das Sittengesetz auf gar keinen in der theoretischen
Naturphilosophie liegenden Gründen,
als seinen Prämissen, beruhe, und ein Vermögen
im Menschen voraussetze, sich unabhängig von
Naturnothwendigkeit zu bestimmen. Ohne
diese absolut-erste Äußerung der Freiheit wäre
die zweite blos empirische nicht zu retten, sie
wäre ein bloßer Schein, und das erste ernsthafte
Nachdenken vernichtete den schönen Traum, in
dem wir uns einen Augenblick von der Kette
der Naturnothwendigkeit losgefesselt wähnten. — Wo
ich nicht irre, so ist die Verwechselung dieser
zwei sehr verschiednen Äußerungen der Freiheit
eine der Hauptursachen, warum man sich
die moralische (nicht etwa physische) Nothwendigkeit,
womit ein Gesetz der Freiheit gebieten
soll, so schwer denken konnte. Denkt man
nemlich in den Begriff der Freiheit das Merkmal
der Willkühr hinein (ein Gedanke, dessen noch
immer viele sich nicht erwehren können), so läßt
damit sich freilich auch die moralische Nothwendigkeit
nicht vereinigen. Aber davon ist bei der
ersten ursprünglichen Äußerung der Freiheit,
durch welche allein sie sich überhaupt bewährt,
gar nicht die Rede. Die Vernunft giebt sich
selbst, unabhängig von irgend etwas außer ihr,
durch absolut eigne Spontaneität, ein Gesetz;
das ist der einzig richtige Begriff der transscendentalen
Freiheit: dieses Gesetz nun gebietet,
eben weil es Gesetz ist, nothwendig und unbedingt,
und da findet keine Willkühr, kein Auswählen
zwischen verschiednen Bestimmungen
durch dieses Gesetz statt, weil es nur auf eine
Art bestimmt. — Folgendes noch zur Erläuterung.
Diese transscendentale Freiheit, als ausschließender
Character der Vernunft, insofern
sie practisch ist, ist jedem moralischen Wesen,
folglich auch dem Unendlichen beizulegen. Insofern
aber diese Freiheit auf empirische Bedingungen
endlicher Wesen sich bezieht, gelten ihre
Äußerungen in diesem Falle nur unter diesen
Bedingungen; folglich ist eine Freiheit der Willkühr
da sie auf der Bestimmbarkeit eines Wesens
noch durch andere als das practische Vernunftgesetz
beruht, in Gott, der blos durch dieses
Gesetz bestimmt wird, eben so wenig, als
Achtung fürs Gesetz, oder Interesse am Schlechthinrechten
anzunehmen; und die Philosophen,
welche in diesem Sinne des Worts die Freiheit,
als durch die Schranken der Endlichkeit bedingt,
Gott absprachen, hatten daran vollkommen recht.

Damit nun diese Zergliederung, die neben
der Hauptabsicht, unbemerkte Schwierigkeiten
einer Offenbarungscritik zu heben, noch die
Nebenabsicht hatte, einige Dunkelheiten in der
critischen Philosophie überhaupt aufzuklären, und
den bisherigen Nichtkennern oder Gegnern derselben
eine neue Thür zu eröfnen, um in sie
einzudringen, nicht von critischen Philosophen
selbst misverstanden, und so gedeutet werde,
als sey dadurch die Tugend abermals zur Magd
der Lust herabgewürdigt, so machen wir unsre Gedanken
durch folgende Tabelle noch deutlicher:

Wollen, die Bestimmung durch Selbstthätigkeit
zur Hervorbringung einer Vorstellung,
als Handlung des Gemüths betrachtet,
ist



	A.

	B.




	rein,

	nicht rein,




	
wenn Vorstellung sowohl,
als Bestimmung, durch absolute
Selbstthätigkeit hervorgebracht ist. — Dieses
ist nur in einem Wesen
möglich, das blos thätig und nie
leidend  ist, in Gott.


	
a.

wenn zwar die
Bestimmung, aber nicht die
Vorstellung
durch Selbstthätigkeit
hervorgebracht
wird. — Bei der Bestimmung
durch den sinnlichen Trieb in endlichen
Wesen.


	
b.

wenn zwar die Vorstellung,
aber nicht die Bestimmung
durch Selbstthätigkeit
hervorgebracht
wird. — Nun aber soll
schon vermöge des Begriffs
des Wollens die Bestimmung
allemahl durch Selbstthätigkeit
hervorgebracht
werden; folglich
ist dieser Fall nur unter
der Bedingung denkbar,
daß zwar die eigentliche
Bestimmung als Handlung
durch Spontaneität
geschehe, der bestimmende
Trieb aber eine Affection
sey. — Sittliche Bestimmung
des Willens in
endlichen Wesen vermöge
des Triebs der Selbstachtung,
als eines sittlichen
Interesse.






 

Reines Wollen ist demnach in endlichen Wesen
nicht möglich, weil das Wollen nicht Geschäft
des reinen Geistes, sondern des empirisch-bestimmbaren
Wesens ist; aber wohl ein reines Begehrungsvermögen,
als Vermögen, welches nicht
dem empirisch-bestimmbaren Wesen, sondern
dem reinen Geiste beiwohnt, und allein durch
sein Daseyn unsre geistige Natur offenbart. — Anders
hat sich denn auch, so wie ich wenigstens
es verstanden habe, die reine Vernunft
durch ihren bevollmächtigten Interpreten unter
uns nicht erklärt, wie aus einer Vergleichung
dieser Darstellung mit der in der Critik der
practischen Vernunft sich ergeben dürfte[7].

III.

Die Affection des Glückseeligkeitstriebes durch
das Sittengesetz zur Erregung der Achtung ist,
in Beziehung auf ihn, als Glückseeligkeitstrieb,
blos negativ: auch die Selbstachtung wirkt so
wenig Glückseeligkeit, wenn Glückseeligkeit, wie
es geschehen muß, blos in das angenehme gesetzt
wird, daß sie vielmehr steigt, so wie jene
fällt, und daß man sich nur um so mehr achten
kann, je mehr von seiner Glückseeligkeit man
der Pflicht aufgeopfert hat. Dennoch ist zu erwarten,
daß das Sittengesetz den Glückseeligkeitstrieb,
selbst als Glückseeligkeitstrieb, wenigstens
mittelbar auch positiv afficiren werde, um
Einheit in den ganzen, rein- und empirisch-bestimmbaren
Menschen zu bringen; und da dieses
Gesetz ein Primat in uns verlangt, so ist es sogar
zu fordern[8].

Nemlich der Glückseeligkeitstrieb wird vors
erste durch das Sittengesetz nach Regeln eingeschränkt;
ich darf nicht alles wollen, wozu dieser
Trieb mich bestimmen könnte. Durch diese
vors erste blos negative Gesetzmäßigkeit nun
kommt der Trieb, der vorher gesetzlos und blind
vom Ohngefähr oder der blinden Naturnothwendigkeit
abhing, überhaupt unter ein Gesetz, und
Wird auch da, wo das Gesetz nicht redet, wenn
dieses Gesetz nur für ihn alleingültig ist, eben
durch das Stillschweigen des Gesetzes, positiv
gesetzmäßig, (gesetzlich noch nicht). Darf ich
nicht wollen, was das Sittengesetz verbietet, so
darf ich alles wollen, was es nicht verbietet — nicht
aber, ich soll es wollen, denn das Gesetz
schweigt ganz; sondern das hängt ganz von meiner
freien Willkühr ab. — Dieses Dürfen ist
einer der Begriffe, die ihren Ursprung an der
Stirne tragen. Er ist nemlich offenbar durch
das Sittengesetz bedingt; — die Naturphilosophie
weiß nur von können, oder nicht können, aber
von keinem dürfen: — aber er ist durch dasselbe
nur negativ bedingt, und überläßt die positive
Bestimmung lediglich der Neigung.

Was man, wegen des Stillschweigens des Gesetzes,
darf, heißt, insofern es auf das Gesetz
bezogen wird, negativ nicht unrecht; und insofern
es auf die dadurch entstehende Gesetzmäßigkeit
des Triebes bezogen wird, positiv ein
Recht. Zu allem, was nicht unrecht ist, habe
ich ein Recht[9].

Insofern das Gesetz durch sein Stillschweigen
dem Triebe ein Recht giebt, ist dieser blos gesetzmäßig;
der Genuß wird durch dieses Stillschweigen
blos (moralisch) möglich. Dies leitet
uns auf eine Modalität der Berechtigung des
Triebes, und es läßt sich erwarten, daß der
Trieb durch das practische Gesetz mittelbar auch
gesetzlich — daß ein Genuß durch dasselbe
auch wirklich werden könne. — Dieser letztere
Ausdruck kann nun nicht soviel heißen, als ob
die Sinnlichkeit durch einen ihr vom Sittengesetze
gegebnen Stoff in der Receptivität positiv
angenehm afficirt werden solle, wovon die Unmöglichkeit
schon oben zur Genüge dargethan
worden; — der Genuß soll nemlich nicht physisch-,
sondern moralisch-wirklich gemacht werden,
welcher ungewöhnliche Ausdruck sogleich
seine völlige Klarheit erhalten wird. Eine solche
moralische Wirklichmachung des Genusses müßte
sich noch immer auf jene negative Bestimmung
des Triebes durchs Gesetz gründen. Durch diese
nun erhielt der Trieb vors erste ein Recht. Nun
aber können Fälle eintreten, wo das Gesetz seine
Berechtigung zurücknimmt. So ist ohne Zweifel
jeder berechtiget zu leben; dennoch aber kann es
Pflicht werden, sein Leben aufzuopfern. Dieses
Zurücknehmen der Berechtigung wäre ein förmlicher
Widerspruch des Gesetzes mit sich selbst.
Nun kann das Gesetz sich nicht widersprechen,
ohne seinen gesetzlichen Character zu verlieren,
aufzuhören, ein Gesetz zu seyn, und gänzlich
aufgegeben werden zu müssen. — Dieses würde
uns nun vors erste darauf führen, daß alle Objecte
des sinnlichen Triebes, laut der Anforderung
des Sittengesetzes sich nicht selbst zu widersprechen,
nur Erscheinungen, nicht Dinge
an sich, seyn könnten; daß mithin ein solcher
Widerspruch in den Objecten, insofern sie Erscheinungen
sind, gegründet, mithin nur scheinbar
sey. Jener Satz ist also eben so gewiß ein
Postulat der practischen Vernunft, als er ein
Theorem der theoretischen ist. Es gäbe demnach
an sich gar keinen Tod, kein Leiden, keine Aufopferung
für die Pflicht, sondern der Schein dieser
Dinge gründete sich blos auf das, was die
Dinge zu Erscheinungen macht.

Aber, da unser sinnlicher Trieb doch einmal
auf Erscheinungen geht; da das Gesetz ihn als
solchen, mithin insofern er darauf geht, berechtigt,
so kann es auch diese Berechtigung nicht
zurücknehmen; es muß mithin, vermöge seines
geforderten Primats, auch über die Welt der Erscheinungen
gebieten. Nun kann es das nicht
unmittelbar, da es sich positiv nur an das Ding
an sich, an unser oberes, reingeistiges Begehrungsvermögen
wendet; es muß also mittelbar,
mithin durch den sinnlichen Trieb geschehen,
auf den es negativ allerdings wirkt. Daraus nun
entsteht eine von der negativen Bestimmung des
Triebes durch das Gesetz abgeleitete positive
Gesetzlichkeit desselben. — Wer z. B. für die
Pflicht stirbt, dem nimmt das Sittengesetz ein
vorher zugestandnes Recht; das kann aber das
Gesetz nicht thun, ohne sich UN widersprechen;
folglich ist ihm dieses Recht nur insofern er Erscheinung
ist, (hier — in der Zeit) genommen:
sein durch das Gesetz berechtigter Lebenstrieb
fordert es als Erscheinung, mithin in der Zeit,
zurück, und wird durch dieses rechtliche Zurückfordern
gesetzlich für die Welt der Erscheinungen.
Wer im Gegentheile auf Anforderung des
Gesetzes an ihn sein Leben nicht aufgeopfert
hat, ist des Lebens unwürdig, und muß es,
wenn das Sittengesetz auch für die Welt der Erscheinungen
gelten soll, der Causalität dieses
Gesetzes gemäß, als Erscheinung verlieren[10].

Aus dieser Gesetzlichkeit des Triebes entsteht
der Begriff der Glückswürdigkeit, als das zweite
Moment der Modalität der Berechtigung. — Würdig
ist ein Begriff, der sich offenbar auf Sittlichkeit
bezieht, und der aus keiner Naturphilosophie
zu schöpfen ist; ferner sagt würdig offenbar
mehr, als ein Recht, — wir gestehen manchem
ein Recht zu einem Genusse zu, den wir doch
desselben sehr unwürdig halten, niemanden aber
werden wir umgekehrt eines Glücks würdig achten,
auf welches er ursprünglich (nicht etwa hypothetisch)
kein Recht hat; endlich entdeckt
man auch im Gebrauche den negativen Ursprung
dieses Begriffs, denn in der Beurtheilung, ob jemand
eines Genusses würdig sey, sind wir genöthiget,
den wirklichen Genuß wegzudenken. — — Es ist eine der äußern Anzeigen der
Wahrheit der critischen Moralphilosophie, daß
man keinen Schritt in ihr thun kann, ohne auf
einen in der allgemeinen Menschenempfindung
tief eingeprägten Grundsatz zu stoßen, der sich
nur aus ihr, und aus ihr leicht und faßlich erklärt.
So ist hier die Billigung und das Verlangen
der Wiedervergeltung (jus talionis) allgemeine
Menschenempfindung. Wir gönnen es jedem,
daß es ihm eben so gehe, wie ers andern
gemacht hat, und daß ihm gerade so geschehe,
wie er gehandelt hat. Wir betrachten demnach,
selbst in der gemeinsten Beurtheilung, die Erscheinungen
seines sinnlichen Triebes, als gesetzlich
für die Welt der Erscheinungen; wir nehmen
an, seine Handlungsarten sollen, in Rücksicht
auf ihn, als allgemeines Gesetz gelten.

Diese Gesetzlichkeit des Triebes fordert nun
die völlige Congruenz der Schicksale eines vernünftigen
Wesens mit seinem sittlichen Verhalten,
als erstes Postulat der an sinnliche Wesen sich
wendenden practischen Vernunft: in welchem
verlangt wird, daß stets diejenige Erscheinung
erfolge, welche, wenn der Trieb legitim durch
das Sittengesetz bestimmt, und für die Welt der
Erscheinungen gesetzgebend gewesen wäre, hätte
erfolgen müssen. — Und hier sind wir denn
zugleich unvermerkt über eine, von keinem Gegner
der critischen Philosophie, so viel ich weiß,
bemerkte, aber darum nicht minder sie drückende
Schwierigkeit hinweggekommen: wie es
nemlich möglich sey, das Sittengesetz, welches
an sich nur auf die Willensform moralischer Wesen,
als solches anwendbar ist, auf Erscheinungen
in der Sinnenwelt zu beziehen; welches doch,
zum Behuf einer postulirten Congruenz der
Schicksale moralischer Wesen mit ihrem Verhalten,
und der übrigen daraus zu deducirenden
Vernunftpostulate, nothwendig geschehen mußte.
Diese Anwendbarkeit nemlich erhellet blos aus
der, von der negativen Bestimmung des Glückseeligkeitstriebes
abgeleiteten, Gesetzlichkeit desselben
für die Welt der Erscheinungen.

Werden endlich im dritten Momente der Modalität
Recht, und Würdigkeit in Verbindung gedacht,
in welcher Verbindung das Recht seinen
positiven Character, als Gesetzmäßigkeit der
sinnlichen Neigung[11], und die Würdigkeit ihren
negativen, als durch Aufhebung eines Rechts
durch ein Gebot entstanden, verliert; so entsteht
ein Begriff, der positiv für uns überschwenglich
ist, weil alle Schranken aus ihm hinweggedacht
werden, negativ aber ein Zustand ist, in dem
das Sittengesetz keine sinnliche Neigung einzuschränken
hat, weil keine da ist — unendliche
Glückseligkeit mit unendlichem Rechte, und
Würdigkeit[12] — Seeligkeit — eine unbestimmbare
Idee, die aber dennoch durch das
Sittengesetz uns als das letzte Ziel aufgestellt
wird, und an die wir uns, da die Neigungen in
uns immer übereinstimmender mit dem Sittengesetze
werden, folglich unsre Rechte sich immer
mehr ausbreiten sollen, stets annähern; aber sie,
ohne Vernichtung der Schranken der Endlichkeit,
nie erreichen können. Und so wäre denn der
Begriff des ganzen höchsten Guts, oder der Seeligkeit,
aus der Gesetzgebung der practischen
Vernunft, deducirbar: der erste Theil desselben,
die Heiligkeit, rein; aus der positiven Bestimmung
des obern Begehrungsvermögens durch dieses
Gesetz, welches in der Critik der practischen
Vernunft so einleuchtend geschehen ist, daß hier
keine Wiederholung nöthig war: der zweite Theil,
die Seeligkeit (im engern Sinne) nicht rein; aus
der negativen Bestimmung des niedern Begehrungsvermögens
durch dieses Gesetz. Daß wir
aber, um den zweiten Theil zu deduciren, von
empirischen Prämissen ausgehen mußten, darf
uns nicht irren; da theils zwar das zu bestimmende
empirisch, das bestimmende aber rein
geistig war; theils in der aus diesen Bestimmungen
deducirten Vernunftidee der Seeligkeit alles
empirische weggedacht, und diese Idee rein geistig
aufgefaßt werden sollte, welches für sinnliche
Wesen freilich nicht möglich ist.

 

§. 3.

Deduction der Religion überhaupt.

Oben wurde, aus der Anforderung des Sittengesetzes,
sich durch Aufhebung seiner Berechtigungen
des sinnlichen Triebes nicht zu widersprechen,
eine mittelbare Gesetzlichkeit dieses
Triebes selbst, und aus ihr eine anzunehmende
vollkommne Congruenz der Schicksale vernünftiger
Wesen mit ihren moralischen Gesinnungen
deducirt. Nun aber hat der Trieb, ob er gleich
hierdurch gesetzliche Rechte, als moralisches Vermögen,
bekommt, so wenig eine gesetzgebende
Macht, als physisches Vermögen; daß er vielmehr
selbst von empirischen Naturgesetzen abhängig
ist, und seine Befriedigung lediglich von
ihnen leidend erwarten muß. Jener Widerspruch
des Sittengesetzes mit sich selbst in Anwendung
auf empirisch-bestimmbare Wesen wäre demnach
blos weiter hinausgerückt, nicht gründlich gehoben,
denn wenn auch das Gesetz dem Triebe
ein Recht giebt, seine Befriedigung zu fordern,
so ist ihm, der nicht blos ein Recht sucht,
sondern die Behauptung in seinem Rechte, das
er selbst nicht behaupten kann, damit noch
kein Genüge geschehen; er bleibt nach wie vor,
ohngeachtet der Erlaubniß des Sittengesetzes sich
zu befriedigen, unbefriedigt. Das Sittengesetz
selbst also muß, wenn es sich nicht widersprechen,
und aufhören soll, ein Gesetz zu seyn,
diese von ihm selbst ertheilten Rechte behaupten;
es muß mithin auch über die Natur nicht
nur gebieten, sondern herrschen. Das kann es
nun nicht in Wesen, die selbst von der Natur
leidend afficirt werden, sondern nur in einem
solchen, welches die Natur durchaus selbstthätig
bestimmet; in welchem moralische Nothwendigkeit,
und absolute physische Freiheit sich vereinigen.
So ein Wesen nennen wir Gott. Eines
Gottes Existenz ist mithin eben so gewiß anzunehmen,
als ein Sittengesetz. — Es ist ein Gott.

In Gott herrscht nur das Sittengesetz, und
dieses ohne alle Einschränkung. Gott ist heilig
und seelig, und wenn das letztere in Beziehung
auf die Sinnenwelt gedacht wird, allmächtig.

Gott muß, vermöge der Anforderung des
Moralgesetzes an ihn, jene völlige Congruenz
zwischen der Sittlichkeit und dem Glücke endlicher
vernünftiger Wesen hervorbringen, da nur
durch und in Ihm die Vernunft über die sinnliche
Natur herrscht: er muß ganz gerecht
seyn.

Im Begriffe alles existirenden überhaupt wird
nichts gedacht, als die Reihe von Ursachen und
Wirkungen nach Naturgesetzen in der Sinnenwelt,
und die freien Entschließungen moralischer
Wesen in der übersinnlichen. Gott muß die
erstere ganz übersehen, denn er muß die Gesetze
der Natur vermöge seiner Causalitat durch
Freiheit bestimmt, und, der nach denselben fortlaufenden
Reihe der Ursachen und Wirkungen
den ersten Stoß gegeben haben: er muß die
letztern alle kennen, denn alle bestimmen den
Grad der Moralität eines Wesens; und dieser
Grad ist der Maaßstab, nach welchem die Austheilung
des Glücks an vernünftige Wesen, laut
des Moralgesetzes, dessen Executor er ist, geschehen
muß. Da nun außer diesen beiden
Stücken für uns nichts denkbar ist, so müssen
wir Gott allwissend denken.

So lange endliche Wesen endlich bleiben,
werden sie — denn das ist der Begriff der Endlichkeit
in der Moral — noch unter andern Gesetzen
stehen, als denen der Vernunft; sie werden
folglich die völlige Congruenz des Glücks
mit der Sittlichkeit durch sich selbst nie hervorbringen
können. Nun aber fordert das Moralgesetz
dies ganz unbedingt. Daher kann dieses
Gesetz nie aufhören gültig zu seyn, da es nie
erreicht seyn wird; seine Forderung kann nie ein
Ende nehmen, da sie nie erfüllt seyn wird. Es
gilt für die Ewigkeit. — Es thut diese Forderung
an jenes heilige Wesen, in Ewigkeit das höchste
Gut in allen vernünftigen Naturen zu befördern;
in Ewigkeit das Gleichgewicht zwischen Sittlichkeit
und Glück herzustellen: jenes Wesen muß
also selbst ewig seyn, um einem ewigen Moralgesetze,
das seine Natur bestimmt, zu entsprechen;
und es muß, diesem Gesetze gemäß, allen
vernünftigen Wesen, an die dieses Gesetz
gerichtet ist, und von welchen es Ewigkeit fordert,
die Ewigkeit geben. Es muß also ein ewiger
Gott seyn, und jedes moralische Wesen
muß ewig fortdauern[TN3], wenn der Endzweck des
Moralgesetzes nicht unmöglich seyn soll.

Diese Sätze nennen wir, als mit der Anforderung
der Vernunft uns endlichen Wesen ein
practisches Gesetz zu geben, unmittelbar verbunden,
und von ihr unzertrennlich, Postulate
der Vernunft. Nemlich diese Sätze werden nicht
etwa durch das Gesetz geboten, welches ein
practisches Gesetz für Theoreme nicht kann,
sondern sie müssen nothwendig angenommen
werden, wenn die Vernunft gesetzgebend seyn
soll. Ein solches Annehmen nun, zu dem die
Möglichkeit der Anerkennung eines Gesetzes
überhaupt uns nöthiget, nennen wir ein Glauben. — Da
Da jedoch diese Sätze sich blos auf die Anwendung
des Sittengesetzes auf endliche Wesen,
wie sich oben aus der Deduction derselben hinlänglich
ergeben hat, nicht aber auf die Möglichkeit
des Gesetzes an sich, welche Untersuchung
für uns transscendent ist, sich gründen, so
sind sie in dieser Form nur subjectiv, d. i. nur
für endliche Naturen, — für diese aber, da sie
auf den bloßen Begriff der moralischen Endlichkeit,
abgesehen von allen besonderen Modificationen
derselben sich gründen, allgemeingültig.
Wie der unendliche Verstand sein Daseyn und
seine Eigenschaften anschauen möge, können wir,
ohne selbst der unendliche Verstand zu seyn,
nicht wissen.

Die Bestimmungen im Begriffe Gottes, den
die durch das Moralgebot praktisch bestimmte
Vernunft aufstellte, lassen sich in zwei Hauptklassen
theilen: die erste enthält diejenigen, welche
sein Begriff selbst unmittelbar giebt, daß er
nemlich gänzlich und allein durch das Sittengesetz[13]
bestimmt sey; die zweite diejenigen, welche
ihm in Beziehung auf die Möglichkeit endlicher
moralischer Wesen zukommen, um welcher
Möglichkeit willen wir eben seine Existenz
annehmen mußten. Die erstern stellen Gott dar
als die vollkommenste Heiligkeit, in welcher das
Sittengesetz sich ganz beobachtet darstellt, als
das Ideal aller moralischen Vollkommenheit; und
zugleich als den Alleinseligen, weil er der Alleinheilige
ist; mithin als Darstellung des erreichten
Endzwecks der practischen Vernunft, als das
höchste Gut selbst, dessen Möglichkeit sie postulirte:
die zweiten als den obersten Weltregenten
nach moralischen Gesetzen, als Richter, aller vernünftigen
Geister. Die erstem betrachten ihn
an und für sich selbst, nach seinem Seyn, und
er erscheint durch sie als vollkommenster Beobachter
des Moralgesetzes: die zweiten nach den
Wirkungen dieses Seyns auf andere moralische
Wesen, und er ist vermöge derselben höchster,
niemanden untergeordneter Executor der Verheißungen
des Moralgesetzes, mithin auch Gesetzgeber;
welche Folgerung aber noch nicht unmittelbar
klar ist, sondern unten weitläufiger
erörtert werden soll. So lange wir nun bei diesen
Wahrheiten, als solchen, stehen bleiben, haben
wir zwar eine Theologie, die wir haben
mußten, um unsre theoretischen Überzeugungen,
und unsre practische Willensbestimmung
nicht in Widerspruch zu setzen; aber noch keine
Religion, die selbst wieder als Ursache auf diese
Willensbestimmung einen Einfluß hätte. Wie
entsteht nun aus Theologie Religion?

Theologie ist bloße Wissenschaft, todte Kenntniß
ohne practischen Einfluß; Religion aber soll
der Wortbedeutung nach (religio) etwas seyn,
das uns verbindet, und zwar stärker verbindet,
als wir es ohne dasselbe waren. In wiefern diese
Wortbedeutung hier der Strenge nach anwendbar
sey, muß sich sogleich ergeben.

Nun scheint es vors erste; daß Theologie
auf solche Principien gegründet nie bloße Wissenschaft
ohne practischen Einfluß seyn könne,
sondern daß sie, durch vorhergegangene Bestimmung
des Begehrungsvermögens bewirkt, hinwiederum
auf dasselbe zurückwirken müsse. Bei
jeder Bestimmung des untern Begehrungsvermögens
müssen wir wenigstens die Möglichkeit des
Objects unsrer Begierde annehmen, und durch
dieses Annehmen wird die Begierde, die vorher
blind und unvernünftig war, erst gerechtfertiget,
und theoretisch vernünftig; hier also findet diese
Zurückwirkung unmittelbar statt. Die Bestimmung
des obern Begehrungsvermögens aber, das
Gute zu wollen, ist an sich vernünftig, denn sie
geschieht unmittelbar durch ein Gesetz der Vernunft
und bedarf keiner Rechtfertigung durch
Anerkennung der Möglichkeit ihres Objects:
diese Möglichkeit aber nicht anerkennen, das
wäre gegen die Vernunft, und mithin ist das
Verhältniß hier umgekehrt. Beim untern Begehrungsvermögen
geschieht die Bestimmung erst
durchs Object; beim obern wird das Object erst
durch die Bestimmung des Willens realisirt.

Der Begriff von etwas, das schlechthin recht
ist[14], hier insbesondre von der nothwendigen
Congruenz des Grades des Glücks eines vernünftigen,
oder eines als solches betrachteten Wesens;
mit dem Grade seiner sittlichen Vollkommenheit,
ist in unsrer Natur, unabhängig von
Naturbegriffen, und von der durch dieselben
möglichen Erfahrung, a priori da. Betrachten
wir diese Idee nur blos als Begriff, ohne Rücksicht
auf das durch dieselbe bestimmte Begehrungsvermögen,
so kann sie uns nichts weiter
seyn, und werden, als ein durch die Vernunft
unsrer Urtheilskraft gegebnes Gesetz zur Reflexion,
über gewisse Dinge in der Natur, sie
auch noch in einer andern Absicht, als der ihres
Seyns, nemlich der ihres Seynsollens, zu betrachten.
In diesem Falle scheint es vors erste, daß
wir gänzlich gleichgültig gegen die Übereinstimmung
mit dieser Idee bleiben, und weder Wohlgefallen
noch Interesse für dieselbe empfinden
würden.

Aber auch dann wäre alles, was außer uns
mit dem a priori in uns vorhandenen Begriffe
des Rechts übereinstimmend gefunden würde,
zweckmäßig für eine uns durch die Vernunft
aufgegebne Art über die Dinge zu reflectiren,
und müßte, da alle Zweckmäßigkeit mit Wohlgefallen
angeblickt wird, ein Gefühl der Lust in
uns erregen. Und so ist es denn, auch wirklich.
Die Freude über das Mißlingen böser Absichten,
und über die Entdeckung und Bestrafung des
Bösewichts, eben so, wie über das Gelingen redlicher
Bemühungen, über die Anerkennung der
verkannten Tugend, und über die Entschädigung
des Rechtschaffnen für die auf dem Wege der
Tugend erlittenen Kränkungen und gemachten
Aufopferungen ist allgemein, im Innersten der
menschlichen Natur gegründet, und die nie versiegende
Quelle des Interesse, das wir an Dichtungen
nehmen. Wir gefallen uns in so einer
Welt, wo alles der Regel des Rechts gemäß ist,
weit besser, als in der wirklichen, wo wir so
mannigfaltige Verstoße gegen dieselbe zu entdecken
glauben. — Aber es kann uns auch etwas,
ohne daß wir Interesse dafür fühlen, d. i.
ohne daß wir das Daseyn des Gegenstandes begehren,
gefallen; und von der Art ist z. B. das
Wohlgefallen am Schönen. Wäre es mit dem
Wohlgefallen am Rechten eben so beschaffen,
so wäre dasselbe ein Gegenstand unsrer bloßen
Billigung. Wenn uns einmal ein Gegenstand
gegeben wäre, der diesem Begriffe entspräche,
so könnten wir nicht vermeiden, Vergnügen, und
bei dem Anblicke eines Gegenstandes, der ihm
widerspräche, Mißvergnügen zu empfinden; aber
es würde dadurch noch keine Begierde in uns
entstehen, daß überhaupt etwas gegeben werden
möchte, worauf dieser Begriff anwendbar sey.
Hier wäre also bloße Bestimmung des Gefühls
der Lust und Unlust, ohne die geringste Bestimmung
des Begehrungsvermögens.

Abgerechnet, daß der Begriff des Sollens an
sich schon eine Bestimmung des Begehrungsvermögens,
das Daseyn eines gewissen Objects zu
wollen, anzeigt: so bestätigt es die Erfahrung
eben so allgemein, daß wir auf gewisse Gegenstände
nothwendig diesen Begriff anwenden, und
die Übereinstimmung derselben mit ihm unnachläßlich
verlangen. So sind wir in der Welt der
Dichtungen, im Trauerspiele, oder Romane, nicht
eher befriedigt, bis wenigstens die Ehre des unschuldig
Verfolgten gerettet, und seine Unschuld
anerkannt, der ungerechte Verfolger aber entlarvt
ist, und die gerechte Strafe erlitten hat,
so angemessen es auch dem gewöhnlichen Laufe
der Dinge in der Welt seyn mag, daß dies nicht
geschehe; zum sichern Beweise, daß wir es nicht
von uns erhalten können, dergleichen Gegenstände,
wie die Handlungen moralischer Wesen,
und ihre Folgen sind, blos nach der Causalität
der Naturgesetze zu betrachten; sondern daß
wir sie nothwendig mit dem Begriffe des Rechts
vergleichen müssen. Wir sagen in solchen Fällen,
das Stück sey nicht geendigt; und eben so
wenig können wir bei Vorfällen in der wirklichen
Welt, wenn wir z. B. den Bösewicht im
höchsten Wohlstände mit Ehre und Gut gekrönt,
oder den Tugendhaften verkannt, verfolgt, und
unter tausend Martern sterben sehen, uns befriedigen,
wenn nun alles aus, und der Schauplatz
auf immer geschlossen seyn soll. Unser
Wohlgefallen an dem, was recht ist, ist also
keine bloße Billigung, sondern es ist mit Interesse
verbunden. — Es kann aber ein Wohlgefallen
gar wohl mit einem Interesse verbunden
seyn, ohne daß wir darum diesem Wohlgefallen
eine Causalität zur Hervorbringung des Objects
desselben zuschreiben; ohne daß wir auch nur
das geringste zum Daseyn des Gegenstandes desselben
beitragen wollen, oder auch nur wollen
können. Dann ist das Verlangen nach diesem
Daseyn ein müßiger Wunsch (pium desiderium).
Wir mögen es begehren so heftig wir wollen,
wir müssen uns doch bescheiden, daß wir keinen
rechtlich gegründeten Anspruch darauf machen
können. So ist das Begehren vieler Arten
des Angenehmen blos ein müßiger Wunsch.
Wer verlangt z. B. nicht nach anhaltendem ungestümen
Wetter einen hellen Tag? aber einem
solchen Verlangen können wir gar keine Causalität
zur Hervorbringung eines solchen Tages zuschreiben.

Hätte es mit dem Wohlgefallen am Sittlich-guten
eine solche Bewandtniß, wie mit irgend
einem der Dinge, die wir angeführt haben, so
könnten wir keine Theologie haben, und bedürften
keiner Religion: denn so innig wir auch im
letzten Falle die Fortdauer der moralischen Wesen,
und einen allmächtigen, allwissenden und
gerechten Vergelter ihrer Handlungen wünschen
müßten, so wäre es doch sehr vermessen, aus
einem bloßen Wunsche, so allgemein und so
stark er auch wäre, auf die Realität seines Objects
zu schließen, und dieselbe auch nur als
subjectiv-gültig anzunehmen.

Aber die Bestimmung des Begehrungsvermögens
durch das Moralgesetz, das Recht zu wollen,
soll eine Causalität haben, es wenigstens
zum Theil wirklich hervorzubringen. Wir sind
unmittelbar genöthigt, das Recht in unsrer eignen
Natur als von uns abhängig zu betrachten;
und wenn wir etwas dem Begriffe desselben widerstreitendes
in uns entdecken, so empfinden
wir nicht bloßes Mißvergnügen, wie bei der
Nichterfüllung eines müßigen Wunsches, oder
auch nur bloßen Unwillen gegen uns selbst, wie
bei der Abwesenheit eines Gegenstandes unsres
Interesse, daran wir selbst Schuld sind (also bei
Vernachlässigung einer Regel der Klugheit), sondern
Reue, Schaam, Selbstverachtung. In Absicht
des Rechts in uns fordert also das Moralgesetz
in uns schlechterdings eine Causalität zur
Hervorbringung desselben, in Absicht desselben
außer uns aber kann es dieselbe nicht geradezu
fordern, weil wir dasselbe nicht als unmittelbar
von uns abhängig betrachten können, da dieses
nicht durch moralische Gesetze, sondern durch
physische Macht hervorgebracht werden muß.
In Absicht des letztern also wirkt das Moralgesetz
in uns ein bloßes Verlangen des Rechts,
aber kein Bestreben es hervorzubringen. Dieses
Verlangen des Rechts außer uns, d. i. einer dem
Grade unsrer Moralität angemessenen Glückseligkeit
ist wirklich durch das Moralgesetz entstanden.
Glückseligkeit zwar überhaupt zu verlangen,
ist ein Naturtrieb; diesem gemäß aber
verlangen wir sie unbedingt, uneingeschränkt,
und ohne die geringste Rücksicht auf etwas
außer uns; mit Moralbegriffen aber, d. i. als vernünftige
Wesen, bescheiden wir uns bald, gerade
nur dasjenige Maaß derselben verlangen zu können,
dessen wir werth sind, und diese Einschränkung
des Glückseligkeitstriebes ist unabhängig
von aller religiösen Belehrung selbst der ununterrichtetsten
Menschheit tief eingeprägt, der
Grund aller Beurtheilung über die Zweckmäßigkeit
der menschlichen Schicksale, und jenes eben
unter dem unbelehrtesten Theile der Menschheit
am meisten ausgebreiteten Vorurtheils, daß
der ein vorzüglich böser Mensch seyn müsse,
den vorzüglich traurige Schicksale treffen.

Dieses Verlangen aber ist so wenig weder
müßig, d. i. ein solches, dessen Befriedigung wir
zwar gerne sehen, bei dessen Nichtbefriedigung
wir uns aber auch zur Ruhe weisen lassen würden,
noch unberechtigt, daß vielmehr das Moralgesetz
das Recht in uns zur Bedingung des
Rechts außer uns macht: (das heißt nicht soviel,
als ob es nur unter der Bedingung Gehorsam
von uns verlange, wenn wir die demselben angemessene
Glückseligkeit erwarten dürfen [denn,
es gebietet ohne alle Bedingung], sondern, daß
es uns alle Glückseligkeit nur als Bedingung unsers
Gehorsams möglich darstellt; das Gebot nemlich
ist das unbedingte, die Glückseligkeit aber
das dadurch bedingte:) und dies thut es dadurch,
indem es unsre Handlungen dem Princip der
Allgemeingültigkeit unterzuordnen befiehlt; da
allgemeines Gelten (nicht blos Gültigkeit) des
Moralgesetzes und dem Grade der Moralität jedes
vernünftigen Wesens völlig angemessene Glückseligkeit
identische Begriffe sind. Wenn nun die
Regel des Rechts nie allgemeingeltend werden
weder würde noch könnte, so bliebe zwar darum
immer jene Forderung der Causalität des Moralgesetzes
zur Hervorbringung des Rechts in uns,
als Factum da, aber es wäre schlechterdings unmöglich,
daß sie in concreto, in einer Natur wie
die unsrige, erfüllt werden könnte. Denn sobald
wir bei einer moralischen Handlung uns nur
fragten: was mache ich doch? so müßte unsre
theoretische Vernunft uns antworten: ich ringe,
etwas schlechthin unmögliches möglich zu machen,
ich laufe nach einer Schimäre, ich handle
offenbar unvernünftig; und sobald wir wieder
auf die Stimme des Gesetzes hörten, müßten
wir urtheilen: ich denke offenbar unvernünftig,
indem ich dasjenige, was mir schlechthin als Princip
aller meiner Handlungen aufgestellt ist, für
unmöglich erkläre. Folglich wäre in diesem Zustande,
so fortdauernd auch die Forderung des
Moralgesetzes, eine Causalität in uns zu haben,
bliebe, eine fortgesetzte Erfüllung desselben nach
Regeln schlechterdings unmöglich; sondern unser
Ungehorsam oder Gehorsam hinge davon ab, ob
eben der Ausspruch der theoretischen, oder der
der practischen Vernunft das Übergewicht in unserm
Gemüthe hätte (wobei jedoch im letztern
Falle offenbar die theoretischgeleugnete Möglichkeit
des Endzwecks des Moralgesetzes stillschweigend
angenommen, und durch unsre Handlung
anerkannt würde); worüber wir, nach aufgehobner
Machtgewalt des practischen Vermögens über
das theoretische nichts bestimmen könnten, folglich
weder freie, noch moralische, noch der Imputation
fähige Wesen, sondern wieder ein Spiel
des Zufalls, oder eine durch Naturgesetze bestimmte
Maschine würden. Theologie also ist,
auf diese Grundsätze gebaut, in Concreto betrachtet
nie bloße Wissenschaft, sondern wird
ganz unmittelbar in ihrer Entstehung schon dadurch
Religion, indem sie allein, durch Aufhebung[TN4]
des Widerspruchs zwischen unsrer theoretischen
und unsrer practischen Vernunft, eine
fortgesetzte Causalität des Moralgesetzes in uns
möglich macht.

Und dies zeigt denn auch, welches wir blos
im Vorbeigehn erinnern, das eigentliche Moment
des moralischen Beweises für das Daseyn Gottes.
Wie man aus theoretisch anerkannten Wahrheiten
practische Folgerungen herleiten könne, welche
dann eben den Grad der Gewißheit haben,
als die Wahrheiten, auf welche sie sich gründen,
wie z. B. aus unsrer a priori theoretisch erwiesenen
Abhängigkeit von Gott die Pflicht folgen
werde, sich gegen ihn dieser Abhängigkeit gemäß
zu betragen, hat man immer leicht einsehen zu
können geglaubt, weil man sich an diesen Gang
der Folgerung gewöhnt hatte, da sie doch eigentlich
gar nicht begreiflich ist, weil sie nicht richtig
ist, indem der theoretischen Vernunft keine
Machtgewalt über die practische zugeschrieben
werden kann. Umgekehrt aber können aus einem
practischen Gebote, das schlechthin a priori
ist, und sich auf keine theoretischen Sätze, als
seine Prämissen, gründet, theoretische Sätze abgeleitet
werden, weil der practischen Vernunft
allerdings eine Machtgewalt über die theoretische,
doch gemäß den eignen Gesetzen derselben, zuzuschreiben
ist. Es ist also ganz der umgekehrte
Gang der Folgerung, und hat man sie je misverstanden,
so ist es blos daher gekommen, weil
man sich das Moralgesetz nicht als schlechthin
a priori, und die Causalität desselben nicht als
schlechthin (nicht theoretisch, aber practisch)
nothwendig dachte.

Der Widerspruch zwischen theoretischer und
practischer Vernunft ist nun gehoben, und die
Handhabung des Rechts ist einem Wesen übertragen
worden, in welchem die Regel desselben
nicht blos allgemeingültig, sondern allgemeingeltend
ist, der also das Recht auch außer uns uns
zusichern kann. — Sie ist allgemeingeltend für
die Natur, die nicht moralisch ist, aber auf die
Glückseligkeit moralischer Wesen Einfluß hat.
Insofern auf diese Glückseligkeit auch andrer
moralischen Wesen Betragen einfließt, lassen
auch diese sich betrachten als Natur. In dieser
Rücksicht ist Gott der Bestimmer der durch die
Causalität ihres Willens in der Natur hervorgebrachten
Wirkungen, aber nicht ihres Willens
selbst.

Moralische Wesen aber, als solche, d. i. in
Absicht ihres Willens, können nicht so durch
den Willen des allgemeinen Gesetzgebers bestimmt
werden, wie die unmoralische Natur,
denn sonst hörten sie auf es zu seyn, und die
Bestimmung der erstem durch diesen Willen
muß, wenn sich ihre Möglichkeit zeigen sollte,
ganz etwas anderes seyn, als die der letztern. Die
letztere kann nie selbst moralisch werden, sondern
mir in Übereinstimmung mit den moralischen
Ideen eines vernünftigen Wesens gesetzt
werden; die erstem sollen frei, und blos durch
sich erste Ursachen moralischer Bestimmungen
seyn. In Absicht der letztern ist also Gott nicht
eigentlich Gesetzgeber, sondern Beweger, Bestimmer;
sie ist bloßes Instrument, und der moralisch
handelnde blos Er.

Moralische Wesen sind aber, nicht nur insofern
sie nach Naturgesetzen thätig, sondern auch
insofern sie nach denselben leidend sind, Theile
der Natur, und als solche Gegenstand der Bestimmung
der Natur nach moralischen Ideen,
insofern durch dieselbe ihnen der gebührende
Grad der Glückseligkeit zugemessen wird, und
als solche sind sie völlig in der moralischen Ordnung,
wenn der Grad ihrer Glückseligkeit dem
Grade ihrer sittlichen Vollkommenheit völlig angemessen
ist.

Dadurch nun kommen wir zuerst, daß ich
mich so ausdrücke, in Correspondenz mit Gott.
Wir sind genöthigt bei allen unsern Entschließungen
auf ihn aufzusehen, als den, der den
moralischen Werth derselben allein und genau
kennt, da er nach ihnen unsre Schicksale zu bestimmen
hat, und dessen Billigung oder Misbilligung
das einzig richtige Unheil über dieselben
ist. Unsre Furcht, unsre Hoffnung, alle unsre
Erwartungen beziehen sich auf ihn: nur in
seinem Begriffe von uns finden wir unsern wahren
Werth. Die heilige Ehrfurcht vor Gott, die
dadurch nothwendig in uns entstehen muß, verbunden
mit der Begierde der nur von ihm zu
erwartenden Glückseligkeit, bestimmet nicht unser
oberes Begehrungsvermögen, das Recht überhaupt
zu wollen, (das kann sie nie, da sie selbst
auf die schon geschehene Bestimmung desselben
sich gründet) sondern unsern empirisch-bestimmbaren
Willen, dasselbe wirklich in uns anhaltend
und fortgesetzt hervorzubringen. Hier ist also
schon Religion, gegründet auf die Idee von Gott,
als Bestimmer der Natur nach moralischen Zwecken,
und in uns auf die Begierde der Glückseligkeit,
welche aber gar nicht etwa unsre Verbindlichkeit
zur Tugend, sondern nur unsre Begierde,
dieser Verbindlichkeit Genüge zu thun,
vermehrt, und verstärkert.

Nun läßt aber ferner das allgemeine Gelten
des göttlichen Willens für uns als passive Wesen,
uns auf die Allgemeingültigkeit desselben für uns
auch als active Wesen schließen. Gott richtet
uns nach einem Gesetze, das ihm nicht anders,
als durch seine Vernunft gegeben seyn kann,
folglich nach seinem durch das Moralgesetz bestimmten
Willen. Seinem Urtheile also liegt
sein Wille, als allgemeingeltendes Gesetz für
vernünftige Wesen, auch insofern sie activ sind,
zum Grunde, indem ihre Übereinstimmung mit
demselben der Maaßstab ist, nach welchem ihnen,
als passiven, ihr Antheil an der Glückseligkeit
zugemessen wird. Die Anwendbarkeit dieses
Maaßstabes erhellet sogleich daraus, weil die
Vernunft ihr selbst nie widersprechen kann, sondern
in allen vernünftigen Wesen eben dasselbe
aussagen, folglich der durch das Moralgesetz bestimmte
Wille Gottes völlig gleichlautend mit
dem uns durch eben dieselbe Vernunft gegebnen
Gesetze seyn muß. Es ist nach diesem für die
Legalität unsrer Handlungen völlig gleichgültig,
ob wir sie dem Vernunftgesetze darum gemäß
einrichten, weil unsre Vernunft gebietet; oder
darum, weil Gott das will, was unsre Vernunft
fordert: ob wir unsre Verbindlichkeit vom bloßen
Gebote der Vernunft, oder ob wir sie vom
Willen Gottes herleiten: — ob es aber für die
Moralität derselben völlig gleichgültig sey, ist
dadurch noch nicht klar, und bedarf einer weitern
Untersuchung.

Unsre Verbindlichkeit vom Willen Gottes ableiten,
heißt, seinen Willen, als solchen, für unser
Gesetz anerkennen; sich darum zur Heiligkeit
verbunden erachten, weil Er sie von uns
fordert. Es ist also dann nicht blos von einer
Vollbringung des Willens Gottes, der Materie des
Wollens nach, sondern von einer auf die Form
desselben gegründeten Verbindlichkeit die Rede; — wir
handeln dem Gesetze der Vernunft gemäß,
weil es Gottes Gesetz ist.

Hierbei entstehen folgende zwei Fragen: Giebt
es eine Verbindlichkeit, dem Willen Gottes, als
solchem, zu gehorchen, und worauf könnte sich
dieselbe gründen? und dann: Wie erkennen wir
das Gesetz der Vernunft in uns als Gesetz Gottes?
Wir gehen an die Beantwortung der ersten.

Schon der Begriff von Gott wird uns blos
durch unsre Vernunft gegeben, und blos durch
sie, insofern sie a priori gebietend ist, realisirt,
und es ist schlechterdings keine andre Art gedenkbar,
auf welche wir zu diesem Begriffe kommen
könnten. Ferner verbindet uns die Vernunft
ihrem Gesetze zu gehorchen, ohne Rückweisung
an einen Gesetzgeber über sie, so daß
sie selbst verwirrt und schlechterdings vernichtet
wird, und aufhört Vernunft zu seyn, wenn man
annimmt, daß noch etwas anderes ihr gebiete, als
sie sich selbst. Stellt sie uns nun den Willen
Gottes als völlig gleichlautend mit ihrem Gesetze
dar, so verbindet sie uns freilich mittelbar, auch
diesem zu gehorchen; aber diese Verbindlichkeit
gründet sich auf nichts anders, als auf die Übereinstimmung
desselben mit ihrem eignen Gesetze,
und es ist kein Gehorsam gegen Gott möglich,
ohne aus Gehorsam gegen die Vernunft. Hieraus
erhellet nun vors erste zwar soviel, daß es völlig
gleich auch für die Moralität unsrer Handlungen
ist, ob wir uns zu etwas verbunden erachten,
darum, weil es unsre Vernunft befiehlt, oder
darum, weil es Gott befiehlt; aber es läßt sich
daraus noch gar nicht einsehen, wozu uns die
letztere Vorstellung dienen soll, da ihre Wirksamkeit
die Wirksamkeit der erstern schon voraussetzt,
da das Gemüth schon bestimmt seyn
muß, der Vernunft gehorchen zu wollen, ehe
der Wille, Gott zu gehorchen, möglich ist; da
es mithin scheint, daß die letztere Vorstellung
uns weder allgemeiner noch stärker bestimmen
könne, als diejenige, von der sie abhängt, und
durch die sie erst möglich wird. Gesetzt aber,
es ließe sich zeigen, daß sie unter gewissen Bedingungen
wirklich unsre Willensbestimmung erweitere,
so ist vorher doch noch auszumachen,
ob eine Verbindlichkeit sich ihrer überhaupt zu
bedienen statt finde: und da folgt denn unmittelbar
aus dem obigen, daß, obgleich die Vernunft
uns verbindet, den Willen Gottes seinem
Inhalte nach (voluntati ejus materialiter spectatae)
zu gehorchen, weil dieser mit dem Vernunftgesetze
völlig gleichlautend ist, sie doch unmittelbar
keinen Gehorsam fordert, als den für ihr
Gesetz, aus keinem andern Grunde, als weil es
ihr Gesetz ist; daß sie folglich, da nur unmittelbare
practische Gesetze der Vernunft verbindend
sind, zu keinem Gehorsam gegen den Willen
Gottes, als solchen, (voluntatem ejus formaliter
spectatam) verbinde. Die practische Vernunft
enthält mithin kein Gebot, uns den Willen Gottes,
als solchen, gesetzlich für uns zu denken,
sondern blos eine Erlaubniß; und sollten wir
a posteriori finden, daß diese Vorstellung uns
stärker bestimme, so kann die Klugheit anrathen,
uns derselben zu bedienen, aber Pflicht kann
der Gebrauch dieser Vorstellung nie seyn. Zur
Religion also, d. i. zur Anerkennung Gottes, als
moralischen Gesetzgebers, findet keine Verbindlichkeit
statt; um so weniger, da, so nothwendig
es auch ist, die Existenz Gottes und die Unsterblichkeit
unsrer Seele anzunehmen, weil ohne
diese Annahme die geforderte Causalität des
Moralgesetzes in uns gar nicht möglich ist, und
diese Nothwendigkeit eben so allgemein gilt, als
das Moralgesetz selbst, wir doch nicht einmal
sagen können, wir seyen verbunden diese Sätze
anzunehmen, weil Verbindlichkeit nur vom Practischen
gilt. In wie weit aber die Vorstellung
von Gott, als Gesetzgeber durch dieses Gesetz
in uns, gelte, hängt von der Ausbreitung ihres
Einflusses auf die Willensbestimmung, und diese
hinwiederum von den Bedingungen ab, unter welchen
vernünftige Wesen durch sie bestimmt werden
können. Könnte nemlich gezeigt werden,
daß diese Vorstellung nöthig sey, um dem Gebote
der Vernunft überhaupt Gesetzeskraft zu geben
(wovon aber das Gegentheil gezeigt worden
ist), so würde sie für alle vernünftige Wesen
gelten; kann gezeigt werden, daß sie in allen
endlichen vernünftigen Wesen die Willensbestimmung
erleichtert, so ist sie gemeingültig für
diese; sind die Bedingungen, unter denen sie
diese Bestimmung erleichtert und erweitert, nur
von der menschlichen Natur gedenkbar, so gilt
sie, falls sie in allgemeinen Eigenschaften derselben
liegen, für alle, oder wenn sie in besondern
Eigenschaften derselben liegen, nur für einige
Menschen.

Die Bestimmung des Willens, dem Gesetze
Gottes überhaupt zu gehorchen, kann nur durch
das Gesetz der practischen Vernunft geschehen,
und ist als bleibender und daurender Entschluß
des Gemüths vorauszusetzen. Nun aber können
einzelne Fälle der Anwendung des Gesetzes gedacht
werden, in denen die bloße Vernunft
nicht Kraft genug haben würde, den Willen zu
bestimmen, sondern zu Verstärkung ihrer Wirksamkeit
noch die Vorstellung bedarf, daß eine
gewisse Handlung durch Gott geboten sey. Diese
Unzulänglichkeit des Vernunftgebotes, als solches,
kann keinen ändern Grund haben, als Verminderung
unsrer Achtung gegen die Vernunft
in diesem besondern Falle; und diese Achtung
kann durch nichts anderes vermindert worden
seyn, als durch ein derselben widerstreitendes
Naturgesetz, das unsre Neigung bestimmt, und
welches mit jenem der Vernunft, das unser oberes
Begehrungsvermögen bestimmt, in einem
und ebendemselben Subjecte! nemlich
in uns erscheint,
und mithin, wenn die Würde des Gesetzes
blos nach der des gesetzgebenden Subjects
bestimmt wird, von einerlei Range und Werthe
mit jenem zu seyn[TN5] scheinen könnte. Hier noch
ganz davon abstrahirt, daß wir in einem solchen
Falle uns täuschen, daß wir die Stimme der
Pflicht vor dem Schreien der Neigung nicht hören,
sondern uns in der Lage zu seyn dünken
könnten, wo wir unter bloßen Naturgesetzen
stehen; sondern vorausgesetzt, daß wir die Anforderungen
beider Gesetze und ihre Grenze
richtig unterscheiden, und unwidersprechlich erkennen,
was unsre Pflicht in diesem Falle sey,
so kann es doch leicht geschehen, daß wir uns
entschließen, nur hier dies einemal eine Ausnahme
von der allgemeinen Regel zu machen,
nur dies einemal wider den klaren Ausspruch
der Vernunft zu handeln, weil wir dabei niemanden
verantwortlich zu seyn glauben, als uns
selbst, und weil wir meinen, es sey unsre Sache,
ob wir vernünftig oder unvernünftig handeln
wollen; es verschlage niemanden etwas, als uns
selbst, wenn wir uns dem Nachtheile, der freilich
daraus für uns entstehen müsse, wenn ein moralischer
Richter unsrer Handlungen sey, unterwerfen,
durch welche Strafe unser Ungehorsam
gleichsam abgebüßt zu werden scheint; wir sündigten
auf eigne Gefahr. Ein solcher Mangel an
Achtung für die Vernunft gründet sich mithin
auf Mangel der Achtung gegen uns selbst, welche
wir bei uns wol verantworten zu können
glauben. Erscheint uns aber die in diesem Falle
eintretende Pflicht als von Gott geboten, oder,
welches eben das ist, erscheint das Gesetz der
Vernunft durchgängig und in allen seinen Anwendungen
als Gesetz Gottes, so erscheint es in
einem Wesen, in Absicht dessen es nicht in unserm
Belieben steht, ob wir es achten, oder ihm
die gebührende Achtung versagen wollen; wir
machen bei jedem wissentlichen Ungehorsame
gegen dasselbe nicht etwa nur eine Ausnahme
von der Regel, sondern wir verleugnen geradezu
die Vernunft überhaupt; wir sündigen
nicht blos gegen eine von derselben abgeleitete
Regel, sondern gegen ihr erstes Gebot; wir sind
nun, die Verantwortlichkeit zur Strafe, die wir
allenfalls auf uns selbst nehmen könnten, abgerechnet,
einem Wesen, dessen bloßer Gedanke
uns die tiefste Ehrfurcht einprägen muß, und
welches nicht zu verehren der höchste Unsinn
ist, auch noch für Verweigerung der ihm schuldigen
Ehrfurcht verantwortlich, welche durch
keine Strafe abzubüßen ist.

Die Idee von Gott, als Gesetzgeber durchs
Moralgesetz in uns, gründet sich also auf eine
Entäußerung des unsrigen, auf Übertragung eines
Subjectiven in ein Wesen außer uns, und diese
Entäußerung ist das eigentliche Princip der Religion,
insofern sie zur Willensbestimmung gebraucht
werden soll. Sie kann nicht im eigentlichsten
Sinne unsre Achtung für das Moralgesetz
überhaupt verstärken, weil alle Achtung für
Gott sich blos auf seine anerkannte Übereinstimmung
mit diesem Gesetze, und folglich auf
Achtung für das Gesetz selbst gründet; aber sie
kann unsre Achtung für die Entscheidungen derselben
in einzelnen Fällen, wo sich ein starkes
Gegengewicht der Neigung zeigt, vermehren;
und so ist es klar, wie, obgleich die Vernunft
uns überhaupt erst bestimmen muß dem Willen
Gottes zu gehorchen, doch in einzelnen Fällen
die Vorstellung dieses uns hinwiederum bestimmen
könne, der Vernunft zu gehorchen.

Im Vorbeigehn ist noch zu erinnern, daß
diese Achtung für Gott, und die auf dieselbe
gegründete Achtung für das Moralgesetz, als das
seinige, sich auch blos auf die Übereinstimmung
desselben mit diesem Gesetze, d. i. auf seine
Heiligkeit gründen müsse, weil sie nur unter
dieser Bedingung Achtung für das Moralgesetz
ist, die allein die Triebfeder jeder rein moralischen
Handlung seyn muß. Gründet sie sich
etwa auf die Begierde sich in seine Güte einzuschmeicheln,
oder auf Furcht vor seiner Gerechtigkeit,
so läge unserm Gehorsame auch nicht
einmal Achtung für Gott, sondern Selbstsucht
zu Grunde.

Der Pflicht, widerstreitende Neigungen sind
wol in allen endlichen Wesen anzunehmen, denn
das ist eben der Begriff des Endlichen in der
Moral, daß es noch durch andere Gesetze, als
durch das Moralgesetz, d. i. durch die Gesetze
seiner Natur bestimmt werde; und warum Naturgesetze
unter irgend einer Bedingung, für Naturwesen,
auf welch einer erhabnen Stuffe sie
auch stehen mögen, stets und immer mit dem
Moralgesetze zusammenstimmen sollten, läßt sich
kein Grund angeben; aber es läßt sich gar nicht
bestimmen, in wie weit, und warum nothwendig
dieser Widerstreit der Neigung gegen das Gesetz
die Achtung für dasselbe, als bloßes Vernunftgesetz,
so schwächen solle, daß es, um thätig
zu wirken, noch durch die Idee einer göttlichen
Gesetzgebung geheiligt werden müsse; und wir
können uns nicht einbrechen, für jedes vernünftige
Wesen, welches, nicht weil die Neigung in
ihm schwächer ist, in welchem Falle es kein
Verdienst haben würde, sondern weil die Achtung
für die Vernunft in ihm stärker ist, dieser
Vorstellung zur Willensbestimmung nicht bedarf,
eine weit größere Verehrung zu fühlen, als gegen
dasjenige, welches ihrer bedarf. Es läßt sich
also der Religion, insofern sie nicht bloßer Glaube
an die Postulate der practischen Vernunft ist,
sondern als Moment der Willensbestimmung gebraucht
werden soll, auch nicht einmal für Menschen
subjective Allgemeingültigkeit (denn nur
von dergleichen kann hier die Rede seyn) zusichern;
ob wir gleich auch von der ändern Seite
nicht beweisen können, daß endlichen Wesen
überhaupt, oder daß insbesondere Menschen in
diesem Erdenleben eine Tugend möglich sey, die
dieses Moments gänzlich entbehren könne.

Diese Übertragung der gesetzgebenden Autorität
an Gott nun gründet sich laut obigem
darauf, daß ihm durch seine eigne Vernunft ein
Gesetz gegeben seyn muß, welches für uns gültig
ist, weil er uns darnach richtet, und welches
mit dem uns durch unsre eigne Vernunft gegebnen,
wornach wir handeln sollen, völlig gleichlautend
seyn muß. Hier werden also zwei an
sich von einander gänzlich unabhängige Gesetze,
die blos in ihrem Princip, der reinen practischen
Vernunft, zusammenkommen, beide für uns gültig
gedacht, ganz gleichlautend in Absicht ihres
Inhalts, blos in Absicht der Subjecte verschieden,
in denen sie[TN6] sich befinden. Wir können jetzt
bei jeder Forderung des Sittengesetzes in uns
sicher schließen, daß eine gleichlautende Forderung
in Gott an uns ergehe, daß also das Gebot
des Gesetzes in uns auch Gebot Gottes sey
der Materie nach: aber wir können noch nicht
sagen, das Gebot des Gesetzes in uns, sey schon
als solches, mithin der Form nach, Gebot Gottes.
Um das letztere annehmen zu dürfen, müssen
wir einen Grund haben, das Sittengesetz in uns
als abhängig von dem Sittengesetze in Gott für
uns, zu betrachten, d. i. den Willen Gottes als
die Ursache desselben anzunehmen.

Nun scheint es zwar ganz einerlei zu seyn,
ob wir die Befehle unsrer Vernunft, als völlig
gleichlautend mit dem Befehle Gottes an uns,
oder ob wir sie selbst unmittelbar als Befehle
Gottes ansehen; aber theils wird durch das letztere
der Begriff der Gesetzgebung erst völlig ergänzt,
theils aber und vorzüglich muß nothwendig
beim Widerstreite der Neigung gegen die
Pflicht die letztere Vorstellung dem Gebote der
Vernunft ein neues Gewicht hinzufügen.

Den Willen Gottes als Ursache des Sittengesetzes
in uns annehmen, kann zweierlei heißen,
nemlich daß der Wille Gottes entweder Ursache
vom Inhalte des Sittengesetzes, oder daß er es
nur von der Existenz des Sittengesetzes in uns
sey. Daß das erstere schlechterdings nicht anzunehmen
sey, ist schon aus dem obigen klar,
denn dadurch würde Heteronomie der Vernunft
eingeführt, und das Recht einer unbedingten
Willkühr unterworfen, das heißt, es gäbe gar
kein Recht. Ob das zweite gedenkbar sey, und
ob sich ein vernünftiger Grund dafür finde, bedarf
einer weitern Untersuchung.

Die Frage also, um deren Beantwortung, es
jetzt zu thun ist, ist diese: Finden wir irgend
einen Grund, Gott als die Ursache der Existenz
des Moralgesetzes in uns anzusehen? oder als
Aufgabe ausgedrückt: wir haben ein Princip zu
suchen, aus welchem Gottes Wille, als Grund
der Existenz des Moralgesetzes in uns erkannt
werde. Daß das Sittengesetz in uns das Gesetz
Gottes an uns enthalte, und materialiter sein Gesetz
sey, ist aus dem obigen klar: ob es auch
der Form nach sein Gesetz, d. i. durch ihn und
als das seinige promulgirt sey, als wodurch der
Begriff der Gesetzgebung vollständig gemacht
wird, davon ist jetzt die Frage, welche mithin
auch so ausgedrückt werden kann: hat Gott sein
Gesetz an uns wirklich promulgirt? können wir
ein Factum aufweisen, das sich als eine dergleichen
Promulgation bestätigt?

Würde diese Frage in theoretischer Absicht,
blos um unsre Erkenntniß zu erweitern, erhoben,
so könnten wir uns auch ohne Antwort auf
dieselbe begnügen, und schon a priori (vor ihrer
Beantwortung) sicher seyn, daß eine zu dieser
Absicht befriedigende Antwort gar nicht möglich
sey, indem nach der Ursache eines Übernatürlichen,
nemlich des Moralgesetzes in uns gefragt,
mithin die Categorie der Causalität auf ein Numen
angewendet wird. Da sie aber in practischer
Absicht zur Erweiterung der Willensbestimmung
gethan wird, so können wir theils sie
nicht so geradezu abweisen, theils bescheiden wir
uns schon zum voraus, daß auch eine nur subjectiv,
d. i. für unsre Denkgesetze, gültige Antwort
uns befriedigen werde.

 

§. 4.

Eintheilung der Religion überhaupt, in die natürliche und
geoffenbarte.

In der allgemeinsten Bedeutung wird Theologie
Religion, wenn die um unsrer Willensbestimmung
durch das Gesetz der Vernunft angenommenen
Sätze practisch auf uns wirken. Diese
Wirkung geschieht entweder auf unser ganzes
Vermögen, zur Hervorbringung der Harmonie in
desselben verschiedenen Functionen, indem die
theoretische und practische Vernunft in Übereinstimmung
gesetzt, und die postulirte Causalität
der letztern in uns möglich gemacht wird.
Hierdurch erst wird Einheit in den Menschen
gebracht, und alle Functionen seines Vermögens
auf einen einzigen Endzweck hingeleitet. Oder
sie geschieht insbesondre, nemlich negativ, auf
unser Empfindungsvermögen, indem für das höchste
Ideal aller Vollkommenheit tiefe Ehrfurcht,
und für den einzig richtigen Beurtheiler unsrer
Moralität, und gerechten Bestimmer unsrer Schicksale
nach derselben, Vertrauen, heilige Scheu,
Dankbarkeit gewirkt wird. Diese Empfindungen
sollen nicht eigentlich den Willen bestimmen;
aber sie sollen die Wirksamkeit der schon geschehenen
Bestimmung vermehren. Man würde
aber nicht wohl thun, auf eine unbegrenzte Erhöhung
dieser Empfindungen, besonders insofern
sie sich auf den Begriff Gottes als unsers moralischen
Richters gründen,(und welche zusammen
das ausmachen, was man Frömmigkeit nennt)
hinzuarbeiten, weil dem eigentlichen Momente
aller Moralität, das was recht ist schlechthin
darum zu wollen, weil es recht ist, dadurch leicht
Abbruch geschehen könnte. Oder endlich sie
geschieht unmittelbar auf unsern Willen, durch
das dem Gewichte des Gebots hinzugefügte Moment,
daß es Gebot Gottes sey; und dadurch
entsteht Religion in der eigentlichsten Bedeutung.

Daß das Sittengesetz in uns seinem Inhalte
nach als Gesetz Gottes in uns anzunehmen sey,
ist schon aus dem Begriffe Gottes, als unabhängigen
Executors des Vernunftgesetzes überhaupt,
klar. Ob wir einen Grund haben, es auch seiner
Form nach dafür anzunehmen, ist die jetzt
zu untersuchende Frage. Da hierbei gar nicht
vom Gesetze an sich die Rede ist, als welches
wir in uns haben, sondern vom Urheber des Gesetzes;
so können wir im Begriffe der göttlichen
Gesetzgebung von dem Inhalte (materia) derselben
hier gänzlich abstrahiren, und haben nur auf
ihre Form zu sehen. Die gegenwärtige Aufgabe
ist also die: ein Princip zu suchen, aus welchem
Gott als moralischer Gesetzgeber erkannt werde;
oder es wird gefragt: hat sich Gott uns als
moralischer Gesetzgeber angekündigt, und wie
hat er's?

Dies läßt sich auf zweierlei Art als möglich
denken, nemlich daß es entweder in uns, als
moralischen Wesen, in unsrer vernünftigen Natur;
oder außer derselben geschehen sey. Nun
liegt in unsrer Vernunft, insofern sie rein a priori
gesetzgebend ist, nichts, das uns berechtigte, dies
anzunehmen: wir müssen uns also nach etwas
außer ihr umsehen, welches uns wieder an sie
zurückweise, um nun aus ihren Gesetzen mehr
schließen zu können, als wozu diese allein uns
berechtigen: oder wir müssen es ganz aufgeben,
aus diesem Princip Gott als Gesetzgeber zu erkennen.
Außer unsrer vernünftigen Natur ist
das, was uns zur Betrachtung und Erkenntniß
vorliegt, die Sinnenwelt. In dieser finden wir
allenthalben Ordnung und Zweckmäßigkeit; alles
leitet uns auf eine Entstehung derselben nach
Begriffen eines vernünftigen Wesens. Aber zu
allen den Zwecken, auf welche wir durch ihre
Betrachtung geführt werden, muß unsre Vernunft
einen letzten, einen Endzweck, als das Unbedingte
zu dem Bedingten, suchen. Alles aber
in unsrer Erkenntniß ist bedingt, außer dem
durch die practische Vernunft uns aufgestellten
Zwecke des höchsten Gutes, welcher schlechthin
und unbedingt geboten wird. Dieser allein also
ist fähig der gesuchte Endzweck zu seyn; und
wir sind durch die subjective Beschaffenheit unsrer
Natur gedrungen, ihn dafür anzuerkennen.
Kein Wesen konnte diesen Endzweck haben,
als dasjenige, dessen practisches Vermögen blos
durch das Moralgesetz bestimmt wird; und keins
die Natur demselben anpassen, als dasjenige, das
die Naturgesetze durch sich selbst bestimmt.
Dieses Wesen ist Gott. Gott ist also Weltschöpfer.
Kein Wesen ist fähig Object dieses Endzwecks
zu seyn, als nur moralische Wesen, weil
diese allein des höchsten Gutes fähig sind. Wir
selbst also sind als moralische Wesen (objetiv)
Endzweck der Schöpfung. Wir sind aber, als
sinnliche, d. i. als solche Wesen, die unter den
Naturgesetzen stehen, auch Theile der Schöpfung,
und die ganze Einrichtung unsrer Natur, insofern
sie von diesen Gesetzen abhängt, ist Werk
des Schöpfers, d. i. des Bestimmers der Naturgesetze
durch seine moralische Natur. Nun
hängt es zwar theils offenbar nicht von der Natur
ab, daß die Vernunft in uns eben so, und
nicht anders spricht; theils würde die Frage, ob
es von ihr abhänge, daß wir eben moralische
Wesen sind, durchaus dialectisch seyn. Denn
erstens dächten wir uns da den Begriff der Moralität
aus uns weg, und nähmen dennoch an,
daß wir dann noch wir seyn würden, d. i. unsre
Identität beibehalten haben würden, welches sich
nicht annehmen läßt; zweitens geht sie auf objective
Behauptungen im Felde des Übersinnlichen
aus, in welchem wir nichts objectiv behaupten
dürfen[15].
Da es aber für uns ganz einerlei
ist, ob wir uns des Gebots des Moralgesetzes
in uns nicht bewußt sind, oder ob wir
überhaupt keine moralischen Wesen sind; da
ferner unser Selbstbewußtseyn ganz unter Naturgesetzen
steht: so folgt daraus sehr richtig,
daß es von der Einrichtung der sinnlichen Natur
endlicher Wesen herkomme, daß sie sich
des Moralgesetzes in ihnen bewußt sind; und
wir dürfen, wenn wir uns vorher nur richtig
bestimmt haben, hinzusetzen: daß sie moralische
Wesen sind. Da nun Gott der Urheber
dieser Einrichtung ist, so ist die Ankündigung
des Moralgesetzes in uns durch das Selbstbewußtseyn,
zu betrachten als Seine Ankündigung,
und der Endzweck, den uns dasselbe aufstellt,
als Sein Endzweck, den er bei unsrer
Hervorbringung hatte. So wie wir ihn also für
den Schöpfer unsrer Natur erkennen, müssen
wir ihn auch für unsern moralischen Gesetzgeber
anerkennen; weil nur durch eben, eine solche
Einrichtung uns Bewußtseyn des Moralgesetzes
in uns, möglich war. Diese Ankündigung Gottes
selbst geschieht nun durch das Übernatürliche
in uns; und es darf uns nicht irren, daß
wir, um das zu erkennen, einen Begriff außer
demselben, nemlich den der Natur, zu Hülfe
nehmen mußten. Denn theils war es die Vernunft,
die uns das, ohne welches jener Begriff
uns zu unsrer Absicht gar nicht hätte dienen
können, den Begriff des möglichen Endzwecks,
hergab, und dadurch erst die Erkenntniß Gottes
als Schöpfers möglich machte; theils hätte auch
diese Erkenntniß uns Gott noch gar nicht als
Gesetzgeber darstellen können, ohne das Moralgesetz
in uns, dessen Daseyn erst die gesuchte
Ankündigung Gottes ist.

Die zweite uns gedenkbare Art, wie sich Gott
als moralischen Gesetzgeber ankündigen konnte,
war außer dem Übernatürlichen in uns, also, in
der Sinnenwelt, da wir außer diesen beiden
kein drittes Objekt haben. Da wir aber, weder
aus dem Begriffe der Welt überhaupt, noch aus
irgend einem Gegenstande oder Vorfalle in derselben
insbesondre, mittelst der Naturbegriffe,
welche die einzigen auf die Sinnenwelt anwendbaren
sind, auf etwas übernatürliches schließen
können; dem Begriffe einer Ankündigung Gottes
als moralischen Gesetzgeber aber etwas
übernatürliches zum Grunde liegt: so müßte dies
durch ein Faktum in der Sinnenwelt geschehen,
dessen Kausalität wir alsbald, folglich ohne erst
zu schließen, in ein übernatürliches Wesen setzten,
und dessen Zweck, es sey eine Ankündigung
Gottes, als moralischen Gesetzgebers, wir
sogleich, d. i. unmittelbar durch Wahrnehmung
erkennten; wenn dieser Fall überhaupt möglich
seyn soll.

Diese Untersuchung stellt nun vorläufig zwei
Principien der Religion, insofern diese sich auf
Anerkennung einer formalen Gesetzgebung Gottes
gründet, dar; deren eines das Princip des
Übernatürlichen in uns, das andere das Princip
eines Übernatürlichen außer uns ist. Die Möglichkeit
des erstem ist schon gezeigt; die Möglichkeit
des zweiten, um welche es hier eigentlich
zu thun ist, müssen wir weiter darthun.
Eine Religion, die sich auf das erste Princip
gründet, können wir, da sie den Begriff einer
Natur überhaupt zu Hülfe nimmt, Naturreligion
nennen: und eine solche, der das zweite zum
Grunde liegt, nennen wir, da sie durch ein geheimnißvolles
übernatürliches Mittel zu uns gelangen
soll, das ganz eigentlich zu dieser Absicht
bestimmt ist, geoffenbarte Religion. Subjektiv, als
Habitus eines vernünftigen Geistes (als Religiosität)
betrachtet, können beide Religionen, da
sie zwar entgegengesetzte, aber nicht sich widersprechende
Principien haben, sich in einem Individuo
gar wohl vereinigen, und eine einzige
ausmachen.

Ehe wir weiter gehen, müssen wir noch anmerken,
daß, da hier blos von einem Princip
der Gesetzgebung ihrer Form nach die Rede gewesen,
vom Inhalte derselben aber gänzlich abstrahirt
worden, die Untersuchung, wohin nach
diesen beiden verschiedenen Principien die Gesetzgebung
ihrem Inhalte nach (legislatio materialiter
spectata) zu setzen sey, nicht berührt werden konnte.
Daß nach dem ersten Princip, welches, die Ankündigung
des Gesetzgebers in uns setzt, auch die
Gesetzgebung selbst in uns, nemlich in unsrer vernünftigen
Natur zu suchen sey, ist sogleich von
selbst klar. Nach dem zweiten Princip aber sind
wieder zwei Fälle möglich: entweder die Ankündigung
des Gesetzgebers außer uns verweist uns
an unsre vernünftige Natur zurück, und die
ganze Offenbarung sagt, in Worten ausgedruckt,
nur soviel; Gott ist Gesetzgeber; das euch ins
Herz geschriebne Gesetz ist das Seinige; oder
sie schreibt uns auf eben dem Wege, auf dem
sie Gott als Gesetzgeber bekannt macht, noch
sein Gesetz besonders vor. Nichts verhindert,
daß in einer in concreto gegebnen Offenbarung
nicht beides geschehen könne.

Man hat seit Erscheinung der Kritik schon mehrmals die
Frage aufgeworfen: Wie ist geoffenbarte Religion möglich? — eine
Frage, die sich zwar immer aufdrang, die
aber erst, seitdem dieses Licht den Pfad unsrer Untersuchungen
beleuchtet, gehörig gestellt werden konnte.
Aber wie mir's scheint, hat man in allen Versuchen, die
ich wenigstens kenne, den Knoten mehr zerschnitten, als
aufgelöst. Der eine deducirt die Möglichkeit der Religion
überhaupt richtig, entwickelt ihren Inhalt, stellt
ihre Kriterien fest; und gelangt nun durch drei ungeheure
Sprünge (1) indem er Religion in der weitesten,
und die in der engsten Bedeutung verwechselt, 2) indem
er natürliche und geoffenbarte Religion verwechselt,
3) indem er geoffenbarte überhaupt und christliche verwechselt,)
zu dem Satze: völlig so eine Vernunftreligion
ist die christliche. Ein andrer, dem es sich freilich
nicht verbergen konnte, daß diese noch etwas mehr sey,
setzt dieses Mehrere blos in größere Versinnlichung der
abstracten Ideen jener. Aber die Vernunft giebt a priori
gar kein Gesetz, und kann kein's geben, über die Art,
wie wir uns die durch ihre Postulate realisirten Ideen
vorstellen sollen. Jeder, auch der schärfste Denker,
meine ich, denkt sie sich, wenn er sie in praktischer
Absicht auf sich anwendet, mit einiger Beimischung von
Sinnlichkeit, und so geht es bis zu dem rohsinnlichsten
Menschen in unmerkbaren Abstufungen fort. Ganz rein
von Sinnlichkeit ist in concreto keine Religion; denn
die Religion überhaupt gründet sich auf das Bedürfniß
der Sinnlichkeit. Das Mehr oder Weniger aber berechtigt
zu keiner Eintheilung. Wo hören denn nach dieser
Vorstellungsart die Grenzen der Vernunftreligion auf,
und wo gehen die der geoffenbarten an? Es gäbe nach
ihr so viele Religionen, als es schriftliche oder mündliche
Belehrungen über Religionswahrheiten, als es überhaupt
Subjekte gäbe, die an eine Religion glaubten; und
es ließe sich durch nichts, als durch das Herkommen
begreiflich machen, warum eben diese oder jene Darstellung
der Religionswahrheiten die autorisirteste seyn
sollte; und durch gar nichts, woher die Berufung auf
eine übernatürliche Autorität, käme, die wir als das charakteristische
Merkmal aller vorgeblichen Offenbarungen
vorfinden. Diese Verirrung vom einzig möglichen Wege
einer Deduktion des Offenbarungsbegriffs kam blos daher,
daß man jene allbekannte Regel der Logik vernachlässigte:
Begriffe, die zu einer Einteilung berechtigen
sollen, müssen unter einem höhern Geschlechtsbegriffe
enthalten, unter sich aber specifisch verschieden seyn.
Der Begriff der Religion überhaupt ist Geschlechtsbegriff.
Sollen Natur- und geoffenbarte Religion, als unter
ihm enthalten, specifisch verschieden seyn; so müssen
sie es entweder in Absicht ihres Inhalts, oder wenn
dies, wie schon a priori zu vermuthen, nicht möglich
ist, wenigstens in Absicht ihrer Erkenntnißprincipien
seyn; oder die ganze Eintheilung ist leer, und wir müssen
auf die Befugniß, eine geoffenbarte Religion anzunehmen,
gänzlich Verzicht thun. Der oben angezeigte
Begriff ist es denn auch, den der Sprachgebrauch von
jeher mit dem Worte Offenbarung verknüpft hat. Alle
Religionsstifter haben sich zum Beweise der Wahrheit
ihrer Lehren nicht auf die Beistimmung unsrer Vernunft,
noch auf theoretische Beweise, sondern auf eine übernatürliche
Autorität berufen, und den Glauben an diese,
als den einzigen rechtmäßigen Weg der Überzeugung,
gefordert.


 

§. 5.

Formale Erörterung des Offenbarungsbegriffs, als Vorbereitung
einer materialen Erörterung desselben.

Wir kamen im vorigen §. von dem Begriffe
der Religion aus auf den Begriff einer möglichen
Offenbarung, welche Religionsgrundsätze zu ihrem
Stoff haben könnte. Das wäre, wenn jene
jetzt blos vorausgesetzte Möglichkeit des Begriffs
sich bestätigen sollte, der materielle Ort dieses
Begriffs in unserm Verstände. Jetzt werden
wir, nicht um systematischer Nothwendigkeit
willen, sondern zur Beförderung der Deutlichkeit,
ihn auch seiner Form nach aufsuchen.

Offenbarung ist der Form nach eine Art von
Bekanntmachung, und alles, was von dieser ihrer
Gattung gilt, gilt auch von ihr.

Der innern Bedingungen aller Bekanntmachung
sind zwei; nemlich, etwas das bekannt
gemacht wird, der Stoff, und dann, die Art,
wie es bekannt gemacht wird, die Form der Bekanntmachung
Aeußere sind auch zwei; ein Bekanntmachender,
und einer, dem bekannt gemacht wird. Wir gehen von den Innern aus.

Das Bekanntgemachte wird nur dadurch ein
Bekanntgemachtes, daß ich es nicht schon vorher
wußte. Wußte ich es schon, so macht mir
der andre nur das bekannt, daß er's auch wußte;
und der Stoff der Bekanntmachung ist dann ein
andrer. Dinge, die jeder nothwendig weiß, können
nicht bekannt gemacht werden. A priori
mögliche, oder philosophische Erkenntnisse werden
entwickelt, der andre wird darauf geleitet;
ich zeige jemanden einen Fehler in seiner Schlußfolge
oder die Gleichheit zweier Triangel, aber
ich mache sie ihm nicht bekannt: Erkenntnisse,
die nur a posteriori möglich sind, historische,
werden bekannt gemacht, — aber nicht bewiesen,
weil man zuletzt doch auf etwas a priori
nicht abzuleitendes, auf das Zeugniß der empirischen
Sinnlichkeit, stößt. Sie werden auf Autorität
angenommen. Autorität ist das Zutrauen
zu unsrer richtigen Beobachtungsgabe, und unsrer
Wahrhaftigkeit. — Zwar können auch a priori
mögliche Erkenntnisse auf Autorität angenommen
werden, wie z. B. der mechanische Künstler
so viele mathematische Sätze ohne Untersuchung
und Beweis auf das Zeugniß andrer, und
seiner eignen Erfahrung von der Anwendbarkeit
derselben, annimmt. Eine solche Erkenntniß
nun ist zwar an sich, ihrem Stoffe nach, philosophisch;
ihrer Form im Subjekte nach aber blos
historisch. Sein Annehmen gründet sich zuletzt
auf das Zeugniß des innern Sinns desjenigen, der
den Satz untersuche, und wahr befunden hat.

Erste Folgerung. Nur historische Erkenntnisse,
die es wenigstens der Form, oder auch wohl
der Materie nach sind — also nur Wahrnehmungen
können bekannt gemacht werden. — Werden
weiterhin auf solche Wahrnehmungen
Schlüsse gebaut, (comparative) allgemeine
Wahrheiten davon abgeleitet, so wird von
da an nichts weiter bekannt gemacht, sondern
nur gezeigt.


Können, um zum zweiten innern Merkmale der
Bekanntmachung fortzugehen, nur in der Form
historischer Erkenntnisse Wahrnehmungen bekannt
gemacht werden, so sind sie, insofern sie
das werden, nicht selbst Form, sondern Stoff; sie
müssen mithin der Receptivität gegeben werden.
Dann aber, von der äußern Bedingung eines bekanntmachenden
abgesehen, wäre unsre ganze
empirische Erkenntniß bekannt gemacht, denn
sie ist durchgängig gegeben. Verursacht uns
aber jemand eine Sinnenempfindung unmittelbar,
so sagen wir von der daher entstehenden Erkenntniß
nicht, er mache sie uns bekannt, sondern
wir erkennen dann selbst. Giebt uns z. B.
jemand eine Rose zu riechen, so sagen wir nicht,
er mache uns den Geruch der Rose bekannt,
d. h. er macht uns eben so wenig bekannt, daß
überhaupt uns die Rose angenehm rieche, noch
in welchem Grade; das läßt sich nur durch unmittelbare
Empfindung beurtheilen. Aber das
dürften wir wohl sagen: er habe uns mit dem
Gerüche der Rose bekannt gemacht, d. h. er habe
in unsrer Vorstellung unser Subjekt mit der Vorstellung
eines gewissen Experiments verbunden.
Eigentliche Bekanntmachung findet nur dann
statt, wenn in unsrer Vorstellung nicht unser
Subjekt, sondern ein gewisses anderes Subjekt
mit dem Prädikate einer Wahrnehmung verknüpft
wird. Diese Verknüpfung selbst nun geschieht
freilich wieder zu Folge einer subjektiven Wahrnehmung;
aber nicht diese Wahrnehmung unsers
Subjekts, sondern eine andre Wahrnehmung eines
andern Subjekts ist Stoff des bekanntgemachten.

Zweite Folgerung, Die Wahrnehmung, welche
bekannt gemacht wird, ist nicht unmittelbar,
sondern sie wird durch Wahrnehmung einer
Vorstellung von ihr gegeben. — Diese eigentlich
bekannt gemachte Wahrnehmung nun
kann durch eine lange Reihe von Gliedern
gehen; dann wird sie durch Tradition fortgepflanzt. — Der
Supernaturalist, der die
Existenz Gottes nur durch Offenbarung erkennbar
annimmt, nimmt an: Gott sage uns,
er selbst (Gott) nehme seine Existenz wahr;
nun müsse man doch seiner (Gottes) Versicherung
trauen, mithin u. s. w. — welches
ohne Zweifel ein Cirkel im Beweisen ist.


Wir gehen jetzt zu den äußern Bedingungen der
Bekanntmachung über. — Zu jeder Bekanntmachung
gehört ein Bekanntmachender. Wenn wir
aus gewissen Wahrnehmungen am andern selbst
schließen, er müsse eine gewisse Wahrnehmung
gemacht haben, so macht er uns seine Wahrnehmung
nicht bekannt, sondern sie verräth sich
uns — wir entdecken sie selbst. Wir setzen
also eine bekanntmachende Spontaneität mit Willkühr,
folglich mit Bewußtseyn voraus, und nur
hierdurch wird er bekanntmachend. — Er muß
uns aber nicht nur überhaupt etwas, — er muß
uns eine gewisse bestimmte Vorstellung bekannt
machen wollen, die er nicht nur selbst hat, sondern
deren Hervorbringung in uns durch die
Kausalität seines Begriffs von dieser Hervorbringung
er sich denkt. So ein Begriff nun heißt
ein Begriff vom Zwecke.

Dritte Folgerung. Jede Bekanntmachung setze
also im Bekanntmachenden einen Begriff von
der hervorzubringenden Vorstellung, als Zwecke
seiner Handlung voraus. Mithin muß der
Bekanntmachende ein intelligentes Wesen
seyn, und seine Handlung, und die dadurch
in dem andern erregte Vorstellung müssen
sich verhalten, wie moralischer Grund und
Folge.


Zur Bekanntmachung gehört endlich einer, dem
etwas bekannt wird. Wird ihm überhaupt nichts
bekannt, oder wird ihm nur das nicht bekannt,
was der andre beabsichtigte, oder wird es ihm
vielleicht durch andre Mittel, nur nicht durch die
Mittheilung des ändern bekannt, so ist wenigstens
die verlangte Bekanntmachung nicht geschehen.

Vierte Folgerung. Die Handlung des Bekanntmachenden
muß sich mithin zu der in dem
andern hervorgebrachten Vorstellung verhalten,
wie physische Ursache zur Wirkung. — Daß
ein solches Verhältniß möglich sey, d. i.
daß ein intelligentes Wesen zu Folge eines
Zweckbegriffs durch Freiheit physische Ursache
werden könne, wird zur Möglichkeit einer
Bekanntmachung überhaupt postulirt, kann
aber nicht theoretisch bewiesen werden.


Der Begriff der Offenbarung, als unter diesem
Gattungsbegriffe enthalten, muß alle die angezeigten
Merkmale, aber er kann ihrer noch
mehrere haben, d. i. er kann gewisse auf verschiedne
Art bestimmbare Merkmale der Bekanntmachung
völlig bestimmen; und wir müssen
uns hier, da wir ihn bis jetzt als blos empirisch
behandeln, an den Sprachgebrauch halten.

Gewöhnlich sagt man offenbaren in Absicht
der Materie nur von sehr wichtig geglaubten,
oder von sehr tief verborgnen Erkenntnissen, die
nicht jeder finden könne. Da dieses Merkmal
blos relativ ist, indem die Wichtigkeit oder Unwichtigkeit,
Schwierigkeit oder Leichtigkeit einer
Erkenntniß blos von der Meinung des Subjekts
abhängt, so ist sogleich einleuchtend, daß diese
Bestimmung für die Philosophie nicht tauge.

Eben so untauglich ist eine andere Bestimmung
im Sprachgebrauche, die sich auf den Bekanntmachenden
bezieht; da man nemlich offenbaren
vorzüglich nur von der Mittheilung überirrdischer
Wesen, Dämonen, sagt. So waren
alle heidnische Orakel angebliche Offenbarungen.
Daß der Offenbarende ein freies und intelligentes
Wesen seyn, also unter den Gattungsbegriff
gehören müsse, unter den auch die Dämonen gehören,
liegt schon im Begriffe der Bekanntmachung;
wie aber Dämonen und z. B. Menschen
der Art nach scharf zu unterscheiden wären,
möchte sich so leicht nicht ergeben. Alle Unterscheidungen
würden nur relativ ausfallen.

Es bliebe uns demnach keine für die Philosophie
taugliche scharfe Bestimmung übrig, als
die, daß in der Bekanntmachung überhaupt jeder
freie Geist, sey er endlich oder unendlich, in
der Offenbarung aber der Unendliche Bekanntmachender
sey: eine Bedeutung, für welche man
auch im gemeinen Sprachgebrauche die Wörter:
Offenbarung, offenbaren, u. s. f. aufsparen möchte.


Die Bestimmungen der Bekanntmachung überhaupt
bleiben auch dem Offenbarungsbegriffe;
mithin werden durch die dritte und vierte Folgerung,
alle durch Betrachtung der Sinnenwelt,
als deren Urgrund wir Gott ansehen müssen,
mögliche Belehrungen, und Erkenntnisse aus
dem Begriffe der Offenbarung ausgeschlossen.
Es wird uns durch diese Betrachtung nichts bekannt
gemacht, sondern wir erkennen selbst,
oder meinen vielmehr daraus zu erkennen, was
wir selbst erst unvermerkt hineintrugen. Nemlich
wir betrachten die Erscheinungen in der
Sinnenwelt theils als Zwecke an sich, theils als
Mittel zu ganz andern Zwecken, als zu dem, einer
möglichen Belehrung, Insofern zwar dadurch
auch zugleich eine Erkenntniß, und insbesondre
eine Erkenntniß Gottes, unsrer Abhängigkeit
von ihm, und unsrer hieraus folgenden
Pflichten möglich wäre — insofern, weil sie
möglich wäre, der Begriff von einer solchen Erkenntniß
in Gott versetzt, und ihm als Absicht
bei der Weltschöpfung untergelegt werden könnte,
dürfte man einen Augenblick glauben, das
ganze System der Erscheinungen lasse sich als
Offenbarung ansehen. Aber, hier davon noch
abgesehen, daß eine solche Erkenntniß des Übersinnlichen
von der Sinnenwelt aus ganz unmöglich
ist, und daß wir erst unvermerkt die auf
einem ganz ändern Wege gegebnen geistigen Begriffe
in die Sinnenwelt hineintragen, die wir
dann in ihr gefunden zu haben glauben — so
wäre eine solche Absicht Gottes doch nicht als
die letzte, mithin nicht als Endzweck der Schöpfung
anzuerkennen. Erkenntniß ist unfähig Endzweck
zu seyn: denn immer bleibt noch die
Frage zu beantworten: warum soll ich denn nun
Gott erkennen? Erkenntniß wäre nur Mittel
zu einem hohem Zwecke, mithin nicht letzte Absicht
der Weltschöpfung, und zwischen letzterer
und der dabei beabsichtigt seyn sollenden Erkenntniß
fiele das Verhältniß des Grundes zur
Folge weg. — Ferner ist es auch in jenem System
gar nicht nothwendig, durch die Betrachtung
des Weltgebäudes jene Erkenntnisse zu erhalten;
die Erfahrung lehrt, daß sehr viele es
nach ganz ändern Gesetzen beurtheilen, mithin
fällt auch das Verhältniß der Ursache zur Wirkung
weg, und die Schöpfung ist keine Offenbarung.

Offenbarung ist, insoweit wir vor jetzt den
Begriff bestimmt haben, eine Wahrnehmung, die
von Gott, gemäß dem Begriffe irgend einer dadurch
zu gebenden Belehrung,(was auch immer
ihr Stoff seyn möge) als Zwecke derselben, in
uns bewirkt wird. — Man hat dies letztere
Verhältniß, um welches es hier eigentlich zu
thun ist, auch durch das Wort unmittelbar bezeichnet;
und wenn man damit nur nicht sagen
will: unsere Wahrnehmung solle in der Reihe der
wirkenden Ursachen zunächst auf die Handlung
Gottes folgen, sie solle schlechthin B seyn, als
worauf es hier gar nicht ankommt, (wenn nur
die Handlung Gottes auch in dieser Reihe schlechthin
A ist, so mögen zwischen ihr und unsrer
Wahrnehmung der Mittelglieder so viele seyn,
als ihrer wollen;) sondern nur so viel: der Begriff
Gottes von der zu gebenden Belehrung
solle in der Reihe der Endursachen A, und unsere
Belehrung solle B seyn, so ist dies ganz richtig.

Über die logische Möglichkeit dieses Begriffs
kann kein Zweifel entstehen; denn wenn seine
Bestimmungen sich widersprächen, so würde dieser
Widerspruch sich bald entdeckt haben. Die
physische Möglichkeit desselben gründet sich auf
das Postulat des Sittengesetzes, daß ein freies,
intelligentes Wesen einem Begriffe vom Zwecke
gemäß Ursache in der Sinnenwelt seyn könne;
welches wir für Gott, um der Möglichkeit eines
praktischen Gesetzes in sinnlichen Wesen willen,
annehmen mußten.

In der Anwendung dieses Begriffs auf ein
Faktum aber thun sich große Schwierigkeiten
hervor. — Wenn nemlich blos davon die Rede
wäre, daß eine gewisse Wahrnehmung, und eine
dabei beabsichtigte Erkenntniß in uns wirklich
würde, ohne dass wir nöthig hätten auf den
Grund der Erscheinung zurückzugehen, so wäre
unsre Untersuchung jetzt geschlossen. Wir hätten
blos auf die Materie einer Offenbarung zu
sehen, die wir uns ruhig geben liessen. Aber es
ist von der Materie am allerwenigsten, sondern
ganz vorzüglich von der Form der Offenbarung
die Rede: es soll uns nicht etwa nur überhaupt
etwas bekannt gemacht werden, sondern dieses
etwas wird vorzüglich nur dadurch bekannt, daß
wir es für offenbart anerkennen. Gott soll uns
eine Erkenntniß mittheilen, die nur dadurch Erkenntniß
wird, weil der Mittheilende kein andrer
ist, als Gott. — Dies kommt daher, weil
der Glaube an jede Bekanntmachung, der Natur
dieses Begriffs nach, sich auf nichts anders, als
die Autorität des Bekanntmachenden gründen
kann, wie oben gezeigt worden.

Die wichtigere Frage also, die noch zu beantworten
ist, ist die: wie sollen wir erkennen, daß
Gott, gemäß einem Begriffe vom Zwecke, eine
gewisse Wahrnehmung in uns bewirkt habe?

Man dürfte etwa einen Augenblick meinen,
das könne Stoff der durch die Wahrnehmung
hervorgebrachten Vorstellung seyn; wenn z. B.
jemand eine Erscheinung hätte, die sich ihm als
Gott ankündigte, und als solcher, ihn über manches
belehrte. Aber davon ist eben die Frage,
wie er erkennen solle, daß diese Erscheinung
wirklich durch Gott gewirkt sey; dass weder er
selbst sich, noch ein anderes Wesen ihn täusche;
die Frage ist von einer Kausal Verbindung, und
diese werden nicht wahrgenommen, es wird auf
sie geschlossen[16].

Ein solcher Schluß könnte vorläufig auf zweierlei
Art möglich scheinen; nemlich entweder
a posteriori, durch das Aufsteigen von der gegebener
Wahrnehmung als Wirkung, zu ihrer Ursache;
oder a priori, durch das Herabsteigen
von der bekannten Ursache zur Wirkung. Wir
untersuchen die Möglichkeit des erstem Schlusses,
den man sich für die Theologie noch immer
nicht will rauben lassen, ohne erachtet alles
mögliche geschehen ist, um seine Unrichtigkeit
in die Augen springend zu machen.

Es giebt zwei Wege, um von einer Wahrnehmung
zur Erkenntniß ihrer, als solcher, nicht
wahrgenommenen Ursache aufzusteigen; nemlich
entweder in der Reihe der wirkenden, oder der,
der Endursachen. Im ersten Falle bestimme ich
den Begriff der Ursache durch die wahrgenommene
Wirkung. Es wird z. B. eine Last fortgerückt.
Ich wende auf diese Wahrnehmung die
Gesetze der Bewegung an, und schließe: die
Ursache sey eine physische Kraft, im Räume,
wirke mit so oder so viel Kraft; u. s. w. Die
Wahrnehmung, die mich a posteriori auf den
Begriff der Offenbarung bringen soll, muss nach
physischen Gesetzen nicht erklärbar seyn, sonst
würde ich ihre Ursache auf dem Gebiete dieser
Gesetze suchen, und finden, und nicht nöthig
haben, sie in den freien Urgrund aller Gesetze
überzutragen. Das einzige vernunftmäßige Prädikat
dieser Ursache ist also subjektiv und negativ:
sie ist mir unbestimmbar — ein Prädikat, wozu
mich das Nichtbewußtseyn meines Bestimmens
derselben vollkommen berechtigt. Indem ich
aber dieses subjektiv unbestimmbare A. sofort, und
ohne allen weitern Grund (und es läßt sich kein
andrer angeben, als das Nichtbewußtseyn meines
Bestimmens) zum absolut- und objektiv-unbestimmbaren
A. mache, so folge ich freilich
dem Hange meines Geistes, sobald sich's thun
läßt, zum schlechthin unbedingten fortzuschreiten;
aber die Unrechtmäßigkeit dieses Verfahrens
sollte doch wohl jetzt keiner weitern Rüge
bedürfen. — Wir sind freilich genöthiget, überhaupt
ein absolut erstes Glied in der Reihe anzunehmen;
aber bei keinem bestimmten Gliede
dürfen wir sagen: dies ist das erste. Denn die
Reihe (ich rede von der der wirkenden Ursachen)
ist unendlich, und unser Aufsteigen in ihr ist
nie vollendet. Vollenden wir sie irgendwo, so
nehmen wir ein unendliches an, welches endlich
ist; und das — ist ein Widerspruch.

Was wir in der Reihe der wirkenden Ursachen
nicht können, laßt uns in der der Endursachen
versuchen.

Wir machen eine Wahrnehmung, und auf sie
zunächst in der Zeit folgt die Wahrnehmung einer
Erkenntniß in uns, die wir vorher in uns
nicht wahrgenommen haben. Wir sind durch
die Gesetze des Denkens genöthiget, beide Wahrnehmungen
in Kausalverbindung zu denken: die
erstere ist Ursache der zweiten, als ihrer Wirkung.
Nun wollen wir auch umgekehrt die Erkenntniß
als Ursache der sie selbst verursachenden
Wahrnehmung denken, d. i. wir wollen annehmen,
dass diese Wahrnehmung nur durch den Begriff
von der verursachten Erkenntniß, möglich gewesen.
Sind wir zu dieser Annahme nicht durch Nothwendigkeit
getrieben, so nehmen wir etwas ganz
willkührlich, und ohne Grund an; — wir meinen
nur so. — Nothwendigkeit (ob subjektive, oder
objektive wird sich gleich zeigen) treibt uns zu
dieser Annahme nur dann, wenn die Wahrnehmung
und die dadurch ertheilte Belehrung sich
verhalten, wie Theile, und Ganzes, und wenn
weder ein Theil ohne das Ganze, noch das Ganze
ohne alle Theile denkbar ist. Ein solches Verhältniß
ist nicht nur an sich möglich, sondern
auch in vielen Fällen der untersuchten Art wirklich.
Ich muß dann mir beide Dinge in Zweckverbindung
denken; ich kann die Wahrnehmung
nicht erklären, wenn ich nicht den Begriff der
dadurch entstandenen Erkenntniß, die in der
Zeitreihe, mithin in der Reihe meiner Empfindungen
folgt, in der Reihe meiner Beurtheilungen,
die durch Spontaneität geleitet wird, vorher
setze. Bis dahin habe ich ganz recht. Nun aber
trage ich das subjektive Gesetz der Möglichkeit
meiner Beurtheilung auf die Möglichkeit des
Dinges an sich über, und schließe: weil ich mir
den Begriff der Wirkung vor der Ursache vorher
denken muß, so musste er auch vorher in
irgend einem intelligenten Wesen seyn: ein
Schluß, zu dem der Hang, alles Subjektive für
objektiv-gültig anzunehmen, mich zwar verleitet,
aber nicht berechtiget. Auf eine solche offenbar
erschlichene Schlußfolge läßt sich keine vernünftige
Überzeugung gründen.

Aber, gesetzt wir ließen euch diesen Schluß
gelten, so hättet ihr nun zwar allerdings Grund,
ein freies intelligentes Wesen, als Ursache der
untersuchten Erscheinung anzunehmen, für welches
das in der Reihe der wirkenden Ursachen
euch unbestimmbare A bestimmbar wäre; und
das kann der erste beste Mensch seyn, der ein
wenig mehr weiß, als ihr: aber was berechtigt
euch denn eben das unendliche Wesen dafür anzunehmen?
Was ich nicht einsehen kann, kann
nur der unendliche Verstand einsehen: — dieser
Schluß ist vermessen, wenn je einer es war.
Weit bescheidner, und konsequenter urtheilten
die heidnischen Theologen, die für Ursache unerklärbarer
Erscheinungen schlechthin Dämonen,
nicht eben den unendlichen Geist annahmen; und
unter uns das Volk, das sie für Wirkungen der
Zauberer, Gespenster, und Kobolde erklärt.

A posteriori ist es also schlechthin unmöglich,
eine Erscheinung für Offenbarung theoretisch
anzuerkennen.

Eben so unmöglich ist ein theoretischer Beweis
a priori. Man hat nur die Erfordernisse
eines solchen Beweises zu nennen, um seine Unmöglichkeit
und seine Widersprüche zu zeigen.
Es müßte nemlich aus dem durch theoretische
Naturphilosophie a priori gegebnen Begriffe von
Gott die Nothwendigkeit gezeigt werden, daß in
Gott der Begriff einer gewissen empirisch-bestimmten
Offenbarung, und der Entschluß, ihn
darzustellen, vorhanden sey.

Wir müssen, demnach die Möglichkeit, von
der Seite der Form in diesen Begriff einzudringen,
und, wenn sich kein andrer Weg zeigen
sollte, die reale Möglichkeit des Begriffes selbst
aufgeben. — Aber wir kamen oben, von der
Seite seiner Materie, von dem Begriffe der Religion
aus, auf ihn. Wir haben also noch vermittelst
einer materialen Erörterung zu versuchen,
was uns durch eine formale nicht gelang.

Durch die gezeigte Unhaltbarkeit dieses Begriffs
von Seiten seiner Form, wird zugleich alles,
was nicht Religion betrifft, von welcher allein
er noch seine Bestätigung erwartet, aus seinem
Umfange ausgeschlossen, da zuvor über den
möglichen Inhalt einer Offenbarung nichts zu bestimmen
war. Wir fügen also diesem Begriffe
noch das Merkmal hinzu, daß das in einer Offenbarung
bekannt gemachte religiösen Inhalts
seyn müsse, und hiermit ist denn die Bestimmung
dieses Begriffs vollendet.

 

§. 6[TN7].

Materiale Erörterung des Offenbarungsbegriffs, als Vorbereitung
einer Deduktion desselben.

Alle religiösen Begriffe lassen sich nur
a priori von den Postulaten der praktischen Vernunft
ableiten, wie oben §. 3. durch die wirkliche
Deduktion derselben gezeigt worden. Da
nun der Offenbarungsbegriff eine gewisse Form
solcher Begriffe zum Gegenstande haben soll,
und nicht von Seiten seiner Form, (nemlich als
Begriff) mithin, wenn seine reale Möglichkeit
sich soll sichern lassen, nur von Seiten seines
Inhalte deducirt werden kann, so haben wie seinen
Ursprung im Felde der reinen praktischen
Vernunft aufzusuchen. Er muß sich a priori
von Ideen dieser Vernunft deduciren lassen, wenn
auch nicht ohne Voraussetzung aller Erfahrung,
dennoch blos mit Voraussetzung einer Erfahrung
überhaupt, und zwar ohne etwas von ihr entlehnt
oder gelernt zu haben, sondern um einer gewissen
Erfahrung — die aber nicht als Erfahrung
nach theoretischen, sondern als Moment der Willensbestimmung
nach praktischen Gesetzen beurtheilt
wird, und bei der es nicht um die Richtigkeit
oder Unrichtigkeit der gemachten Beobachtung,
sondern um ihre praktischen Folgen zu
thun ist — selbst das Gesetz nach praktischen
Grundsätzen vorzuschreiben. Es ist hier nicht
wie im Felde der Naturbegriffe, wo wir bei Deduktion,
eines Begriffs a priori, zeigen können
und müssen, daß ohne ihn entweder Erfahrung
überhaupt, wenn er rein ist, oder eine gewisse
bestimmte Erfahrung, wenn er nicht rein ist, gar
nicht möglich sey: sondern, da wir im Felde der
Vernunft sind, können und dürfen wir nur zeigen,
daß ohne den Ursprung eines gewissen Begriffs
a priori keine vernunftmäßige Anerkennung
einer gewissen Erfahrung für das, für was
sie sich giebt, möglich sey. Dies ist hier um so
nöthiger, da dieser Begriff von einem Wege aus,
der in dieser Rücksicht schon verdächtig ist, uns
wer weiß welche Erkenntnisse im Felde des
Übersinnlichen verspricht, und aller Schwärmerei
Thor und Thüre zu öffnen droht, wenn er nicht
a priori ist, und wir ihm also Gesetze vorschreiben
können, an welche wir alle seine a posteriori
möglichen Anmaaßungen halten, und sie nach
denselben beschränken können. Es muß also
gezeigt werden, daß dieser Begriff vernunftmäßig
nur a priori möglich sey, und daß er also
die Gesetze des Princips, durch welches es möglich
ist, anerkennen müsse; oder, wenn er das
nicht sey, und seine Befugnisse gänzlich und allein
a posteriori zu erweisen Anspruch mache,
gänzlich falsch und erschlichen sey, und daß
von dieser Untersuchung sein ganzes Schicksal
abhange. Sie ist also der Hauptpunkt dieser
Kritik.

Gesetzt nun aber auch, die Möglichkeit seines
Ursprungs a priori, als einer Vernunftidee,
ließe sich durch eine Deduktion darthun; so
bliebe immer noch auszumachen, ob er a priori
gegeben, oder gemacht, und erkünstelt sey; und
wir gestehen, daß der sonderbare Weg, den er
aus der Ideen — in die Sinnenwelt, und aus dieser
wieder in jene nimmt, ihn des letztem wenigstens
sehr verdächtig mache. Sollte sich dies
bestätigen, so gäbe es freilich vor's erste kein
gutes Vorurtheil für ihn; da es schon bekannt
ist, daß die Vernunft im Felde des Übersinnlichen
zwar in's Unermeßliche schwärmen, und
dichten; aber daraus, daß es ihr möglich war
sich etwas zu denken, noch nicht einmal die
Möglichkeit folgern könne, daß dieser Idee überhaupt
etwas entspreche. Es bleibt aber doch
noch ein Weg übrig, diese Idee aus den leeren
Träumen der Vernunft herauszuheben, wenn
sich nemlich in der Erfahrung, und zwar — da
hier von einem praktischen Begriffe die Rede ist, — ein
empirisch gegebnes praktisches Bedürfniß
zeigt, welches jenen Begriff, der a priori freilich
nicht gegeben war, a posteriori, zwar nicht giebt
aber doch berechtiget. Diese Erfahrung ergänzt
dann, was zur Rechtmäßigkeit dieses Begriffs
a priori fehlte; sie liefert das vermißte Datum.
Daraus nun folgt noch nicht, daß der Begriff
selbst a posteriori sey, sondern nur, daß sich
a priori nicht zeigen lasse, ob er nicht überhaupt
ganz leer sey.

Diese Einschränkung bestimmt denn auch die
wahre Beschaffenheit der Deduktion dieses Begriffs
a priori. Es soll nemlich durch dieselbe
nicht dargethan werden, daß er wirklich a priori
da sey, sondern nur, daß er a priori möglich
sey; nicht daß jede Vernunft ihn nothwendig
a priori haben müsse, sondern daß sie ihn,
wenn ihre Ideenreihe ohngefähr nach dieser
Richtung hingeht, haben könne. Das erstere
wäre nur möglich, wenn ein Datum der reinen
Vernunft a priori angezeigt werden könnte, wie
z. B. bei der Idee von Gott, vom absoluten
Weltganzen, u. s. w. die nothwendige Aufgabe
der Vernunft war, zu allem Bedingten das schlechthin
Unbedingte zu suchen, welches die Vernunft
nöthigte, auf diesen Begriff zu kommen. Da
aber ein solches Datum a priori sich nicht vorfindet,
so darf und kann die Deduktion desselben
nur seine Möglichkeit als Idee, und insofern
er das ist, zeigen. — Keine historische[17]
Deduktion also der Entstehung dieses Begriffs unter
der Menschheit, welche es auch noch so
wahrscheinlich machte, daß er zuerst durch wirkliche
Fakta in der Sinnenwelt, die man aus Unwissenheit
übernatürlichen Ursachen zugeschrieben,
oder durch geflissentlichen Betrug, entstanden
sey; selbst kein unwiderlegbarer Beweis,
daß keine Vernunft ohne jenes empirisch gegebne
Bedürfniß je auf diese Idee gekommen
seyn würde, wenn ein solcher möglich wäre,
würde dieser Deduktion widersprechen. Denn
im ersten Falle wäre der Begriff in concreto
freilich ganz unrechtmäßig entstanden, welches
aber der Möglichkeit, sich einen rechtmäßigen
Ursprung desselben in abstracto zu denken, nicht
den geringsten Eintrag thun kann: im zweiten
wäre jenes empirische Datum zwar die Gelegenheitsursache
gewesen, auf ihn zu kommen; wenn
er aber durch den Inhalt der gemachten Erfahrung
nur nicht bestimmt ist, (und eine Deduktion
a priori muß die Unmöglichkeit hiervon
zeigen) so wäre sie nicht sein Princip gewesen.
Ein andres ist die Gültigkeit dieses Begriffs, d. i.
ob sich vernünftiger Weise annehmen lasse, daß
ihm etwas außer uns korrespondiren werde;
diese kann freilich nur empirisch deducirt werden,
und erstreckt sich mithin nicht weiter, als
das Datum gilt, aus dem sie deducirt wird.
Laßt uns dies durch ein Beispiel erläutern. — Der
Begriff eines bösen Grundprincips neben einem
guten ist offenbar ein Begriff a priori, denn
er kann in keiner Erfahrung gegeben seyn; und
zwar eine Vernunftidee; und sie muß sich mithin,
ihrer Möglichkeit nach, deduciren lassen,
wenn sie nicht etwa den Vernunftprincipien gar
widerspricht. Diese Idee ist aber a priori nicht
gegeben, sondern gemacht, denn es läßt sich
kein Datum der reinen Vernunft für sie anführen.
In der Erfahrung aber kommen mehrere
Data vor, welche diesen Begriff zu berechtigen
scheinen, und welche die Gelegenheitsursachen
seiner Entstehung gewesen seyn können. Wenn
nun nur diese Data ihn wirklich berechtigten;
wenn man ihn nur für ein praktisches, wenn
gleich empirisch-bedingtes Bedürfniß, und nicht
lediglich zur theoretischen Naturerklärung hätte
brauchen wollen; wenn er nur endlich der praktischen
Vernunft nicht gar widerspräche: so
hätte man ihn, ohngeachtet seine Gültigkeit sich
nur auf empirische Data beruft, wenigstens für
eine Idee, der etwas entsprechen könnte, wol
annehmen dürfen.

Durch die erstere Deduktion der Möglichkeit
des Begriffs der Offenbarung a priori scheint
nun nicht viel ausgerichtet zu werden, und es
ist nicht zu leugnen, daß sie eine sehr leere und
unnütze Bemühung seyn würde, wenn nicht gezeigt
werden könnte, daß dieser Begriff, wenn
er nicht a priori möglich ist, überhaupt nicht
vernunftmäßig ist. Folglich hängt sein ganzer
Werth von dieser Deduktion ab.

 

§. 7.

Deduktion des Begriffs der Offenbarung von Principien der
reinen Vernunft a priori.

Wenn endliche moralische Wesen, d. i. solche
Wesen, welche außer dem Moralgesetze
noch unter Naturgesetzen stehen, als gegeben
gedacht werden; so läßt sich, da das Moralgesetz
nicht blos in demjenigen Theile dieser Wesen,
der unmittelbar und allein unter desselben
Gesetzgebung steht, (ihrem obern Begehrungsvermögen)
sondern auch in demjenigen, der zunächst
unter den Naturgesetzen steht, seine Kausalität
ausüben soll, vermuthen, daß die Wirkungen
dieser beiden Kausalitäten, deren Gesetze
gegenseitig ganz unabhängig von einander
sind, auf die Willensbestimmung solcher Wesen,
in Widerstreit gerathen werden. Dieser Widerstreit
des Naturgesetzes gegen das Sittengesetz
kann nach Maaßgabe der besondern Beschaffenheit
ihrer sinnlichen Natur der Stärke nach sehr
verschieden seyn, und es läßt sich ein Grad dieser
Stärke denken, bei welchem das Sittengesetz
seine Kausalität in ihrer sinnlichen Natur entweder
auf immer, oder nur in gewissen Fällen,
gänzlich verliert. Sollen nun solche Wesen in
diesem Falle der Moralität nicht gänzlich unfähig
werden, so muß ihre sinnliche Natur selbst,
durch sinnliche Antriebe bestimmt werden, sich
durch das Moralgesetz bestimmen zu lassen. Soll
dies kein Widerspruch seyn — und es ist an
sich allerdings einer, sinnliche Antriebe als Bestimmungsgründe
reiner Moralität gebrauchen zu
wollen — so kann es nichts anders heißen, als
daß rein moralische Antriebe auf dem Wege
der Sinne an sie gebracht werden sollen. Der
einzige rein moralische Antrieb ist die innere
Heiligkeit des Rechts. Diese ist durch ein Postulat
der reinen praktischen Vernunft in Gott
in concreto, (folglich der Sinnlichkeit zugänglich)
und er selbst als moralischer Richter aller vernünftigen
Wesen nach diesem ihm durch seine
Vernunft gegebnen Gesetze, mithin als Gesetzgeber
jener Wesen, dargestellt worden. Diese
Idee vom Willen des Heiligsten als Sittengesetze
für alle moralische Wesen ist nun von der einen
Seite völlig identisch mit dem Begriffe der innern
Heiligkeit des Rechts, folglich jener einige
rein moralische Antrieb, und von der andern des
Vehikulums der Sinne fähig. Sie allein also entspricht
der zu lösenden Aufgabe. Nun aber ist
kein Wesen fähig, diese Idee auf dem Wege der
sinnlichen Natur an sie gelangen zu lassen, oder,
wenn sie schon in ihnen mit Bewußtseyn vorhanden
ist, sie auf demselben zu bestätigen, als
ein Gesetzgeber dieser Natur, welches denn auch,
laut der Postulate der praktischen Vernunft, jener
moralische Gesetzgeber endlicher vernünftiger
Wesen ist. Gott selbst also müßte ihnen
sich und seinen Willen als gesetzlich für sie, in
der Sinnenwelt ankündigen. Nun aber ist in
der Sinnenwelt überhaupt so wenig eine Ankündigung
der gesetzgebenden Heiligkeit enthalten,
daß wir vielmehr von ihr aus durch die auf sie
anwendbaren Begriffe auf gar nichts Übernatürliches
schließen können; und ob wir gleich durch
Verbindung des Begriffs der Freiheit mit diesen
Begriffen, und den dadurch möglichen Begriff
eines moralischen Endzwecks der Welt auf diese
Gesetzgebung schließen können (§. 4.), so setzt
doch dieser Schluß schon eine Kausalität des
Moralgesetzes in dem so schließenden Subjekte
voraus, die nicht nur das völlige, nur nach Naturgesetzen
mögliche Bewußtseyn seines Gebots,
sondern auch den festen Willen, die Wirksamkeit
desselben in sich durch freie Aufsuchung
und Gebrauch jedes Mittels zu vermehren, bewirkt
hat, welche aber in den vorausgesetzten
sinnlich-bedingten Wesen nicht angenommen
worden ist. Gott müsste sich also durch eine
besondre ausdrücklich dazu und für sie bestimmte
Erscheinung in der Sinnenwelt ihnen als Gesetzgeber
ankündigen. Da Gott durch das Moralgesetz
bestimmt ist, die höchstmögliche Moralität
in allen vernünftigen Wesen durch alle moralische
Mittel zu befördern, so läßt sich erwarten,
dass er, wenn dergleichen Wesen wirklich vorhanden
seyn sollten, sich dieses Mittels bedienen
werde, wenn es physisch möglich ist[18].

Diese Deduktion leistet, was sie versprochen.
Der deducirte Begriff ist wirklich der Begriff der
Offenbarung, d. i. der Begriff von einer durch
die Kausalität Gottes in der Sinnenwelt bewirkten
Erscheinung, wodurch er sich als moralischen
Gesetzgeber ankündigt. Er ist aus lauter Begriffen
a priori der reinen praktischen Vernunft deducirt;
aus der schlechthin und ohne alle Bedingung
geforderten Kausalität des Moralgesetzes in
allen vernünftigen Wesen, aus dem einzig reinen
Motiv dieser Kausalität, der innern Heiligkeit
des Rechts, aus dem für die Möglichkeit der
geforderten Kausalität als real anzunehmenden
Begriffe Gottes, und seiner Bestimmungen. Aus
dieser Deduktion ergiebt sich unmittelbar die
Befugniß, jede angebliche Offenbarung, d. i. jede
Erscheinung in der Sinnenwelt, welche diesem
Begriffe als korrespondirend gedacht werden soll,
einer Kritik der Vernunft zu unterwerfen. Denn
wenn es schlechterdings nicht möglich ist, den
Begriff derselben a posteriori durch die gegebne
Erscheinung zu bekommen, sondern er selbst,
als Begriff, a priori da ist, und nur eine ihm
entsprechende Erscheinung erwartet, so ist es
offenbar Sache der Vernunft, zu entscheiden, ob
diese gegebne Erscheinung mit ihrem Begriffe
von derselben übereinkomme, oder nicht; und
sie erwartet demnach von ihr so wenig das Gesetz,
daß sie vielmehr es ihr selbst vorschreibt.
Aus ihr müssen sich ferner alle Bedingungen ergeben,
unter denen eine Erscheinung als göttliche
Offenbarung angenommen werden kann:
nemlich, sie kann es nur insofern, als sie mit
diesem deducirten Begriffe übereinstimmt. Diese
Bedingungen nennen wir Kriterien der Göttlichkeit
einer Offenbarung. Alles also, was als ein
dergleichen Kriterium aufgestellt wird, muß sich
aus dieser Deduktion ableiten lassen, und alles
was sich aus ihr ableiten läßt, ist ein dergleichen
Kriterium.

Sie leistet aber auch nicht mehr, als sie versprochen.
Der zu deducirende Begriff wurde
blos als eine Idee angekündigt; sie hat mithin
keine objektive Gültigkeit desselben zu erweisen,
mit welchem Erweise sie auch nicht sonderlich
fortkommen dürfte. Alles was von ihr gefordert
wird, ist, zu zeigen, daß der zu deducirende Begriff
weder sich selbst, noch einem der vorauszusetzenden
Principien widerspreche. Er kündigte
sich ferner nicht als gegeben, sondern als
gemacht an, (conceptus non datus, sed ratiocinatus)
sie hat mithin kein Datum der reinen Vernunft
aufzuzeigen, wodurch er uns gegeben
würde, welches sie zu leisten auch nicht vorgegeben
hat. Aus diesen beiden Bestimmungen
ergiebt sich denn vorläufig die Folge, daß, wenn
auch eine Erscheinung in der Sinnenwelt gegeben
seyn sollte, welche mit ihm vollkommen
übereinstimmte (eine Offenbarung, welche alle
Kriterien der Göttlichkeit hätte), dennoch weder
eine objektive, noch selbst für alle vernünftige
Wesen subjektive Gültigkeit dieser Erscheinung
behauptet werden könnte, sondern die wirkliche
Annehmung derselben, als einer solchen, noch
unter andern Bedingungen stehen müßte. Das
von der reinen Vernunft aus vermißte, nur in
der Erfahrung mögliche Datum zu diesem Begriffe,
daß nemlich moralische Wesen gegeben seyen,
welche ohne Offenbarung der Moralität unfähig
seyn würden, wird als Hypothese vorausgesetzt,
und eine Deduktion des Offenbarungsbegriffs hat
nicht die Wirklichkeit desselben darzuthun, welches
sie ohnehin als Deduktion a priori für ein
empirisches Datum nicht leisten könnte, sondern
es ist für sie völlig hinreichend, wenn diese Voraussetzung
sich nur nicht widerspricht, und demnach
nur vollkommen denkbar ist. Aber eben
darum, weil dieses Datum erst von der Erfahrung
erwartet wird, ist dieser Begriff nicht rein
a priori. Die physische Möglichkeit einer diesem
Begriffe entsprechenden Erscheinung kann
eine Deduktion desselben, die nur aus Principien
der praktischen, nicht der theoretischen Vernunft
geführt wird, nicht erweisen, sondern muß sie
voraussetzen. Ihre moralische Möglichkeit wird
zur Möglichkeit ihres Begriffs schlechterdings erfordert,
und folgt im Allgemeinen aus der Möglichkeit
obiger Deduktion. Ob aber eine in concreto
gegebne Offenbarung dieser Erfordernis
nicht widerspreche, ist das Geschäft einer angewandten
Kritik dieser gegebnen Offenbarung;
und unter welchen Bedingungen sie ihr nicht
widerspreche, das Geschäft einer Kritik des Offenbarungsbegriffs
überhaupt.

Aus allem bis jetzt gesagten ergiebt sich nun
auch, welchen Weg unsre Untersuchung weiter
zu nehmen habe. Die Möglichkeit dieses Begriffs,
insofern er das ist, d. i. seine Gedenkbarkeit,
ist gezeigt. Ob er aber nicht etwa überhaupt
leer sey, oder ob etwas ihm korrespondirendes
sich vernünftiger Weise erwarten lasse,
hängt von der empirischen Möglichkeit (nicht der
bloßen Gedenkbarkeit) des in ihm als Bedingung
vorausgesetzten empirischen Datums ab. Diese
also ist es, welche vor allen Dingen dargethan
werden muß. Eine Kritik aller Offenbarung
überhaupt hat aber in Rüchsicht[TN8] dieses Datums
auch weiter nichts darzuthun, als seine absolute
Möglichkeit; da hingegen die Kritik einer angeblichen
Offenbarung in concreto die bestimmte
Wirklichkeit des vorausgesetzten empirischen
Bedürfnisses zu zeigen hätte, wie erst weiter unten
bewiesen werden kann.

Daß eine durch Freiheit einem Begriffe vom
Zwecke gemäß bewirkte Erscheinung in der Sinnenwelt
überhaupt, folglich auch eine Offenbarung
sich als physisch möglich denken lasse, bedarf
keines Beweises, indem es zum Behufe der
Möglichkeit der schlechthin geforderten Kausalität
des Moralgesetzes auf die Sinnenwelt schon
angenommen worden ist. Dennoch werden wir
zur Erläuterung, nicht zum Beweise, und wegen
einiger daraus herfließender wichtigen Folgen auf
Berichtigung des Offenbarungsbegriffs, einige Untersuchungen
über diese physische Möglichkeit
anstellen.

Beym Schlusse dieser beiden Untersuchungen
muß es völlig klar seyn, ob sich vernünftiger
Weise etwas dem Offenbarungsbegriffe korrespondirendes
überhaupt erwarten lasse, oder
nicht. Zum Behufe der Möglichkeit aber, diesen
Begriff auf eine besondre in concreto gegebne
Erscheinung anzuwenden, bedarf es noch einer
genauem Zergliederung des Offenbarungsbegriffs
selbst, welcher angewendet werden soll. Die
Bedingungen, unter welchen eine solche Anwendung
möglich ist, müssen alle im Begriffe liegen,
und sich durch eine Analysis desselben aus ihm
entwickeln lassen. Sie heißen Kriterien. Unser
nächstes Geschäft nach jenen Untersuchungen
wird also das seyn, diese Kriterien aufzustellen,
und zu beweisen.

Hiedurch wird nun nicht nur die Möglichkeit,
für diesen Begriff überhaupt etwas ihm korrespondirendes
zu erwarten, sondern auch die,
ihn auf eine wirklich gegebne Erscheinung anzuwenden,
völlig gesichert. Wenn aber eine solche
Anwendung gleich völlig möglich ist, so läßt
sich doch daraus noch kein Grund erkennen,
warum wir sie wirklich machen sollten. Nur
nach Aufzeigung eines solchen Grundes also ist
die Kritik aller Offenbarung geschlossen.



§. 8.

Von der Möglichkeit des im Begriffe der Offenbarung vorausgesetzten
empirischen Datum.

Die in der Deduktion des Begriffs der Offenbarung
von praktischen Vernunftprincipien
a priori vorausgesetzte Erfahrung ist die: es
könne moralische Wesen geben, in welchen das
Moralgesetz seine Kausalität für immer, oder nur
in gewissen Fällen verliere. Das Moralgesetz
fordert eine Kausalität auf das obere Begehrungsvermögen
um die Bestimmung des Willens; es
fordert vermittelst jenes eine auf das untere,
um die völlige Freiheit des moralischen Subjekts
vom Zwange der Naturtriebe hervorzubringen.
Ist die erstere Art der Kausalität aufgehoben,
so fehlt der Wille, überhaupt ein Gesetz anzuerkennen,
und ihm Gehorsam zu leisten; ist nur
die zweite gehindert, so ist bei allem guten Willen
der Mensch zu schwach, das Gute, das er
will, wirklich auszuüben. Dieser Hypothese empirische
Möglichkeit soll bewiesen werden, d. h.
es soll, nicht aus der Einrichtung der menschlichen
Natur überhaupt, insofern sie allgemein
und a priori zu erkennen ist, sondern aus ihren
empirischen Bestimmungen gezeigt werden, daß
es möglich, und wahrscheinlich sey, daß das Sittengesetz
seine Kausalität in ihnen verlieren
könne; wodurch denn die Frage beantwortet
wird: Warum war eine Offenbarung nöthig, und
warum konnten die Menschen sich nicht mit der
Naturreligion allein behelfen? Die Ursachen davon
können nicht in der Einrichtung der menschlichen
Natur überhaupt, insofern sie a priori zu
erkennen ist, liegen; denn sonst müßten wir
das Bedürfniß einer Offenbarung schon a priori
zeigen können, es müßte sich ein Datum der
reinen Vernunft dafür anführen lassen, und der
Begriff von ihr wäre ein gegebner: sondern in
zufälligen Bestimmungen derselben. Um aber
die völlige Einsicht in die Grenzen, innerhalb
welcher Vernunftreligion zulänglich ist, innerhalb
welcher Naturreligion eintritt, und wo endlich
geoffenbarte nöthig wird, zu eröffnen, wird es
sehr dienlich seyn, das Verhältniß der menschlichen
Natur zur Religion, sowohl überhaupt, als
ihren besondern Bestimmungen nach, zu untersuchen.

Der Mensch steht, als Theil der Sinnenwelt,
unter Naturgesetzen. Er ist in Absicht seines
Erkenntnißvermögens genöthigt, von Anschauungen,
die unter den Gesetzen der Sinnlichkeit
stehen, zu Begriffen fortzugehen; und in Absicht
des untern Begehrungsvermögens sich durch sinnliche
Antriebe bestimmen zu lassen. Als Wesen
einer übersinnlichen Welt aber, seiner vernünftigen
Natur nach, wird sein oberes Begehrungsvermögen,
durch ein ganz anderes Gesetz bestimmt,
und dieses Gesetz eröffnet durch seine
Anforderungen ihm Aussichten auf Erkenntnisse,
die weder unter den Bedingungen der Anschauung,
noch unter denen der Begriffe stehen. Da
aber sein Erkenntnißvermögen schlechterdings
an jene Bedingungen gebunden ist, und er ohne
sie sich gar nichts denken kann, so ist er genöthigt
auch diese Gegenstände einer übernatürlichen
Welt unter jene Bedingungen zu setzen,
ob er gleich erkennt, daß eine solche Vorstellungsart
nur subjektiv, nicht objektiv gültig sey,
und daß sie ihn weder zu theoretischen, noch
praktischen Folgerungen berechtige. Sein unteres,
durch sinnliche Antriebe bestimmbares Begehrungsvermögen
ist dem obern untergeordnet,
und es soll nie seinen Willen bestimmen, wo
die Pflicht redet. Dies ist wesentliche Einrichtung
der menschlichen Natur. So soll der Mensch
seyn, und so kann er auch seyn, denn alles, was
ihn verhindert, so zu seyn, ist seiner Natur nicht
wesentlich, sondern zufällig, und kann also nicht
nur weggedacht werden, sondern auch wirklich
weg seyn. In welchem Verhältnisse steht er
nun in diesem Zustande gegen die Religion? bedarf
er ihrer? welcher? und wozu?

Die nächste Folge dieser ursprünglichen Einrichtung
der menschlichen Natur ist die, daß
ihm das Moralgesetz als Gebot, und nicht als
Aussage erscheint, daß es zu ihm von Sollen
redet, und nicht von Seyn; daß er sich bewußt
ist, auch anders, als dieses Gesetz befiehlt, handeln
zu können; daß er folglich, seiner Vorstellung
nach, einen Werth, und ein Verdienst erhält,
wenn er so handelt. Dieser Werth, den
er sich selbst giebt, berechtigt ihn, die demselben
angemessene Glückseligkeit zu erwarten:
aber diese kann er sich nicht selbst geben, so
wie jenen; er erwartet sie also vom höchsten
Exekutor des Gesetzes, der ihm durch dasselbe
angekündigt wird. Dieses Wesen zieht seine
ganze Verehrung auf sich, weil es einen unendlichen
Werth hat, gegen welchen der seinige in
Nichts verschwindet; und seine ganze Zuneigung,
weil er alles von ihm erwartet, was er gutes zu
erwarten hat. Er kann nicht gleichgültig gegen
den stets gegenwärtigen Beobachter, Späher, und
Beurtheiler seiner geheimsten Gedanken, und
den gerechtesten Vergelter derselben bleiben.
Er muß wünschen, ihm seine Bewunderung und
Verehrung zu bezeigen, und da er's durch nichts
anders kann, es durch pünktlichen in Rücksicht
auf Ihn geleisteten Gehorsam zu thun. — Dies
ist reine Vernunftreligion. Religiosität von dieser
Art erwartet nicht vom Gedanken des Gesetzgebers
ein Moment zur Erleichterung der
Willensbestimmung, sondern nur Befriedigung
ihres Bedürfnisses ihm ihre Zuneigung zu erkennen
zu geben. Sie erwartet keine Anforderung
von Gott, ihm zu gehorchen, sondern nur die
Erlaubniß, bei ihrem willigen Gehorsame auf
ihn zu sehen. Sie will nicht Gott eine Gunst
erweisen, indem sie ihm dient; sondern sie erwartet
es von ihm als die höchste Gnade, sich
von ihr dienen zu lassen. — Dies ist die höchste
moralische Vollkommenheit des Menschen. Sie
setzt nicht nur den festen Willen immer sittlich
gut zu handeln, sondern auch völlige Freiheit
voraus. Es ist a priori unmöglich zu bestimmen,
ob in concreto irgend ein Mensch dieser moralischen
Vollkommenheit fähig sey, und es ist bei
gegenwärtiger Lage der Menschheit gar nicht
wahrscheinlich.

Der zweite Grad der moralischen Güte setzt
eben diesen festen Willen, im Ganzen dem Moralgesetze
zu gehorchen, aber keine völlige Freiheit
in einzelnen Fällen voraus. Die sinnliche
Neigung kämpft noch gegen das Pflichtgefühl,
und ist eben so oft Siegerin[TN9], als besiegt. Die
Ursachen dieser moralischen Schwäche liegen
nicht im Wesentlichen der menschlichen Natur,
sondern sie sind zufällig: theils bei diesem und
jenem Subjekte eine körperliche Konstitution,
welche die größere Heftigkeit, und die anhaltendere
Dauer der Leidenschaften begünstigt;
theils, und hauptsächlich die gegenwärtige Lage
der Menschheit, in welcher wir weit früher angewöhnt
werden, nach Naturtrieben zu handeln,
als nach moralischen Gründen, und weit öftrer
in den Fall kommen, uns durch die ersteren bestimmen
lassen zu müssen, als durch die letzteren,
so daß unsre Ausbildung als Naturmenschen
meist immer große Vorschritte vor unsrer moralischen
Bildung voraus hat. Da in diesem Zustande
der ernste Wille moralisch zu handeln,
mithin ein lebhaftes, thätiges, sittliches Gefühl
vorausgesetzt wird, so muß diese Schwäche dem
Menschen sehr unangenehm seyn, und er muß
begierig jedes Mittel aufsuchen, und ergreifen,
um seine Bestimmung durchs Moralgesetz zu erleichtern.
Wenn es darum zu thun ist, der moralischen
Neigung das Übergewicht über die
sinnliche zu verschaffen, so kann dies auf zweierlei
Art geschehen, theils indem man die sinnliche
Neigung schwächt, theils indem man den Antrieb
des Sittengesetzes, die Achtung für dasselbe, verstärkt.
Das erste geschieht nach technisch-praktischen
Regeln, die auf Naturprincipien beruhen,
und über welche jeden sein eignes Nachdenken,
Erfahrung, und empirische Selbstkenntniß belehren
muß. Sie liegen außer dem Kreise unsrer
gegenwärtigen Untersuchung. Der Antrieb des
Moralgesetzes läßt sich, ohne der Moralität Abbruch
zu thun, nicht anders verstärken, als durch
lebhafte Vorstellung der innern Erhabenheit und
Heiligkeit seiner Forderungen; durch ein dringenderes
Gefühl des Sollens und Müssens. Und
wie kann dies dringender werden, als wenn uns
stets die Vorstellung eines ganz heiligen Wesens
vorschwebt, das uns heilig zu seyn befiehlt? In
ihm erblicken wir die Übereinstimmung mit dem
Gesetze nicht mehr blos als etwas, das seyn soll,
sondern als etwas, das ist; in ihm erblicken wir
die Nothwendigkeit, so zu seyn, dargestellt. Wie
kann das sittliche Gefühl mehr verstärkt werden,
als durch die Vorstellung, daß bei unmoralischen
Handlungen nicht blos wir selbst, die wir unvollkommne
Wesen sind — nein, daß die höchste
Vollkommenheit uns verachten müsse? daß
bei Selbstüberwindung, und Aufopferung unsrer
liebsten Neigungen für die Pflicht, nicht nur wir
selbst, sondern die wesentliche Heiligkeit uns
ehren müsse? Wie können wir aufmerksamer
auf die Stimme unsers Gewissens, und gelehriger
gegen sie werden, als wenn wir in ihr die
Stimme des Heiligsten hören, der unsichtbar[TN10]
uns immer begleitet, und die geheimsten
Gedanken unsers Herzens späht — vor dem wir
wandeln? Da die Neigung im Subjekte gegen
dieses neue Moment des Sittengesetzes, welches
ihr Abbruch thut, streitet, so wird die Vernunft
suchen, dasselbe durch völlige Sicherung des
Grundes, auf dem es beruht, zu befestigen; sie
wird einen Beweis für den Begriff Gottes als
moralischen Gesetzgebers suchen, und sie wird
ihn im Begriffe desselben, als Weltschöpfers, finden.
Dies ist der zweite Grad der sittlichen
Vollkommenheit, der die Naturreligion begründet. — Diese
Religion soll allerdings Mittel
der Willensbestimmung in einzelnen Fällen, bei
eintretendem Kampfe der Neigung gegen die
Pflicht, werden; aber sie setzt die erste, höchste
Bestimmung des Willens, dem Moralgesetze
überhaupt zu gehorchen, als durch dasselbe
schon geschehen, voraus, denn sie bietet sich
nicht dar, sondern sie muß gesucht werden, und
niemand kann sie suchen, der sie nicht wünscht.

Der tiefste Verfall vernünftiger Wesen in
Rücksicht auf Sittlichkeit endlich ist es, wenn
nicht einmal der Wille da ist, ein Moralgesetz
anzuerkennen, und ihm zu gehorchen; wenn
sinnliche Triebe die einzigen Bestimmungsgründe
ihres Begehrungsvermögens sind. Es scheint wenigstens,
vor der Hand gar nichts für die Nothwendigkeit
einer Offenbarung zu beweisen, wenn
man auch in der Gesellschaft unter andern moralisch
bessern Menschen noch so viele in diesem
Grade verdorbne Subjekte sollte aufzeigen
können: denn es muß den bessern möglich
seyn, und es ist ihre Pflicht, — könnte man
sagen, — in den schlechtern durch Belehrung
und Bildung das moralische Gefühl zu entwickeln,
und sie so bis zum Bedürfniß einer Religion zu
führen. Ohne uns vor der Hand auf diese Untersuchung
einzulassen, wollen wir die Frage nur
so stellen, wie ihre Beantwortung für den Erweis
eines empirischen Bedürfnisses der Offenbarung
entscheidend wird: War es möglich, dass die
ganze Menschheit, oder wenigstens ganze
Völker- und Länderstriche in diesen tiefen moralischen
Verfall gerathen konnten? Um sie beantworten
zu können, müssen wir erst den Begriff der empirischen
Sinnlichkeit etwas näher bestimmen.

Sinnlichkeit überhaupt, nemlich empirische,
könnte man füglich als eine Unfähigkeit zur
Vorstellung der Ideen beschreiben; um dadurch
zugleich den theoretischen Fehler, sich dieselben
entweder gar nicht, oder nicht anders, als unter
den Bedingungen der empirischen Sinnlichkeit,
denken zu können, und den praktischen, sich
nicht durch dieselben bestimmen zu lassen, der
aus dem erstem nothwendig folgt, zu befassen.
Man kann die empirische Sinnlichkeit, eben so
wie die reine, in zwei Gattungen eintheilen, in
die äussere und innere. Die erstere besteht in
theoretischer Rücksicht darin, wenn man sich
alles unter die empirischen Bedingungen der
äußern Sinne, alles hörbar, fühlbar, sichtbar u. s. w.
denkt, und auch alles wirklich sehen, hören,
fühlen will, und damit ist immer eine gänzliche
Unfähigkeit zum Nachdenken, zu Verfolgung einer
Reihe von Schlüssen, wenn es auch nur
über Gegenstände der Natur ist, verbunden;
und in praktischer, wenn man sich nur durch
die Lust des äußern Sinns, bestimmen läßt.
Dieses ist derjenige Grad derselben, den man
auch rohe Sinnlichkeit nennt. Die zweite besteht
in theoretischer Rücksicht darin, daß man
sich alles wenigstens unter die empirischen Bedingungen
unsers innern Sinns, alles modificirbar
denkt, und es auch wirklich modificiren
will; und in praktischer, wenn man sich durch
nichts höheres bestimmen läßt, als durch die
Lust des innern Sinns. Dahin gehört die Lust
am Spiel, am Dichten, am Schönen (aber nicht
am Erhabnen), selbst am Nachdenken, am Gefühl
seiner Kraft, und sogar das Mitgefühl, ob
es gleich der edelste aller sinnlichen Triebe ist.
Wenn diese Sinnlichkeit herrschend ist, d. i.
wenn wir blos und lediglich durch ihren Antrieb
und nie durch das Moralgesetz uns bestimmen
lassen, so ist klar, dass sie allen Willen gut zu
seyn, und alle Moralität gänzlich ausschließt.
Aber bei den meisten Menschen hat sie zwar
bei weitem das Übergewicht, und sie werden in
den meisten Fällen blos durch sie bestimmt;
aber dennoch sind sie darum noch nicht überhaupt
aller reinmoralischen Handlungen unfähig,
und haben wenigstens noch soviel moralisches
Gefühl, um die Sträflichkeit und Unanständigkeit
ihrer Handlungsart in auffallenden Fällen
oder bei gewissen Veranlassungen zu fühlen,
und sich deren zu schämen. Gesetzt aber, sie
wendeten das Moralgesetz auch nie auf sich
selbst an, und hätten nie Schaam oder Reue
über ihre eigne Unvollkommenheit empfunden,
so zeigt es sich doch in ihrer Beurtheilung der
Handlungen andrer, in ihrer oft starken Misbilligung
derselben aus richtigen moralischen Gründen,
dass sie des moralischen Sinns nicht gänzlich
unfähig sind. Auf Menschen von dieser
Art, sollte man glauben, würde man eben von
der Seite aus, wo sie noch Empfänglichkeit für
Moralität zeigen, wirken, — man würde sich
eben der Grundsätze, die sie auf andre anwenden,
bedienen können, um ihnen über ihren
eignen Zustand die Augen zu öffnen, sie so allmählich
zum guten Willen, und durch ihn endlich
zur Religiosität zu führen. Es müsste also,
zum Behufe der Nothwendigkeit einer Offenbarung
gezeigt werden können, dass Menschen,
und ganze Menschengeschlechter möglich seyen,
die durch herrschende Sinnlichkeit des Sinns für
Moralität entweder gänzlich, oder doch in einem
so hohen Grade beraubt wären, dass man von
diesem Wege aus gar nicht auf sie wirken könne;
welche sich des Moralgesetzes in ihnen entweder
gar nicht, oder doch so wenig bewusst seyen,
dass man auf diesen Grund in ihnen gar nichts
bauen könne. Es lässt sich a priori wol denken,
daß die Menschheit entweder von ihrem Ursprünge
an, oder durch mancherlei Schicksale in
so eine Lage habe kommen können, daß sie, in
beständigem harten Kampfe mit der Natur um
ihre Subsistenz, genöthigt gewesen sey, alle ihre
Gedanken stets auf das, was vor ihren Füßen
lag, zu richten; auf nichts denken zu können,
als auf das Gegenwärtige; und kein ander Gesetz
hören zu können, als das der Noth. In so
einer Lage ist es unmöglich, dass das moralische
Gefühl erwache, und sittliche Begriffe sich entwickeln:
aber die Menschheit wird nicht immer,
sie wird außer besondern Fällen nicht lange in
derselben bleiben: sie wird durch Hülfe der Erfahrung
sich Regeln machen, und Maximen ihres
Verhaltens abstrahiren. Diese Maximen, blos
durch Erfahrung in der Natur entstanden, werden
auch blos auf diese angewendet seyn, und
möglichen moralischen Regeln oft widersprechen.
Sie werden sich dennoch, durch ihre Anwendbarkeit
und durch das allgemeine Beispiel bewährt,
von Generation auf Generation fortpflanzen,
und vermehrt werden; und nun werden sie
es seyn, die die Möglichkeit der Moralität vernichten,
nachdem jene dringende Noth, die vor
ihnen es that, durch sie zum Theil gehoben ist.
Denkt man an die Bewohner des Feuerlandes,
welche ihr Leben in einem Zustande, der so
nahe an die Thierheit gränzt, hinbringen, an die
meisten Bewohner der Südsee-Inseln, welchen
der Diebstahl etwas ganz gleichgültiges zu seyn,
und welche sich desselben nicht im geringsten
zu schämen scheinen, an jene Negern, welche
ohne langes Bedenken ihre Frau, oder ihre Kinder
gegen einen Trunk Brandwein in die Sklaverei
verkaufen, so scheint man die erstere Bemerkung
in der Erfahrung bestätigt zu finden;
und um sich von der Richtigkeit der zweiten zu
überzeugen, hat man nur die Sitten und Maximen
policirter Völker zu studiren.

Wie soll nun die Menschheit aus diesem Zustande
zur Moralität, und durch sie zur Religion
gelangen? Kann sie dieselbe nicht selbst finden?
Um diese Frage bestimmter zu beantworten,
müssen wir dasjenige, was hierzu vorausgesetzt
wird, mit ihrem Zustande, vergleichen. Um zu
entscheiden, ob ein Volk der Sittlichkeit überhaupt
in seinem gegenwärtigen Zustande fähig
sey, oder nicht, ist es nicht genug, ihr Verhalten
zu betrachten, und der Schluß: ein gewisses
Volk begeht allgemein, und ohne Spur der geringsten
Schaam, Handlungen, die gegen die ersten
Grundsätze aller Moral streiten, also ist es
ohne alles moralisches Gefühl; ist übereilt. Man
muß untersuchen, ob sich denn nicht einmal
der Begriff von Pflicht überhaupt, wenn gleich
noch so dunkel gedacht, bei ihnen zeige, und
wenn man denn da z. B. nur soviel findet, daß
sie auf die Beobachtung eines Vertrags, die sie
nicht erzwingen können, auch in dem Falle, da
es dem zweiten Theile zuträglich wäre ihm nicht
zu halten, trauen, und in diesem Vertrauen sich
wagen; daß sie im Fall der Verletzung desselben
lebhaftern und bitterern Unwillen zeigen,
als sie über den ihnen dadurch zugefügten Schaden
an sich zeigen würden; so muß man ihnen
den Begriff der Pflicht überhaupt zugestehen.
Nun aber ist ohne dieses Vertrauen auf Beobachtung
der Verträge es auch nicht einmal möglich,
sich zur Gesellschaft zu verbinden. Jedes
Volk also, das nur in gesellschaftlicher Vereinigung
lebt, ist nicht ohne allen moralischen Sinn.
Aber leider ist es allgemeine Gewohnheit aller
derer, bei denen die Sinnlichkeit herrschend ist,
sich dieses Gefühls nicht sowohl als Bestimmungsgrundes
ihrer eignen Handlungen, als vielmehr
blos und lediglich als Beurtheilungsprincips der
Handlungen anderer zu bedienen. Ja, sie gehen
wol so weit, besonders wenn die Sinnlichkeit
schon in Maximen gebracht ist, eine Aufopferung,
eine Verleugnung des Eigennutzes für die Pflicht,
sich als lächerliche Thorheit anzurechnen, und
sich derselben zu schämen; sich also stets und
immer als blos unter dem Naturbegriffe stehend
zu betrachten; verfahren endlich auch wol so
konsequent, es auch dem ändern für eben das
anzurechnen, wofern sie nicht etwa selbst persönlich
dabei interessirt, und durch die Pflichtverletzung
des ändern an ihrem eignen Vortheile
gekränkt worden sind. Nur im letztern Falle
erinnern sie sich, daß es Pflichten giebt; und
dies macht denn die Entwickelung dieses Begriffs,
wo wir ihn mit herrschender Sinnlichkeit
vereinigt antreffen, sehr verdächtig, und berechtigt
uns zu glauben, daß blos das Princip der
letztern, das des Eigennutzes, sie bewirkt habe.
Mit herrschender Sinnlichkeit ist also sogar der
Wille, moralisch gut zu seyn, nicht zu vereinigen.
Da aber dieser Wille unumgänglich nöthig
ist, um eine Religion als Mittel einer stärkern
Bestimmung durchs Moralgesetz zu suchen, so
kann die Menschheit in diesem Zustande nie
von selbst eine Religion finden, denn sie kann
sie nicht einmal suchen.

Und wenn sie dieselbe auch suchen könnte,
so kann sie sie nicht finden. Um sich auf die
oben entwickelte Art zu überzeugen, daß Gott
es ist, der durchs Moralgesetz zu uns redet, bedarf
es vor's erste des Begriffe einer Schöpfung
der Welt durch eine Ursache außer ihr. Auf diesen
Begriff wird die Menschheit, selbst die noch
sehr ungebildete Menschheit, leicht kommen.
Sie ist a priori genöthigt, sich absolute Totalität
der Bedingungen zu denken; und sie schließt
die Reihe derselben nur eher und schneller, je
weniger sie gebildet, und je unfähiger sie ist,
eine lange Reihe zu verfolgen. Daher wird unter
rohsinnlichen Menschen alles voll von Glauben
an übernatürliche Ursachen, an Dämonen
ohne Zahl seyn. Eine gebildetere Sinnlichkeit
wird sich vielleicht zum Begriffe einer einzigen
ersten Ursache, eines kunstvollen Architekten
der Welt erheben. Aber zum Behuf einer Religion
brauchen, wir nicht diesen, sondern den
von einem moralischen Weltschöpfer, und, um
zu ihm zu gelangen, den Begriff eines moralischen
Endzwecks der Welt. Nun wird abermals
die Sinnlichkeit zwar leicht auf den Begriff von
möglichen Zwecken in der Weit kommen, weil
sie selbst durch die Vorstellung von Zwecken
bei ihren Geschäften hienieden geleitet wird:
aber der Begriff eines moralischen Endzwecks
der Schöpfung ist nur dem gebildeten moralischen
Gefühle möglich. Der blos sinnliche
Mensch wird also nie weder auf ihn, noch durch
ihn auf das Princip einer Religion kommen.

Vor's erste, wenn doch ein Mittel sollte ausfindig
gemacht werden, Religion an ihn zu bringen,
wozu bedarf er ihrer? Der beste moralische
Mensch, der nicht nur den ernsten Willen
hätte, dem Moralgesetze zu gehorchen, sondern
auch die völlige Freiheit, bedurfte ihrer blos
dazu, um die Empfindung der Verehrung und
Dankbarkeit gegen das höchste Wesen auf irgend
eine Art zu befriedigen. Derjenige, der
zwar eben den ernsten Willen, aber nicht völlige
Freiheit hatte, bedurfte ihrer, um der Autorität
des Moralgesetzes ein neues Moment hinzuzufügen,
durch welches der Stärke der Neigung das
Gegengewicht gehalten und die Freiheit hergestellt
würde. Derjenige, der auch nicht den
Willen hat, ein sittliches Gesetz anzuerkennen,
und ihm zu gehorchen, bedarf ihrer, um nur erst
diesen Willen, und dann durch ihn die Freiheit
in sich hervorzubringen. Mit ihm hat also die
Religion einen andern Weg zu nehmen. Die
reine Vernunftreligion, sowohl als die natürliche,
gründeten sich auf Moralgefühl: die geoffenbarte
hingegen soll selbst erst Moralgefühl begründen.
Die erstere fand gar keinen Widerstand, sondern
alle Neigungen im Subjekte bereit, sie anzunehmen;
die zweite hatte nur in einzelnen Fällen
die Neigungen zu bekämpfen, kam aber im Ganzen
erwünscht, und gesucht; die letztere hat
nicht nur allen unmoralischen Neigungen, sondern
sogar dem völligen Widerstreben, überhaupt
ein Gesetz anzuerkennen, und der Abneigung
gegen sie selbst, die sie das Gesetz gültig machen
will, das Gegengewicht zu haben. Sie
kann also und wird sich wichtigerer Momente
bedienen, so viel es geschehen kann, ohne der
Freiheit Abbruch zu thun, d. h. ohne gegen ihren
eignen Zweck zu handeln.

Durch welchen Weg nun kann diese Religion
an die so beschaffne Menschheit gelangen? Natürlich
auf eben dem, auf welchem alles an sie
gelangt, was sie sich denkt, oder wodurch sie
sich bestimmen läßt, auf dem der Sinnlichkeit.
Gott muß sich ihnen unmittelbar durch die
Sinne ankündigen, unmittelbar durch die Sinne
Gehorsam von ihnen verlangen.

Aber hier sind noch zwei Fälle möglich, nemlich
entweder Gott entwickelt durch eine übernatürliche
Wirkung in der Sinnenwelt in dem
Herzen eines oder mehrerer, die er zu seinen
Mittelspersonen an die Menschheit ausersehen
hat, auf dem Wege des Nachdenkens das moralische
Gefühl, und bauet auf eben dem Wege
auf dasselbe das Princip aller Religion, mit dem
Befehle, an den übrigen Menschen eben das zu
thun, was er an ihnen gethan hat: oder er kündigt
geradezu dieses Princip an, und gründet es auf
seine Autorität, als Herr. Im erstem Falle wären
wir nicht einmal genöthigt, Gott als unmittelbare
Ursache dieser übernatürlichen Wirkung
anzunehmen, sondern, ob wir gleich ein allgemeines
sittliches Verderben der Menschheit angenommen
haben, so könnte doch recht füglich
eins der möglichen höhern moralischen Wesen
Ursache einer solchen Wirkung seyn. Finden
wir aber anderweitige Gründe, den Grund einer
solchen Wirkung unmittelbar in Gott zu setzen,
so werden wir diese Gründe dadurch gar nicht
entkräften, wenn wir sagen, es sey Gott unanständig,
den Pädagogen zu machen; denn nach
unsrer Erkenntniß von Gott ist nichts ihm unanständig,
als was gegen das Moralgesetz ist.
In diesem Falle hätten wir denn auch, ununtersucht,
welches moralische Wesen die veranlassende
Ursache dieser Entwickelung sey, keine
Offenbarung, sondern eine auf einem übernatürlichen
Wege an uns gebrachte Naturreligion.
Wenn dieses Mittel nur möglich und zur Erreichung
des Zwecks hinlänglich war, so war keine
Offenbarung, d. i. keine unmittelbar auf Gottes
Autorität gegründete Ankündigung desselben, als
Gesetzgebers, nöthig. Laßt uns einen Augenblick
annehmen, Gott wolle sich desselben bedienen.
Er wird ohne Zweifel in den Seelen
derer, auf die er wirkt, die erwartete vernünftige
Überzeugung hervorbringen. Diese werden seinem
Befehle, und ihrem eignen Gefühl der Verbindlichkeit,
Moralität weiter zu verbreiten, gemäß,
sich an die übrige Menschheit wenden,
und eben diese Überzeugung auf eben dem Wege
in ihnen aufzubauen suchen, auf welchem sie in
ihnen selbst aufgebaut wurde. Es liegt weder in
der menschlichen Natur überhaupt, noch in der
empirischen Beschaffenheit der angenommenen
Menschen insbesondre ein Grund, warum es diesen
Abgeordneten unmöglich seyn sollte, ihren Zweck
zu erreichen, wenn sie nur Gehör finden, wenn
sie sich nur Aufmerksamkeit verschaffen können.
Aber wie wollen sie sich diese verschaffen bei
Menschen, die schon im Voraus gegen das Resultat
ihrer Vorstellungen eingenommen seyn
müssen? Was wollen sie diesen das Nachdenken
scheuenden Menschen geben, damit sie die
Mühe desselben auf sich nehmen, um die Wahrheit
einer Religion erkennen zu müssen, welche
ihre Neigungen einschränken und sie unter ein
Gesetz bringen will? Es bleibt also nur der
letzte Fall übrig: sie müssen ihre Lehren unter
göttlicher Autorität, und als seine Gesandten an
die Menschheit, ankündigen.

Auch dies scheint wieder auf zweierlei Art
möglich zu seyn, daß nemlich Gott entweder
auch dieser seiner Gesandten Glauben schlechthin
auf Autorität gründe, oder daß er nur wolle,
und es von ihrer eignen Einsicht erwarte, daß
sie dasjenige, was auf dem bloßen Wege des
Nachdenkens durch irgend ein Mittel aus ihrem
Herzen entwickelt worden, den übrigen Menschen
unter göttlicher Autorität ankündigen, insofern
sie einsehen, daß kein anderes Mittel übrig ist,
Religion an sie zu bringen. Das letztere aber
ist unmöglich; denn dann hätte Gott gewollt,
daß diese seine Abgeordneten, — zwar in der
wohlthätigsten Absicht, — aber doch, daß sie
lügen und betrügen sollten: Lügen und Betrug
aber bleibt immer, in welcher Absicht er auch
geschehe, unrecht, weil das nie Princip einer
allgemeinen Gesetzgebung werden kann; und
Gott kann nie etwas unrechtes wollen.

Man könnte endlich sich drittens noch als
möglich denken, Gott habe gewollt, daß sich
diese angeblichen Inspirirten täuschen, und eine
auf Autorität gegründete Ankündigung der göttlichen
Moralgesetzgebung, die ganz natürlich,
z. B. durch die vom Wunsche darnach aufgeregte
Phantasie in ihnen entstanden wäre, einer übernatürlichen
Ursache zuschreiben sollten. Da
jede kategorische Antwort auf diese Frage, die
bejahende sowohl, als die verneinende, sich lediglich
auf theoretische Principien gründen könnte,
weil von Erklärung einer Naturerscheinung
nach derselben Gesetzen die Rede ist; alle Naturphilosophie
aber nicht so weit reicht, um zu
beweisen, daß etwas in der Sinnenwelt nur
durch Gesetze der Natur, oder, daß es durch
sie nicht möglich sey; so kann diese Behauptung,
auf Erörterung einer Offenbarung in concreto
angewandt, nie, weder bewiesen, noch widerlegt
werden; sie gehört aber auch nicht in die Untersuchung
vom möglichen Ursprünge einer geoffenbarten
Religion, als welche blos aus praktischen
Principien angestellt wird. Allerdings
könnte eine gewisse Wirkung, als Naturerscheinung
betrachtet, aus uns entdeckbaren Naturgesetzen
entstanden seyn, und dennoch könnte
es zugleich dem Begriffe eines vernünftigen Wesens
sehr gemäß seyn, daß wir sie, wenigstens
bis zur Erreichung ihrer moralischen Absicht,
einer übernatürlichen Ursache zuschrieben; und
jener disjunktive Satz: Gewisse angebliche Inspirirten
waren entweder wirklich inspirirt, oder
sie waren Betrüger, oder sie waren Schwärmer — richtiger,
und gelinder ausgedrückt, sie waren
unvollkommne Naturforscher — reicht bei weitem
nicht hin, durch ihn die kategorischen Behauptungen,
auf welche er ausgeht, zu begründen.
Denn erstens heben die Begriffe, die als
Glieder der Eintheilung neben einander gestellt
sind, sich nicht wechselseitig auf. Die Möglichkeit,
den letztern anzunehmen, muß aus Naturbegriffen
widerlegt, oder bewiesen werden; die
Möglichkeit der beiden erstem aber kann nur
aus praktischen Principien dargethan werden:
beide Principien aber treffen, sich nicht, und aus
dem einen kann sehr wohl bejaht werden, was
das andre verneint. Der letzte Fall also, und
einer von den beiden erstern, sind zugleich möglich,
nur die beiden erstern widersprechen sich.
Zweitens ist die Unmöglichkeit des letztern nie
in einem gegebnen Falle darzuthun. Aber dies
alles wird erst in der Folge, wo wir von der
physischen Möglichkeit der erwarteten übernatürlichen
Wirkung in der Sinnenwelt reden werden,
seine völlige Deutlichkeit erhalten.

Da also die Möglichkeit des letztern Falles,
die wir freilich nicht wegräumen können, uns
nicht irre machen darf, so können wir nun aus
allem bis jetzt bewiesenen sicher folgende Resultate
ziehen: Die Menschheit kann so tief in moralischen
Verfall gerathen, daß sie nicht anders
zur Sittlichkeit zurückzubringen ist, als durch
die Religion, und zur Religion nicht anders, als
durch die Sinne: eine Religion, die auf solche
Menschen wirken soll, kann sich auf nichts anders
gründen, als unmittelbar auf göttliche Autorität:
da Gott nicht wollen kann, daß irgend
ein moralisches Wesen eine solche Autorität erdichte,
so muß er selbst es seyn, der sie einer
solchen Religion beilegt.

Aber wozu soll nun diese Autorität? und
worauf kann Gott, wenn er es mit Menschen,
die in diesem Grade sinnlich sind, zu thun hat,
sie gründen? Offenbar nicht auf eine Erhabenheit,
für welche sie keinen Sinn und keine Ehrfurcht
haben, auf seine Heiligkeit, als welches
das moralische Gefühl in ihnen schon voraussetzen
würde, das erst durch die Religion entwickelt
werden soll; sondern auf diejenige, für
deren Bewunderung sie aus Naturgründen empfänglich
sind, auf seine Größe, und Macht als
Herr der Natur und als ihr Herr. Nun aber
ist es Heteronomie, und bewirkt keine Moralität,
sondern erzwingt höchstens Legalität, wenn wir
nur darum uns dem Inhalte des Moralgesetzes
gemäß betragen, weil ein übermächtiges Wesen
es will; und eine auf diese Autorität gegründete
Religion widerspräche folglich sich selbst.
Aber diese Autorität soll denn auch nicht Gehorsam,
sie soll nur Aufmerksamkeit auf die
weiter vorzulegenden Motiven des Gehorsams
begründen. Aufmerksamkeit aber, als eine empirische
Bestimmung unsrer Seele, ist durch natürliche
Mittel zu erregen. Es würde zwar offenbar
widersprechend seyn, auch nur diese
durch Furcht vor angedrohten Strafen dieses
mächtigen Wesens, oder wol gar durch physische
Mittel erzwingen, oder durch verheißne Belohnungen
erschleichen zu wollen; widersprechend,
weil Furcht und Hoffnung die Aufmerksamkeit
mehr zerstreuen, als erregen, und höchstens nur
ein mechanisches Nachsagen, aber keine auf vernünftige
Überlegung gegründete Überzeugung,
welche allein der Grund aller Moralität seyn
muß, hervorbringen können; widersprechend,
weil dies gleich anfangs das Princip aller Religion
verfälschen, und Gott als ein Wesen darstellen
würde, dem man sich noch durch etwas anderes,
als durch moralische Gesinnungen, — hier durch
unwilliges Anhören von Dingen, an denen man
kein Interesse hat, und durch ängstliches Nachplaudern
derselben — gefällig machen könnte.
Aber die Vorstellung einer noch so großen
Macht errege auch, so lange wir uns nicht im
Widerstreite gegen sie denken, nicht Furcht,
sondern Bewunderung, und Verehrung, die zwar
nur auf pathologischen, und nicht moralischen,
Gründen beruht, die aber unsre Aufmerksamkeit
auf alles, was von dem mächtigen Wesen herkommt,
kräftig hinzieht. So lange sich nun Gott
noch nicht als moralischen Gesetzgeber, sondern
blos als redende Person ankündigt, so denken
wir uns noch nicht im Widerstreite gegen ihn;
und wenn er sich als solchen ankündigt, so kündigt
er uns zugleich seine Heiligkeit an, welche
uns alle mögliche Furcht vor seiner Macht benimmt,
indem sie uns zusichert, daß er nie einen
willkührlichen Gebrauch von derselben gegen
uns machen, sondern daß ihre Wirkungen auf
uns gänzlich von uns selbst abhängen werden.
Die Anforderung Gottes also an uns in einer
möglichen Offenbarung, ihn anzuhören, gründet
sich auf seine Allmacht, und unendliche Größe,
und kann sich auf nichts anders gründen, indem
Wesen, die einer Offenbarung bedürfen, vor's
erste keiner andern Vorstellung von ihm fähig
sind. Seine Anforderung aber ihm zu gehorchen,
kann sich auf nichts anderes, als auf seine Heiligkeit
gründen, weil sonst der Zweck aller Offenbarung,
reine Moralität zu befördern, nicht
erreicht würde; aber der Begriff der Heiligkeit
sowohl, als die Verehrung gegen sie, muß schon
vorher durch die Offenbarung entwickelt worden
seyn. — Wir haben einen erhabnen Ausspruch,
der dies erläutert: Ihr sollt heilig seyn, denn
ich bin heilig, spricht der Herr. Der Herr redet,
als Herr, und fordert dadurch alles zur Aufmerksamkeit
auf. Aber die Forderung der Heiligkeit
gründet er nicht auf diese seine Herrschaft,
sondern auf seine eigne Heiligkeit.

Aber, wie sollen denn diese Menschen, ehe ihr
sittliches Gefühl noch geweckt ist, beurtheilen,
ob es Gott seyn könne, welcher redet? wird
noch gefragt; und hier kommen wir dann auf
die Beantwortung eines Einwurfs, der schon seit
langem vor der Seele jedes Lesers geschwebt
haben muß. Wir haben im vorigen §. bewiesen,
daß der Begriff der Offenbarung vernünftiger
Weise nur a priori möglich sey, und a posteriori
gar nicht rechtmäßig entstehen könne; und in
diesem haben wir gezeigt, daß es einen Zustand
geben könne, ja daß die ganze Menschheit in
diesen Zustand verfallen könne, in welchem es
ihr unmöglich ist, a priori auf den Begriff der
Religion, und also auch der Offenbarung zu
kommen. Dies sey ein förmlicher Widerspruch,
kann man sagen: oder man kann uns das Dilemma
vorlegen: Entweder fühlten die Menschen
schon das sittliche Bedürfniß, das sie treiben
konnte, eine Religion zu suchen, und hätten
schon alle Moralbegriffe, die sie von den Wahrheiten
derselben vernünftig überzeugen konnten;
so bedurften sie keiner Offenbarung, sondern
hatten schon a priori Religion: oder sie fühlten
weder jenes Bedürfniß, noch hatten sie jene Begriffe;
so konnten sie sich nie aus moralischen
Gründen von der Göttlichkeit einer Religion
überzeugen; aus theoretischen konnten sie es
auch nicht; sie konnten es also überhaupt nicht,
und eine Offenbarung ist folglich unmöglich.
Aber es folgt nicht, daß Menschen, die sich des
Moralgebots in ihnen wenig bewußt waren, und
durch dasselbe nicht zur Aufsuchung einer Religion
getrieben werden konnten, also der Offenbarung
bedurften, nicht nachher eben durch
Hülfe dieser Offenbarung jenes Gefühl in sich
entwickeln, und so geschickt werden konnten,
eine Offenbarung zu prüfen, und so vernünftig
zu untersuchen, ob sie göttlichen Ursprungs
seyn könne, oder nicht. Es kündigte sich ihnen
eine Lehre als göttlich an, und erregte dadurch
wenigstens ihre Aufmerksamkeit. Entweder nahmen
sie nun dieselbe sogleich für göttlich an;
und da sie dies weder aus theoretischen Principien
folgern, noch nach moralischen untersuchen
konnten, weil noch bis jetzt ihr Moralgefühl unentwickelt
war, nahmen sie etwas ganz ohne
Grund an, und es war ein Glück für sie, wenn
ihnen der Zufall nützlich wurde: oder sie verwarfen
sie sogleich; so verwarfen sie wieder etwas
ganz ohne Grund: oder endlich sie ließen
die Sache unentschieden, bis sie vernünftige
Gründe eines Unheils finden würden, und in
diesem einzigen Falle handelten sie vernünftig.
Daß Gott rede, oder daß er nicht rede (als kategorische,
aus theoretischen Gründen mögliche,
Behauptung), konnten sie nie beweisen; ob er
geredet haben könne, konnte nur aus dem Inhalte
dessen erhellen, was in seinem Namen gesagt
ward; sie mußten es also vor's, erste anhören.
Wenn nun durch dieses Anhören ihr moralisches
Gefühl entwickelt wurde, so wurde zugleich
der Begriff einer Religion, und des möglichen
Inhalts derselben, sie komme nun durch
Offenbarung, oder ohne sie an uns, entwickelt;
und nun konnten, und mußten sie, um zu einem
vernünftigen Fürwahrhalten zu gelangen, die ihren
als göttlich angekündigte Offenbarung mit
ihrem nun entwickelten Begriffe einer Offenbarung
a priori vergleichen, und nach der Übereinstimmung
oder Nichtübereinstimmung mit
demselben ein Urtheil über sie fällen: und das
lös't dann den vermeinten Widerspruch völlig
auf. Ein vernünftiges Aufnehmen einer gegebnen
Offenbarung, als göttlich, ist nur aus Gründen
a priori möglich, aber a posteriori können,
und müssen in gewissen Fällen, Gelegenheitsursachen
gegeben werden, um diese Gründe zu
entwickeln.

Alle diese Untersuchungen nun haben den eigentlichen
Fragepunkt mehr vorbereitet, als bestimmt
und entwickelt. Da nemlich nach allem
bisher gesagten kein vernünftiges Aufnehmen
einer Offenbarung als göttlich, eher als nach
völliger Entwickelung des Moralgefühls in uns,
statt findet; da ferner nur auf dieses Gefühl,
und den dadurch in uns begründeten Willen der
Vernunft zu gehorchen, jeder Entschluß einem
Gesetze Gottes zu gehorchen sich gründen kann:
(§. 3.) so scheint die göttliche Autorität, worauf
eine gegebne Offenbarung sich gründen könnte,
ihren ganzen Nutzen zu verlieren, sobald es möglich
wird, sie anzuerkennen. So lange nemlich
eine solche Offenbarung noch arbeitet, um den
Menschen zur Empfänglichkeit für Moralität zu
bilden, ist es demselben völlig problematisch,
ob sie göttlichen Ursprungs auch nur seyn könne,
weil dies sich nur aus einer Beurtheilung derselben
nach Moralprincipien ergeben, kann; sobald
aber nach geschehener Entwickelung des Moralgefühls
in ihm, eine solche Beurtheilung möglich
ist, so scheint dies Moralgefühl allein hinlänglich
seyn zu können, um ihn zum Gehorsam gegen
das Moralgesetz, blos als solches, zu bestimmen.
Und obgleich, wie ebenfalls oben (§. 3.) gezeigt
worden, auch bei dem festesten Willen dem Moralgesetze,
blos als Gesetze der Vernunft, zu gehorchen,
einzelne Fälle möglich sind, in denen dasselbe
einer Verstärkerung seiner Kausalität durch
die Vorstellung, es sey Gottes Gesetz, bedarf,
so ist doch in dem durch eine geschehene Offenbarung
zur Moralität gebildeten Subjekte die
Vorstellung dieser göttlichen Gesetzgebung sowohl
ihrer Materie nach durch praktische Vernunftprincipien,
als ihrer Form nach durch Anwendung
derselben auf den Begriff einer Welt,
völlig möglich, und es erscheint kein Grund,
warum er sie sich, als durch eine übernatürliche
Wirkung in der Sinnenwelt gegeben, denken
sollte. Es muß also ein Bedürfniß, freilich nur
ein empirisches, aufgezeigt werden, welchem nur
durch die bestimmte Vorstellung einer durch eine
Wirkung in der Sinnenwelt geschehnen Ankündigung
Gottes als moralischen Gesetzgebers abgeholfen
werden kann, wenn diese ganze Vorstellung
nicht vergeblich, und der Begriff einer
Offenbarung nicht leer seyn soll, indem ein
Glaube an dieselbe allenfalls nützlich seyn könnte,
so lange er nicht möglich ist, und sobald er
möglich wird, seinen ganzen Nutzen verlöhre:
denn unmöglich können wir die frommen Empfindungen
über die zu unsrer Schwachheit sich
herablassende Güte Gottes, u. dergl., die durch
eine solche Vorstellung in uns entstehen müssen,
als den ganzen bleibenden Nutzen einer Offenbarung
angeben.

Nun sind in obiger Deduktion des Offenbarungsbegriffs
zum Behuf der realen Möglichkeit
desselben nicht nur solche vernünftige Wesen
Vorausgesetzt worden, in denen das Moralgesetz
seine Kausalität auf immer, sondern auch solche,
bei denen es dieselbe in einzelnen Fällen verlohren
habe. Wo auch nicht der Wille ein Sittengesetz
anzuerkennen, und ihm zu gehorchen,
vorhanden ist, ist das Moralgesetz ganz ohne
Kausalität; wo hingegen zwar dieser, aber nicht
die völlige Freiheit da ist, verliert es seine Kausalität
in einzelnen Fällen. Wie die Offenbarung
die Wirksamkeit desselben im ersten Falle wieder
herstelle, ist jetzt gezeigt worden: ob sie
auch im zweiten einen ihr wesentlichen, nur
durch sie möglichen Einfluß habe, davon ist
jetzt die Frage. Da im ersten Falle die Offenbarung
noch gar nicht als das, für was sie sich
vernünftiger Weise anerkannt werden
kann, so könnte man diese ihre Funktion — die
der Offenbarung an sich, insofern sie von unsrer
Vorstellungsart ganz unabhängig ist, oder ihrer
Materie nach (functio revelationis materialiter
spectatae) nennen; hingegen das, was sie im
zweiten Falle zu leisten hätte, die Funktion der
Offenbarung, insofern wir sie dafür anerkennen,
oder ihrer Form nach (functio revelationis formaliter
spectatae), und, da Offenbarung eigentlich
nur dadurch es wird, daß wir sie dafür erkennen,
der Offenbarung im eigentlichsten Sinne.

Wir haben oben bei Erörterung der Funktion
einer Offenbarung ihrer Materie nach ganz richtig
angenommen, daß dieselbe sich nur auf Subjekte
beziehe, in denen auch nicht einmal der
Wille dem Vernunftgesetze zu gehorchen vorhanden
sey, daß sie hingegen in dieser Funktion
diejenigen, denen es nicht an diesem Willen,
wol aber an völliger Freiheit ihn zu vollbringen,
mangelt, nicht zu Objekten habe, sondern daß
zu Herstellung der Freiheit in dergleichen Subjekten
die Naturreligion hinlänglich sey. Da nun
durch die Offenbarung vermittelst ihrer ersten
Funktion die Willensbestimmung durchs Moralgesetz
möglich gemacht, mithin alle vernünftige
Wesen zur zweiten Stuffe der moralischen Vollkommenheit
erhoben werden sollen, so würde,
wenn Wesen auf dieser zweiten Stuffe die Naturreligion
stets genugthuend seyn könnte, gar
keine Funktion der Offenbarung ihrer Form nach,
nemlich keine Wirksamkeit derselben zu Herstellung
der Freiheit statt finden, und, da dies
die Funktion der Offenbarung im eigentlichsten
Sinne ist, kein wahres Bedürfniß eines Glaubens
an Offenbarung gezeigt werden können;
fände sie aber statt, so scheint dies dem obigen
Satze von der Hinlänglichkeit der Naturreligion
zur Herstellung der Freiheit zu widersprechen.
Wir haben also vor's erste zu untersuchen, ob
sich ein Einfluß der Vorstellung von einer geschehnen
Offenbarung auf das Gemüth zur Herstellung
der gehemmten Freiheit des Willens denken
lasse, und dann, wenn sich ein solcher Einfluß
zeigen sollte, zu untersuchen, ob und inwiefern
beide Behauptungen beisammenstehen können.

Es ist eine der Eigentümlichkeiten des empirischen
Charakters des Menschen, daß, so
lange eine seiner Gemüthskräfte besonders aufgeregt,
und in lebhafter Thätigkeit ist, andere,
und das um desto mehr, jemehr sie sich, von
jener entfernen, unthätig, und gleichsam erschlafft
sind: und daß diese ihre Erschlaffung
größer ist, je größer, die Thätigkeit jener. So
vergeblich man sich bemühen würde, jemanden,
der durch sinnlichen Reitz bestimmt, oder in einem
heftigen Affekte ist, durch Vernunftgründe
anders zu bestimmen; eben so sicher ist's, daß
im Gegensatze eine Erhebung der Seele durch
Ideen, oder eine Anstrengung derselben durch
Nachdenken möglich ist, bei welcher sinnliche
Eindrücke fast ihre ganze Kraft verlieren. Soll
in solchen Fällen auf einen Menschen gewirkt
werden, so kann es fast nicht anders geschehen,
als vermittelst derjenigen Kraft, die eben jetzt
in Thätigkeit ist, indem auf die übrigen kaum
ein Eindruck zu machen ist, oder wenn er auch
zu machen wäre, er nicht hinreichend seyn
würde, den Willen des Menschen zu bestimmen.

Einige Gemüthskräfte haben eine nähere Verwandtschaft,
und einen größern wechselseitigen
Einfluß auf einander, als andere. Denjenigen,
der vom Sinnenreize fortgerissen ist, wird man
durch Vernunftgründe vergeblich zurückhalten
wollen, aber durch Darstellung eines andern
sinnlichen Eindrucks vermittelst der Einbildungskraft
kann es sehr leicht, ohne Anwesenheit des
sinnlichen Gegenstandes, also ohne unmittelbare
Sinnenempfindung, gelingen. Alle durch empirische
Sinnlichkeit bestimmbare Kräfte stehen in
solcher Korrespondenz.

Die der Pflicht widerstreitenden Bestimmungen
werden alle durch Eindrücke auf diese Kräfte
bewirkt; durch Sinnenempfindung, die entweder
unmittelbar dem Gegenstande außer uns korrespondirt,
oder die durch die empirische Einbildungskraft
reproducirt wird, durch Affekten,
durch Leidenschaften. Welches Gegengewicht
soll nun der Mensch einer solchen Bestimmung
entgegensetzen, wenn sie so stark ist, daß sie
die Stimme der Vernunft gänzlich unterdrückt?
Offenbar muß dies Gegengewicht durch eine
Kraft des Gemüths an die Seele gebracht werden,
welche von der einen Seite sinnlich, und
also fähig ist einer Bestimmung der sinnlichen
Natur des Menschen entgegenzuwirken, von der
andern durch Freiheit bestimmbar ist, und Spontaneität
hat: und diese Kraft des Gemüths ist
die Einbildungskraft. Durch sie also muß das
einzig mögliche Motiv einer Moralität, die Vorstellung
der Gesetzgebung des Heiligen, an die
Seele gebracht werden. Diese Vorstellung nun
gründet in der Naturreligion sich auf Vernunftprincipien;
ist aber diese Vernunft, wie wir voraussetzen,
gänzlich unterdrückt, so erscheinen
die Resultate derselben dunkel, ungewiß, unzuverlässig.
Auch die Principien dieser Vorstellung
also sollten durch die Einbildungskraft vorstellbar
seyn. Dergleichen Principien nun wären Fakta
in der Sinnenwelt, oder eine Offenbarung. — Gott
ist, denn er hat geredet, und gehandelt,
muß sich der Mensch in solchen Augenblicken
sagen können: er will, daß ich jetzt nicht so
handle, denn er hat es ausdrücklich, mit solchen
Worten, unter solchen Umständen, u. s. f., verboten;
ich werde einst wegen der Entschließung,
die ich jetzt fassen werde, unter gewissen bestimmten
Feierlichkeiten ihm Rechenschaft geben. — Sollen
solche Vorstellungen aber Eindruck
auf ihn machen, so muß er die denselben
zum Grunde liegenden Fakta als völlig wahr und
richtig annehmen können; sie müssen also nicht
etwan durch seine eigne Einbildungskraft erdichtet,
sondern ihr gegeben werden. Daß durch
eine solche Vorstellung, der reinen Moralität einer
durch sie bewirkten Handlung kein Abbruch
gethan werde, folgt unmittelbar aus unsrer Voraussetzung,
das durch die Einbildungskraft versinnlicht
dargestellte Motiv solle kein andres als
die Heiligkeit des Gesetzgebers, und nur das
Vehikulum derselben solle sinnlich seyn.

Ob inzwischen die Reinheit des Motivs nicht
oft durch die Sinnlichkeit des Vehikulums leide,
und ob nicht oft Furcht der Strafe, oder Hoffnung
der Belohnung, auf einen durch die Vorstellung
der Offenbarung bewirkten Gehorsam
weit mehr Einfluß habe, als reine Achtung für
die Heiligkeit des Gesetzgebers, hat eine allgemeine
Kritik des Offenbarungsbegriffs eigentlich
nicht zu untersuchen; sondern nur zu erweisen,
daß dies in abstracto nicht nothwendig sey, und
in concreto schlechterdings nicht geschehen dürfe,
wenn die Religiosität ächt und nicht blos feinere
Selbstsucht seyn solle. Da dies inzwischen nur
zu leicht geschehen kann; da sich ferner im Allgemeinen
nicht zeigen läßt, wenn, in wie weit,
und warum überhaupt eine solche Verstärkung
des Moralgesetzes durch Vorstellung einer Offenbarung
nöthig sey; da endlich es schlechterdings
nicht zu leugnen ist, daß nicht ein allgemeiner
unbezweifelt auf das Moralgesetz gegründeter
Trieb in uns sey, ein vernünftiges Wesen mehr
zu ehren, je weniger Verstärkung die Idee des
schlechthin Rechten in seinem Gemüthe bedarf,
um ihn zu bewegen, es hervorzubringen; so läßt
sich auch nicht leugnen, daß es weit ehrenvoller
für die Menschheit seyn würde, wenn die Naturreligion
stets hinlänglich wäre, sie in jedem
Falle zum Gehorsam gegen das Moralgesetz zu
bestimmen: und in diesem Sinne können denn
beide Sätze wohl beisammenstehen, nemlich, daß
sich a priori (vor der wirklich gemachten Erfahrung)
nicht einsehen lasse, warum die Vorstellung
einer Offenbarung nöthig seyn sollte, um
die gehemmte Freiheit herzustellen; daß aber
die fast allgemeine Erfahrung in uns und andern
uns fast täglich belehre, daß wir allerdings
schwach genug sind, einer dergleichen Vorstellung
zu bedürfen.

 

§. 9.

Von der physischen Möglichkeit einer Offenbarung.

Der Begriff der Offenbarung a priori, wie
er durch Aufzeigung eines Bedürfnisses der empirischen
Sinnlichkeit a posteriori berechtigt ist,
erwartet eine übernatürliche Wirkung in der
Sinnenwelt. Ist diese auch überhaupt möglich?
ist es überhaupt gedenkbar, daß etwas außer
der Natur eine Kausalität in der Natur habe?
könnte man dabei noch fragen: und wir beantworten
diese Frage, um theils in die noch immer
dunkle Lehre von der Möglichkeit des Beisammenstehens
der Nothwendigkeit nach Natur-,
und der Freiheit nach Moralgesetzen, wenigstens
für unsre gegenwärtige Absicht, wo möglich,
etwas mehr Licht zu bringen, theils um aus ihrer
Erörterung eine für die Berichtigung des Begriffs
der Offenbarung nicht unwichtige Folge
herzuleiten.

Daß es überhaupt möglich seyn müsse, ist
erstes Postulat, das die praktische Vernunft
a priori macht, indem sie das Übernatürliche
in uns, unser oberes Begehrungsvermögen, bestimmt,
Ursache außer sich in der Sinnenwelt,
entweder der in uns, oder der außer uns zu
werden, welches hier Eins ist.

Es ist aber vor's erste zu erinnern, daß es
ganz zweierlei ist, ob wir sagen: der Wille, als
oberes Begehrungsvermögen, ist frei; denn wenn
das letztere heißt, wie es denn das heißt, er
steht nicht unter Naturgesetzen, so ist dies sogleich
einleuchtend, weil er, als oberes Vermögen,
gar kein Theil der Natur, sondern etwas
übersinnliches ist: — oder ob wir sagen: eine
solche Bestimmung des Willens wird Kausalität
in der Sinnenwelt; wo wir allerdings fordern,
daß etwas, das unter Naturgesetzen steht, durch
etwas, das kein Theil der Natur ist, bestimmt
werden soll, welches sich zu widersprechen und
den Begriff von der Naturnothwendigkeit aufzuheben
scheint, der doch den Begriff einer
Natur überhaupt erst möglich macht.

Hierauf ist vor's erste überhaupt zu erinnern,
daß, so lange die Rede von bloßer Naturerklärung
ist, es uns schlechterdings nicht erlaubt ist,
eine Kausalität durch Freiheit anzunehmen, weil
die ganze Naturphilosophie von einer solchen
Kausalität nichts weiß; und hinwiederum, so
lange die Rede von bloßer Bestimmung des
obern Begehrungsvermögens ist, es gar nicht nöthig
ist, auf die Existenz einer Natur überhaupt
Rücksicht zu nehmen. Beide Kausalitäten, die
des Natur- und die des Moralgesetzes, sind sowohl
der Art ihrer Kausalität, als ihrer Objekte
nach, unendlich verschieden. Das Naturgesetz
gebietet mit absoluter Nothwendigkeit, das Moralgesetz
befiehlt der Freiheit; das erstere beherrscht
die Natur, das zweite die Geisterwelt.
Muß, das Losungswort des ersten, und Soll,
das Losungswort des zweiten, reden von ganz
verschiednen Dingen, und können sich, auch einander
entgegengesetzt, nicht widersprechen, denn
sie begegnen sich nicht.

Ihre Wirkungen in der Sinnenwelt aber begegnen
sich, und dürfen sich auch nicht widersprechen,
wenn nicht entweder Naturerkenntniß
von der einen, oder die durch die praktische
Vernunft geforderte Kausalität der Freiheit in
der Sinnenwelt von der andern Seite unmöglich
seyn soll. Die Möglichkeit dieser Übereinkunft
zweier von einander selbst gänzlich unabhängiger
Gesetzgebungen läßt sich nun nicht anders denken,
als durch ihre gemeinschaftliche Abhängigkeit
von einer obern Gesetzgebung, welche beiden
zum Grunde liegt, die für uns aber gänzlich
unzugänglich ist. Könnten wir das Princip derselben
einer Weltanschauung zum Grunde legen,
so würde nach ihm, eine, und eben dieselbe Wirkung,
die uns auf die Sinnenwelt bezogen nach
dem Moralgesetze als frei, und auf Kausalität
der Vernunft zurückgeführt, in der Natur als
zufällig erscheint, als völlig nothwendig erkannt
werden. Da wir aber dies nicht können, so
folgt daraus offenbar, daß wir, sobald wir auf
eine Kausalität durch Freiheit Rücksicht nehmen,
nicht alle Erscheinungen in der Sinnenwelt nach
bloßen Naturgesetzen als nothwendig, sondern
viele nur als zufällig annehmen müssen; und
daß wir sonach nicht alle aus den Gesetzen der
Natur, sondern manche blos nach Naturgesetzen
erklären dürfen. Etwas blos nach Naturgesetzen
erklären aber heißt: die Kausalität der Materie
der Wirkung außer der Natur; die Kausalität
der Form der Wirkung aber in der Natur annehmen.
Nach den Gesetzen der Natur müssen
sich alle Erscheinungen in der Sinnenwelt erklären
lassen, denn sonst könnten sie nie ein Gegenstand
der Erkenntniß werden.

Laßt uns jetzt diese Grundsätze auf jene
erwartete übernatürliche Einwirkung Gottes in
die Sinnenwelt anwenden. Gott ist, laut der
Vernunftpostulate, als dasjenige Wesen zu denken,
welches die Natur dem Moralgesetze gemäß
bestimmt. In ihm also ist die Vereinigung beider
Gesetzgebungen, und seiner Weltanschauung
liegt jenes Princip, von welchem sie beide gemeinschaftlich
abhängen, zum Grunde. Ihm ist
also nichts natürlich, und nichts übernatürlich,
nichts nothwendig, und nichts zufällig, nichts
möglich, und nichts wirklich. Soviel können wir
negativ, durch die Gesetze unsers Denkens genöthigt,
sicher behaupten; wenn wir aber positiv
die Modalität seines Verstandes bestimmen wollten,
so würden wir transscendent. Es kann also
die Frage gar nicht davon seyn, wie Gott eine
übernatürliche Wirkung in der Sinnenwelt sich
als möglich denken, und wie er sie wirklich
machen könne; sondern wie wir uns eine Erscheinung
als durch eine übernatürliche Kausalität
Gottes gewirkt denken können?

Wir sind durch unsre Vernunft genöthigt,
das ganze System der Erscheinungen, die ganze
Sinnenwelt zuletzt von einer Kausalität durch
Freiheit nach Vernunftgesetzen, und zwar von
der Kausalität Gottes abzuleiten. Die ganze
Welt ist für uns übernatürliche Wirkung Gottes.
Es ließe sich also wol denken, daß Gott die
erste natürliche Ursache einer gewissen Erscheinung,
die einer seiner moralischen Absichten gemäß
war, gleich Anfangs (denn wir dürfen hier
ganz menschlich reden, da wir hier nicht objektive
Wahrheiten, sondern subjektive Denkmöglichkeiten
aufstellen) in den Plan des Ganzen
verflochten habe. Die Einwendung, die man
dagegen gemacht hat: das heiße durch einen
Umweg thun, was man geradezu thun könne;
gründet sich auf eine grobe Anthropomorphose,
als ob Gott unter Zeitbedingungen stehe. In
diesem Falle würde die Erscheinung ganz und
vollkommen aus den Gesetzen der Natur, bis
zum übernatürlichen Ursprünge der ganzen Natur
selbst, erklärt werden können, wenn wir dieselbe
im Zusammenhange Übersehen könnten;
und dennoch wäre sie auch zugleich, als durch
die Kausalität eines göttlichen Begriffs vom moralischen
dadurch zu erreichenden Zwecke bewirkt,
anzusehen.

Oder wir könnten für's zweite annehmen,
Gott habe wirklich in die schon angefangne, und
nach Naturgesetzen fortlaufende Reihe der Ursachen
und Wirkungen einen Eingriff gethan,
und durch unmittelbare Kausalität seines moralischen
Begriffs eine andre Wirkung hervorgebracht,
als durch die bloße Kausalität der Naturwesen
nach Naturgesetzen würde erfolgt seyn;
so haben wir hierdurch wieder nicht bestimmt,
bei welchem Gliede der Kette er eingreifen
sollte, ob eben bei dem der beabsichtigten Wirkung
unmittelbar vorhergehenden, oder ob er es
nicht auch bei einem der Zeit und den Zwischenwirkungen
nach vielleicht sehr weit von ihr entfernten
thun konnte. Nehmen wir den zweiten
Fall an, so werden wir, wenn wir die Naturgesetze
durchaus kennen, die Erscheinung, von
der die Rede ist, nach Naturgesetzen richtig aus
der vorhergehenden, und diese wieder aus der
vorhergehenden, und so vielleicht ins Unendliche
fort, erklären können, bis wir endlich freilich
auf eine Wirkung stoßen, die wir nicht mehr
aus, sondern blos nach Naturgesetzen erklären
können. Gesetzt aber, wir könnten oder wollten
dieser Reihe der natürlichen Ursachen nur bis
auf einen gewissen Punkt nachspüren; so wäre
es sehr möglich, daß innerhalb dieser uns gesetzten
Grenzen jene nicht mehr natürlich zu erklärende
Wirkung nicht fiele: aber wir wären dadurch
noch gar nicht berechtiget, zu schließen,
daß die untersuchte Erscheinung überhaupt nicht
durch eine übernatürliche Kausalität bewirkt
seyn könnte. Nur im ersten Falle also würden
wir sogleich von der Erscheinung aus auf eine
aus Naturgesetzen nicht zu erklärende Kausalität
stoßen, die es uns theoretisch möglich machte,
eine übernatürliche für sie anzunehmen.

Aber will Gott nicht, daß der sinnliche
Mensch, gegen welchen er sich durch diese Wirkung
als Urheber der Offenbarung legitimirt, sie
für übernatürlich anerkennen solle? Es würde
nicht anständig seyn, zu sagen, Gott wolle, daß
wir jenen falschen Schluß machen sollten, auf
welchen eine theoretische Anerkennung einer
Erscheinung in der Natur, als durch eine Kausalität
außer ihr bewirkt, sich nach obiger Erörterung
offenbar gründet. Aber da sie denn auch
nicht Überzeugung, welches sie nicht kann, sondern
nur Aufmerksamkeit begründen soll, so ist
es für diese Absicht völlig hinreichend, wenn
wir es indeß, bis wir der moralischen Überzeugung
fähig sind, theoretisch nur für möglich
annehmen, daß sie durch übernatürliche Kausalität
bewirkt worden seyn könne, und dazu (um
es theoretisch möglich zu denken, denn um es
moralisch möglich zu finden, gehört laut obiger
Erörterung auch nicht einmal das,) gehört weiter
nichts, als daß wir keine natürliche Ursachen
dieser Erscheinung sehen. Denn es ist der Vernunft
ganz gemäß gedacht: wenn ich eine Begebenheit
nicht aus Naturursachen erklären kann,
so kommt dies entweder daher, weil ich die Naturgesetze,
nach denen sie möglich ist, nicht
kenne, oder daher, weil sie nach dergleichen
Gesetzen überhaupt nicht möglich ist[19]. — Wen
faßt nun hier dieses Wir in sich? Offenbar
diejenigen, und nur sie, welche in dem Plane
der zu erregenden Aufmerksamkeit befaßt sind.
Gesetzt also, man könnte, nachdem dieser Zweck
erreicht, und die Menschheit zur Fähigkeit eines
moralischen Glaubens an die Göttlichkeit einer
Offenbarung erhoben ist, durch erhöhte Einsicht
in die Gesetze der Natur zeigen, daß gewisse
für übernatürlich gehaltne Erscheinungen, auf
welche diese Offenbarung sich gründet, aus
Naturgesetzen völlig erklärbar seyen; so würde
blos hieraus, wann nur diesem Irrthume nicht
wilkührlicher geflissentlicher Betrug, sondern
blos unwillkührliche Täuschung zum Grunde
gelegen, gegen die mögliche Göttlichkeit einer
solchen Offenbarung gar nichts gefolgert werden
können: da eine Wirkung, besonders wenn sie
dem Urgrunde aller Naturgesetze zugeschrieben
wird, gar wohl völlig natürlich, und doch zugleich
übernatürlich, d. i. durch die Kausalität seiner
Freiheit, gemäß dem Begriffe einer moralischen
Absicht, gewirkt seyn kann.

Das Resultat des hier gesagten ist, daß, so
wenig es dem dogmatischen Vertheidiger des
Offenbarungsbegriffs erlaubt werden dürfe, aus
der Unerklärbarkeit einer gewissen Erscheinung
aus Naturgesetzen auf eine übernatürliche Kausalität,
und wol gar geradezu auf die Kausalität
Gottes zu schließen; eben so wenig sey es dem
dogmatischen Gegner desselben zu verstatten,
aus der Erklärbarkeit eben dieser Erscheinungen
aus Naturgesetzen zu schließen, daß sie weder
durch übernatürliche Kausalität überhaupt, noch
insbesondre durch Kausalität Gottes möglich
seyen. Die ganze Frage darf gar nicht dogmatisch,
nach theoretischen Principien, sondern sie
muß moralisch, nach Principien der praktischen
Vernunft, erörtert werden, wie sich aus allem
bisher gesagten zur Gnüge[TN11] ergiebt; wie dieses
aber geschehen müsse, wird im Verfolge dieser
Abhandlung gezeigt werden.

 

§. 10.

Kriterien der Göttlichkeit einer Offenbarung ihrer Form nach.

Um uns von der Möglichkeit, daß eine gegebne
Offenbarung von Gott sey, vernünftig
überzeugen zu können, müssen wir sichere Kriterien
dieser Göttlichkeit haben. Da der Begriff
einer Offenbarung a priori möglich ist, so ist es
dieser Begriff selbst, an den wir eine a posteriori
gegebne Offenbarung halten müssen, d. i. von
diesem Begriffe müssen sich die Kriterien ihrer
Göttlichkeit ableiten lassen.

Wir haben bisher den Begriff der Offenbarung,
blos ihrer Form nach, insofern diese religiös
seyn muss, mit gänzlicher Abstraktion vom
möglichen Inhalte einer in concreto gegebnen
Offenbarung, erörtert; wir haben also vor jetzt
nur die Kriterien der Göttlichkeit einer Offenbarung
in Absicht ihrer Form festzusetzen. An
der Form einer Offenbarung aber, d. i. an einer
bloßen Ankündigung Gottes als moralischen Gesetzgebers
durch eine übernatürliche Erscheinung
in der Sinnenwelt, können wir zweierlei unterscheiden,
nemlich das äußere derselben, d. i. die
Umstände, unter welchen, und die Mittel, durch
welche diese Ankündigung geschah, und dann
das innere, d. i. die Ankündigung selbst.

Der Begriff der Offenbarung a priori setzt
ein empirisch gegebnes moralisches Bedürfniß
derselben voraus, ohne welches sich die Vernunft
eine Veranstaltung der Gottheit, die dann überflüssig,
und gänzlich zwecklos war, nicht als moralisch
möglich denken konnte, und die empirische
Deduktion der Bedingungen der Wirklichkeit
dieses Begriffs entwickelte dieses Bedürfniß.
Es muß also gezeigt werden können, daß zur
Zeit der Entstehung einer Offenbarung, die auf
einen göttlichen Ursprung Anspruch macht, dieses
Bedürfniß wirklich da gewesen, und daß
nicht schon eine andere, alle Kriterien der Göttlichkeit
an sich tragende Religion unter eben
den Menschen, denen sich diese bestimmte, vorhanden,
oder ihnen leicht durch natürliche Mittel
mitzutheilen war. Eine Offenbarung, von
der dies gezeigt werden kann, kann von Gott
seyn: eine, von der das Gegentheil gezeigt werden
kann, ist sicher nicht von Gott. — Es ist
nöthig, dieses Kriterium ausdrücklich festzusetzen,
um aller Schwärmerei und allen möglichen unberufenen
Inspirirten jetziger oder künftiger Zeiten,
Einhalt zu thun. Ist eine Offenbarung, ihrem
Inhalte nach, verfälscht, so ist es Pflicht und
Recht jedes tugendhaften Mannes, ihr ihre ursprüngliche
Reinigkeit wiederzugeben, aber dazu
bedarf es keiner neuen göttlichen Autorität, sondern
bloßer Berufung auf die schon vorhandne,
und Entwickelung der Wahrheit aus unserm
moralischen Gefühle. Auch wird durch dieses
Kriterium nicht schlechthin die Möglichkeit zweier
zugleich existirender göttlicher Offenbarungen geleugnet,
wenn die Besitzer derselben nur nicht
in der Lage sind, sie sich mitzutheilen.

Gott soll Ursache der Wirkungen seyn, durch
welche die Offenbarung geschieht. Alles aber,
was unmoralisch ist, widerspricht dem Begriffe
von Gott. Jede Offenbarung also, die sich durch
unmoralische Mittel angekündigt, behauptet, fortgepflanzt
hat, ist sicher nicht von Gott. — Es
ist allemal, die Absicht mag seyn, welche sie
wolle, unmoralisch, zu betrügen. Unterstützt
also ein angeblich göttlicher Gesandter seine Autorität
durch Betrug, so kann das Gott nicht
gewollt haben. Überdies bedarf ein wirklich
von Gott unterstützter Prophet keines Betrugs.
Er führt nicht seine Absicht, sondern die Absicht
Gottes aus, und kann es also Gott völlig überlassen,
in wie weit, und wie er diese Absicht
unterstützen wolle. Aber, könnte man noch sagen,
der Wille des göttlichen Gesandten ist frei,
und er kann, vielleicht aus wohlmeinender Absicht,
mehr thun wollen, als ihm aufgetragen
ist, die Sache noch mehr beglaubigen wollen, als
sie schon beglaubigt ist, und dadurch zum Betruge
hingerissen werden; und dann ist nicht
Gott, sondern der Mensch, dessen er sich bediente,
Ursache dieses Betruges. — Wir dürfen
nicht überhaupt leugnen, daß sich Gott nicht
unmoralischer, oder moralisch schwacher Menschen
zur Ausbreitung einer Offenbarung bedienen
könne; denn wie, wenn keine andere da
sind? und es werden, wo das höchste Bedürfniß
der Offenbarung vorhanden ist, allerdings keine
andere seyn. Aber er darf ihnen, wenigstens
in Verrichtung seines Auftrags, den Gebrauch
unmoralischer Mittel auch nicht zulassen; er
müßte es durch seine Allmacht verhindern, wenn
ihr freier Wille sich dahin lenkte. Denn wenn
der Betrug entdeckt würde, — und jeder Betrag
kann es, — so sind zwei Fälle möglich. Entweder
die erregte Aufmerksamkeit verschwindet,
und an ihre Stelle tritt der Verdruß, sich getäuscht
zu sehen, und das Mistrauen gegen alles,
was aus diesen oder ähnlichen Quellen kommt,
welches dem bei dieser Anstalt überhaupt beabsichtigten
Zwecke widerspricht: oder wenn die
Lehre schon autorisirt genug ist, so wird dadurch
auch der Betrug autorisirt; jeder hält sich für
völlig erlaubt, was ein göttlicher Gesandter sich
erlaubte; welches der Moralität, und dem Begriffe
aller Religion widerspricht.

Der Endzweck jeder Offenbarung ist reine
Moralität. Diese ist nur durch Freiheit möglich,
und läßt sich also nicht erzwingen. Nicht nur
sie aber, sondern auch die Aufmerksamkeit auf
Vorstellungen, welche dahin abzwecken, das Gefühl
für sie zu entwickeln, und die Bestimmung
des Willens beim Widerstreite der Neigung zu
erleichtern, läßt sich nicht erzwingen, sondern
Zwang ist ihr vielmehr entgegen. Keine göttliche
Religion also muß durch Zwang oder Verfolgung
sich angekündigt oder ausgebreitet haben: denn
Gott kann sich keiner zweckwidrigen Mittel bedienen,
oder den Gebrauch solcher Mittel bei
Absichten, die die seinigen sind, auch nur zulassen,
weil sie dadurch gerechtfertiget würden.
Jede Offenbarung also, die durch Verfolgung
sich angekündigt und befestigt hat, ist sicher
nicht von Gott. Diejenige Offenbarung aber,
die sich keiner andern, als moralischer Mittel,
zu ihrer Ankündigung und Behauptung bedient
hat, kann von Gott seyn. Dies sind die Kriterien der
Göttlichkeit einer Offenbarung in Rücksicht
auf ihre äußere Form. Wir gehen zu denen
der Innern fort.

Jede Offenbarung soll Religion begründen,
und alle Religion gründet sich auf den Begriff
Gottes, als moralischen Gesetzgebers. Eine Offenbarung
also, die uns ihn als etwas anderes
ankündigt, welche uns etwa theoretisch sein Wesen
kennen lehren will, oder ihn als politischen
Gesetzgeber aufstellt, ist wenigstens das nicht,
was wir suchen, sie ist nicht geoffenbarte Religion.
Jede Offenbarung also muß uns Gott
als moralischen Gesetzgeber ankündigen, und
nur von derjenigen, deren Zweck das ist, können
wir aus moralischen Gründen glauben, daß sie
von Gott sey.

Der Gehorsam gegen die moralischen Befehle
Gottes kann sich nur auf Verehrung, und Achtung
für seine Heiligkeit gründen, weil er nur
in diesem Falle rein moralisch ist. Jede Offenbarung
also, die uns durch andre Motiven, z. B.
durch angedrohte Strafen, oder versprochne Belohnungen,
zum Gehorsam bewegen will, kann
nicht von Gott seyn, denn dergleichen Motiven
widersprechen der reinen Moralität. — Es ist
zwar sicher, und wird weiter unten ausgeführt
werden, daß eine Offenbarung die Verheißungen
des Moralgesetzes, als Verheißungen Gottes, entweder
ausdrücklich enthalten, oder uns auf ihre
Aufsuchung in unserm eignen Herzen hinleiten
könne. Aber sie müssen nur als Folgen, und
nicht als Motive aufgestellt werden[20].

 

§. 11.

Kriterien der Göttlichkeit einer Offenbarung in Absicht ihres
möglichen Inhalts (materiae revelationis).

Das Wesentliche der Offenbarung überhaupt
ist Ankündigung Gottes als moralischen Gesetzgebers,
durch eine übernatürliche Wirkung in
der Sinnenwelt. Eine in concreto gegebne Offenbarung
kann Erzählungen von dieser, oder diesen
Wirkungen, Mitteln, Anstalten, Umständen,
u. s. w. enthalten. Alles, was dahin einschlägt,
gehört zur äußern Form der Offenbarung, und
steht unter derselben Kriterien. Wohin durch
diese Ankündigung des Gesetzgebers das Gesetz
selbst, seinem Inhalte nach, gesetzt werde, bleibt
dadurch noch gänzlich unentschieden. Sie kann
uns geradezu an unser Herz verweisen: oder sie
kann auch das, was dieses uns sagen würde,
noch besonders als Aussage Gottes aufstellen,
und es nun uns selbst überlassen, das letztere
mit dem erstem zu vergleichen. Die Ankündigung
Gottes als Gesetzgebers würde, in Worte
verfaßt, so heißen: Gott ist moralischer Gesetzgeber;
und da wir sie in Worte verfassen müssen,
so können wir auch dies einen Inhalt, nemlich
den der Ankündigung an sich selbst, die Bedeutung
der Form der Offenbarung nennen.
Wird uns aber außer diesem noch mehr gesagt,
so ist dies der Inhalt der Offenbarung. Das
erstere können wir a priori uns zwar denken,
und wenn a posteriori uns das Bedürfniß gegeben
wird, wünschen, und erwarten; aber nie
selbst realisiren, sondern die Realisirung dieses
Begriffs muß durch ein Faktum in der Sinnenwelt
geschehen; wir können also nie a priori
wissen, wie und auf welche Art die Offenbarung
wird gegeben werden. Das zweite, daß nemlich
eine Offenbarung überhaupt einen Inhalt haben
werde, können wir a priori nicht erwarten, denn
es gehört nicht zum Wesen der Offenbarung;
aber dagegen können wir völlig a priori wissen,
welches dieser Inhalt seyn kann: und hiermit stehen
wir denn sogleich bei der Frage: Können
wir von einer Offenbarung Belehrungen und Aufklärungen
erwarten, auf die unsre sich selbst
überlassene, und durch keine übernatürliche
Hülfe geleitete Vernunft nicht etwa blos unter
den zufälligen Bedingungen, unter denen sie sich
befunden hat, und befindet, sondern überhaupt
ihrer Natur nach nie würde haben kommen können?
und wir können desto ruhiger zu ihrer Beantwortung
schreiten, da wir, im Falle daß, wir
sie verneinen müßten, nach obiger Deduktion,
laut welcher es uns eigentlich um die Form der
Offenbarung zu thun war, nicht mehr den Einwurf
zu befürchten haben: die Offenbarung sey
überhaupt überflüssig, wenn sie uns nichts neues
habe lehren können.

Diese blos aus übernatürlichen Quellen zu
schöpfenden Belehrungen könnten entweder Erweiterung
unsrer theoretischen Erkenntniß des
Übersinnlichen, oder nähere Bestimmung unsrer
Pflichten zum Gegenstände haben. Also, Erweiterung
unsrer theoretischen Erkenntniß könnten
wir von einer Offenbarung erwarten? Die Beantwortung
dieser Frage gründet sich auf folgende
zwei: ist eine solche Erweiterung moralisch möglich,
d. i. streitet sie nicht gegen reine Moralität?
und dann, ist sie physisch möglich, widerspricht
sie nicht etwa der Natur der Dinge? und endlich,
widerspricht sie nicht etwa dem Begriffe
der Offenbarung, und folglich sich selbst[TN12]? —

Ist sie moralisch möglich? Die Ideen vom
Übersinnlichen, die durch die praktische Vernunft
realisirt werden, sind Freiheit, Gott, Unsterblichkeit.
Daß wir, in Absicht unsers obern
Begehrungsvermögens, frei sind, d. i. daß wir ein
oberes von Naturgesetzen unabhängiges Begehrungsvermögen
haben, ist unmittelbare Thatsache.
Was wir in Absicht des Begriffs von
Gott zur moralischen Willensbestimmung bedürfen,
daß ein Gott sey, daß er der alleinheilige,
der alleingerechte, der allmächtige, der allwissende,
der oberste Gesetzgeber und Richter aller
vernünftigen Wesen sey, ist unmittelbar durch
unsre moralische Bestimmung, den Endzweck
des Sittengesetzes zu wollen, uns zu glauben auferlegt.
Daß wir unsterblich seyn müssen, folgt
unmittelbar aus der Anforderung das höchste
Gut zu realisiren, an unsre endliche Naturen,
welche als solche nicht fähig sind dieser Forderung
genugzuthun, aber dazu immer fähiger werden
sollen, und es also können müssen. Was
wollen wir über diese Ideen noch weiter wissen?
Wollen wir die Verbindung des Naturgesetzes,
und des für die Freiheit im übersinnlichen Substrat
der Natur, erblicken? Wenn wir nicht
zugleich die Kraft erhalten, die Gesetze der Natur
durch unsre Freiheit zu beherrschen, so
kann dies nicht den geringsten praktischen Nutzen
für uns haben; wenn wir sie aber erhalten,
so hören wir auf endliche Wesen zu seyn, und
werden Götter. Wollen wir einen bestimmten
Begriff von Gott haben; sein Wesen, wie es an
sich ist, erkennen? Das wird reine Moralität
nicht nur nicht befördern, sondern sie hindern.
Ein unendliches Wesen, das wir erkennen, das
in seiner ganzen Majestät vor unsern Augen
schwebt, wird uns mit Gewalt treiben, und drängen,
seine Befehle zu erfüllen; die Freiheit wird
aufgehoben werden; die sinnliche Neigung wird
auf ewig verstummen, wir werden alles Verdienst,
und alle Übung, Stärkung, und Freude
durch den Kampf, verlieren, und aus freien Wesen
mit eingeschränkten Kenntnissen, moralische
Maschinen mit erweiterten Kenntnissen geworden seyn.
Wollen wir endlich alle die Bestimmungen
unsrer künftigen Existenz schon jetzt
durchdringen? Das wird uns theils aller Empfindungen
der Glückseligkeit, die die allmähliche
Verbesserung unsers Zustandes uns geben kann,
berauben; wir werden auf einmal verschwelgen,
was uns für eine ewige Existenz bestimmt ist;
theils werden die uns vorschwebenden Belohnungen
uns wieder zu kräftig bestimmen, und uns
Freiheit, Verdienst, und Selbstachtung nehmen.
Alle solche Kenntnisse werden unsre Moralität
nicht vermehren, sondern vermindern, und das
kann Gott nicht wollen; es ist also moralisch
unmöglich. Und ist es physisch möglich? Widerstreitet
es nicht etwa gar den Gesetzen der
Natur, d. i. unsrer Natur, an welche diese Belehrungen
gegeben werden sollen? Mögliche Belehrungen
einer Offenbarung an uns über das
Übersinnliche müssen unserm Erkenntnißvermögen
angemessen seyn, sie müssen unter den Gesetzen
unsers Denkens stehen. Diese Gesetze
sind die Kategorien, ohne welche uns keine bestimmte
Vorstellung möglich ist. Wären sie demselben
nicht angemessen, so wäre der ganze Unterricht
für uns verloren, er wäre uns schlechterdings
unverständlich und unbegreiflich, und
es wäre völlig so gut, als ob wir ihn nicht hätten.
Wären sie ihm angemessen, so würden die
übersinnlichen Gegenstände in die sinnliche Welt
herabgezogen, das Übernatürliche würde zu einem
Theile der Natur gemacht. Ich untersuche
hier nicht, ob eine solche für objektiv gültig gegebne
Versinnlichung nicht der praktischen Vernunft
widerspreche, das wird weiter unten klar
werden: aber das ist sogleich klar, daß wir dadurch
eine Erkenntniß eines Übersinnlichen bekämen,
das kein Übersinnliches wäre, daß wir
also unsern Zweck, in die Welt der Geister eingeführt
zu werden, nicht erreichten, sondern
selbst diejenige richtige Einsicht in dieselbe, die
uns von der praktischen Vernunft aus möglich
ist, verlöhren. Widerspricht endlich eine solche
Erwartung nicht etwa der Natur der Offenbarung?[21]
Da Belehrungen dieser Art an unsere
durch das Moralgesetz bestimmte Vernunft gar
nicht gehalten werden könnten, um sie an ihr
zu versuchen, ob sie mit derselben übereinkämen,
oder nicht, indem sie auf diesen Principien sich
gar nicht gründeten (denn wenn sie sich darauf
gründeten, so müßte unsre sich selbst überlassene
Vernunft ohne alle fremde Beihülfe darauf
haben kommen können); so könnte der Glaube
an ihre Wahrheit sich auf nichts gründen, als
etwa auf die göttliche Autorität, auf welche eine
Offenbarung sich beruft. Nun aber findet für
diese göttliche Autorität selbst kein andrer Glaubensgrund
statt, als die Vernunftmäßigkeit (die
Übereinstimmung nicht mit der vernünftelnden,
sondern mit der moralischgläubigen Vernunft,)
der Lehren, die auf sie gegründet werden: mithin
kann diese göttliche Autorität nicht selbst
wieder Beglaubigungsgrund dessen seyn, was erst
der ihrige werden soll. — Wenn ein andrer
Weg gedenkbar wäre, zur vernünftigen Anerkennung
der Göttlichkeit einer Offenbarung zu
kommen, als dieser, wenn z. B. Wunder oder
Weissagungen, d. h. wenn überhaupt die Unerklärbarkeit
einer Begebenheit aus natürlichen
Ursachen uns berechtigen könnte, ihren Ursprung
der unmittelbaren Kausalität Gottes zuzuschreiben,
welcher Schluß aber, wie oben gezeigt
ist, offenbar falsch seyn würde, so ließe
sich denken, wie unsre dadurch begründete Überzeugung
von der Göttlichkeit einer gegebnen
Offenbarung überhaupt unsern Glauben an jede
ihrer einzelnen Belehrungen begründen könnte.
Da aber dieser Glaube an die Göttlichkeit einer
Offenbarung überhaupt nur durch den Glauben
an jede ihrer einzelnen Aussagen möglich ist,
so kann keine Offenbarung, als solche, irgend
einer Behauptung die Wahrheit versichern, die
sich dieselbe nicht selbst versichern kann. An
keine nur durch Offenbarung mögliche Belehrung
ist also vernünftiger Weise ein Glaube möglich;
und jede Anforderung von dieser Art würde der
Möglichkeit des Fürwahrhaltens, das bei einer
Offenbarung Statt hat, folglich dem Begriffe der
Offenbarung an sich, widersprechen. Wir dürfen
also das, was die Kritik uns von Seiten der sich
selbst gelassenen theoretischen Vernunft vereitelte,
einen Übergang in die übersinnliche Welt,
auch nicht von der Offenbarung erwarten; sondern
wir müssen diese Hoffnung einer bestimmten
Erkenntniß derselben für unsre gegenwärtige
Natur ganz, und auf immer, und aus jeder
Quelle aufgeben[22].

Oder können wir von einer Offenbarung vielleicht
praktische Maximen, Moralvorschriften erwarten,
die wir von dem Princip aller Moral,
aus und durch unsre Vernunft nicht auch selbst
ableiten, konnten? Das Moralgesetz in uns ist
die Stimme der reinen Vernunft, der Vernunft
in abstracto. Vernunft kann sich nicht nur nicht
widersprechen, sondern sie kann auch in verschiedenen
Subjekten nichts verschiedenes aussagen,
weil ihr Gebot die reinste Einheit ist, und also
Verschiedenheit zugleich Widersprach seyn würde.
Wie die Vernunft zu uns redet, redet sie zu
allen vernünftigen Wesen, redet sie zu Gott
selbst. Er kann uns also weder ein anderes
Princip, noch Vorschriften für besondere Fälle
geben, die sich auf ein anderes Princip gründeten,
denn Er selbst ist durch kein anderes bestimmt.
Die besondre Regel, die durch Anwendung
des Princips auf einen besondern Fall entsteht,
ist freilich nach den Fällen, in die das Subjekt
seiner Natur nach kommen kann, verschieden[23],
aber alle müssen sich durch eine und eben
dieselbe Vernunft von einer und eben derselben
Vernunft ableiten lassen. Ein anderes ists, ob in
concreto gegebne empirisch bestimmte Subjekte
mit gleicher Richtigkeit und Leichtigkeit sie in besondern
Fällen ableiten werden, und ob sie dabei
nicht einer fremden Hülfe bedürfen können,
die es — nicht für sie thue, und ihnen nun das
Resultat auf ihre Autorität als richtig hingebe;
dies würde, wenn die Regel auch richtig abgeleitet
wäre, doch nur Legalität und nicht Moralität
begründen; — sondern die sie bei ihrer eignen
Ableitung leite: aber dazu bedarf es keiner Offenbarung,
sondern das kann und soll jeder weisere
Mensch dem unweiseren leisten.

Es ist also weder moralisch noch theoretisch
möglich, daß eine Offenbarung uns Belehrungen
gebe, auf die unsre Vernunft nicht ohne sie
hätte kommen können und sollen; und keine
Offenbarung kann für dergleichen Belehrungen
Glauben fordern; denn einer Offenbarung um
dieser einzigen Ursache willen den göttlichen
Ursprung gänzlich abläugnen, würde nicht Statt
haben, da dergleichen vermeintliche Belehrungen,
ob sie gleich vom Gesetze der praktischen Vernunft
sich nicht ableiten lassen, ihm dennoch
auch nicht nothwendig widersprechen müssen.

Was kann sie aber denn enthalten, wenn sie
nichts uns unbekanntes enthalten soll? Ohne
Zweifel eben das, worauf uns die praktische Vernunft
a priori leitet: ein Moralgesetz, und die
Postulate desselben.

In Absicht der durch eine Offenbarung möglichen
Moral ist schon oben die Unterscheidung
gemacht worden, daß dieselbe Offenbarung uns
entweder geradezu auf das Gesetz der Vernunft
in uns, als Gesetz Gottes, verweisen; oder, daß
sie sowol das Princip derselben an sich, als in
Anwendung auf mögliche Fälle, unter göttlicher
Autorität aufstellen könne.

Geschieht das erstere, so enthält eine solche
Offenbarung keine Moral, sondern unsre eigne
Vernunft enthält die Moral derselben. Es ist
also nur der zweite Fall, der hier in Untersuchung
kömmt. Die Offenbarung stellt theils das
Princip aller Moral in Worte gebracht, theils
besondre durch Anwendung desselben auf empirisch
bedingte Fälle entstandene Maximen als
Gesetze Gottes auf. Daß das Princip der Moral
richtig angegeben, d. i. dem des Moralgesetzes in
uns völlig gemäß seyn müsse, und daß eine
Religion, deren Moralprincip diesem widerspricht,
nicht von Gott seyn könne, ist unmittelbar klar;
so wie die Befugniß, dieses Princip als Gesetz
Gottes anzukündigen, schon zur Form einer Offenbarung
gehört, und zugleich mit ihr deducirt
ist. In Absicht der besondern moralischen Vorschriften
aber entsteht die Frage: soll eine Offenbarung
jede dieser besondern Regeln von dem
als göttliches Gesetz angekündigten Moralprincip
ableiten, oder darf sie dieselben schlechthin, ohne
weitern Beweis, auf die göttliche Autorität gründen? — Wenn
die göttliche Autorität, uns zu
befehlen, nur blos auf seine Heiligkeit gegründet
ist, welches schon die Form jeder Religion, die
göttlich seyn soll; erfordert, so ist Achtung für
seinen Befehl, weil es sein Befehl ist, auch in
besondern Fällen, nichts anders, als Achtung für
das Moralgesetz selbst. Eine Offenbarung darf
dergleichen Gebote folglich schlechthin als Befehle
Gottes, ohne weitere Deduktion vom Princip
aufstellen. Eine andere Frage aber ists, ob
nicht jede dieser besondern Vorschriften einer
geoffenbarten Moral sich wenigstens hinterher
vom Princip richtig deduciren lassen, und ob
nicht jede Offenbarung am Ende uns doch
an dieses Princip verweisen müsse.

Da wir uns von der Möglichkeit des göttlichen
Ursprungs einer Offenbarung sowohl überhaupt,
als jedes besondern Theils ihres Inhalts,
nur durch die völlige Übereinstimmung desselben
mit der praktischen Vernunft überzeugen können;
diese Überzeugung aber bei einer besondern
moralischen Maxime nur durch ihre Ableitung
vom Princip aller Moral möglich ist, so
folgt daraus unmittelbar, daß jede in einer göttlichen
Offenbarung als moralisch aufgestellte
Maxime sich von diesem Princip müsse ableiten
lassen. Nun wird zwar eine Maxime dadurch,
daß sie sich nicht davon ableiten läßt, noch nicht
falsch, sondern es folgt daraus nur soviel, daß
sie nicht in das Feld der Moral gehöre; sie kann
aber etwa in das Gebiet der Theorie gehören,
politisch, technisch, praktisch, oder dergl. seyn.
So ist z. B. jener Ausspruch: Sollen wir böses
thun, daß gutes daraus komme? das sey ferne — allgemeines
moralisches Gebot, weil es sich
vom Princip aller Moral deduciren läßt, und das
Gegentheil ihm widersprechen würde: hingegen
jene Maximen: So jemand mit dir rechten will
um deinen Rock, dem laß auch den Mantel,
u. s. w., sind keine Moralvorschriften, sondern
nur in besondern Fällen gültige Regeln der Politik,
die als solche nicht länger gelten, als so
lange sie mit keiner Moralvorschrift in Kollision
kommen, weil diesen alles untergeordnet werden
muß. Wenn eine Offenbarung nun Regeln der
letztern Art enthält, so folgt daraus noch gar
nicht, daß darum die ganze Offenbarung nicht
göttlich sey, und eben so wenig, daß jene Regeln
falsch seyen. — Das hängt von anderweitigen
Beweisen aus den Principien, unter denen
sie stehen, ab — sondern nur, daß diese Regeln
nicht zum Inhalte einer geoffenbarten Religion,
als solcher, gehören, sondern ihren Werth anderwärtsher
ableiten müssen. Eine Offenbarung
aber, die Maximen enthält, welche dem Princip
aller Moral widersprechen, die z. B. frommen,
oder nicht frommen Betrug, Unduldsamkeit gegen
Andersdenkende, Verfolgungsgeist, die überhaupt
andere Mittel zur Ausbreitung der Wahrheit,
als Belehrung, autorisirt, ist sicher nicht
von Gott, denn der Wille Gottes ist dem
Moralgesetze gemäß, und was diesem widerspricht,
kann er weder wollen, noch kann er zulassen,
daß jemand es als seinen Willen ankündige,
der außerdem auf seinen Befehl handelt.

Da zweitens alle besondre Fälle, in denen
Moralgesetze eintreten, durch einen endlichen
Verstand unmöglich a priori vorherzusehn, noch
durch einen unendlichen, der sie vorhersieht,
endlichen Wesen mitzutheilen sind, folglich keine
Offenbarung alle mögliche besondre Regeln der
Moral enthalten kann, so muß sie uns doch
noch zuletzt entweder an das Moralgesetz in
uns, oder an ein von ihr als göttlich aufgestelltes
allgemeines Princip desselben, welches mit
jenem gleichlautend sey, verweisen. Dies gehört
schon zur Form, und eine Offenbarung, die dies
nicht thut, kommt mit ihrem eignen Begriffe
nicht überein, und ist keine Offenbarung. Ob
sie das erstere, oder das letztere, oder beides
thun wolle, darüber ist a priori kein Gesetz der
Vernunft vorhanden.

Das allgemeine Kriterium der Göttlichkeit einer
Religion in Absicht ihres moralischen Inhalts
ist also folgendes: Nur diejenige Offenbarung,
welche ein Princip der Moral, welches mit dem
Princip der praktischen Vernunft übereinkommt,
und lauter solche moralische Maximen aufstellt,
welche sich davon ableiten lassen, kann von
Gott seyn.

Der zweite Theil des möglichen Inhalts einer
Religion sind jene Sätze, welche als Postulate
der Vernunft gewiß sind, und welche die Möglichkeit
des Endzwecks des Moralgesetzes in sinnlich
bedingbaren Wesen voraussetzt, welche also
durch unsre Willensbestimmung zugleich mit gegeben,
und durch welche hinwiederum gegenseitig
unsre Willensbestimmung erleichtert wird.
Diesen Theil des Inhalts einer Religion nennt
man Dogmatik, und kann ihn ferner so nennen,
wenn man dabei nur auf die Materie desselben,
und nicht auf die Beweisart sieht, und sich nicht
durch diese Benennung berechtigt glaubt zu dogmatisiren,
d. i. diese Sätze als objektiv gültig
darzustellen. Daß eine Offenbarung uns über
dieselben nichts weiter lehren könne, als was
aus den Principien der reinen Vernunft folgt,
ist schon oben erwiesen. Hier ist also blos noch
die Frage zu erörtern: worauf kann eine Offenbarung
unsern Glauben an diese Wahrheiten gründen?
Es sind nach obigen Erörterungen noch
folgende zwei Fälle möglich: Entweder die Offenbarung
leitet sie von dem Moralgesetze in
uns, das sie als Gesetz Gottes aufstellt, ab, und
giebt sie uns dadurch nur unmittelbar als Zusicherungen
Gottes; oder sie stellt sie unmittelbar
als Entschließungen der Gottheit, entweder
schlechthin als solche, oder als Entschließungen
seines durch das Moralgesetz bestimmten Wesens
auf, ohne sie noch besonders von diesem Gesetze
abzuleiten. Die erste Art der Begründung unsers
Glaubens ist dem Verfahren der Vernunft- und
Naturreligion ganz gemäß, und die Rechtmäßigkeit
desselben ist mithin außer Zweifel.
Bei der zweiten entstehen folgende zwei Fragen:
Thut es unsrer Freiheit, und also unsrer Moralität
nicht Abbruch, wenn wir die blos postulirten
Verheißungen des Moralgesetzes als Verheißungen
eines unendlichen Wesens ansehen; und — müssen
alle diese Zusicherungen sich nicht wenigstens
hinterher vom Endzwecke des Moralgesetzes
ableiten lassen? Was die erste anbelangt,
so ist sogleich klar, daß, wenn eine Offenbarung
uns Gott nur als den Alleinheiligen, als den genauesten
Abdruck des Moralgesetzes dargestellt
hat, wie jede Offenbarung das soll, aller Glaube
an Gott Glaube an das in concreto dargestellte
Moralgesetz ist. In Absicht des zweiten aber
sind, wenn eine gewisse Lehre nicht vom Endzwecke
des Moralgesetzes abzuleiten ist, wieder
zwei Fälle möglich; entweder, sie läßt sich blos
nicht ableiten, oder sie widerspricht demselben.

Widersprechen gewisse dogmatische Behauptungen
dem Endzwecke des Moralgesetzes, so
widersprechen sie dem Begriffe von Gott, und
dem Begriffe aller Religion; und eine Offenbarung,
die dergleichen enthält, kann nicht von
Gott seyn. Gott kann zu dergleichen Behauptungen
nicht nur nicht berechtigen, sondern er
kann sie, bei einem Zwecke, der der seinige ist,
auch nicht einmal zulassen, weil sie seinem
Zwecke widersprechen. Lassen sich aber einige
nur nicht davon ableiten, ohne ihnen gerade zu
widersprechen, so ist daraus noch nicht zu
schließen, daß die ganze Offenbarung nicht von
Gott seyn könne; denn Gott bedient sich des
Dienstes von Menschen, welche irren, welche
sich selbst ein Hirngespinst erdichten können,
um es, vielleicht in wohlmeinender Absicht, neben
göttliche Belehrungen zu stellen, und nach
ihrer Meinung noch mehr gutes zu stiften; und
es ist ihm nicht anständig ihre Freiheit einzuschränken,
wenn sie nur nicht einen seinem
Zwecke geradezu entgegenstehenden Gebrauch
davon machen wollen: aber das folgt sicher, daß
alles von dieser Art nicht Bestandtheil einer
göttlichen Offenbarung, sondern menschlicher
Zusatz ist, von welchem wir keine weitere Notiz
zu nehmen haben, als insofern sein Werth
aus ändern Gründen erhellet. Dergleichen Sätze
können, da sie einer moralischen Absicht ganz
unfähig sind, meist nur theoretische Aufschlüsse
versprechen: und wenn sie von übernatürlichen
Dingen reden, werden sie meistens sich gar
nicht denken, lassen, weil sie nicht unter den
Bedingungen der Kategorien stehen können.
Stünden sie, als objektive Behauptungen, darunter,
so würden sie sich nicht blos nicht ableiten
lassen, sondern sie würden dem Moralgesetze
sogar widersprechen, wie im folgenden §.
dargethan werden wird.

Eine Offenbarung kann endlich gewisse, mit
größerer oder geringerer Feierlichkeit verbundene,
in Gesellschaft oder für sich allein zu gebrauchende
Aufmunterungs- und Beförderungsmittel
zur Tugend vorschlagen. Da alle Religion Gott
nur als moralischen Gesetzgeber darstellt, so ist
alles, was nicht Gebot des Moralgesetzes in uns
ist, auch nicht das seinige, und es ist kein Mittel
ihm zu gefallen, als durch Beobachtung desselben:
diese Beförderungsmittel der Tugend
müssen sich also nicht in die Tugend selbst,
diese Anempfehlungen derselben müssen sich
nicht in Gebote, die uns eine Pflicht auflegen,
verwandeln, es muß nicht zweideutig gelassen
werden, ob man etwa auch durch den Gebrauch
dieser Mittel, oder vielleicht nur durch ihn, sich
den Beifall der Gottheit erwerben könne, sondern
ihr Verhältniß zu dem wirklichen Moralgesetze
muß genau bestimmt werden. — Wenn
ein weises Wesen den Zweck will, will es auch
die Mittel, könnte man sagen; aber es will sie
nur, inwiefern sie wirklich Mittel sind und werden,
und, — da dieses in der Sinnenwelt anzuwendende
Mittel sind, und wir mithin hier in den Bezirk,
des Naturbegriffs kommen, — es kann sie
nur wollen, inwiefern sie in unsrer Macht stehen.
Es ist z. B. sehr wahr, und jeder Beter erfährt's,
daß das Gebet, es sey nun anbetende Betrachtung
Gottes, oder Bitte oder Dank, unsre Sinnlichkeit
kräftig verstummen macht, und unser
Herz mächtig zum Gefühl, und zur Liebe unsrer
Pflichten emporhebt. Aber, wie können wir den
kalten, keines Enthusiasmus fähigen Mann — und
es ist sehr möglich, daß es deren gebe — verbinden,
seine Betrachtung bis zur Anbetung
emporzuzwingen, und zu begeistern; wie können
wir ihn nöthigen, Ideen der Vernunft durch
ihre Darstellung vermittelst der Einbildungskraft
zu beleben, wenn subjektive Ursachen ihn dieser
Fähigkeit beraubten, da dieselbe eine empirische
Bestimmung ist; wie können wir ihn nöthigen,
irgend ein Bedürfniß so stark zu fühlen, so innig
zu begehren, daß er sich vergesse dasselbe einem
übernatürlichen Wesen mitzutheilen, von dem er
kalt denkend erkennt, daß er's ohne ihn weiß,
und daß er's ohne ihm geben wird, wenn er's
verdient und haben muß, und sein Bedürfniß
keine Einbildung ist? — Dergleichen Beförderungsmittel
sind also nur darzustellen als das,
was sie sind, und nicht den durch das Moralgesetz
unbedingt gebotnen Handlungen gleich zu
setzen; sie sind nicht schlechthin zu gebieten,
sondern dem, den sein Bedürfniß zu ihnen treibt,
blos anzuempfehlen; sie sind weniger Befehl, als
Erlaubniß. Jede Offenbarung, die sie den Moralgesetzen
gleichsetzt, ist sicher nicht von Gott;
denn es widerspricht dem Moralgesetze, irgend
etwas in gleichen Rang mit seinen Anforderungen
zu setzen.

Welche Wirkungen aber auf unsre moralische
Natur darf eine Offenbarung von dergleichen
Mitteln versprechen, blos natürliche, oder übernatürliche,
d. i. solche, die nach den Gesetzen
der Natur mit ihnen, als Wirkungen mit ihren
Ursachen, nicht nothwendig verbunden sind, sondern
bei Gelegenheit des Gebrauchs dieser Mittel,
durch eine übernatürliche Ursache außer uns,
gewirkt werden? Laßt uns einen Augenblick
das letztere annehmen, daß nemlich unser Wille
durch eine übernatürliche Ursache außer uns
dem Moralgesetze gemäß bestimmt werde. Nun
aber ist keine Bestimmung, die nicht durch und
mit Freiheit geschieht, dem Moralgesetze gemäß,
folglich widerspricht diese Annahme sich selbst,
und jede durch eine solche Bestimmung erfolgte
Handlung wäre nicht moralisch; könnte folglich
weder das geringste Verdienst haben, noch auf
irgend eine Art eine Quelle von Achtung und
Glückseligkeit für uns werden; wir wären in
diesem Falle Maschinen, und nicht moralische
Wesen, und eine dadurch hervorgebrachte Handlung
wäre in der Reihe unsrer moralischen schlechterdings
Null. — Wenn man aber dies auch zugeben
müßte, wie man es denn muß, so könnte
man noch weiter sagen: eine solche Bestimmung
sollte, bei Gelegenheit des Gebrauchs jener Mittel
in uns hervorgebracht werden, nicht, um unsre
Moralität zu erhöhen, welches freilich nicht
möglich wäre, sondern um durch die in uns übernatürlich
hervorgebrachte Wirkung eine Reihe in
der Sinnenwelt hervorzubringen, die für die Bestimmung
anderer moralischen Wesen, nach Gesetzen
der Natur, Mittel würde, und wobei wir
freilich bloße Maschinen wären: daß aber Gott
sich vielmehr unsrer, als andrer, dazu bediene,
hange von der Bedingung des Gebrauchs jenes
Mittels ab. — Jetzt ununtersucht, was denn
das für einen Werth für uns haben könne, ob
eben wir als Maschinen, oder ob andere Maschinen
zur Beförderung des Guten gebraucht würden;
kann auch in dieser Absicht keine Offenbarung
allgemeingültige Verheißungen von dieser
Art geben, denn wenn jeder die Bedingung derselben
erfüllte, jeder dadurch eine fremde übernatürliche
Kausalität in sich veranlaßte, so würden
dadurch nicht nur alle Gesetze der Natur
außer uns, sondern auch alle Moralität in uns
aufgehoben. — Wir dürfen aber nicht schlechthin
läugnen, daß nicht in besondern Fällen dergleichen
Wirkungen in dem Plane der Gottheit
gewesen seyn konnten, ohne das Princip der Offenbarung
überhaupt zu läugnen; wir dürfen eben
so wenig läugnen, daß nicht einige dieser Wirkungen
an Bedingungen von Seiten der Werkzeuge
könnten gebunden gewesen seyn, weil wir
das nicht wissen können; aber wenn in einer
Offenbarung Erzählungen davon, Vorschriften,
und Verheißungen hierüber vorkommen, so gehören
diese zur äußern Form der Offenbarung,
und nicht zum allgemeinen Inhalte derselben.
Bestimmung durch übernatürliche Ursachen außer
uns hebt die Moralität auf; jede Religion also,
die unter irgend einer Bedingung dergleichen
Bestimmungen verspricht, widerspricht dem Moralgesetze,
und ist folglich sicher nicht von Gott.

Es bleibt also der Offenbarung von dergleichen
Mitteln nichts übrig zu versprechen, als
natürliche Wirkungen. — So wie wir von Beförderungsmitteln
der Tugend reden, sind wir im
Gebiete des Naturbegriffs. Das Mittel ist in der
sinnlichen Natur; das was dadurch bestimmt
werden soll, ist die sinnliche Natur in uns; unsre
unedlen Neigungen sollen geschwächt und
unterdrückt, unsre edlern sollen gestärkt und
erhöht werden; die moralische Bestimmung des
Willens soll dadurch nicht geschehen, sondern
nur erleichtert werden. Alles also muß nothwendig
wie Ursache und Wirkung zusammenhängen,
und dieser Zusammenhang muß sich klar
einsehen lassen. — Es wird aber hierdurch nicht
behauptet, daß die Offenbarung in Anspruch
genommen werden könne, diesen Zusammenhang
zu zeigen. Der Zweck der Offenbarung
ist praktisch, eine solche Deduktion aber theoretisch,
und kann demnach dem eignen Nachdenken
eines jeden überlassen werden. Jene
kann sich begnügen, diese Mittel, blos als von
Gott anempfohlen, aufzustellen. Nur muß sich
dieser Zusammenhang hinterher zeigen lassen;
denn Gott, der unsre sinnliche Natur kennt,
kann ihr keine Mittel der Besserung anpreisen,
die den Gesetzen derselben nicht gemäß sind.
Jede Offenbarung also, welche Mittel zur Beförderung
der Tugend vorschlägt, von denen
man nicht zeigen kann, wie sie natürlich dazu
beitragen können, ist, wenigstens inwiefern sie
dies thut, nicht von Gott. — Wir dürfen hier
die Einschränkung hinzusetzen: denn wenn solche
Mittel nur nicht zu Pflichten gemacht werden;
wenn nur nicht übernatürliche Wirkungen
von ihnen versprochen werden; so ist ihre Anempfehlung
nicht der Moral widersprechend, sie
ist blos leer und unnütz[24].

 

§. 12.

Kriterien der Göttlichkeit einer Offenbarung in Absicht der
möglichen Darstellung dieses Inhalts.

Da die Offenbarung überhaupt schon ihrer
Form nach, für das Bedürfniß der Sinnlichkeit
da ist, so ist es sehr wahrscheinlich, daß sie
sich auch in ihrer Darstellung zu derselben herablassen
werde, wenn gezeigt werden sollte, daß
die Sinnlichkeit hierüber besondre Bedürfnisse habe.
Doch ist diese Darstellung so wenig das
Wesentliche und Charakteristische einer Offenbarung,
daß wir sogar, wie oben gezeigt worden
ist, a priori nicht einmal fordern können,
daß sie einen Inhalt habe, oder überhaupt irgend
etwas mehr thue, als daß sie Gott für den
Urheber des Moralgesetzes ankündige.

Die Sinnlichkeit überhaupt ist, wegen des
Widerstrebens der Neigung, nur zu bereit, die
Erfüllung des Moralgesetzes für unmöglich zu
halten, und das Gebot nicht, als für sich gegeben,
anzuerkennen. Nun giebt zwar die Offenbarung
dies Gesetz ausdrücklich an die Sinnlichkeit;
aber doch redet in dem sinnlichen
Menschen noch immer die Stimme der Pflicht,
durch das Schreien der Begierde geschwächt,
und durch die falschen Begriffe, die jene in
Menge liefert, gedämpft, nur leise, wenn sie
über seine eigenen Handlungen sprechen soll — wenn
sie im eigentlichen Verstande gebietend
ist. Aber auch der rohsinnlichste Mensch hört
sie, wenn von Beurtheilung einer Handlung die
Rede ist, bei welcher seine Neigung von keiner
Seite mit in's Spiel gezogen wird. Und lernt
er sie nur dadurch in sich unterscheiden, wird
sie nur dadurch aus ihrer Unthätigkeit gezogen,
und er mit ihr bekannter und vertrauter, so
wird er endlich doch anfangen, auch an sich
zu hassen, was er an andern verabscheut, und
sich selbst so zu wünschen, wie er andere fordert. — Der
Widersinn, alles um sich her gerecht
haben, und nur allein ungerecht seyn zu
wollen, ist zu auffallend, als daß irgend ein
Mensch sich ihn gern gestehen wolle. Bringe
man ihn dahin, daß, im Falle er ungerecht
ist, er sich ihn gestehen müsse! Wie kann
dieser Zweck erreicht werden? Durch Aufstellung
moralischer Beispiele. Die Offenbarung
kann also ihre Moral in Erzählungen einkleiden,
und sie entspricht dem Bedürfniß des Menschen
nur um so besser, wenn sie es thut. Sie kann
ungerechte Handlungen zur Verachtung, gerechte,
besonders mit großen Aufopferungen und
Anstrengungen durchgesetzte, zur Bewunderung
und Nachahmung aufstellen. Über die Befugniß
einer Offenbarung, ihre Sittenlehre so vorzutragen,
kann keine Frage entstehen: und daß
die von ihr als mustermäßig aufgestellten Handlungen
rein moralisch, seyn müssen; daß sie
nicht etwa zweideutige, oder wohl gar offenbar
schlechte Handlungen als gute rühmen, und
Leute, die dergleichen verrichtet haben, als
Muster anpreisen dürfe, folgt aus dem Zwecke
der Offenbarung. Jede Offenbarung, die dieses
thut, widerspricht dem Moralgesetze, und
dem Begriffe von Gott, und kann folglich
nicht göttlichen Ursprungs seyn.

Eine Offenbarung hat die Vernunftideen,
Freiheit, Gott, Unsterblichkeit darzustellen. — Daß
der Mensch frei sey, lehrt jeden unmittelbar
sein Selbstbewußtseyn und er zweifelt
um so weniger daran, je weniger er durch Vernünfteln
sein natürliches Gefühl verfälscht hat.
Die Möglichkeit aller Religion, und aller Offenbarung,
setzt die Freiheit voraus. Die Darstellung
dieser Idee für die sinnlich bedingte Vernunft
ist also kein Geschäft für eine Offenbarung: und
mit Auflösung der dialektischen Scheingründe
dagegen hat keine Offenbarung es zu thun, als
welche nicht vernünftelt, sondern gebietet, und
sich nicht an vernünftelnde, sondern sinnliche
Subjekte richtet. — Aber dagegen ist die Idee
von Gott es desto mehr. Unter die Bedingungen
der reinen Sinnlichkeit, Zeit und Raum,
Gott sich zu denken, wenn er sich ihn denken
will, ist jeder gedrungen, der Mensch ist.
Wir mögen noch so sehr überzeugt seyn, noch
so scharf erweisen können, daß sie auf ihn
nicht passen, so überrascht uns doch dieser Fehler,
indem wir ihn noch rügen. Wir wollen
jetzt uns Gott als uns gegenwärtig denken, und
wir können nicht verhindern, ihn an den Ort
hinzudenken, wo wir sind: wir wollen jetzt
Gott als den Vorherseher unsrer künftigen Schicksale,
unsrer freien Entschließungen denken, und
wir denken ihn als in der Zeit, in der er jetzt
ist, blickend in eine Zeit, in der er noch nicht
ist. Solchen Vorstellungen muß die Darstellung
einer Religion sich anpassen; denn sie redet
mit Menschen, und kann keine andre, als der
Menschen Sprache reden. — Aber die empirische
Sinnlichkeit bedarf noch mehr. Der innere Sinn,
das empirische Selbstbewußtseyn steht unter der
Bedingung, ein mannichfaltiges nach und nach,
und allmählich aufzunehmen, und zu einander
hinzuzusetzen; nichts aufnehmen zu können,
was sich nicht von den vorherigen unterscheidet,
also nur Veränderungen bemerken zu können.
Seine Welt ist eine unaufhörliche Kette
von Modifikationen. Unter dieser Bedingung will
er sich auch das Selbstbewußtseyn Gottes denken. — Er
bedarf z. B. jetzt eines Zeugens der
Reinigkeit seiner Gesinnungen bei einer gewissen
Entschließung. Gott hat bemerkt, so denkt
er sich's, was in meiner Seele vorging. — Er
ist jetzt beschämt über eine unmoralische Handlung:
sein Gewissen erinnert ihn an die Heiligkeit
des Gesetzgebers. Er hat sie, er hat das
ganze Verderben, das sich darinn zeigt, entdeckt,
denkt er. Aber er bemerkt auch die Reue, die
ich jetzt darüber empfinde, fährt er fort. — Er
entschließt sich jetzt recht stark, hinführe aufmerksam
an seiner Heiligung zu arbeiten. Er
fühlt, daß ihm die Kräfte dazu fehlen. Er ringt
mit sich, und zu schwach im Kampfe, siehe er
sich nach fremder Hülfe um, und betet zu Gott.
Gott wird auf mein flehentliches, anhaltendes
Bitten sich entschließen mir beizustehen, denkt
er; — und denkt sich in allen diesen Fällen
Gott als durch ihn modificirbar. — Er denkt
sich in Gott Affekten, und Leidenschaften, damit
er Theil nehmen könne an den seinigen; — Mitleid,
Bedauren, Erbarmen, Liebe, Vergnügen,
u. dergl. — Die höchste, oder tiefste
Stufe der Sinnlichkeit, die alles unter die empirischen
Bedingungen des äussern Sinns setzt,
verlangt noch mehr. Sie will einen körperlichen
Gott, der ihre Handlungen im eigentlichen Verstande
sieht, ihre Worte hört, mit dem sie
reden könne, wie ein Freund mit seinem Freunde.
Ob eine Offenbarung sich zu diesen Bedürfnissen
herablassen könne, ist keine Frage: ob
sie aber dürfe, und in wie weit sie dürfe, muß
eine Kritik der Offenbarung beantworten.

Der Zweck aller dieser Belehrungen ist kein
andrer, als Beförderung reiner Moralität, und
der versinnlichenden Darstellung derselben insbesondere
Beförderung reiner Moralität in dem
sinnlichen Menschen. Insofern nur diese Versinnlichung
mit diesem Zwecke übereinkommt,
kann die Offenbarung göttlich seyn: wenn sie
ihm aber widerspricht, ist sie gewiß nicht
göttlich.

Die Versinnlichung des Begriffs von Gott
kann den moralischen Eigenschaften Gottes, und
mithin aller Moralität auf zweierlei Art widersprechen:
nemlich theils unmittelbar, wenn
Gott mit Leidenschaften dargestellt wird, die
geradezu gegen das Moralgesetz sind, wenn
ihm z. B. Zorn und Rache aus Eigenwillen, Vorliebe
oder Vorhaß, welche sich auf etwas anders
als auf die Moralität der Objekte dieser
Leidenschaften gründen, zugeschrieben wird.
Ein solcher Gott würde kein Muster unsrer Nachahmung,
und kein Wesen seyn, für welches
wir Achtung haben könnten, sondern ein Gegenstand
einer ängstlichen zur Verzweiflung bringenden
Furcht. Jedoch widerspricht dieses schon
der Form aller Offenbarung, welche einen heiligen
Gott als Gesetzgeber verlangt. Es würde
aber dem moralischen Begriffe von Gott gar
nicht widersprechen, wenn ihm z. B. lebhafter
Unwille über das unmoralische Verhalten endlicher
Wesen zugeschrieben würde; denn das ist
blos sinnliche Darstellung einer nothwendigen
Wirkung der Heiligkeit Gottes, die wir, wie sie
an sich in Gott ist, gar nicht erkennen können;
und wenn in einer Sprache, die zu den feinern
Modifikationen der Affekten keine bestimmten
Worte hätte, dieser Unwille auch Zorn genennt
würde, so widerspricht auch dies, im Geiste der
Menschen, die diese Sprache redeten, verstanden,
dem Begriffe von Gott nicht, Mittelbar würde
jede sinnliche Darstellung von Gott der Moralität
widersprechen, wenn sie als objektiv gültig, und
nicht als bloße Herablassung zu unserm subjektiven
Bedürfniß vorgestellt würde. Denn alles,
was vom Objekte, an sich gilt, daraus kann ich
Schlüsse ziehen, und das Objekt dadurch weiter
bestimmen. Leiten wir aber aus irgend einer
sinnlichen Bedingung Gottes, als objektiv gültig,
Schlüsse ab, so verwickeln wir uns mit jedem
Schlüsse tiefer in Widersprüche gegen seine moralischen
Eigenschaften. Sieht z. B. und hört
Gott wirklich, so muß er auch durch diese Sinne
des Vergnügens theilhaftig seyn; so ist es sehr
möglich, daß wir ihm ein sinnliches Vergnügen
machen können, daß der Geruch der Brandopfer
und Speisopfer, ihm wirklich gefallen kann[25], und
wir haben folglich Mittel ihm durch etwas anderes,
als durch Moralität gefällig zu werden.
Können wir Gott wirklich durch unsre Empfindungen
bestimmen, ihn zum Mitleiden, zum Erbarmen,
zur Freude bewegen, so ist er nicht der
Unveränderliche, der Alleingenugsame, der Alleinselige,
so ist er noch durch etwas anderes,
als durch das Moralgesetz bestimmbar; so können
wir auch wol hoffen, ihn durch Winseln und
Zerknirschung zu bewegen, daß er anders mit
uns verfahre, als der Grad unsrer Moralität es
verdient hätte. Alle diese sinnlichen Darstellungen
göttlicher Eigenschaften müssen also nicht
als objektiv gültig angekündigt werden; es muß
nicht zweideutig gelassen werden, ob Gott an
sich so beschaffen sey, oder ob er uns nur zum
Behuf unsers sinnlichen Bedürfnisses erlauben
wolle, ihn so zu denken. — Außer dieser Bedingung
aber können wir keiner Offenbarung
a priori Gesetze vorschreiben, wie weit sie mit der
Versinnlichung des Begriffs von Gott gehen dürfe:
sondern dies hängt gänzlich von dem empirisch
gegebnen Bedürfnisse des Zeitalters ab, für welches
sie zunächst bestimmt ist. Wenn z. B. irgend
eine Offenbarung, um von einer Seite allen
Bedürfnissen der rohsten Sinnlichkeit Genüge zu
thun, und von der andern Seite dem Begriffe
von Gott seine völlige Reinheit zu sichern, uns
irgend ein ganz sinnlich bedingtes Wesen, als einen
Abdruck der moralischen Eigenschaften Gottes,
insofern sie Beziehungen auf Menschen haben,
eine verkörperte praktische Vernunft λογον
gleichsam als einen Gott der Menschen, darstellte:
so wäre dies noch gar kein Grund, so
einer Offenbarung überhaupt, oder auch nur dieser
Darstellung derselben den göttlichen Ursprung
abzusprechen; wenn nur dieses Wesen so vorgestellt
wäre, daß es jener Absicht entsprechen
könnte, und wenn nur diese Stellvertretung nicht
als objektiv gültig behauptet, sondern blos als
Herablassung zur Sinnlichkeit, die derselben bedürfen
könnte[26], vorgestellt, und, was daraus
nothwendig folgt, jedem völlig freigestellt würde,
sich dieser Vorstellung zu bedienen, oder nicht, je
nachdem er es für sich moralisch nützlich fände.
Nur eine solche Offenbarung also kann göttlichen
Ursprungs seyn, die einen anthropomorphosirten
Gott, nicht als objektiv, sondern blos für subjektiv
gültig giebt.

Der Begriff der Unsterblichkeit der Seele
gründet sich auf eine Abstraktion, die die Sinnlichkeit,
besonders der tiefste Grad der Sinnlichkeit,
nicht macht. Seiner Persönlichkeit ist jeder
unmittelbar durch das Selbstbewußtseyn sicher;
das: Ich bin — bin selbstständiges Wesen, läßt
er sich durch keine Vernünfteleien rauben. Aber
welche von diesen Bestimmungen dieses seines
Ich reine, oder empirische, welche für und durch
den innern oder äußern Sinn, oder welche durch
die reine Vernunft gegeben, welche wesentlich,
und welche nur zufällig seyen, und nur von seiner
gegenwärtigen Lage abhängen, sondert er
nicht ab, und ist nicht fähig es zu thun. Er
wird vielleicht nie auf den Begriff einer Seele,
als eines reinen Geistes kommen; und giebt man
ihm auch denselben, so wird man ihm oft nichts
als ein Wort geben, das für ihn ohne Bedeutung
ist. Er kann also Fortdauer seines Ich sich nicht
anders denken, als unter der Gestalt der Fortdauer
desselben mit allen seinen gegenwärtigen
Bestimmungen. Wenn eine Offenbarung sich zu
dieser Schwachheit herablassen will, — und sie
wird es fast müssen, um verständlich zu werden, — so
wird sie ihm jene Idee in die Gestalt
kleiden, in der er allein fähig ist, sie zu
denken, in die, der Fortdauer alles dessen, was
er gegenwärtig zu seinem Ich rechnet; und, da
er den einstigen Untergang eines Theils desselben
offenbar vorhersieht, der Wiederauferstehung[27];
und die Hervorbringung der völligen
Kongruenz zwischen Moralität und Glückseligkeit
in das Bild eines allgemeinen Verhörs und Gerichtstages,
und einer Austheilung von Strafen
und Belohnungen. — Aber sie darf diese Bilder
nicht als objektive Wahrheiten aufstellen. — Nur
eine solche Offenbarung also kann göttlich
seyn, welche eine versinnlichte Darstellung
unsrer Unsterblichkeit, und des moralischen Gerichts
Gottes über endliche Wesen, nicht als objektiv,
sondern nur als subjektiv (nemlich nicht
für Menschen überhaupt, sondern nur für diejenigen
sinnlichen Menschen, die einer solchen
Darstellung bedürfen) gültig giebt. Thut sie das
erstere, so ist ihr zwar darum noch nicht die
Möglichkeit eines göttlichen Ursprungs überhaupt
abzusprechen, denn eine solche Behauptung widerspricht
der Moral nicht, sie ist blos nicht von
ihren Principien abzuleiten; aber sie ist, wenigstens
in Rücksicht dieser Behauptung, nicht
göttlich.

Ob eine Offenbarung ihren versinnlichenden
Vorstellungen reiner Vernunftideen objektive,
oder blos subjektive Gültigkeit beilege, ist, wenn
sie es auch nicht ausdrücklich erinnert, welches
jedoch zur Vermeidung alles möglichen Misverständnisses
zu wünschen ist, daraus zu ersehen,
ob sie auf dieselben Schlüsse bauet oder, nicht.
Thut sie das erstere, so ist offenbar, daß sie
ihnen objektive Gültigkeit beilegt.

Da endlich die empirische Sinnlichkeit sich,
ihren besondern Modifikationen nach, bei verschiedenen
Völkern, und in verschiedenen Zeitaltern
verändert, und unter der Zucht einer guten
Offenbarung sich immer mehr verringern
soll; so ist es Kriterium, zwar nicht der Göttlichkeit
einer Offenbarung, aber doch ihrer möglichen
Bestimmung für viele Völker, und Zeiten,
wenn die Körper, in die sie den Geist kleidet,
nicht zu fest, und zu haltbar, sondern von einem
leichten Umrisse, und dem Geiste verschiedener
Völker und Zeiten ohne Mühe anzupassen sind. — Eben
dies gilt von den Aufmunterungs- und Beförderungsmitteln
zur Moralität, die eine Offenbarung
empfiehlt. Unter der Leitung einer weisen
Offenbarung, die in weisen Händen ist, sollten die
erstem und letztern immer mehr von ihrer Beimischung
grober Sinnlichkeit ablegen, weil sie
immer entbehrlicher werden sollte.

 

§. 13.

Systematische Ordnung dieser Kriterien.

Die jetzt aufgestellten Kriterien sind Bedingungen
der Möglichkeit unsern Begriff a priori
von einer Offenbarung auf eine in der Sinnenwelt
gegebne Erscheinung anzuwenden, und zu
urtheilen, sie sey eine Offenbarung; nemlich
nicht Bedingungen der Anwendung des Begriffs
überhaupt, denn davon werden wir erst im folgenden
§. reden, sondern seiner Anwendung auf
die bestimmte gegebne Erfahrung. Um sicher
zu seyn, daß wir diese Bedingungen alle erschöpft
haben, und daß es außer den angeführten
keine mehr gebe, (denn wenn wir etwa im
Gegentheile welche aufgestellt hätten, die keine
sind, so müßte sich das sogleich daraus ergeben
haben, daß wir sie aus dem Offenbarungsbegriffe
nicht hätten ableiten können,) müssen wir uns
nach einem Leitfaden zur Entdeckung aller Bestimmungen
dieses Begriffs umsehen; und ein
solcher ist bei allen möglichen Begriffen die Tafel
der Kategorien.

Der Begriff einer Offenbarung ist nemlich ein
Begriff von einer Erscheinung in der Sinnenwelt,
welche der Qualität nach unmittelbar durch
göttliche Kausalität bewirkt seyn soll. Es ist
mithin Kriterium einer diesem Begriffe entsprechenden
Erscheinung, daß sie durch keine Mittel
gewirkt sey, die dem Begriffe einer göttlichen
Kausalität widersprechen; und dieses sind, da
wir von Gott nur einen moralischen Begriff haben,
alle unmoralische. Diese Erscheinung soll
der subjektiven Quantität nach, (denn die objektive
giebt kein eigentliches Kriterium ab, sondern
auf sie gründet sich blos die Erinnerung, daß
mehrere Offenbarungen zu gleicher Zeit bei entfernten
Völkern nicht unmöglich sind,) für alle
sinnliche Menschen gelten, die derselben bedürfen.
Es ist mithin Bedingung jeder in concreto
gegebnen Offenbarung, daß Menschen mit einem
dergleichen Bedürfniß wirklich nachzuweisen
seyen. — Dies sind die Kriterien einer Offenbarung
ihrer äußern Form nach, welche sich aus
den mathematischen Bestimmungen ihres Begriffs
ergeben, was denn der Natur der Sache nach
so seyn mußte.

Diese Erscheinung wird in ihrem Begriffe der
Relation nach auf einen Zweck bezogen, nemlich
den, reine Moralität zu befördern: eine in concreto
gegebne Offenbarung muß folglich diesen
Zweck erweislich beabsichtigen, — nicht eben
nothwendig erreichen, welches schon dem Begriffe
moralischer, d. i. freier Wesen, in welchen
allein sich Moralität hervorbringen läßt,
widersprechen würde. Dieses Zwecks Beförderung
aber ist in sinnlichen Menschen nicht anders,
als durch Ankündigung Gottes, als moralischen
Gesetzgebers, möglich; und der Gehorsam
gegen diesen Gesetzgeber ist nur dann moralisch,
wenn er sich auf die Vorstellung seiner Heiligkeit
gründet. Diese Ankündigung sowohl, als
die Reinigkeit des aufgestellten Motivs des geforderten
Gehorsams ist mithin Kriterium jeder
Offenbarung.

In Absicht der Modalität endlich würde eine
Offenbarung in ihrem Begriffe blos als möglich
angenommen, woraus, da es zu dem Begriffe an
sich nichts hinzuthut, sondern nur das Verhältniß
seines Gegenstandes zu unserm Verstande ausdrückt,
keine Bedingung der Anwendung dieses
Begriffs auf eine in concreto gegebne Erscheinung,
d. i. kein Kriterium einer Offenbarung sich
ergeben kann. Was aber daraus auf die Möglichkeit
ihn überhaupt anzuwenden folge, das
werden wir im folgenden §. sehen.

Dies sind nun die Kriterien einer Offenbarung
ihrer Form nach, und, da das Wesen der Offenbarung
eben in der besondern Form einer schon
a priori vorhandenen Materie besteht, die einzigen
ihr wesentlichen: und es sind außer den
aufgestellten keine mehr möglich, weil in ihrem
Begriffe keine Bestimmungen mehr sind.

Die Materie einer Offenbarung ist a priori
durch die reine praktische Vernunft da, und
steht an sich unter eben der Kritik, unter welcher
letztere selbst steht: mithin ist, sofern sie
als Materie einer Offenbarung betrachtet wird,
sowohl dem Inhalte als der Darstellung nach,
welche jenen modificirt, ihr einziges Kriterium,
daß sie mit der Aussage der praktischen Vernunft
völlig übereinstimme; der Qualität nach,
daß sie eben das aussage; der Quantität nach,
daß sie nicht mehr aussagen zu wollen vorgebe,
(denn daß weniger in ihr ausgesagt werde, ist
unmöglich, da sie ein Princip aufzustellen hat,
in welchem alles, was Inhalt einer Religion werden
kann, wenn auch vielleicht unentwickelt,
enthalten seyn muß;) der Relation nach, als abzuleitend
und untergeordnet unter das einzige
Moralprincip, und der Modalität nach, nicht als
objektiv, sondern blos als subjektiv, allgemeingültig. — Nach
dem jetztgesagten würde sich
leicht eine Tafel aller Kriterien jeder möglichen
Offenbarung nach der Ordnung der Kategorien
entwerfen lassen.



§. 14.

Von der Möglichkeit, eine gegebne Erscheinung für göttliche
Offenbarung aufzunehmen.

Bis jetzt ist eigentlich weiter nichts ausgemacht
worden, als die völlige Gedenkbarkeit einer
Offenbarung überhaupt, d. i. daß der Begriff
einer dergleichen Offenbarung sich nicht selbst
widerspreche; und da in demselben eine Erscheinung
in der Sinnenwelt postulirt wird, haben die
Bedingungen festgesetzt werden müssen, unter
denen dieser Begriff auf eine Erscheinung anwendbar
ist. Diese Bedingungen waren die durch
eine Analysis gefundenen Bestimmungen des anzuwendenden
Begriffs.

Was aber noch nicht geschehen ist, ja wozu
noch gar keine Anstalten gemacht worden sind,
ist das, diesem Begriffe eine Realität außer uns
zuzusichern, welches doch, der Natur dieses Begriffs
nach, geschehen müßte. — Wenn nemlich
ein Begriff a priori, als anwendbar in der
Sinnenwelt, gegeben ist, (wie etwa der der Kausalität,)
so sichert schon der Erweis, daß er gegeben
ist, ihm seine objektive Gültigkeit; wenn
er aber a priori auch nur gemacht ist, wie etwa
der eines Dreiecks, oder auch der eines Pegasus,
so versichert unmittelbar die Konstruktion desselben
im Raume ihm diese Realität, und das
Urtheil: das ist ein Dreieck, oder, das ist ein
Pegasus, heißt weiter nichts, als: das ist die
Darstellung eines Begriffs, den ich mir gemacht
habe. Es wird in einem solchen Urtheile vorausgesetzt,
daß zur Realität des Begriffs weiter
nichts gehöre, als der Begriff selbst; und daß er
allein als zureichender Grund des ihm korrespondirenden
anzusehen sey. In dem a priori gemachten
Begriffe der Offenbarung aber wird zur
Realität desselben allerdings noch etwas ganz
anderes vorausgesetzt, als unser Begriff von ihr,
nemlich, ein Begriff in Gott, der dem unsrigen
ähnlich sey. Das kategorische Urtheil: das ist
eine Offenbarung, heißt nicht etwa blos: diese
Erscheinung in der Sinnenwelt ist Darstellung
eines meiner Begriffe, sondern: sie ist Darstellung
eines göttlichen Begriffs, gemäß einem
meiner Begriffe. Um ein solches kategorisches
Urtheil zu berechtigen, d. i. um dem Offenbarungsbegriffe
eine Realität außer uns zuzusichern,
müßte erwiesen werden können, daß
ein Begriff von derselben in Gott vorhanden, gewesen
sey, und daß eine gewisse Erscheinung
beabsichtigte Darstellung desselben sey.

Ein solcher Beweis könnte entweder a priori
geführt werden, nemlich so, daß aus dem Begriffe
von Gott die Nothwendigkeit gezeigt werde
daß er diesen Begriff nicht nur habe, sondern
auch eine Darstellung desselben habe bewirken
wollen; etwa so, wie wir aus der Anforderung
des Moralgesetzes an Gott, endlichen
Wesen die Ewigkeit zu geben, damit sie dem
ewiggültigen Gebote desselben Genüge leisten
können, nothwendig schließen müssen, daß der
Begriff der unendlichen Dauer endlicher moralischer
Wesen nicht nur als Begriff in Gott sey,
sondern daß er ihn auch außer sich realisiren
müsse. So ein Beweis, der, wie ohne alle Erinnerung
sich versteht, freilich nur subjektiv, aber
dennoch allgemeingültig seyn würde, würde sehr
viel und mehr noch beweisen, als wir wollten,
indem er ganz unabhängig von aller Erfahrung
in der Sinnenwelt uns berechtigte, die absolute
Existenz einer Offenbarung anzunehmen, es
möchte eine dem Begriffe desselben entsprechende
Erscheinung in der Sinnenwelt gegeben
seyn oder nicht. Daß ein solcher Beweis aber
unmöglich sey, haben wir schon oben gesehen.
Wir haben nemlich von Gott nur einen moralischen,
durch die reine praktische Vernunft gegebnen
Begriff. Fände in demselben sich ein
Datum, das uns berechtigte, Gott den Begriff
der Offenbarung zuzuschreiben, so wäre dieses
Datum zugleich dasjenige, was den Offenbarungsbegriff
selbst gäbe, und zwar a priori gäbe.
Nach einem solchen Datum der reinen Vernunft
aber haben wir uns oben vergeblich umgesehen,
und daher von diesem Begriffe eingestanden, daß
er ein blos gemachter sey.

Oder dieser Beweis könnte a posteriori geführt
werden, nämlich so daß man aus den Bestimmungen
der in der Natur gegebnen Erscheinung darthue,
sie können nicht anders, als unmittelbar
durch göttliche Kausalität, und durch
diese wieder nicht anders, als nach dem Begriffe
der Offenbarung gewirkt seyn. Da ein solcher
Beweis die Kräfte des menschlichen Geistes unendlich
übersteige, bedürfte eigentlich nicht dargethan
zu werden, da man nur die Erfordernisse
eines solchen Beweises nennen darf, um ihn von
Übernehmung desselben zurückzuschrecken; doch
ist oben auch das zum Überflusse geschehen.

Man könnte aber etwa noch, nachdem man
auf die Hoffnung eines strengen Beweises Verzicht
gethan, glauben, der nicht erweisbare Satz
werde sich wenigstens wahrscheinlich machen
lassen. Wahrscheinlichkeit nemlich entsteht,
wenn man in die Reihe von Gründen kommt,
welche uns auf den zureichenden Grund für einen
gewissen Satz führen müßte, doch ohne diesen
zureichenden Grund selbst, oder auch den,
der sein zureichender ist, u. s. w. als gegeben
aufzeigen zu können, und je näher man diesem
zureichenden Grunde ist, desto höher ist der
Grad der Wahrscheinlichkeit. Diesen zureichenden
Grund konnte man nun entweder a priori,
(durch's Herabsteigen von den Ursachen zu den
Wirkungen) oder a posteriori (durch's Heraufsteigen
von den Wirkungen zu den Ursachen)
aufsuchen wollen. Im ersten Falle müßte man
etwa eine Eigenschaft in Gott aufzeigen, welche
ihn, wenn etwa noch ein Bestimmungsgrund, der
sich nicht aufzeigen ließe, dazu käme, bewegen
müßte, den Begriff einer Offenbarung nicht etwa
überhaupt — denn eine solche Eigenschaft in
Gott fanden wir oben §. 7. allerdings an seiner
Bestimmung durch's Sittengesetz, Moralität außer
sich durch jedes mögliche Mittel zu verbreiten — sondern
unter den empirisch gegebnen
Bestimmungen dieser besondern Offenbarung zu
realisiren; so wie man etwa von der Weisheit
Gottes, nach der Analogie ihrer Wirkungsart
hienieden (also durch Verbindung dieses Begriffs
a priori mit einer Erfahrung) vermuthen, aber
nicht beweisen kann, (weil Gründe dagegen
seyn möchten, die wir nicht wissen) daß endliche
Wesen mit Körpern, aber immer sich verfeinernden
Körpern fortdauern werden. Abgerechnet,
daß unser Geist so eingerichtet ist daß
Wahrscheinlichkeitsgründe a priori nicht das geringste
Fürwahrhalten in ihm begründen können;
so wird man auch eine solche Bestimmung in
Gott nie auffinden. Oder im zweiten Falle
müßte man alle Möglichkeiten, daß eine gewisse
Begebenheit anders als durch göttliche Kausalität
bewirkt seyn könnte, bis etwa auf eine, oder
zwei, u. s. f. wegräumen. In diese Reihe der
Gründe, eine göttliche Kausalität für gewisse Erscheinungen
in der Sinnenwelt anzunehmen, kommen
wir denn nun allerdings. Denn es ist,
theoretisch betrachtet, allerdings der erste Grund
für den Ursprung einer gewissen Begebenheit
durch unmittelbare Wirkung Gottes, wenn wir
ihre Entstehung aus natürlichen Ursachen nicht
zu erklären wissen. Aber dieses ist nur das erste
Glied einer Reihe, deren Ausdehnung wir gar
nicht wissen, und welche schon an sich aller
Wahrscheinlichkeit nach uns ungedenkbar ist,
und es verschwindet folglich in Nichts vor der
unendlichen Menge der möglichen übrigen. Wir
können mithin für die Befugniß eines kategorischen
Urtheils, daß etwas eine Offenbarung sey,
auch nicht einmal Wahrscheinlichkeitsgründe anführen.

Es dürfte etwa jemand noch einen Augenblick
glauben, daß diese Wahrscheinlichkeit durch
die gefundne Übereinstimmung einer angeblichen
Offenbarung mit den Kriterien derselben begründet
werde; daher, und zuförderst: wenn eine angebliche
Offenbarung vorhanden wäre, an der wir
alle Kriterien der Wahrheit gefunden hätten, — welches
Urtheil über dieselbe würde dies berechtigen?
Alle diese Kriterien sind die moralischen Bedingungen,
unter denen allein, und außer welchen
nicht, eine solche Erscheinung von Gott, dem
Begriffe einer Offenbarung gemäß, bewirkt seyn
könnte; aber gar nicht umgekehrt, — die Bedingungen
einer Wirkung, die blos durch Gott diesem
Begriffe gemäß bewirkt seyn könnte. Wären
sie das letztere, so berechtigten sie durch
Ausschließung der Kausalität aller übrigen Wesen
zu dem Urtheile: das ist Offenbarung; da
sie aber das nicht, sondern nur das erstere sind,
so berechtigen sie blos zu dem Urtheile: das
kann Offenbarung seyn, d. h. wenn vorausgesetzt
wird, daß in Gott der Begriff einer Offenbarung
vorhanden gewesen sey, und daß er ihn habe
darstellen wollen, so ist in der gegebnen Erscheinung
nichts, was der möglichen Annahme, sie
sey eine dergleichen Darstellung, widersprechen
könnte. Es wird also durch eine solche Prüfung
nach den Kriterien blos problematisch, daß irgend
etwas eine Offenbarung seyn könne; dieses
problematische Urtheil aber ist nun auch
völlig sicher.

Es wird nemlich in demselben eigentlich
zweierlei ausgesagt; zuerst: es ist überhaupt
möglich, daß Gott den Begriff einer Offenbarung
gehabt habe, und daß er ihn habe darstellen
wollen — und dies ist schon unmittelbar aus
der Vernunftmäßigkeit des Offenbarungsbegriffs,
in welchem diese Möglichkeit angenommen wird,
klar; und dann: es ist möglich, daß diese bestimmte
angebliche Offenbarung eine Darstellung
desselben sey. Das letztere Urtheil kann nun,
und muß der Billigkeit gemäß, vor aller Prüfung
vorher von jeder als Offenbarung angekündigten
Erscheinung gefällt werden; in dem Sinne nemlich:
es sey möglich, daß sie die Kriterien einer
Offenbarung an sich haben könne. Hier nemlich
(vor der Prüfung vorher) ist das problematische
Urtheil aus zweien problematischen zusammengesetzt.
Wenn aber diese Prüfung vollendet,
und die angekündigte Offenbarung in derselben
bewährt gefunden ist, so ist das erstere
nicht mehr problematisch, sondern völlig sicher;
die Erscheinung hat alle Kriterien einer Offenbarung
au sich: man kann daher nun mit völliger
Sicherheit, ohne noch ein anderweitiges Datum
zu erwarten, oder irgend woher einen Einspruch
zu befürchten, urtheilen, sie könne eine
seyn. Aus der Prüfung nach den Kriterien ergiebt
sich also das, was sich aus ihnen ergeben
kann, nicht blos als wahrscheinlich, sondern als
gewiß, ob sie nemlich göttlichen Ursprungs seyn
könne; ob sie es aber wirklich sey, — darüber
ergiebt sich aus ihr gar nichts, denn davon ist
bei ihrer Übernehmung gar nicht die Frage gewesen.

Nach Vollendung dieser Prüfung kommt nun
in Absicht auf ein kategorisches Urtheil das Gemüth,
oder sollte es wenigstens vernünftiger
Weise, in ein völliges Gleichgewicht zwischen
dem Für und dem Wider; noch auf keine Seite
geneigt, aber bereit, bei dem ersten kleinsten
Momente sich auf die eine oder die andre hinzuneigen.
Für ein verneinendes Urtheil ist kein
der Vernunft nicht widersprechendes Moment
denkbar; weder ein strenger, noch ein zur wahrscheinlichen
Vermuthung hinreichender Beweis;
denn der verneinende ist eben so und aus eben
den Gründen unmöglich als der bejahende; noch
eine Bestimmung des Begehrungsvermögens durchs
praktische Gesetz, weil die Annehmung einer alle
Kriterien der Göttlichkeit an sich habenden. Offenbarung
diesem Gesetze in nichts widerspricht.
(Es läßt sich zwar allerdings eine Bestimmung
des untern Begehrungsvermögens durch die Neigung
denken, welche uns gegen die Anerkennung
einer Offenbarung einnehmen könnte, und man
kann, ohne sich der Lieblosigkeit schuldig zu
machen, wol annehmen, daß eine solche Bestimmung
bei manchem der Grund sey, warum er
keine Offenbarung annehmen wolle; aber eine
solche Neigung widerspricht offenbar der praktischen
Vernunft.) Es muß sich also, ein Moment
für das bejahende Urtheil auffinden lassen,
oder wir müssen in dieser Unentschiedenheit immer
bleiben. Da auch dieses Moment weder
ein strenges, noch ein zur wahrscheinlichen Vermuthung
hinreichender Beweis seyn kann, so
muß es eine Bestimmung des Begehrungsvermögens
seyn.

Schon ehemals sind wir mit dem Begriffe von
Gott in diesem Falle gewesen. Unsere bei allem
Bedingten Totalität der Bedingungen suchende Vernunft
führte uns in der Ontologie auf den Begriff
des allerrealsten Wesens, in der Cosmologie
auf eine erste Ursache, in der Teleologie auf
ein verständiges Wesen, von dessen Begriffen
wir die in der Welt für unsre Reflexion allenthalben
nothwendig anzunehmende Zweckverbindung
ableiten könnten; es zeigte sich schlechterdings
keine Ursache, warum diesem Begriffe
nicht etwas außer uns korrespondiren sollte, aber
dennoch konnte unsre theoretische Vernunft ihm
diese Realität durch nichts zusichern. Durch
das Gesetz der praktischen Vernunft aber wurde
uns zum Zwecke unsrer Willensform ein Endzweck
aufgestellt, dessen Möglichkeit für uns
nur unter der Voraussetzung der Realität jenes
Begriffs denkbar war; und da wir diesen Endzweck
schlechterdings wollen, mithin auch theoretisch
seine Möglichkeit annehmen mußten, so
mußten wir auch zugleich die Bedingungen desselben,
die Existenz Gottes, und die unendliche
Dauer aller moralischen Wesen annehmen. Hier
wurde also ein Begriff, dessen Gültigkeit vorher
schlechterdings problematisch war, nicht durch
theoretische Beweisgründe, sondern um einer
Bestimmung des Begehrungsvermögens willen
realisirt. — In Absicht der Aufgabe sind wir
hier ganz in dem gleichen Falle. Es ist nemlich
ein Begriff in unserm Gemüthe vorhanden, der
blos als solcher vollkommen denkbar ist, und
nachdem eine alle Kriterien einer Offenbarung
an sich habende Erscheinung in der Sinnenwelt
gegeben ist, so ist schlechterdings nichts mehr
möglich, was der Annahme seiner Gültigkeit widersprechen
könnte; es läßt sich aber auch kein
theoretischer Beweisgrund aufzeigen, der uns berechtigen
könnte, diese Gültigkeit anzunehmen.
Dieselbe ist also völlig problematisch. Daß man
aber bei Auflösung dieser Aufgabe mit der der
obigen nicht völlig gleichen Schritt halten könne,
fällt bald in die Augen. Der Begriff von Gott
nemlich war a priori durch unsre Vernunft gegeben,
war als solcher uns schlechterdings nothwendig,
und wir konnten mithin die Aufgabe unsrer
Vernunft, über seine Gültigkeit außer uns
etwas zu entscheiden, nicht so nach Belieben ablehnen;
für den einer Offenbarung aber haben
wir a priori kein dergleichen Datum anzuführen,
und es wäre mithin recht wohl möglich, diesen
Begriff entweder überhaupt nicht zu haben, oder
die Frage über seine Gültigkeit außer uns als
völlig unnütz von der Hand zu weisen. Was
hieraus, daß er a priori nicht gegeben ist, schon
unmittelbar folgt, daß nemlich auch keine a priori
geschehne Willensbestimmung sich werde aufzeigen
lassen, die uns bestimme seine Realität anzunehmen,
weil ja dann diese Willensbestimmung
das vermißte Datum a priori seyn würde, wird
völlig klar, wenn man sich erinnert, daß, um
sich den uns a priori aufgestellten Endzweck
als möglich zu denken, nichts weiter erfordert
wird, als die Existenz Gottes, und die Fortdauer
endlicher moralischer Wesen anzunehmen, um
welche Sätze, ihrer Materie nach, es im Begriffe
einer Offenbarung gar nicht zu thun ist, der sie
vielmehr zum Behuf seiner eignen Möglichkeit
schon als angenommen voraussetzt; es ist vielmehr
blos um die Annehmung einer gewissen
Form der Bestätigung dieser Sätze zu thun. Aus
der Bestimmung des obern Begehrungsvermögens
durch das Moralgesetz läßt mithin kein Moment,
die Gültigkeit des Offenbarungsbegriffs anzunehmen,
sich ableiten. Vielleicht aber aus einer
durch das obere dem Moralgesetze gemäß geschehne
Bestimmung des untern? — Das Moralgesetz
nemlich gebietet schlechthin, ohne Rücksicht
auf die Möglichkeit oder Unmöglichkeit,
überhaupt, oder in einzelnen Fällen eine Kausalität
in der Sinnenwelt zu haben; und durch die
dadurch geschehne Bestimmung des obern Begehrungsvermögens,
das Gute schlechthin zu
wollen, wird das untere auch durch Naturgesetze
bestimmbare bestimmt, die Mittel zu wollen,
dasselbe wenigstens in sich (in seiner sinnlichen
Natur) hervorzubringen. Das obere Begehrungsvermögen
will schlechthin den Zweck,
das untere will die Mittel dazu. Nun ist es,
laut der §. 8. geschehnen Entwickelung der formalen
Funktion der Offenbarung, welche zugleich
die einzige ihr wesentliche ist, ein Mittel für
sinnlich Menschen, im Kampfe der Neigung gegen
die Pflicht, der letztern die Oberhand über
die erstere zu verschaffen, wenn sie sich die
Gesetzgebung des Heiligsten unter sinnlichen
Bedingungen vorstellen dürfen. Diese Vorstellung
ist denn die einer Offenbarung. Das untere Begehrungsvermögen
muß mithin unter obigen Bedingungen
die Realität des Begriffs der Offenbarung
nothwendig wollen, und, da gar kein vernünftiger
Grund dagegen ist, so bestimmt dasselbe
das Gemüth, ihn als wirklich realisirt anzunehmen,
d. h. als bewiesen anzunehmen, eine
gewisse Erscheinung sey wirklich durch göttliche
Kausalität bewirkte absichtliche Darstellung dieses
Begriffs, und sie dieser Annahme gemäß zu
brauchen.

Eine Bestimmung durchs untere Begehrungsvermögen
die Realität einer Vorstellung zu wollen,
deren Gegenstand man nicht selbst hervorbringen
kann, ist, sie sey auch bewirkt durch
was sie wolle, ein Wunsch; mithin liegt der
Aufnahme einer gewissen Erscheinung als göttlicher
Offenbarung, nichts mehr als ein Wunsch
zum Grunde. Da nun ein solches Verfahren,
etwas zu glauben, weil das Herz es wünscht,
nicht wenig, und nicht mit Unrecht, verschrieen
ist, so müssen wir noch einige Worte, wenn
auch nicht zur Deduktion der Rechtmäßigkeit,
doch zur Ablehnung aller Einsprüche gegen dieses
Verfahren im gegenwärtigen Falle hinzusetzen.

Wenn ein bloßer Wunsch uns berechtigen
soll, die Realität seines Objekts anzunehmen, so
muß derselbe sich auf die Bestimmung des obern
Begehrungsvermögens durchs Moralgesetz gründen,
und durch dieselbe entstanden seyn; die
Annahme der Wirklichkeit seines Objekts muß
uns die Ausübung unsrer Pflichten, und zwar
nicht etwa blos dieser oder jener, sondern des
pflichtmäßigen Verhaltens überhaupt erleichtern,
und von der Annahme des Gegentheils muß
sich zeigen lassen, daß sie dieses pflichtmäßige
Verhalten in den wünschenden Subjekten erschweren
würde; und dieses darum, weil wir
nur bei einem Wunsche dieser Art einen Grund
anführen können, warum wir über die Wirklichkeit
seines Objekts überhaupt etwas annehmen,
und die Frage über dieselbe nicht gänzlich abweisen
wollen. Daß beim Wunsche einer Offenbarung
dieses der Fall sey, ist schon oben zur
Genüge gezeigt.

Mit diesem Kriterio der Annehmbarkeit eines
gewünschten blos um des Wunsches willen, muß
sich nun auch das zweite vereinigen, nemlich die
völlige Sicherheit, daß wir nie eines Irrthums
bei dieser Annahme werden überfuhrt werden
können, in welchem Falle die Sache für uns völlig
wahr, es für uns eben so gut ist, als ob dabei
gar kein Irrthum möglich wäre. Dies findet nun
bei der Annahme einer alle Kriterien der Göttlichkeit
an sich habenden Offenbarung, d. i. bei der
Annahme, daß eine gewisse Erscheinung durch unmittelbare
göttliche Kausalität dem Begriffe einer
Offenbarung gemäß bewirkt sey, der höchsten
Strenge nach statt. Der Irrthum dieser Annahme
kann uns, und wenn wir Ewigkeiten hindurch
an Einsichten zunehmen, nie aus Gründen einleuchten,
oder dargethan werden; denn dann
müßte, da vor der theoretischen Vernunft Richterstuhl
diese Annahme schlechterdings nicht gehört,
gezeigt werden können, daß sie der praktischen
Vernunft, nemlich dem durch dieselbe
gegebnen Begriffe von Gott widerspräche, welcher
Widerspruch aber, da das Moralgesetz für
alle vernünftige Wesen auf jeder Stufe ihrer
Existenz das gleiche ist, schon jetzt erhellen
müßte. Eben so wenig kann ein solcher Irrthum,
wie es bei andern menschlichen Wünschen,
die meist auf die Zukunft gehen, so oft der Fall
ist, durch eine nachmalige Erfahrung dargethan
werden; denn wie sollte die Erfahrung wol beschaffen
seyn, die uns belehren könnte, eine
einem möglichen Begriffe in Gott völlig gemäße
Wirkung sey nicht durch die Kausalität dieses
Begriffs bewirkt? welches eine offenbare Unmöglichkeit
ist: oder auch nur die, welche wir, im
Falle daß sie es sey, machen müßten, und aus
deren Abwesenheit wir schließen könnten, sie
sey es nicht? — Die Untersuchung ist bis zu
einem Punkte getrieben, von welchem aus sie
für uns nicht weiter gehen kann: bis zur Einsicht
in die völlige Möglichkeit einer Offenbarung
sowohl überhaupt, als insbesondre durch
eine bestimmt gegebne Erscheinung; sie ist für
uns (alle endliche Wesen) völlig geschlossen;
wir sehen am Endpunkte dieser Untersuchung
mit völliger Sicherheit, daß über die Wirklichkeit
einer Offenbarung schlechterdings kein Beweis
weder für sie, noch wider sie statt finde,
noch je statt finden werde, und daß, wie es mit
der Sache an sich sey, nie irgend ein Wesen
wissen werde, als Gott allein. — Wollte
man etwa noch zuletzt als den einzigen Weg,
wie wir hierüber belehrt werden könnten, annehmen,
Gott selbst könne es uns mittheilen,
so wäre dies eine neue Offenbarung, über deren
objektive Realität die vorige Unwissenheit entstehen
würde, und bei der wir wieder da seyn
würden wo wir vorher waren. — Da es aus
allem gesagten völlig sicher ist, daß über diesen
Punkt keine Überführung des Irrthums, d. i. daß
für uns überhaupt kein Irrthum darüber möglich
sey, eine Bestimmung des Begehrungsvermögens
aber uns treibt, uns für das bejahende
Urtheil zu erklären, so können wir mit völliger
Sicherheit dieser Bestimmung nachgeben[28].

Diese Annahme einer Offenbarung ist nun,
da sie auf eine Bestimmung des Begehrungsvermögens
rechtmäßig sich gründet ein Glaube,
den wir zum Unterschiede vom reinen Vernunftglauben
an Gott und Unsterblichkeit, der sich
auf etwas materielles bezieht, den formalen, empirisch
bedingten, Glauben nennen wollen. Der
Unterschied beider, und alles, was wir über den
letztern noch zu sagen haben, wird aus einer Vergleichung
der Bestimmung des Gemüths bei einem
oder dem ändern nach Ordnung der Kategorientitel sich ergeben.

Der Qualität nach nemlich ist der Glaube
im ersten so wie im zweiten Falle eine freie
durch keine Gründe erzwungne Annahme der
Realität eines Begriffs, dem diese Realität durch
keine Gründe zugesichert werden kann, im ersten
Falle eines gegebnen, im zweiten eines gemachten,
im ersten um einer negativen Bestimmung
des untern Begehrungsvermögens (§. 2.)
durch das obere, im zweiten um einer positiven
Bestimmung desselben willen vermittelst jener
negativen. Dies sind Verschiedenheiten, welche
schon angezeigt, und deren Folgen schon entwickelt
worden. Aber es zeigt sich hier noch
eine neue. Im reinen Vernunftglauben nemlich
wird blos angenommen, daß einem Begriffe, dem
von Gott, überhaupt ein Gegenstand außer uns
korrespondire, (denn der Glaube an Unsterblichkeit
läßt sich als von der Existenz Gottes blos
abgeleitet betrachten, und wir haben mithin
hier keine besondre Rücksicht auf ihn zu nehmen):
im Offenbarungsglauben aber nicht blos
das, sondern auch, daß ein gewisses gegebnes
ein diesem Begriffe korrespondirendes sey. Im
letztern also scheint das Gemüth einen Schritt
weiter zu gehen, und eine kühnere Anmaaßung
zu machen, die eine größere Berechtigung für
sich anzuführen haben sollte. Aber das hegt in
der Natur beider Begriffe, und der Schritt ist
wirklich im letzteren Falle nicht kühner, als im
ersteren. Der Begriff von Gott nemlich ist
schon a priori völlig bestimmt gegeben, so weit
er nemlich von uns bestimmt werden kann, und
läßt durch keine Erfahrung, und eben so wenig
durch Schlüsse aus der angenommenen Existenz
sich weiter bestimmen. Eine Realisation desselben
kann mithin gar nichts, weiter thun, als die
Existenz eines demselben korrespondirenden Gegenstandes
annehmen; sie kann weiter nichts
zu ihm hinzusetzen, weil dieser Gegenstand nur
auf diese eine a priori gegebne Art bestimmt
seyn kann. Im Begriffe der Offenbarung aber
wird eine zu gebende Erfahrung gedacht, die als
solche, und inwiefern sie das ist, a priori gar
nicht bestimmt werden kann, sondern als a posteriori
auf mannigfaltige Art bestimmbar angenommen
werden muß. Sie als realisirt annehmen,
heißt nichts anderes, und kann nichts anderes
heißen, als sie völlig bestimmt gegeben zu
denken; diese völlige Bestimmung muß aber
durch die Erfahrung gegeben werden. Folglich
findet gar keine Annahme der Realität dieses
Begriffs überhaupt (in abstracto) statt, sondern
er kann nur durch Anwendung auf eine bestimmte
Erscheinung (in concreto) realisirt werden,
und durch diese Anwendung geschieht
nichts anderes, als was im reinen Vernunftglauben
geschieht: es wird angenommen, daß einem
a priori vorhandenen Begriffe etwas außer ihm
entspreche. Wenn von der Quantität des Glaubens
die Rede ist, so kann damit nur eine subjektive
gemeint seyn, weil kein Glaube auf objektive
Gültigkeit Anspruch macht, in welchem
Falle er kein Glaube wäre. In dieser Rücksicht
ist nun der reine Vernunftglaube allgemeingültig
für alle endliche vernünftige Wesen, weil er
sich auf eine a priori geschehne Bestimmung des
Begehrungsvermögens durch das Moralgesetz, etwas
nothwendig zu wollen, gründet, und auf einen
a priori durch die reine Vernunft gegebnen
Begriff geht. Er läßt sich zwar niemanden aufdringen,
weil er auf eine Bestimmung der Freiheit
sich gründet, aber er läßt sich von jedermann
fordern, und ihm ansinnen. — Es leuchtet
sogleich ein, daß der empirisch bedingte
Glaube auf diese Allgemeingültigkeit nicht Anspruch
machen könne. Denn theils geht er auf
einen nicht gegebnen, sondern gemachten Begriff,
der mithin nicht nothwendig im menschlichen
Gemüthe ist. Wenn nun jemand auf diesen
Begriff überhaupt nicht käme, so könnte er
auch keine Darstellung desselben annehmen, und
wir wurden mithin diese Annahme vergeblich
in ihm voraussetzen, da wir nicht einmal den Begriff
derselben in ihm mit Sicherheit voraussetzen
können. Theils aber wird die Bestimmung des Gemüths,
eine Darstellung dieses Begriffs anzunehmen,
nur durch einen Wunsch, der sich auf ein
empirisches Bedürfniß gründet, bewirkt. Wenn
nun jemand dieses Bedürfniß in sich nicht fühlt,
wenn er auch historisch wissen sollte, daß es bei
andern vorhanden sey, so kann in demselben nimmermehr
der Wunsch entstehen, eine Offenbarung
annehmen zu dürfen, mithin auch kein Glaube an
dieselbe. — Nur ein einziger Fall läßt sich denken,
in welchem auch ohne das Gefühl dieses Bedürfnisses
in sich selbst wenigstens ein vorübergehender
Glaube möglich ist, wenn nemlich jemand
in die Nothwendigkeit versetzt wird, durch
die Vorstellung einer Offenbarung, ohne ihrer
eben für sich selbst zu bedürfen, auf die Herzen
andrer zu wirken, die derselben bedürfen. Der lebhafte,
seiner Pflicht, Moralität nach seinen Kräften
auch außer sich zu verbreiten, gemäße Wunsch,
vereint mit der Überzeugung, daß dies bei den
gegebnen Subjekten nur durch diese Vorstellung
möglich sey, wird ihn treiben, sie zu gebrauchen.
Mit wahrer Energie kann er sie nicht brauchen,
ohne als ein selbst überzeugter und glaubender
zu reden. Diesen Glauben zu heucheln, wäre
gegen die Wahrheit und Lauterkeit des Gemüths,
und folglich moralisch unmöglich. Das dadurch
entstehende dringende Gefühl eines Bedürfnisses
des Offenbarungsglaubens in dieser Lage wird,
wenigstens so lange dieses Gefühl dauert; den
Glauben selbst in ihm hervorbringen, wenn er
auch etwa, nachdem er kälter geworden ist,
diese Vorstellungen allmählig wieder bei Seite
legen sollte[29].

Es folgt also aus dem gesagten, daß der
Glaube an Offenbarung sich nicht nur nicht aufdringen,
sondern auch nicht einmal von jedermann
fordern, oder ihm ansinnen lasse.

So wie der Glaube an Offenbarung nur unter
zwei Bedingungen möglich ist, daß man nemlich
theils gut seyn wolle, theils der Vorstellung einer
geschehnen Offenbarung als eines Mittels
bedürfe, um das Gute in sich hervorzubringen[30],
so kann auch der Unglaube in Rücksicht auf sie
zweierlei Ursachen haben, daß man nemlich entweder
gar keinen guten Willen habe, und mithin,
alles, was uns zum Guten antreiben, und
unsre Neigungen einschränken zu wollen das
Ansehen hat, hasse, und von der Hand weise,
oder daß man bei dem besten Willen nur die
Unterstützung einer Offenbarung nicht bedürfe,
um ihn in's Werk setzen zu können. Die erstere
Verfassung der Seele ist tiefes moralisches
Verderben; die letztere ist, wenn sie sich nur
etwa nicht auf die natürliche Schwäche unsrer
Neigungen, oder auf eine dieselben tödtende
Lebensart, sondern auf wirksame Hochachtung
des Guten, um sein selbst willen, gründet, wirkliche
Stärke, und man darf, ohne Furcht, der
Würde der Offenbarung dadurch etwas zu benehmen,
das sagen, weil bei wirklich vorherrschender
Liebe des Guten, ohne welche überhaupt
kein Glaube möglich ist, nicht zu befürchten
steht, daß jemand sie von der Hand weisen
werde, so lange er noch irgend eine gute Wirkung
derselben an sich verspürt. Aus welchen
Ursachen von beiden der Unglaube bei einem
bestimmten Subjekte entstanden sey, können
nur die Früchte lehren.

Zur Ablehnung einer übereilten Folgerung
hieraus aber müssen wir schon hier anmerken,
daß, wenn gleich nicht der Glaube an Offenbarung,
dennoch die Kritik ihres Begriffs auf Allgemeingültigkeit
Anspruch mache. Denn letztere
hat nichts zu begründen, als die absolute
Möglichkeit einer Offenbarung, sowohl in ihrem
Begriffe, als daß etwas demselben korrespondirendes
angenommen werden könne, und dies
thut sie aus Principien a priori, mithin allgemeingültig.
Jedem also wird durch sie angemuthet,
zuzugestehen, daß nicht nur überhaupt
eine Offenbarung möglich sey, sondern auch,
daß eine in der Sinnenwelt wirklich gegebne Erscheinung,
die alle Kriterien derselben an sich
hat, eine seyn könne. Hierbei aber muß sie es
bewenden lassen, und hierbei kann und muß es
vernünftiger Weise jeder, der kein Bedürfniß
derselben zum Gebrauche weder an sich, noch
an ändern fühlt, bewenden lassen; ist aber durch
die Kritik genöthigt, denen, die an sie glauben,
die Vernunftmäßigkeit ihres Glaubens zuzugestehen,
und sie in völlig ruhigem und ungestörtem
Besitze und Gebrauche desselben zu lassen.

In Absicht der Relation bezieht sich der reine
Vernunftglaube auf etwas Materielles, der Offenbarungsglaube
aber blos auf eine bestimmte Form
dieses a priori gegebnen, und schon als angenommen
vorausgesetzten Materiellen. Dieser
Unterschied, der aus allem bisher gesagten zur
Genüge klar ist, veranlaßt uns blos hier noch
die Anmerkung zu machen, daß derjenige, der
diese bestimmte Form einer Offenbarung nicht
annimmt, darum das Materielle, Gott und Unsterblichkeit,
nicht nur nicht nothwendig läugne,
sondern daß er auch dem Glauben an dieselben
in sich nicht nothwendig Abbruch thue, wenn er
sie sich außer dieser Form eben so gut denken,
und sie zur Willensbestimmung brauchen kann.

In Absicht der Modalität endlich drückt sich
der reine Vernunftglaube, nach Voraussetzung
der Möglichkeit des Endzwecks des Moralgesetzes,
apodiktisch ans; es ist nemlich, einmal angenommen,
daß das absolute Recht möglich sey,
für uns schlechterdings nothwendig zu denken,
daß ein Gott sey, und daß moralische Wesen
ewig dauern. Der Glaube an Offenbarung aber
kann sich nur kategorisch ausdrücken: eine gewisse
Erscheinung ist Offenbarung; nicht: sie
muß nothwendig Offenbarung seyn, weil, so sicher
es auch ist, daß uns kein Irrthum in diesem
Urtheile gezeigt werden kann, das Gegentheil
an sich doch immer möglich bleibt.

 

§. 15.

Allgemeine Übersicht dieser Kritik.

Ehe irgend eine Untersuchung über den Offenbarungsbegriff
möglich war, mußte dieser Begriff
wenigstens vorläufig bestimmt werden; und
da es uns hier nicht so gut ward, wie bei gegebnen
Begriffen in der reinen Philosophie, denen
wir bis zu ihrer ersten Entstehung nachspüren,
und sie gleichsam werden sehen, da hingegen
dieser sich blos als ein empirischer ankündiget,
und wenigstens, wenn auch bei näherer
Untersuchung seine Möglichkeit a priori sich ergiebt,
nicht das Ansehen hat, ein Datum a priori
für sich anführen zu können: so hatten wir vor
der Hand darüber nur den Sprachgebrauch abzuhören.
Dies geschah §. 5. Da aber dieser
Begriff, wie schon vorläufig zu vermuthen, §. 5.
aber vollkommen erweisbar war, nur in Beziehung
auf Religion vernunftmäßig ist, so mußte
eine Deduktion der Religion überhaupt zum Behuf
der Ableitung des zu untersuchenden Begriffs
aus seinem höhern vorausgeschickt werden
(§. 2. 3. 4.).

Nach dieser vorläufigen Bestimmung des Begriffs
war zu untersuchen, ob er überhaupt einer
philosophischen Kritik zu unterwerfen, und
vor welchem Richterstuhle seine Sache anhängig
zu machen sey. Das erste hing davon ab, ob
er a priori möglich sey, und das zweite mußte
sich durch eine wirkliche Deduktion a priori
aus den Principien, von welchen er sich ableiten
ließ, ergeben; indem offenbar jeder Begriff unter
das Gebiet desjenigen Princips gehört, von
welchem er abgeleitet ist. Diese Deduktion
wurde §. 5. 6. 7. wirklich gegeben, und aus ihr
erhellte, daß dieser Begriff vor den Richterstuhl
der praktischen Vernunft gehöre. Der zweite
Punkt, der einer strengen Prüfung unterworfen
werden muß, ist mithin diese Deduktion a priori,
weil mit ihrer Möglichkeit die Möglichkeit jeder
Kritik dieses Begriffs überhaupt, und die Richtigkeit
der gegebnen, zugleich aber auch die Vernunftmäßigkeit
des kritisirten Begriffs selbst
steht oder fällt.

Da sich bei dieser Deduktion fand, daß der
in Untersuchung befindliche Begriff kein Datum
a priori aufzuweisen habe, sondern dasselbe a posteriori
erwarte, so mußte die Möglichkeit dieses
verlangten Datum in der Erfahrung, aber auch
nur seine Möglichkeit, gezeigt werden. Dies geschah
§. 8. Es kommt also bei Prüfung dieses §.
blos darauf an, ob ein empirisches Bedürfniß
einer Offenbarung, welches das verlangte Datum
ist, nicht etwa wirklich aufgezeigt, sondern nur
richtig angezeigt worden, und ob aus den empirischen
Bestimmungen der Menschheit die Möglichkeit
abgeleitet worden, daß ein solches Bedürfniß
eintreten könne.

Mehr um den Satz, daß die Untersuchung
der Möglichkeit einer Offenbarung schlechterdings
nicht vor das Forum der theoretischen
Vernunft gehöre, welcher schon, aus der Deduktion
ihres Begriffs erhellet, noch einleuchtender
zu machen, als um einer systematischen Nothwendigkeit
willen, wurde §. 9. noch die physische
Möglichkeit einer Offenbarung, über welche
an sich gar keine Frage entstehen konnte,
gezeigt.

Nach Beendigung dieser Untersuchungen
muß es völlig klar seyn, daß der Begriff der
Offenbarung überhaupt nicht nur an sich denkbar
sey, sondern daß auch, im Falle des eintretenden
empirischen Bedürfnisses sich etwas ihm
korrespondirendes außer ihm erwarten lasse.
Da aber dieses korrespondirende eine Erscheinung
in der Sinnenwelt seyn soll, welche gegeben
werden muß (nicht gemacht werden kann), so
kann nun der menschliche Geist hierbei nichts
weiter thun, als diesen Begriff auf eine dergleichen
Erscheinung anwenden, und die Kritik weiter
nichts, als ihn dabei leiten, d. i. die Bedingungen
festsetzen, unter denen eine solche Anwendung
möglich ist. Diese Bedingungen sind
§. 10. 11. 12. entwickelt worden. Da dieselben
nichts weiter, als die durch eine Analysis sich
ergebenden Bestimmungen des Offenbarungsbegriffs
selbst sind, so kommt es bei ihrer Prüfung
nur darauf an, ob sie aus diesem Begriffe wirklich
herfließen, und ob sie alle angegeben sind.
Die Prüfung des letztern Punktes sucht §. 13.
zu erleichtern.

Da aber aus der Art dieses Begriffs sich offenbar
ergeben hat, daß seine wirkliche Anwendung
auf eine gegebne Erfahrung immer nur
willkührlich ist, und sich auf keine Zunöthigung
der Vernunft gründet, so hat §. 14 noch gezeigt
werden müssen, worauf diese Anwendung überhaupt
sich gründe, und inwiefern sie vernunftmäßig
sey. Auch diese Deduktion der Vernunftmäßigkeit
dieses Verfahrens mit dem Offenbarungsbegriffe
bedarf einer besondern Prüfung.

Aus dieser kurzen Übersicht erhellet, daß
die Kritik der Offenbarung aus Principien a priori
geführt werde — denn bei Untersuchung des
empirischen Datum für den Offenbarungsbegriff
ist sie blos gehalten die Möglichkeit desselben
zu zeigen; daß sie mithin, wenn in keinem der
angezeigten Punkte ihr ein Fehler nachzuweisen
ist, auf allgemeine Gültigkeit rechtmäßigen Anspruch
mache. Sollten aber in gegenwärtiger
Bearbeitung dieser Kritik dergleichen Fehler gemacht
worden seyn, wie wol zu erwarten steht;
so müßte es, wenn nur der Weg einer möglichen
Kritik richtig angegeben ist, welches sich
bald zeigen muß, besonders durch gemeinschaftliche
Bemühungen, leicht seyn, ihnen abzuhelfen,
und eine allgemeingeltende Kritik aller Offenbarung
aufzustellen.

Durch diese Kritik wird nun die Möglichkeit
einer Offenbarung an sich, und die Möglichkeit
eines Glaubens an eine bestimmte gegebne insbesondre,
wenn dieselbe nur vorher vor dem
Richterstuhle ihrer besondern Kritik bewährt gefunden,
völlig gesichert, alle Einwendungen dagegen
auf immer zur Ruhe verwiesen, und aller
Streit darüber auf ewige Zeiten beigelegt[31].
Durch sie wird alle Kritik jeder besondern gegebnen
Offenbarung begründet, indem sie die
allgemeinen Grundsätze jeder dergleichen Kritik
an den Kriterien aller Offenbarung aufstellt. Es
wird, nach vorher ausgemachter historischer
Frage, was eine gegebne Offenbarung eigentlich
lehre — welche in einzelnen Fällen leicht die
schwerste seyn dürfte, möglich, mit völliger Sicherheit
zu entscheiden, ob eine Offenbarung
göttlichen Ursprungs seyn könne, oder nicht,
und im ersten Falle ohne alle Furcht irgend einer
Störung an sie zu glauben.

Fußnoten:

[1] Diese Vorrede, und das ächte vom Verfasser mit seinem
Namen unterzeichnete Titelblatt wurden durch ein Versehen
nicht in der Ostermesse, aber wohl späterhin, mir
ausgegeben.


Der Verleger.


[2] Diese Form der empirischen Anschauung, insofern sie
empirisch ist, ist der Gegenstand des Gefühls des Schönen.
Richtig verstanden entdeckt dies einen leichtern
Weg zum Eindringen in das Feld der ästhetischen Urtheilskraft.


[3] Ehemals auch — Sittenlehre genannt.


[4] Es sind nemlich, bei der characteristischen Beschaffenheit
endlicher Wesen leidend afficirt zu werden, und
durch Spontaneität sich zu bestimmen, bei jeder Äußerung
ihrer Thätigkeit Mittelvermögen anzunehmen, die
von der einen Seite der Bestimmbarkeit durch Leiden,
von der andern der Bestimmbarkeit durch Thun fähig
sind.


[5] Ich füge zur Erläuterung auch hier noch hinzu, daß
so etwas, wie Interesse am Guten blos von endlichen,
d. h. empirisch bestimmbaren Wesen gelte, von dem
Unendlichen aber gar nicht auszusagen sey: daß mithin
in der reinen Philosophie, wo von allen empirischen
Bedingungen gänzlich abstrahirt wird, der Satz: das
Gute muß schlechthin darum geschehen, weil es gut
ist — ohne alle Einschränkung vorzutragen; für sinnlich
bestimmbare Wesen aber so einzuschränken ist:
das Gute wirkt Interesse, schlechthin darum, weil es
gut ist, und dieses Interesse muß den Willen bestimmt
haben, es hervorzubringen, wenn die Willensform rein
moralisch seyn soll.


[6] Sollten wir nicht bei der Erziehung mehr auf die Entwickelung
des Gefühls für das Erhabne bedacht seyn? — ein
Weg, den uns die Natur selbst öfnete, um von der
Sinnlichkeit aus zur Moralität überzugehen, und der in
unserm Zeitalter uns meist schon sehr früh durch Frivolitäten
und Colifischets, und unter andern auch durch
Theodiceen und Glückseeligkeitslehren, verdämmt wird. — Nil
admirari — omnia humana infra so posita
carnere — ist es nicht das unsichtbare Wehen dieses
Geistes, das uns hier weniger, da mehr an die classischen
Schriften der Alten anzieht? Was müßten wir
bei unsern ohne Zweifel entwickeltern Humanitätsgefühlen
gegen Jene bald werden, wenn wir ihnen nur hierinn
ähnlich werden wollten? und was sind wir jetzt gegen
sie?


[7] Welches nicht zum Beweise, sondern κατ' ανθρωπον
gesetzt wird. Jede Behauptung muß auf sich selbst
stehen, oder fallen. — Der verehrt Kanten noch wenig,
der es nicht am ganzen Umrisse und Vortrage seiner
Schriften gemerkt hat, daß er uns nicht seinen Buchstaben,
sondern seinen Geist mittheilen wollte; und er
verdankt ihm noch weniger.


[8] Die Vernachläßigung dieses Theils der Theorie des
Willens, nemlich der Entwickelung der positiven Bestimmung
des sinnlichen Triebes durch das Sittengesetz
führt nothwendig zum Stoicismus in der Sittenlehre — dem
Princip der Selbstgenugsamkeit — und zur Läugnung
Gottes und der Unsterblichkeit der Seele, wenn
man consequent ist.


[9] Im Vorbeigehen die Frage: Soll der erste Grundsatz
des Naturrechts ein Imperativ, oder eine Thesis seyn?
Soll diese Wissenschaft im Tone der practischen, oder
in dem der theoretischen Philosophie Vorgetragen werden?


[10] Welch ein sonderbares Zusammentreffen! — «Wer sein
Leben lieb hat, der wird es verlieren; wer es aber verlieret,
der wirds erhalten zum ewigen Leben:»sagte Jesus;
welches gerade so viel heißt, als das obige.


[11] Gott hat keine Rechte: denn er hat keine sinnliche
Neigung.


[12] Welche beiden letztern Begriffe hier nur dazu da stehen,
um die leere Stelle einer Idee zu bezeichnen, die
aus ihrer Verbindung entsteht, und die für uns undenkbar
ist.


[13] Wenn man von Gott redet, so heißt die Anforderung
der practischen Vernunft an ihn nicht Gebot, sondern
Gesetz. Sie sagt von ihm kein Sollen, sondern ein
Seyn aus; sie ist in Rücksicht auf ihn nicht imperativ,
sondern constitutiv.


[14] Das Wort recht (welches wohl zu unterscheiden ist von
einem Rechte, von welchem die Lehrer des Naturrechts
reden,) hat einen ihm eigenthümlichen Nachdruck, weil
es keiner Grade der Vergleichung fähig ist. Nichts ist
so gut, oder so edel, daß sich nicht noch etwas besseres
oder edleres denken ließe; aber recht ist nur eins:
alles, worauf dieser Begriff anwendbar ist, ist entweder
schlechthin recht oder schlechthin unrecht, und da
giebt's kein drittes. Weder das lateinische honestum,
noch das griechische καλον κ'αγαθον hat diesen Nachdruck.
(Vielleicht das lateinische par — egisti uti par est —?)
Es ist ein Glück für unsre Sprache, daß
man diesem Worte durch Mißbrauch desselben seinen
Nachdruck nicht geraubt hat, welches sie ohne Zweifel
dem Geschmacke der Superlativen, und der Übertreibung, — der
Meinung, daß es eben nicht viel gesagt
sey, wenn man z. B. eine Handlung recht nenne, und
daß sie wenigstens edel heißen müsse, zu verdanken hat.


[15] Die Frage: warum überhaupt moralische Wesen
seyn sollten? ist leicht zu beantworten: wegen der Anforderung
des Moralgesetzes an Gott, das höchste Gut außer
Sich zu befördern, welches nur durch Existenz vernünftiger
Wesen möglich ist.


[16] Wer unwillig wird, daß ich das sagte, dem sagte ich's
nicht. Ich kenne aber Leser, denen man es allerdings
sagen muß.


[17] Überhaupt haben alle, die durch historische, geographische,
physische Deduktionen die kritische Philosophie
widerlegen, noch nicht den ersten Satz der Philosophie
gefaßt, die sie widerlegen.


[18] Daß dieser Deduktion gar nicht eine objektive, einen
theoretischen Beweis a priori begründende, sondern
blos eine subjektive, für den empirisch-bedingten Glauben
hinlängliche, Gültigkeit zugeschrieben werde, ist
wohl für keinen Leser, der auch nur eine dunkle Ahndung
von dem Gange und Ziele dieser Abhandlung
hat, zu erinnern — auch sogar dann nicht, wenn jemand
ihren Sinn vorsätzlich misdeuten sollte, um den
Leser irre zu führen.


[19] Ich sehe nicht ab, wie die Bewohner von Hispaniola,
wenn Christoph Colon, statt durch seine vorgebliche
Verfinsterung des Mondes nur Lebensmittel von ihnen
zu erzwingen, dieselbe als göttliche Beglaubigung einer
Gesandtschaft von ihm an sie in moralischen Absichten
gebraucht hätte, ihm vor der Hand vernünftiger Weise
ihre Aufmerksamkeit hätten versagen können, da der
Erfolg dieser Naturbegebenheit nach seiner bestimmten
Vorherverkündigung ihnen nach Naturgesetzen schlechterdings
unerklärbar seyn mußte. Und wenn er denn
auf diese Beglaubigung eine den Principien der Vernunft
völlig angemessene Religion gegründet hätte, so hätten
sie nicht nur auf keinen Fall etwas dabei verloren, sondern
sie hätten auch diese Religion mit völliger Überzeugung
so lange für unmittelbar göttlichen Ursprungs
halten können, bis sie durch eigne Einsicht in die Naturgesetze,
und durch die historische Belehrung, daß
Colon sie eben so gut gekannt, und daß er also nicht
allerdings ehrlich mit ihnen umgegangen, diese Religion
zwar nicht mehr für göttliche Offenbarung hätten halten
können, aber doch verbunden geblieben wären, sie wegen
ihrer gänzlichen Übereinstimmung mit dem Moralgesetze,
für göttliche Religion anzuerkennen.


[20] Wenn es erwiesen werden könnte, daß ein vernünftiges
Fürwahrhalten einer Offenbarung Gottes als politischen
Gesetzgebers (etwa als Vorbereitung auf eine
moralische Offenbarung) möglich wäre, als mit welcher
Möglichkeit des Fürwahrhaltens zugleich die Möglichkeit
der ganzen Sache steht und fällt (ein Erweis, der
aus dem oben §. 5. gesagten als fast unmöglich erscheint);
so wäre es klar, daß der Gehorsam gegen
dergleichen Gesetze in einer solchen Offenbarung auf
Furcht der Strafe, und Hoffnung der Belohnung, nicht
nur gegründet werden könnte, sondern müßte, da der
Endzweck politischer Gesetze bloße Legalität ist, und
diese durch jene Triebfedern am sichersten bewirkt
wird.


[21] Ich bitte jeden, dem die hier zu beweisende Behauptung
noch anstößig vorkommt, auf das von hier an folgende
besonders aufzumerken. Entweder die ganze Offenbarungskritik
muß umgestoßen, und die Möglichkeit einer
theoretischen Überzeugung a posteriori von der
Göttlichkeit einer gegebnen Offenbarung erhärtet werden,
(worüber man sich an §. 5. zu halten hat:) oder
man muß den Satz: daß eine Offenbarung unsre übersinnliche
Erkenntniß nicht erweitern könne, unbedingt
zugeben.


[22] Zu Ablehnung übereilter Konsequenzen und unstatthafter
Anwendungen merken wir nochmals ausdrücklich an,
daß hier nur von als objektiv gültig angekündigten Sätzen
die Rede sey, und daß vieles, was als Erweiterung unsrer
Erkenntniß des Übersinnlichen aussehe, versinnlichte
Darstellung unmittelbarer, oder durch Anwendung
dieser auf gewisse Erfahrungen entstandener Vernunftpostulate
seyn könne; daß es mithin, wenn es erweislich
das ist, durch dieses Kriterium nicht ausgeschlossen
werde. Der Erweis davon gehört aber nicht hierher,
sondern in die angewandte Kritik einer besondern
Offenbarung.


[23] So ist es freilich eine richtige Regel: Fasse nie einen
Entschluß in der Hitze des Affekts: aber diese Regel,
als empirisch bedingt, kann sogar nicht auf Menschen
allgemeine Anwendung haben, denn es ist wol möglich,
und soll möglich seyn, sich von allen aufbrausenden
Affekten gänzlich frei zu machen.


[24] Es folgt aber gar nicht, daß, weil ein gewisses Mittel
für ein Subjekt, oder auch für die meisten von keinem
Nutzen sey, es darum für niemanden einigen
Nutzen haben könne; und man ist in den neuern
Zeiten in Verwerfung vieler ascetischen Uebungen, aus
Haß gegen den in den ältern damit getriebnen Mißbrauch,
zu weit gegangen, wie mir's scheint. Daß
es überhaupt gut und nützlich sey, seine Sinnlichkeit
auch zuweilen da, wo kein ausdrückliches Gesetz redet,
zu unterdrücken, blos um sie zu schwächen
und immer freier zu werden, weiß jeder, der an
sich gearbeitet hat.


[25] Daß die Juden älterer Zeiten wirklich so schlossen,
bezeugen die Vorstellungen der Propheten gegen diesen
Irrthum; daß sie in neuern Zeiten nicht klüger sind,
beweisen die lächerlich kindischen Vorstellungen von
Gott, die ihr Talmud enthält: ob durch Schuld ihrer
Religion, oder ihre eigne, bleibt hier ununtersucht. — Woher
aber komme bei manchen Christen mittlerer
und neuerer Zeiten sogar, der Wahn, daß gewisse Anrufungen,
z. B. Kyrie Eleison, Vater unsers Herrn Jesu
Christi, u. dergl. ihm besser gefallen, als andere?


[26] Wer mich siehet, siehet den Vater, — sagte Jesus
nicht eher, bis Philippus von ihm verlangte, ihm den
Vater zu zeigen.


[27] Daß z. B. Jesus sich Unsterblichkeit gedacht habe,
wenn er von Auferstehung redete, und daß beide Begriffe
damals für völlig gleich gegolten, erhellet, außer
seinen Reden beim Johannes über diesen Gegenstand,
wo er die ununterbrochne Fortdauer seiner Anhänger
in einigen Aussprüchen ganz rein ohne das Bild der
Auferstehung, doch ohne sich auf den Unterschied
zwischen Seele und Körper, und auf die vom körperlichen
Tode mögliche Einwendung einzulassen, vorträgt;
unter andern ganz offenbar aus jenem Beweise κατ' ανθρωπον
gegen die Sadducäer. Der angezogne Ausspruch
Gottes konnte, alles übrige als richtig zugestanden,
nichts weiter als die fortdauernde Existenz Abrahams,
Isaaks, und Jakobs, zur Zeit Moses, aber keine eigentliche
Auferstehung des Fleisches beweisen. Daß auch
die Sadducäer es so verstanden, und nicht blos die
körperliche Auferstehung, sondern Unsterblichkeit überhaupt,
läugneten, folgt daraus, weil sie sich mit diesem
Beweise Jesu befriedigten.


Die Widersprüche, die aus einer zu groben Vorstellung
dieser Lehre folgen, nöthigten schon Paulus,
sie etwas näher zu bestimmen.


[28] Lasset uns das hier über die Bedingungen der Erlaubniß
etwas zu glauben, weil das Herz es wünscht, gesagte,
durch ein Beispiel vom Gegentheile klärer machen.
Man könnte nemlich etwa die Wiedererneuerung
des Umganges gewesener Freunde im künftigen Leben
aus dem Verlangen guter zur Freundschaft gestimmter
Menschen nach dieser Wiedererneuerung erweisen wollen.
Mit einem solchen Beweise aber würde man
dicht wohl fortkommen. Denn ob man gleich etwa
sagen könnte, die Vollbringung mancher schweren
Pflicht werde dem, der einen geliebten Freund in der
Ewigkeit weiß, durch den Gedanken erleichtert werden,
daß er sich dadurch des Genusses der Seligkeit mit
seinem abgeschiednen Freunde immer mehr versichere,
so würde, ganz abgerechnet, daß man wol unzählige
Motiven der Art würde aufweisen können, denen man
aber darum die objektive Realität zuzusprechen doch
ein Bedenken tragen würde, dadurch doch gar nicht
reine Moralität, sondern blos Legalität befördert werden,
und es würde demnach eine vergebliche Bemühung
seyn, diesen Wunsch von der Bestimmung des
obern Begehrungsvermögens durch das Moralgesetz ableiten
zu wollen. Überhaupt sind wol — der Wunsch,
überhaupt Spuren der göttlichen moralischen Regierung
in der ganzen Natur, und vorzüglich in unserm eignen
Leben, und der, insbesondre eine Offenbarung annehmen
zu dürfen, die einzigen, die mit Recht auf eine
so erhabne Abstammung Ansprach machen möchten.
Was die zweite Bedingung anbetrifft, so lassen sich
schon hienieden der Analogie nach Gründe genug vermuthen,
die eine solche Wiedervereinigung im künftigen
Leben zweckwidrig machen könnten, als z. B. daß
etwa der Zweck einer vielseitigen Ausbildung uns den
Umgang des ehemaligen Freundes, dessen Absicht für
unsre Bildung erreicht ist, unnütz, oder gar schädlich
machen könnte, — daß desselben Gegenwart in andern
Verbindungen nöthiger, und für das Ganze nützlicher
sey, — daß die unsrige in ändern Verbindungen es
sey u. dgl. Blos der letzten Bedingung entspricht die
angenommene Realität dieses Wunsches, denn in einer
Dauer ohne Ende kann diese Wiedervereinigung, wenn
sie an keinen bestimmten Punkt dieser Dauer gebunden
wird, immer noch erwartet werden, und mithin die
Erfahrung ihrer Wirklichkeit nie widersprechen. Aus
diesem Grunde also ist kein Beweis der Befriedigung
dieses Wunsches möglich; und wenn es keinen ändern
Beweis giebt (es giebt aber einen, der jedoch auch nur
zur wahrscheinlichen Vermuthung hinreicht), so müßte
das menschliche Gemüth sich über dieselbe auf Hoffnung,
d. i. auf eine durch eine Bestimmung des Begehrungsvermögens
motivirte Hinneigung des Urtheils
auf eine Seite bei einem Gegenstände, der übrigens als
problematisch erkannt wird, einschränken.


Übrigens hat es in Absicht der Unwiderlegbarkeit
mit den unmittelbaren Postulaten der praktischen Vernunft,
der Existenz Gottes, und der ewigen Fortdauer
moralischer Wesen die gleiche Bewandtniß. Unsre
Fortdauer zwar ist Gegenstand unmittelbarer Erfahrung;
der Glaube, an die Fortdauer aber kann nie durch Erfahrung
widerlegt werden; denn, wenn wir nicht existiren,
so machen wir gar keine Erfahrung. So lange
wir ferner als wir, d. i. als moralische Wesen, fortdauern,
kann auch der Glaube an Gott weder durch
Gründe, denn auf theoretische gründet er sich nicht,
und das für die Ewigkeit gültige Gesetz der praktischen
Vernunft unterstützt ihn, noch durch Erfahrung umgestoßen
werden; denn die Existenz Gottes kann nie
Gegenstand der Erfahrung werden, mithin auch aus
der Ermangelung einer solchen Erfahrung sich nie auf
die Nichtexistenz desselben schließen lassen. Aus eben
diesen Gründen aber können diese Sätze auch nie, für
irgend ein endliches Wesen, Gegenstände des Wissens
werden, sondern müssen in alle Ewigkeit Gegenstände
des Glaubens bleiben. Denn für die Existenz Gottes
werden wir nie andre als moralische Gründe haben,
da keine andern möglich sind, und unsrer eignen Existenz
werden wir zwar für jeden Punkt derselben unmittelbar
durch das Selbstbewußtseyn sicher seyn, für
die Zukunft aber sie aus keinen ändern, als moralischen
Gründen erwarten können.


[29] Daß dies nicht eine leere Vernünftelei sei, sondern
sich auch in der Erfahrung, besondere beim Halten öffentlicher
Reden an das Volk, bestätige, wird uns vielleicht
jeder Religionslehrer, der etwa sich für seine
Person der aus der Offenbarung hergenommenen Vorstellungen,
nicht bedient, übrigens aber lebhaftes Gefühl
seiner Bestimmung mit Ehrlichkeit (welches nicht wenig
gesagt ist) vereinigt, wenn auch nicht öffentlich,
doch wenigstens in seinem Herzen zugestehen. — Es
geschieht vermittelst der Begeisterung durch die Einbildungskraft;
und dieser Umstand darf die Sache niemanden
verdächtig machen, da ja die Offenbarung
überhaupt nur durch dieses Vehikulum wirken kann,
und soll.


[30] Dies waren auch die Maximen Jesu. In Absicht des erstern:
So jemand will den Willen thun des der mich
gesandt hat, der wird innen werden, ob diese Lehre
von Gott sey; und im Gegensatze: Wer Arges thut,
hasset das Licht, und kommt nicht an das Licht. In
Absicht des letztern: Die Starken bedürfen des Arztes
nicht, sondern die Kranken; ich bin kommen die Sünder
zur Busse zu rufen, und nicht, die Gerechten — welche
Aussprüche ich nicht für Ironie halte.


[31] Dieser Streit gründet sich auf eine Antinomie des Offenbarungsbegriffs,
und ist völlig dialektisch. Anerkennung
einer Offenbarung ist nicht möglich, sagt der
eine Theil; Anerkennung einer Offenbarung ist möglich,
sagt der zweite; und so ausgedrückt widersprechen
sich beide Sätze geradezu. Wenn aber der erste so
bestimmt wird: Anerkennung einer Offenbarung aus
theoretischen Gründen ist unmöglich; und der zweite:
Anerkennung einer Offenbarung um einer Bestimmung
des Begehrungsvermögens willen, d. i. ein Glaube an
Offenbarung, ist möglich; so widersprechen sie sich
nicht, sondern können beide wahr seyn, und sind es
beide, laut unsrer Kritik.








SCHLUSSANMERKUNG.

Es ist eine sehr allgemeine Bemerkung, daß
alles, was Spekulation ist, oder so aussieht, sehr
wenig Eindruck auf das menschliche Gemüth
mache. Man wird allenfalls angenehm dadurch
beschäfftiget; man läßt sich das Resultat gefallen,
weil man nichts dagegen einwenden kann,
würde aber auch nichts arges daraus haben, wenn
es anders ausgefallen wäre; denkt und handelt
übrigens in praktischer Rücksicht wie vorher, so
daß der auf Spekulation gegründete Satz wie ein
todtes Kapital ohne alle Zinsen in der Seele zu
liegen, scheint, und daß man seine Anwesenheit
durch nichts gewahr wird. So ging es von jeher
mit den Spekulationen der Idealisten und
Skeptiker. Sie dachten, wie niemand, und handelten,
wie alle.

Daß gegenwärtige Spekulation, wenn sie
auch etwa nicht nothwendig praktische Folgen
aufs Leben hat, (wie sie doch, wenn sie sich
behauptet, haben möchte,) dennoch in Absicht
des Interesse nicht so kalt und gleichgültig werde
aufgenommen werden, dafür bürgt ihr wol
der Gegenstand, den sie behandelt. Es ist nemlich
in der menschlichen Seele ein nothwendiges
Interesse für alles, was auf Religion Bezug hat,
und das ist denn ganz natürlich daraus zu erklären,
weil nur durch Bestimmung des Begehrungsvermögens
Religion möglich geworden ist;
daß also diese Theorie durch die allgemeine Erfahrung
bestätigt wird, und daß man sich fast
wundern sollte, warum man nicht längst selbst
von dieser Erfahrung aus auf sie kam. Wenn
jemand etwa einen andern unmittelbar gewissen
Satz, z. B. daß zwischen zwey Punkten nur Eine
gerade Linie möglich sey, läugnen würde, so
würden wir ihn vielmehr verlachen und bedauren,
als uns über ihn erzürnen; und wenn ja etwa
der Mathematiker sich dabey ereifern sollte,
so könnte dies nur entweder aus Mißvergnügen
über sich selbst herkommen, daß er ihn seines
Irrthums nicht sogleich überführen könne, oder
aus der Vermuthung, daß bey diesem hartnäckigen
Abläugnen der böse Wille, ihn zu ärgern,
(mithin doch auch etwas unmoralisches) zum
Grunde liege: aber dieser Unwille würde doch
ein ganz anderer seyn, als derjenige, der jeden,
und den unausgebildetsten Menschen eben am
meisten angreift, wenn jemand das Daseyn Gottes,
oder die Unsterblichkeit der Seele abläugnet;
welcher mit Furcht und Abscheu vermischt
ist, zum deutlichen Zeichen, daß wir diesen
Glauben als einen theuren Besitz, und denjenigen
als unsern persönlichen Feind ansehen, der
Mine macht, uns in diesem Besitze stören zu
wollen. Dieses Interesse verbreitet sich denn
verhältnißmäßig weiter, je mehrere Ideen wir auf
die Religion beziehen, und mit ihr in Verbindung
bringen können; und wir würden daher
uns sehr bedenken, zu entscheiden, ob vorherrschende
Toleranz in einer Seele, in welcher
sie sich nicht auf langes anhaltendes Nachdenken
gründen kann, ein sehr achtungswerther
Zug sey. Aus eben diesem Interesse läßt sich
auch im Gegentheile die empfindliche Abneigung
erklären, mit der wir gegen Vorstellungen
eingenommen werden, die wir etwa ehedem für
heilig hielten, von denen wir aber bey zunehmender
Reife uns überzeugt oder überredet haben,
daß sie es nicht sind. Wir erinnern uns
ja andrer Träume unsrer frühern Jahre, wie etwa
des von einer uneigennützigen Hülfsbereitwilligkeit
der Menschen, von einer arkadischen
Schäferunschuld u. dergl. mit einem wehmüthig-frohen
Andenken der Jahre, wo wir noch so angenehm
träumen konnten; ohnerachtet das Gegentheil
und die Erfahrungen, wodurch wir etwa
darüber belehrt worden sind, uns doch an sich
unmöglich angenehm seyn können. Der Täuschungen
von oben angezeigter Art aber erinnern
wir uns lange mit Verdruß, und es gehört viel
Zeit und Nachdenken dazu, um auch darüber kalt
zu werden; ein Phänomen, welches man gar
nicht der dunkeln Vorstellung des durch dergleichen
Ideen entstehenden Schadens, (indem
wir ja den offenbaren Schaden selbst mit mehr
Gleichmuth erblicken,) sondern blos daraus zu
erklären hat, daß das Heilige uns theuer ist, und
daß wir jede Beimischung eines fremdartigen
Zusatzes als Entweihung desselben ansehen. Dieses
Interesse zeigt sich endlich sogar darin, daß
wir mit keinerlei Art Kenntnissen uns so breit
machen, als mit vermeinten bessern Religionseinsichten,
als ob hierin die größte Ehre liege,
und daß wir sie — wenn nicht etwa der gute
Ton dergleichen Unterhaltungen verbannt hat,
wiewohl eben das, daß er sie verbannen müßte,
eine allgemeine Neigung zu denselben anzuzeigen
scheint, — so gern ändern mittheilen mögen,
in der sichern Voraussetzung, daß dies ein
allgemein interessanter Gegenstand sey.

So sicher wir also von dieser Seite seyn dürften,
daß gegenwärtige Untersuchung nicht ganz
ohne Interesse werde aufgenommen werden, so
haben wir eben von diesem Interesse zu befürchten,
daß es sich gegen uns kehren, und
den Leser in der ruhigen Betrachtung und Abwägung
der Gründe stören könne, wenn er etwa
voraussehen, oder wirklich finden sollte, daß das
Resultat nicht ganz seiner vorgefaßten Meinung
gemäß ausfalle. Es scheint also eine nicht ganz
vergebliche Arbeit zu seyn, hier noch, ganz ohne
Rücksicht auf die Begründung des Resultats,
und gleich als ob wir nicht einen a priori vorgeschriebnen
Weg gegangen wären, der uns
nothwendig auf dasselbe hätte führen müssen,
sondern, als ob es gänzlich von uns abgehangen
hätte, wie dasselbe ausfallen solle, zu untersuchen,
ob wir Ursache gehabt hätten, ein günstigeres
zu wünschen, oder ob gegenwärtiges etwa
überhaupt das vorteilhafteste sey, das wir uns
versprechen durften; kurz, dasselbe, ganz ohne
Rücksicht auf seine Wahrheit, blos von Seiten
seiner Nützlichkeit zu untersuchen.

Aber hier stoßen wir denn zuerst auf diejenigen,
welche in der besten Meinung von der
Welt sagen werden, bey einer Untersuchung der
Art könne überhaupt nichts kluges herauskommen,
und es würde besser gewesen seyn, gegenwärtige
ganz zu unterlassen; die alles, was mit
der Offenbarung, in Verbindung steht, überhaupt
nicht auf Principien zurückgeführt wissen wollen;
die jede Prüfung derselben scheuen, fürchten,
von sich ablehnen. Diese werden denn
doch, wenn sie aufrichtig seyn wollen, zugestehen,
daß sie selbst eine schlechte Meinung von
ihrem Glauben haben, und mögen selbst entscheiden,
ob ihnen die Achtung und Schonung
derjenigen besser gefällt, welche die Sache der
Offenbarung schon für völlig abgeurtheilt[TN13] und
in allen Instanzen verlohren ansehen, und meinen,
ein Mann, der auf seine Ehre halte, könne
einmal mit ihr sich nicht mehr befassen, es
sey sogar ein schlechtes Heldenstück, sie vollends
zu Grunde zu richten, und möge man ja
auch wohl aus mitleidiger Schonung, denen, die
nun einmal ihr Herz daran gehängt haben, dies
im Grunde unschuldige Spielwerk wohl gönnen.
Doch haben wir, mit diesen es eigentlich
hier nicht zu thun, denn von ihnen wird wahrscheinlich
keiner diese Schrift lesen; sondern
nur mit solchen, die eine Prüfung der Offenbarung
verstatten.

Gegenwärtige sollte unsrer Absicht nach die
strengste seyn, welche möglich ist. Was haben
wir nun durch dieselbe verlohren? was gewonnen?
wo ist das Übergewicht?

Verlohren haben wir alle unsere Aussichten
auf Eroberungen, sowohl objektive, als subjektive.
Wir können nicht mehr hoffen durch
Hülfe einer Offenbarung in das Reich des Übersinnlichen
einzudringen, und von da, wer weiß
welche Ausbeute zurückzubringen, sondern müssen
uns bescheiden, uns mit dem, was uns mit
einemmale zu unsrer völligen Ausstattung gegeben
war, zu begnügen. Eben so wenig dürfen
wir weiter hoffen andre zu unterjochen, und sie
zu zwingen ihren Antheil an dem gemeinschaftlichen
Erbe, oder an dieser neuen vermeinten
Akquisition von uns zu Lehn zu nehmen, sondern
müssen, jeder für sich, uns auf unsre eignen
Geschäfte einschränken.

Gewonnen haben wir völlige Ruhe, und
Sicherheit in unserm Eigenthume; Sicherheit vor
den zudringlichen Wohlthätern, die uns ihre Gaben
aufnöthigen, ohne daß wir etwas damit anzufangen
wissen; Sicherheit vor Friedensstörern
andrer Art, die uns das verleiden möchten,
was sie selbst nicht zu gebrauchen wissen. Wir
haben beide nur an ihre Armuth zu erinnern,
die sie mit uns gemein haben, und in Absicht
welcher wir nur darinn von ihnen verschieden
sind, daß wir sie wissen, und unsern Aufwand
darnach einrichten.

Haben wir nun mehr verlohren, oder mehr
gewonnen? — Freilich scheint der Verlust der
gehofften Einsichten in das Übersinnliche ein
wesentlicher, ein nicht zu ersetzender, noch zu
verschmerzender Verlust; wenn es sich aber bey
näherer Untersuchung ergeben sollte, daß wir
dergleichen Einsichten zu gar nichts brauchen,
ja daß wir nicht einmal sicher seyn können, ob
wir sie wirklich besitzen, oder ob wir auch sogar
hierüber uns täuschen, so möchte es leichter
werden, sich darüber zu trösten.

Daß von der Realität aller Ideen vom Übersinnlichen
keine objektive Gewißheit, sondern
nur ein Glaube an sie stattfinde, ist nun zur
Genüge erwiesen. Aller bisher entwickelte Glaube
gründet sich auf eine Bestimmung des Begehrungsvermögens,
(bey der Existenz Gottes,
und der Seelen Unsterblichkeit auf eine des
obern, bey dem Vorsehungs- und Offenbarungsbegriffe
auf eine durch das obere geschehne
Bestimmung, des untern,) und erleichtert gegenseitig
wieder diese Bestimmung. Daß weiter
keine Ideen möglich sind, an deren Realität zu
glauben eine unmittelbare oder mittelbare Bestimmung
durch das praktische Gesetz uns bewege,
ist klärlich gezeigt. Es fragt sich also hier
nur noch, ob nicht ein Glaube möglich sey,
der nicht durch eine dergleichen Bestimmung
entsteht, und sie nicht wieder erleichtert. Im
ersten Falle muß es leicht auszumachen seyn,
ob der Glaube in concreto wirklich da ist; das
muß sich nemlich aus den praktischen Folgen
ergeben, die er, als die Willensbestimmung erleichternd,
nothwendig hervorbringen muß. Im
letztern Falle aber, wo keine dergleichen praktische
Folgen möglich sind, scheint es, da der Glaube
etwas blos subjektives ist, schwer, hierüber etwas
festes zu bestimmen, und es hat völlig das
Ansehen, daß uns nichts übrig bleibt, als jedem
ehrlichen Manne auf sein Wort zu glauben, wenn er
uns sagt: ich glaube das, oder ich glaube jenes.
Dennoch ist es vielleicht möglich auch hierüber
etwas auszumitteln. Es ist nemlich an sich
gar nicht zu läugnen, daß man oft andre, und
eben so oft sich selbst überredet, man glaube
etwas, wenn man blos nichts dagegen hat, und
es ruhig an seinen Ort gestellt seyn läßt. Von
dieser Art ist fast aller historischer Glaube, wenn
er sich nicht etwa auf eine Bestimmung des Begehrungsvermögens
gründet, wie der an das historische
in einer Offenbarung, oder der eines
Geschichtforschers von Profession, der von der
Achtung für sein Geschäft, und von der Wichtigkeit,
die er in seine mühsamen Untersuchungen
schlechterdings setzen muß, unzertrennlich
ist; oder der einer Nation an eine Begebenheit,
die ihren Nationalstolz unterstützt. Das Lesen der
Begebenheiten und Handlungen von Wesen, die
gleiche Begriffe und gleiche Leidenschaften mit
uns haben, beschäftigt uns auf eine angenehme
Art, und es trägt zur Vermehrung unsers Vergnügens
etwas bei, wenn wir annehmen dürfen,
daß dergleichen Menschen wirklich lebten, und
wir nehmen dies um so fester an, je mehr die
Geschichte uns interessirt, je mehr sie Ähnlichkeit
mit unsern Begebenheiten oder unsrer
Denkungsart hat; wir würden aber, besonders
in manchen Fällen, auch nicht viel dagegen haben,
wenn alles bloße Erdichtung wäre. Ist's
auch nicht wahr, so ist es gut erfunden, möchten
wir denken. Wie soll man nun hierüber zu
einiger Gewißheit über sich selbst kommen? — Die
einzige wahre Probe, ob man etwas wirklich
annehme, ist die, ob man darnach handelt, oder,
im vorkommenden Falle der Anwendung, darnach
handeln würde. Über Meinungen, die an sich
keine praktische Anwendung haben, noch haben
können, findet dennoch zu jeder Zeit ein Experiment
statt, daß man sich nemlich aufs Gewissen
frage, ob man wol für die Richtigkeit einer
gewissen Meinung einen Theil seines Vermögens,
oder das ganze, oder sein Leben, oder seine
Freiheit verwetten wolle, wenn etwas gewisses
darüber auszumachen seyn sollte. Man giebt
dann einer Meinung, die an sich keine praktischen
Folgen hat, durch Kunst eine praktische
Anwendung. Wenn man auf diese Art jemanden
eine Wette um sein ganzes Vermögen antrüge,
daß kein Alexander der Große gelebt
habe, so könnte er vielleicht diese Wette ohne
Bedenken annehmen, weil er bei völliger Redlichkeit
dennoch ganz dunkel denken möchte,
daß diejenige Erfahrung, welche dies entscheiden
könnte, schlechterdings nicht mehr möglich sey;
wenn man aber etwa eben demselben die gleiche
Wette darauf antrüge, daß kein Dalai Lama
existire, mit dem Erbieten, die Sache an Ort
und Stelle durch die unmittelbare Erfahrung zu
verificiren, so möchte er vielleicht bedenklicher
dabei werden, und sich dadurch verrathen, daß
er mit seinem Glauben über diesen Punkt nicht
völlig in Richtigkeit sey. Wenn man nun über
den Glauben an übersinnliche Dinge, deren Begriff
durch die reine praktische Vernunft a priori
nicht gegeben ist, die mithin an sich gar keine
praktischen Folgen haben können, sich eben so
eine beträchtliche Wette antrüge, so wäre es
sehr leicht möglich, daß man dadurch, daß man
sie von der Hand wiese, entdeckte, man habe
bisher den Glauben an sie nicht gehabt, sondern
sich nur überredet, ihn zu haben; wenn man
aber diese Wette auch wirklich annähme, so
könnte man noch immer nicht sicher seyn, ob
sich nicht das Gemüth ganz dunkel besonnen
habe, es habe hier noch gar nicht nöthig, sich
auf seiner Schalkheit ertappen zu lassen, da bei
einer solchen Wette gar nichts zu wagen sey,
weil die Sache (bei dergleichen Ideen) in Ewigkeit
nicht, weder durch Gründe, noch durch
Erfahrungen auszumachen sey. Wenn also auch
nicht darzuthun seyn sollte, daß an die Realität
von dergleichen Ideen gar kein Glaube möglich
sey; so ergiebt sich hieraus doch leicht soviel,
daß es möglich sey, auch nur mit sich selbst
in's Reine zu kommen, ob man diesen Glauben
überhaupt habe, welches eben soviel ist, als ob
er überhaupt und an sich nicht möglich wäre.
Es ist hieraus zu beurtheilen, ob wir Ursache
haben, über den Verlust unsrer Hoffnung durch
eine Offenbarung erweiterte Aussichten in die
übersinnliche Welt zu bekommen, sehr verlegen
zu seyn.

In Absicht des zweiten Verlustes bitten wir
jeden, sich vor seinem Gewissen die Frage zu
beantworten, zu welcher Absicht er eigentlich
eine Religion haben wolle; ob dazu, um sich
über andre zu erheben, und sich vor ihnen aufzublähen,
zur Befriedigung seines Stolzes, seiner
Herrschsucht über die Gewissen, welche weit
ärger ist, als die Herrschsucht über die Körper;
oder dazu, um sich selbst zum bessern Menschen
zu bilden. — Inzwischen bedürfen wir sie auch
mit für andre, theils um reine Moralität unter
ihnen zu verbreiten; aber da darf nur dargethan
seyn, daß dies auf keinem ändern Wege, als
dem angezeigten, geschehen könne, so werden
wir ja gern, wenn dies wirklich unser Ernst ist,
jeden andern vermeiden; theils, wenn wir das
nicht können sollten, uns wenigstens der Legalität
von ihnen zu versichern, — ein Wunsch,
der an sich völlig rechtmäßig ist. Und in Absicht
der Möglichkeit ihn dadurch zu erreichen,
ist denn ganz sicher nichts leichter, als den Menschen,
der sich im Dunkeln überhaupt fürchtet,
zu schrecken, ihn dadurch zu leiten, wohin man
will, und ihn zu bewegen, in Hoffnung des Paradieses
seinen sterblichen Leib brennen zu lassen,
so sehr man will; wenn aber gezeigt ist,
daß durch eine solche Behandlung der Religion
die Moralität nothwendig gänzlich vernichtet
werde, so wird man ja gar gern eine Gewalt
aufgeben, zu der man kein Recht hat; da zumal
diese Legalität weit sicherer, und wenigstens
ohne schädliche Folgen für die Moralität durch
andre Mittel erreicht wird.

Dies wäre denn die Berechnung unsers Verlusts.
Laßt um nun den Gewinn dagegen halten!

Wir gewinnen völlige Sicherheit in unserm
Eigenthume. Wir dürfen ohne Furcht, daß unser
Glaube uns durch irgend eine Vernünftelei
geraubt werde, ohne Besorgniß, daß man ihn
lächerlich machen könne, ohne Scheu vor der
Bezüchtigung des Blödsinns und der Geistesschwäche,
ihn zu unserer Verbesserung brauchen.
Jede Widerlegung muß falsch seyn, das können
wir a priori wissen: jeder Spott muß auf den
Urheber zurückfallen.

Wir gewinnen völlige Gewissensfreiheit, nicht
vom Gewissenszwange durch physische Mittel,
welcher eigentlich nicht statt findet; denn äußerer
Zwang kann uns zwar nöthigen mit dem
Munde zu bekennen, was er will, aber nie, im
Herzen etwas dem ähnliches zu denken; sondern
von dem unendlich härteren Geisteszwange durch
moralische Bedrückungen und Vexationen, durch
Zureden, Zunöthigungen, Drohungen, wer weiß
welcher schlimmen Übel, die man unterm Gemüthe
anlegt. Dadurch wird nothwendig die
Seele in eine ängstliche Furcht versetzt, und
quält sich so lange, bis sie es endlich so weit
bringt, sich selbst zu belügen, und den Glauben
in sich zu erheucheln; eine Heuchelei, welche
weit schrecklicher ist, als der völlige Unglaube,
weil der letztere den Charakter nur so lange,
als er dauert, verderbet, die erstere aber ihn
ohne Hoffnung jemaliger Besserung zu Grunde
richtet, so daß ein solcher Mensch nie wieder
die geringste Achtung oder das geringste Zutrauen
zu sich fassen kann. Dies ist die Folge,
welche das Verfahren, den Glauben auf Furcht
und Schrecken, und auf diesen erpreßten Glauben
erst die Moralität (eine Nebensache, die
wol ganz gut seyn mag, wenn sie zu haben ist,
in Ermangelung deren aber auch wol der Glaube
allein uns durchhelfen kann,) gründen zu wollen,
nothwendig haben muß, und welche er auch allemal
gehabt haben würde, wenn man immer konsequent
zu Werke gegangen, und die menschliche
Natur von ihrem Schöpfer nicht zu gut eingerichtet
wäre, als daß sie sich so sollte verdrehen
lassen.

Nach Maaßgabe dieser Grundsätze würde
der einzige Weg — ein Weg, den offenbar auch
das Christenthum vorschreibt — den Glauben in
den Herzen der Menschen hervorzubringen, der
seyn, ihnen durch Entwickelung des Moralgefühls
das Gute erst recht lieb und werth zu machen,
und dadurch den Entschluß, gute Menschen zu
werden, in ihnen zu erwecken; dann sie ihre
Schwäche allenthalben fühlen zu lassen, und nun
erst ihnen die Aussicht auf die Unterstützung
einer Offenbarung zu geben, und sie würden glauben,
ehe man ihnen zugerufen hätte: glaubet!

Und jetzt darf die Entscheidung, wo das
Übergewicht sey, ob auf der Seite des Gewinns,
oder der des Verlusts, dem Herzen eines jeden
Lesers überlassen werden, mit Zusicherung des
beiläufigen Vortheils, daß ein jeder dieses Herz
selbst aus dem Urtheile, das es hierüber fället,
näher wird kennen lernen.







Ansmerkungen zur Transkription:

[TN1] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier "Gesezzen" gedruckt.


[TN2] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier "änßert" gedruckt.


[TN3] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier "fordauern" gedruckt.


[TN4] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier "Aufhebug" gedruckt.


[TN5] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier "seyu" gedruckt.


[TN6] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier "sis" gedruckt.


[TN7] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier "4" gedruckt.


[TN8] Mit großer Wahrscheinlichtkeit ein typographischer
Fehler im Original, könnte aber auch ein geschriebener Dialekt
sein, daher nicht verbessert (Rüchsicht an Stelle von Rücksicht).


[TN9] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier "Siegerinn" gedruckt.


[TN10] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier ein weiteres "bar" gedruckt.


[TN11] Mit großer Wahrscheinlichtkeit ein typographischer
Fehler im Original, könnte aber auch ein geschriebener Dialekt
sein, daher nicht verbessert (Gnüge an Stelle von Genüge).


[TN12] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier "selbt" gedruckt.


[TN13] Korrektur eines typographischen Fehlers im
Originals. Im Original ist hier "abgeurthelt" gedruckt.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK VERSUCH EINER KRITIK ALLER OFFENBARUNG ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/730555982408020219_18255-cover.png
Versuch einer Kritik aller Offenbarung

Johann Gottlieb Fichte
XV — |
J_\ \J

2 <oy





