
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Colloquium heptaplomeres de rerum sublimium arcanis abditis

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Colloquium heptaplomeres de rerum sublimium arcanis abditis


Author: Jean Bodin



Release date: February 26, 2006 [eBook #17859]

                Most recently updated: September 2, 2020


Language: Latin


Credits: Produced by Louise Hope, Carlo Traverso and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This

        file was produced from images generously made available

        by the Bibliothèque nationale de France (BnF/Gallica) at

        http://gallica.bnf.fr)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK COLLOQUIUM HEPTAPLOMERES DE RERUM SUBLIMIUM ARCANIS ABDITIS ***






Transcriber’s Note:



This e-text contains a number of words and phrases in Greek and
Hebrew:
ταχύγραφοι

שְׁמַע אֲדֹנָי

If any of these characters do not display properly, you may have an
incompatible browser or unavailable fonts. First, make sure that the
browser’s “character set” or “file encoding” is set to Unicode (UTF-8).
You may also need to change your browser’s default font. All text in
non-Roman script will have a mouse-hover transliteration:
ὧς.



A few typographical errors have been corrected. They have been marked in
the text with mouse-hover
popups. Variant spellings are discussed at the
end of this file.




JOANNES BODINUS

COLLOQUIUM

HEPTAPLOMERES

DE

RERUM SUBLIMIUM ARCANIS ABDITIS

e codicibus manuscriptis

Bibliothecae Academicae Gissensis cum varia lectione

aliorum apographorum nunc primum typis describendum

curavit

LUDOVICUS NOACK





1970

GEORG OLMS VERLAG

HILDESHEIM · NEW YORK



Dem Nachdruck liegt das Exemplar der Herzog August

Bibliothek Wolfenbüttel zugrunde. Signatur: Li 565

Die fehlerhafte Paginierung wurde beibehalten.


There were no apparent problems with the Paginierung, but the
footnote numbering was occasionally fehlerhaft.






Reprografischer Nachdruck der Ausgabe

Schwerin/Paris/London 1857

Printed in Germany

Herstellung: fotokop wilhelm weihert, Darmstadt

Best.-Nr. 5103 211



Contents



	 Praefatio



	 Liber Primus



	 Liber Secundus



	 Liber Tertius



	 Liber Quartus



	 Liber Quintus



	 Liber Sextus



	 Transcriber’s Notes on Orthography






JOANNIS BODINI

COLLOQUIUM HEPTAPLOMERES

DE

RERUM SUBLIMIUM ARCANIS ABDITIS.

E CODICIBUS MANUSCRIPTIS

BIBLIOTHECAE ACADEMICAE GISSENSIS CUM VARIA LECTIONE ALIORUM

APOGRAPHORUM NUNC PRIMUM TYPIS DESCRIBENDUM

CURAVIT

LUDOVICUS NOACK,

PHILOSOPHIAE DOCTOR, IN UNIVERSITATE GISSENSI PROFESSOR

EXTRAORDINARIUS.







SUERINI MEGALOBURGIENSIUM,

TYPIS ET IMPENSIS FRIDERICI GUILELMI BÆRENSPRUNG, TYPOGRAPHI
AULICI.



	PARISIIS,

FR. KLINCKSIECK.
	
1857

	LONDINI,

D. NUTT.






LUDOVICO III.

MAGNO DUCI HASSIAE ET AD RHENUM

PRINCIPI AC DOMINO SUO INDULGENTISSIMO

LITERARUM ARTIUMQUE PATRONO SAPIENTI

HANC OPERIS BODINIANI EDITIONEM PRINCIPEM

VENERABUNDA MENTE



D. D. D.



EDITOR.





PRAEFATIO.





Joannes Bodinus, Andegavensis, atheismi sua aetate se suspectum reddidit
cum libris quibusdam editis tum opere, quod quasi cygneam cantationem
inedilum reliquit. Liber autem inscribitur colloquium heptaplomeres, non
quod in septem partes distributus esset, sed quod septem viros, operam
inter se partitos interlocutores, introduxit. Quorum primo Coronaeo
Romano-Catholicorum, deinde Friderico Lutheranorum, Curtio
Calvinianorum, Senamo omnium sectarum ethnicarum, Salomoni Judaeorum,
Octavio Muhammedanorum, Toralbae denique naturalistarum causam tuendam
commisit, qui omnes ita de fidei controversiis disputant, ut Toralbae
ratio, quam autor ipse confiteri videtur, triumphet.


Leibnitius nobilissimus philosophus, quum recte perspexisset, quanta
esset auctoritate et gravitate hoc Bodini colloquium ad cognoscendam et
philosophandi rationem atque formam et religionis sensum rationemque
aetate reformatoria usitatam, jam senex hujus libri editionem parari
voluit. Quem laborem aggressus Polycarpus Leyserus, Jurisconsultus
Helmstadiensis, quominus perficeret, prohibitus est magistratuum
interdicto. Sub finem saeculi superioris Liber Baro Henricus Christianus
de Senckenberg, collatis compluribus libris manuscriptis, exemplar hujus
operis quam correctissimum perfecit, quod praeter alia duo ejusdem
colloquii exemplaria, quae quidem minoris pretii sunt, inter ornamenta
bibliothecae academicae Gissensis enumeratur1.


1. Cf. Adriani, viri nobilissimi ac doctissimi, qui est bibliothecae
academicae primus praefectus, catalogus codicum manuscriptorum
bibliothecae Gissensis. Francofurti a. M. 1840. p.
189 sq.


Quum igitur, probante Neandro, illustrissimo historiae sacrae auctore
doctissimus vir Guhrauer libro singulari, qui anno 1841 prodiit,

denuo virorum doctorum animos in Bodini colloquium advertisset, non
inutilem me suscepturum sperabam laborem, si librum illum famosum, qui
propter periculum, quod religioni recte colendae afferre videbatur, diu
in bibliothecis ineditus latuit, typis describendum curarem. Hunc autem
laborem, quo colloquium Bodinianum ad codices correctiores, quantum meae
vires valebant, emendatum accuratius exprimendum pararetur, ita mihi
perigendum censui, ut textu codicis Senckenbergiani quasi pro fundamento
posito compluria exemplaria, quae et in bibliothecis Gissensi et
Gottingensi Altonanaque asservantur, conferrem et scripturae
discrepantiam ad marginem libri enotarem.


Haec suffectura esse spero ad introducendum librum nomine quidem et fama
viris doctis et nostratibus et externis diu notum.


Dabam Gissae d. XXI m. Maii anni 1857.






LIBER PRIMUS.

Ad N. T.


Quod per litteras a me petis, ut de mea peregrinatione ad te scribam,
omnia ex animi voto contigissent, si tuo complexu frui potuissem, quem
si semel nactus ero, nunquam me patiar a te divelli.
Nam cum Adriatici1 maris littora post
difficilem navigationem legissemus, Venetiam appulimus, omnium fere
gentium vel potius2 orbis universi portum
communem, quia non modo adspectu et hospitio peregrinorum Veneti
delectantur, sed etiam illic summa cum libertate vivi potest; et cum
caeteris civitatibus et regionibus civilia bella aut tyrannorum metus
aut vectigalium acerbae exactiones aut studiorum cujusque3 molestissimae inquisitiones impendeant, haec sola
propemodum civitas omnibus his servitutum generibus immunis et libera
mihi videtur. Quo fit, ut illuc4 undique
confluant, qui summa cum libertate ac tranquillitate5 vitam agere decreverunt, seu ad mercaturam seu ad
opificia seu ad otia liberis hominibus digna animum adjungant.
Percommode vero accidit, quod cum litteratos homines ac virtutis
studiosos conquirerem, Paulum Coronaeum nactus sum, qui per omnes
urbis angulos litterarum et antiquitatis monumenta omnia studiose
investigabat seque litteratissimis hominibus et illos sibi arctissima
societate sic conjunxerat, ut domus ejus sacrarium Musarum ac virtutum
haberetur. Et quoniam corporis habitu admodum tenui ac viribus
imbecillior erat, quam ut maris jactationes aut longas
peregrinationes6 ferre posset,
at incredibili desiderio teneretur,
diversarum gentium linguas, studia, ingenia, mores, virtutes
percipiendi, ac convictum domesticum adsciverat, homines peregrinos
Fridericum Podamicum, Hieronymum Senamum, Diegum Toralbam, Antonium
Curtium, Salomonem Barcassium7, Octavium
Fagnolam8, qui tametsi bonarum artium
instructissimi essent disciplinis, singulari tamen quisque scientia
caeteris praestare videbantur. Cura autem in aedibus Coronaei simul
habitarent, ex omnibus fere orbis regionibus si quid novum aut scitu
dignum contigisset, facile ab amicis, quos Romae, Constantinopoli,
Augustae, Hispali, Antwerpiae, Lutetiae conquisierant, litterarum

ope intelligebant. Nec vero solum urbanitate sermonis ac morum
suavitate, verum etiam innocentia atque integritate tanta vivebant9, ut nemo tam sui similis quam omnes omnium
viderentur; quippe nulla contentione verborum aut vincendi10 cupiditate, sed omnes studio discendi ferebantur, itaque
omnes cogitationes ac studia ad verum decus traducebant. Illud autem
optimum, quod Coronaei domus cum infinita librorum ac veterum
monumentorum varietate ac copia, tum etiam instrumentorum seu ad musicam
seu ad omnes artes mathematicas refertissima esset; nihil tamen rarius
mihi visum est, quam pantotheca quadrata sex pedum. Divisio cujusque
pedis in sex apothecas numerum ex quadrato triginta sex in se ducto
conficiebat capsulas 1296. Senarium autem selegerat, quod is numerus
solus inter reliquos11 perfectus esset ac
latissime in universa natura pateret, non modo ad plurium animantium
aetates, quae in hoc numero terminantur, verum etiam quod in tota natura
sex corpora tantum sint perfecta, sex tantum colores simplices, sex
sapores simplices, sex harmonici concentus, sex tantum metalla
simplicia, sex locorum situs, sex etiam sensus cum sensu communi.


1. Alius: Hadriatici. 
2. Alius: totius. 
3. Alius: cuique. 
4. Alius: illic. 
5. Alius addit: animi. 
6. Alibi: peragrationes. 
7. Alius: Barcassum. 
8. Alius: Tagnolam. 
9. Alibi: vigebant. 
10. Alius: vivendi. 
11. Alius: digitos.


Pantothecam ex olea i.e. ex incorruptibili prope materia fabricari
jusserat, ut mundi universitatem ejusque suppellectilem et omne
instrumentum contineret. Principio imagines sexaginta1 inerrantium siderum, deinde planetarum, cometarum
similiumque impressionum, elementorum, corporum, lapidum, metallorum,
fossilium, stirpium, animantium quaeque nancisci poterat, ordine2 quaeque suo aptaverat. At quoniam stirpium et
insectarum omnium forma exiguâ pantothecâ nec contineri nec haberi
propter raritatem poterat, picturâ vel scripturâ vel genere quaeque suo
capsulis denotabantur, ut rhinoceros, caper3
indicus hisque similia. Caetera vel inferri curaverat vel illata
coëmerat.


1. Alii 48 aut 84; alius plane numerum non addit. 
2. Alibi: genere. 
3. Alius: cobras et ad marginem: cuber; alius:
cabras.


Seorsim autem stirpes integras aut radices grandioribus chartis
contentas habebat, sic tamen, ut particulam stirpium et animantium
quaeque capsulae continerent, eo tamen ordine, ut extrema primis, media
utrisque, omnia omnibus apta serie cohaererent, quippe terram inter et
lapides argillam et cretam utriusque1 naturae
media collocarat, inter aquam et adamantes crystallum, inter lapides et
metalla pyritem sive2 marcasitharum genus,
inter lapides et plantas corallium, inter animantes et stirpes ea quae
zoophyta dicuntur, inter animantes aquatiles et terrestres amphibia,
inter aquatilia et volatilia pisces volatiles, milvum inquam et
loliginem, inter volatilia et terrestria bruta vespertilionem.


1. Alibi: utrisque. 
2. Alius legit: sed margaritarum genus
inter etc.


Sic autem compleverat pantothecam, ut sex coloribus simplicibus capsulae
distinguerentur ad memoriam firmiorem1, et
adversa luce ita collocarat, ut

omnia facile perspicerentur, nec enim ad angulos rectos dirigebatur, ne
quid ex capsulis excideret, nec rursus in plano jacebat, quo minus lucis
reciperet, sed hypotenusae2 modo innixa
parieti species omnes eminus intuenti reducto velo proderet, ut3 temporis diuturnitate singula saepius legendo
fideli memoriae commendarentur. Et quidem in eo tantum profecerat
Coronaeus, ut omnes loculorum4 species animo
comprehensas haberet: quae utilitas non modo in iis quae pantotheca
continebantur, sed etiam in rebus omnibus quas audiret et legeret se
ostentabat5. Neque enim scribendo vel
loquendo tempus terebat, ne tantundem de valetudine detraheret, sed
audiendo, disserendo, meditando judicii vim acerrime sibi comparaverat;
et cum cibum caperet, aderat anagnostes, qui tantisper aliquid legeret,
dum fames et sitis commodius jucundiusque expleretur nec ullis
sermonibus obrueretur6. Neque vero
Peripateticorum in morem7 ambulando
disserebatur, quia corporis motum judicio ac memoriae officere putabat,
nec Stoicorum qui stantes disputabant, quod diu sine taedio et
articularis morbi periculo fieri posse negabat, nec Academicorum
cubantium more, quod mollitiem ac somnum exciret8, sed sedendo. Me vero anagnostem inter domesticos
asciverat, Romanorum morem secutus, qui etiam inter epulas
lectionibus9 rerum memorabilium animos una
cum corporibus pascebant. Sed cum Romani10
non satis accurate rem propositam eodem momento definirent, Coronaeus in
sequentem diem, si quid difficilius occurreret, quaestionem differebat,
ne quis imparatus sententiam eam diceret, a11
qua discedere incongruum12 arbitraretur.
Ipse vero compendiosissimis notis, ut olim13
ταχύγραφοι, omnia14 fere excipiebam et excepta seorsim describere solebam,
quod cum aliquamdiu15 fecissem, multas de
natura quaestiones, multas etiam de mathematicis, de legum praestantia,
de optime genere civitatis, de medicina, de fide historiarum collegi.
Nulla tamen disputatio uberior aut argumenti praestantia dignior mihi
visa est, quam quae ab Octavii navigatione initium duxit.


1. Alibi: faciliorem. 
2. Alius: hypothemati. 
3. Alibi: et. 
4. Alius: locorum. 
5. Alibi: ostendebat. 
6. Desunt haec proxima verba in alio codice. 
7. Alius: in modum. 
8. Alius: afferret. 
9. Alibi: lectione. 
10. Alius: amici. 
11. Alius: aut. 
12. Alius: congruum. 
13. Alibi: quondam. 
14. Alibi: verba. 
15. Alius: aliquando.


Cum enim Coronaeus ad coenam una cum iis quos diximus consedisset
et ego1 Phaedonem Platonis, quem antea legere
coeperam, persequi jussus eum locum attigissem, quo Socrates Aegyptiorum
cadavera tanto artificio condita fuisse diceret, ut incredibile tempus a
putredine vindicarentur, Octavius petiit a Coronaeo, ut locum relegerem,
quod a me factum est. Nam consequentia aeque ac praecedentia2 pertinent3 ad immortalium
animorum vim ac potestatem, de quibus copiose ab illius superioribus
diebus disputatum erat. Hic igitur CORONAEUS: Non satis, inquit, de
animorum immortalitate nobis disseruisse videmur?


1. Duo haec verba desunt in aliis codicibus. 
2. Alibi: antecedentia. 
3. Deest in uno codice, sine dubio per lapsum manus vel
memoriae.



Plus, inquit SALOMO, quam satis est inter nos ipsos, quibus etiamsi
nullae demonstrationes exstarent, persuasa jam pridem est immortalitas
animorum et sempiterna bonis praemia, supplicia sceleratis decreta.


Ego vero, inquit TORALBA, utilissimum duco, perspicuas1 omnium rerum et earum praecipue, quae ad pietatem
pertinent, demonstrationes exquirere, ne ab Epicuraeis rerum divinarum
irrisionibus2 imparati offendamur.


1. Alius: perspicuitatem. 
2. Alius: irrisoribus.


Tum SENAMUS: Multos Deorum contemptores, plures etiam qui nihil a
belluis nisi figura differunt1, Epicureum
tamen adhuc reperi neminem, i.e. qui Deos nulla praemiorum spe religiose
coleret, qui frugalissime ac temperatissime viveret2, qui continentiam, justitiam, fidem, morum integritatem,
ut Epicurus, amplecteretur3 mortales tamen
animos crederet, nec ullum ab immortali Deo negotium cuiquam impendere
arbitraretur, qui demum4 summum hominis
extremumque bonum non in corporis voluptatibus, sed in animi excelsi
tranquillitate collocaret serena.


1. Alius: differrent. 
2. Laertius in Epicurum; Seneca in epistolis passim. 
3. Alius: amplexaretur. 
4. Alius: denique.


Tum TORALBA: Demus Epicurum his omnibus virtutibus excelluisse, quid
tamen illi profuerunt, cum divini numinis metum et venerationem quasi
securi quadam a radice amputaret? Nam sublata praemiorum spe, sublata
numinis ac poenarum metu, hominum inter homines societas nulla stare
potest; quis enim fidei et1 justitiae locus
esse potest apud eos, qui nihil nisi testem aut judicium metuant? Fuit
itaque in Epicuro ficta opinio integritatis, cum adversus Deum
immortalem tam injustus esset2, ut omnem illi
justitiam eriperet, i.e. praemiorum ac poenarum potestatem, neque enim
aliam ob causam libros de religione3
scripsit, quam ut Diagorae ac Protagorae poenas effugeret.


1. Alius: aut. 
2. Alius: est. 
3. Alius: religionibus.


Tum SENAMUS: Quid est igitur, quamobrem ab aliis sectarum generibus ad
Epicureos plerique deficiant, ab Epicureis tamen ad alias nulli
redeant?


1CORONAEUS: Non magis mirum videri debet,
quam ex viris castratos quidem posse, sed ex castrato virum fieri
neminem, ut a pudicitia molles sunt et faciles aditus ad impudicitiam,
reditus vero ad pudicitiam omnes interclusi2
obsidentur3.


1. Alius addit: Tum. 
2. Alius: reclusi. 
3. Deest in alio codice.


Tum1 OCTAVIUS: Meminisse juvat periculorum
praeteritorum, ac Neptunum procul a terra spectare furentem2, ut ab hominis istius teterrimi cogitatione quam
longissime discedamus, nam


me tabula sacer


Votiva paries indicat humida


suspendisse potenti


Vestimenta maris Deo3,



ut lyricus ille scribit. Quae enim4 ex
Phaedone Platonis mox legit anagnostes, recordationem mihi excitarunt
periculosissimae navigationis, quam nisi molestum esset, libenter vobis
enarrarem.


1. Alius: Posthaec. 
2. Horatii Epist. I, 1. 
3. Horatii Carm. Od. I, 5. 
4. Alius: etiam.


CORONAEUS: Quis non libenter Octavium audiret?


1OCTAVIUS: Cum in Aegypto urbem Cairam, quam
incolae a civium multitudine et urbis magnitudine gallinam incubantem
interpretantur, et circa urbem pyramides antiquas lustrarem, Genevensis
quidam empiricus, quem mihi socium adjunxeram, persuasit, ut
Amomiam2 legeremus; sic enim appellabat
Aegypti cadavera, quae antiquitus amomo, cardamomo, sala, aceto, melle,
myrrha, aloë, nardo, cassia3, resina
caeterisque id genus venenis a putredine vindicantibus condita et
macerata diu fuissent, quorum cadaverum tantam vim subesse
affirmabat4, ut morbis fere omnibus
mederentur. Ego tametsi hominibus empiricis dubia fide assentior5, ei tamen acquievi et uterque utriusque ope inter
pyramides, quam plurimis erutis sepulcris, cadaver obvolutum corio
bubulo detraximus. Sub corium innumerabiles fasciolae densissimisque
lini replicationibus singulae singulis adjunctae, nec ulla sui6 parte detritae, inauratam cutim contegebant;
aurum enim, ut minime ignoratis, a corruptione non cadavera modo, sed
etiam ligna, metalla caeteraque diutissime tuetur. Caro ipsa cum cute
flavescens ac fusca e duritie ac hypostasi videbatur, qua saccharum
vetus Creticum: interiora visceribus exenteratis siccissima et in cordis
sede imago lapidea insculpta, nomine Isidis, Aegypti quondam reginae,
cujus sepulcrum est in urbe Nysa superioris Arabiae et in marmorea
columna7 hoc epitaphium insculptum8:


Ego Isis sum Aegypti regina

A Mercurio9 erudita;


Quae ego legibus statui,

Nemo solvet;


Ego sum mater10 Osiridis,

Ego sum prima frugum inventrix,

Ego sum Hori11 regis mater;

Ego sum in astris canis refulgens;

Mihi Bubastis urbs condita est.

Gaude, gaude Aegypte,

Quae me nutristi!


Sacra Isidis abrogata sunt, ni fallor, Constantini Magni dominatu, ex
quo constat, cadaver illud ante MCCC annos conditum fuisse, et fieri
potest, ut ante annorum duo triave millia sepultum fuerit. Erat autem
virile cadaver et plane inodorum ob nimiam siccitatem. Nam muliebria
cadavera foetorem ac putredinem

contrahere potuissent12, tum quia foeminarum
adeps et pulpa plenior ac humidior est, tum etiam quod virginum ac
mulierum, quae senecta nondum contabuerant cadavera, non ante triduum
pollinctoribus et pharmacopolis permittebantur13, ne stuprum cadaveribus inferrent, ut quidem apud
Herodotum legistis.


1. Alius addit: Tum. 
2. Alius: Ammoniam. 
3. Alius: Caesia. 
4. Alibi: inesse confirmabat. 
5. Alibi: assentiam. 
6. Alius: sua. 
7. Alius: tabula. 
8. Alius: inscriptum. 
9. Herme scilicet trismegisto. 
10. Mulier s. uxor. 
11. Alius: Ori. 
12. Alius: contrahunt facilius. 
13. Alius: promittebantur.


SALOMO: Incredibilis ista libido mihi videtur.


CORONAEUS: Pleraque apud Herodotum fabulosa leguntur, quae Plutarcho
adversus eum1 scribendi occasionem
praebuerunt.


1. Alius: Herodotum.


FRIDERICUS: Cum a sceleribus istiusmodi abhorreamus1, incredibilia putamus, quae temporis diuturnitas
verissima comprobavit. Ac ne longius2 ab hac
urbe progrediamur, Malatesta nescio quis princeps Ariminensium avorum
memoria nobilem cujusdam Germani comitis uxorem, cum religione obligata
Romam iter haberet, hospitio excepit, sed cum oblato illi stupro nullis
blanditiarum illecebris, nulla vi adhibita pudicitiam eripere potuisset,
gladio crudelissime jugulum clausit, ut quam in vivente non poterat, in
truncato et quidem cruento cadavere3
libidinem satiaret.


1. Vide Joh. Pontanum Bandellum. 
2. Alius: Ne longe. 
3. Alius: corpore.


CURTIUS: Non in Aegypto aut in Italia tanti sceleris immanitas resedit,
sed in Galliam usque pervasit. Ipse quidem vidi Tholosae chirurgum, qui
in cadavere mulieris, peste mortuae, dicebatur nefariam libidinem
explevisse καὶ ἄρθρα
ἐν ἄρθροις ἔχων, ut jurisconsulti verbis utamur, deprehensus
flammis ultricibus stupente populo addictus fuisse, quae quidem Herodoti
scripta satis confirmare videntur.


SENAMUS: Plutarchus patriae decus ac dignitatem, quam Herodotus acerbe
sugillarat1, cum tueri vellet, Herodotum
contumeliose accepit2, qui tamen a M. Tullio
historiarum3 parens est appellatus. Et quidem
ea quae apud Herodotum plerisque fabulosa videbantur, temporis
diuturnitas verissima comprobavit, ut quae de lycanthrôpia Nerviorum
deque ventorum eruptione4 etiamnum hac aetate
usitata comperiuntur, quae itidem de maritandis puellis, ut ex
formosarum pretio deformes dotari possint, translatum est in
potentissimam ac florentissimam rempublicam Sinarum.


1. Alius: jugularat. 
2. Alius: excepit. 
3. Alibi: historiae. 
4. Alius: emptione.


CORONAEUS: Audiamus igitur Octavium caetera persequentem.


OCTAVIUS: Vobis cadaver ipsum ex istis1
sepulcris erutum obtulissem, 2si mihi per
Tritonios daemones licuisset. Cum enim domum cadaver importari
curavissem et in arcam quasi palladium surreptum condidissem, Pistacus
mercator, qui onusta nave ventorum opportunitatem in Alexandriae portu
exspectabat, quo quidem me receperam, ut in Italiam post diuturnas
peregrinationes redirem, vectores acciri jussit, ut vela facerent
spirante Vulturno. Ego repente arcam in navim; et quia navigium erat
capacissimum, magnam nautarum et vectorum multitudinem admisit. Est
enim, ut scitis, Alexandriae

civitas populosissima et mercatorum peregrinorum multitudine
abundantissima. Cum portu solveremus, flabat Vulturnus, quem Graeci
Euronotum, ni fallor, Aegyptii Syrochum a Syria, unde spirat,
Horatius3 album Notum vocat, illamque
serenitatem nobis invexit, quam ille describit hoc versu:


Albus ut obscuro detergit nubila coelo

Saepe Notus


qui ab Homero eodem sensu ἀργέστης vocatur.


1. Alius: ipsis. 
2. Pro sequentibus alius ita legit: et in arcam quasi
Palladium surreptum condidissem, Pistacus etc. 
3. Horatii Od. I, 7.


CURTIUS: Idem tamen Argestes1 nostras Galliae
Narbonensis regiones tanta vi quatit, ut saxa volvere, silvas et domos
eruere consueverit, quem incolae etiamnum Albanum vocant, eodem quo a
majoribus nostris nomine appellatum fuisse scribit Plinius.


1. Sequentia haec quinque verba desunt in alio codice.


OCTAVIUS: At vim ejus venti principio leniorem ita progressu temporis
percipimus vehementiorem, sed cum longius ab omnibus littoribus
abessemus, Circius inter Coros omnes rapidissimus, qui ob id ab Homero
ἀργέστης δυσαὴς1 appellatur, Vulturno plane contrarius tempestatem
excitavit, unde commoti fluctus tanto impetu latera navis quatere
inceperunt, ut contractis velis jacturam2
facere cogeremur mercium graviorum. Jam procella diem noctemque navigium
afflixerat, cum desituram nautae sperarent, quia tempestatem validiorem
eo spatio finiri, rarissime biduum, nunquam triduum excedere
affirmabant; multo violentius tamen quam antea fluctus intumuerant,
contrario flatu conspirantibus ventis.


1. Eustathius in Odyss. lib. 3. 
2. Alius: jactum.


SENAMUS: Didiceram ab Aristotele1, ventos
impetu contrario simul numquam spirare.


1. Aristoteles, in problem. Sect. de ventis.


OCTAVIUS: Hoc forsitan Aristoteles scripsit in umbra Lycei, non in
scholis nautarum, qui gravissimas procellas non aliter quam contrario
ventorum flatu cieri tradunt. Hinc1 illa
Maronis:


Una Eurus Notusque ruunt creberque procellis

Africus:


Item Horatii:


Nec timuit praecipitem Africum decertantem Aquilonibus;


Item Virgilii:


Luctantes ventos tempestatesque sonoras;


Nec aliter Homerus Africum et Aquilonem conspirantes facit:


ὡς
δ᾽ ἄνεμοι δύο πόντον ὀρίνετον ἰχθυόεντα,

βορέης καὶ
ζέφυρος.2


Quae cum satis intelligeret nauclerus, qui nos antea forti animo meliora
sperare jusserat3, attonitus et, ut ait
ille,


Victus violento navita Coro.



omnes ad vacuandam navim compulit, quae continuis fluctibus complebatur.
Cum autem vehementi jactatione fracta corpora laborem refugerent, jactis
anchoris, unumquemque ad preces divinas gemebunda oratione excitavit.
Qua voce exaudita quidam Florentinus Catharinam Senensem, alius virginem
Lauretanam, huic civitati notissimam, plerique Nicolaum, alii Clementem
appellare, nonnulli vero lugubri voce canere: „Ave maris stella“ etc.,
Graeci mercatores vulgari sermone σῶσον
ἡμᾶς κύριε, ἐλέησον ἡμᾶς, εἰςάκουσον δέσποτα, Judaei suum
שְׁמַע אֲדֹנָי saepius
ingeminabant, Ismaëlitae Alexandrini: Ejuche nahbudu, alla, alla, alla,
malah, ressulala4. Venetus quidam sacrificus
in cista vitrea circulari hostiam consecratam flexis genibus e sinu
extollens, inquit:


O salutaris hostia,

Quae coeli pandis ostia5.


Caetera nostis. Calaber nescio quis clara voce erumpens: A te solo, a te
o dio peccato habbiamo, il soccorso non gia della creatura, ma del grand
dio: habia pietado6 iddio di noi mortali
ciechi. Massiliensis7 mercator:


L’ esprit, si Dieu le mande,

Souffle tempestueux,

Et s’ enfle en la mer grande

Le flot8 impetueux;

Mais si a-t-il besoin,

Crians à Dieu lamentent,

Subit il les met loin

Des maux qui les tourmentent,

Fait au vent de tempeste

Sa fureur appaiser,

Fait que la mer s’ arreste,

Fait les ondes cesser,


et caetera, quae non memini. Ego cum vota in periculis adeundis semper
efficacissima fuisse intellexeram, in ora procumbens ab9 immortali Deo veniam flagitiorum precatus, votum feci, si
periculis ereptus in portum incolumis invaderem, diem illum annua
festivitate me consecraturum. At Hispanus miles ingenti fluctu
madefactus Deum consuetis Hispanorum contumeliis nefarie execrabatur: In
despecho etc. Non dicam caetera: malgrado etc. pere etc. et: à la virgen
sa madre; postremum illud subjecit: no es poderio che sia comparado à el
diabolo, insanum carmen illud cogitans:


Flectere si nequeo superos, Acheronta movebo.


Quae scelera cum audiisset mercator quidam, ira motus nauclerum
compellavit, ut tantam impietatem maledici supplicio ac jactu
vindicaret, alioqui futurum ut omnes ob unius flagitia perirent.


1. Alius: Secundum. 
2. Alius: jussit. 
3. Homeri Il. X, vs. 4. 
4. Alius Codex: eiache nohbuem, eiache nostinu, allah;
alius: ill alah resullala. 
5. Alius: ostium. 
6. Alius: pietà. 
7. Alius: Massal ensis. 
8. Alius: les flots. 
9. Alius: et.



SALOMO: Veteres oborta tempestate, si precibus sedari non posset, sorte
jacta demergebant eum, in quem sors cecidisset. Sic enim vate Jona
demerso, cui sors obtigerat, tempestates repente conquieverunt; idem
futurum fuisse de Hispano opinor tot ac tantas contumelias in Deum
evomente, atque utinam mos ille in usum revocaretur; sed quoniam sors in
potentissimum saepius, nunquam tamen nisi1 in
meritum2 cadebat, qui suorum satellitio
stipatus sacrarum sortium fidem eluderet, ideo3 sortes nauticae desierunt. Sic tamen confirmo nisi suo
scelere periturum neminem, quin etiam saepe fit, ut unius integritas
reliquos a praestantibus periculis eripiat, aut solus a naufragiis, ab
incendio, a popularibus morbis eripiatur.


1. Deest, ut videtur, raro. 
2. Alius: merentem. 
3. Alius: ob id.


OCTAVIUS: Cum frustra preces fudisse videremur, bonus genius nauclerum
impulit, ut Aegyptia cadavera, si quae in navim invecta essent, demergi
juberet, capitis indicta poena. Hoc ego1
edicto perterritus et ipsa noctis caligine tectus cadaver de arca
detractum in mare dejeci, sed ita ut nemo senserit. Derepente ventorum
vis conquievit ac secundis ventis salvi in Cretam pervenimus. Hic
venerabili2 canitie senex expansis ad coelum
manibus, immortali Deo gratias agens, caeteros suo exemplo impulit ad
laudes divinas. Nos vero voti memores hoc dithyrambo lusimus:


Nunc effunde Deo carmina suavibus

Linguis ô sacra, qui3 littora fluctibus

Ereptus gracili succutiens pede,

Miraris fremitus aequoris ardui.

Vos impura procul numina cedite.

Praestanti maris ac terribili Deo

Qui suprema ferit sidera vertice,

Qui moles aqueas sustinet in globum

Suspensas liquida materia . . . . . .

Constringente sinu pondera terrea

Conspirant Zephyri Corus4 et Africus

Vulturnique leves et gravis imbribus

Auster qui rabidis flatibus undique

Tempestatis ab imo rapidae5 vado

Tetram colluviem crebrius excitant.

Tunc6 immane strepens et gemitu gravi

Auras7 verberat et fervida confluit

In naves aqua nautis trepidantibus.

Sed si quis metuens Te precibus sacris

O ter magne Parens aequoris invocet,


Extemplo revocans Halcyonum quiem8

Nautas incolumes littore collocat

Qui claris geminant cantica laudibus.


1. Alius: enim ... dejecit. 
2. Alius: venerabilis. 
3. Alius: per. 
4. Alius: Eurus. 
5. Alius: stupida. 
6. Alius: Tum. 
7. Alius: Aures. 
8. Alius: quies.


SALOMO: O si periculis erepti omnes in hunc modum immortali Deo gratias
agerent! Sed ingratorum spes tabescet, ut divinissime scriptum est a
sapientiae magistro.


OCTAVIUS: Ego senem illum, qui diuturno navigandi usu caeteris prudentia
mihi praestare videbatur, rogavi, cur nauclerus Aegyptia cadavera1, si qua illa2
fuissent, immergi jussisset? Illud mihi reposuit, cadaverum Aegyptiorum
vectura tempestates semper cieri, cujus rei fidem toties exploratam
asseverabat, ut nauticis Aegyptiorum legibus cadavera transvehi
sanctissime prohiberentur; eum3 enim, qui
contra faceret, mercium jacturam et omnia detrimenta mercatoribus
dependere solitum. Qua re intellecta flagitii conscius tacendum hactenus
mihi putavi, ne quis a me reposceret detrimenta accepta.


1. Alius: corpora. 
2. Alius: si quae illata. 
3. Alius: is ... sollicitaretur.


CORONAEUS: Hujus navigationis historia non modo grata, sed etiam
perutilis mihi videtur, et quae dicendi materiam nobis, si nullam
haberemus, abunde suppeditaret. Primum, cur ab Aegyptiis cadaveribus
procellae oriantur, cum aliis alio transvectis cadaveribus nihil tale
contingat? Haud tamen scio, an sepulcro violato in alienis cadaveribus
idem futurum sit. Deinde, an daemonum ope maria commoveantur? an vero ab
exspirationibus, ut physici tradunt. Postremo, cujus precibus in tanta
religionum varietate navim incolumem Deus in portu collocavit?


Sic1 omnes conticuere, et cum caeteri
Toralbam intuerentur, quod esset in physicis accuratissime versatus,
nihil tamen ausus est in rebus tam arduis.


1. Alibi: Hic.


Sed CORONAEUS, rupto silentio: Satis est, inquit, ea proposuisse, de
quibus crastina die disputaturi sumus, ut, quod in aliis quaestionibus a
nobis fieri consuevit, paratiores redeamus. Caeteris annuentibus evocati
pueri, divinarum laudum suavissima modulatione fidibus, fistulis ac
vocibus erudite confusa, ut moris erat, uniuscujusque animos
demulserunt, quibus peractis accepta quisque abeundi venia
discessere.



LIBER SECUNDUS.


Postera die redeuntes, cum humanissime se consalutassent et1 quod quisque didicerat colloquio contulissent, paulo post
laeti2 consederunt. Hic CORONAEUS litteras
quas a Corcyraeo mercatore acceperat mihi pro Phaedone

legendas dedit, quibus ea continebantur, quae Constantinopoli gesta
fuerant in circumcisione primogeniti Turcarum regis, qui principum, qui
legatorum conventus, quae frequentia peregrinorum, qualis pompa ludorum
Circensium, quae convivia, quae largitiones, quantus rerum omnium
apparatus et quo quaequae ordine gesta fuissent. Et quoniam admirabilia
videbantur ac prope incredibilia, nisi acta essent in theatro ac
conspectu tantae hominum multitudinis, quanta unquam in illa urbe fuisse
memoratur, jussit CORONAEUS ea relegere, quae maxime ad mirabilitatem
facerent, scilicet funambulorum alacritatem et audaciam, qui semper
funes ab altissimis pinnaculorum summitatibus aptatos ac distentos
levissime currerent ac saltarent. Item equitis illius, qui soleas
ferreas pedum ejusdem equi posteriorum quo vehebatur pernicissime
currentis a tergo sagitta transfigeret; item ejus, qui erectus in pedes
super duorum equorum rapidissime currentium sellas3 ferebatur. Item, ut duo equites super sellas duorum
equorum stantes in pedes erectum gestarent alium sagitta ferientem
tantisper, dum equi, in quibus stabant, incitatissimo cursu raperentur.
Item, ut alius trabem ferream ictu vehementi ad tibias nudas
adjecto4 rumperet sine cruore ac livore, ut
etiam soleas ferreas equorum manibus frangeret ac partes ruptas dentibus
dissecaret, ut etiam jacenti trabes ingentes brachiis supponerentur et
super incude ferrea superposita pectori malleis gravissimis tunderent,
nihilosecius tamen omnibus renitentibus levissime resurgeret, ac
pleraque his similia litterae complectabantur, quae pridie Idus Iulias
datae fuerunt Corcyrae et Idibus allatae Venetiam, quae5 a Corcyra milliaribus circiter CCL distat.


1. Sequentia haec sex verba in alio codice, desunt. 
2. Deest in alio codice. 
3. In codicibus: soleas. 
4. Alius: advecto. 
5. Alius: quia Corcyra milliaribus circiter CCL, ita ut
desint quaedam ad sensum.


Hic FRIDERICUS: Oportuit igitur, inquit, horis singulis navigium decem
milliaria percurrere.


CURTIUS: Illud spatium horis singulis Euro spirante confici posse non
dubito, si modo actuaria1 navis aut myoparo
pluribus velis incitaretur, qualibus utuntur Piratae, cum naves
onerarias insequuntur2.


1. Alius: vectuaria. 
2. Cf. Cic. Verr. I, 34. [N.]


SENAMUS: Non satis compertum habeo, quo quaeque temporis spatio navis
decurrat; illud tamen constat, Pauli Aemilii1
victoriam de Perseo2 Rege adeptam in
Macedonia quarto post die divulgatam Romae fuisse ludis theatralibus,
auctore tamen incerto. Consimilis victoria Romanorum ad Sagram3 fluvium eodem die in Peloponneso praedicabatur.
Aliud autem praelium adversus Medos ad4
Mycalem Asiae superioris urbem scitum est eodem die in castris Graecorum
ad Plataeas. Item imperante Domitiano fama Romam perlata est, Antonium
qui contra Domitianum arma ceperat, eo ipso die quo fractus ac caesus
est, in Germania victum fuisse, tametsi ab urbe abesset

milliaribus MMCCCC, et eodem momento, quo Romani Tarquinios ac Latinos
ingenti praelio fuderant, id ipsum Romam perlatum est, auctore
incerto.


1. Plutarchus, Aemilius p. 286. 
2. Alii: Persio regio vel Persiae rege. 
3. Codices: Sayram, sine dubio falsissime.
Sagra autem erat nomen fluminis inter Locros et Caulonem,
Bruttias urbes, siti. [N.] 
4. Alius: ante.


FRIDERICUS: Haec antiquis mirabilia visa sunt, cum tamen nihil
frequentius magorum ope ac daemonum fieri soleat, qui etiam in speculis
arte magica conflatis vel punctis ea, quae toto terrarum orbe geruntur,
spectanda proponunt. Alii canes emissarios habent, qui omnia dicta,
facta, gesta, victorias, offensiones denunciant humano sermone, qualem
habuisse Cornelium Agrippam Wierus discipulus1 ac Paulus Jovius scripsere, quem etiam hero mortuo
frequens hominum multitudo in flumen Rhodanum nulla vi adactum demergi
vidit.


1. Deest in uno codice.


SENAMUS: Hujusmodi canem loquacem educarat Franciscus1 Senensis, qui avorum memoria populo Romano spectante ac
sermonem canis audiente flammis est exustus.


1. Alius: Francisca ... quae ... exusta.


FRIDERICUS: Multa quidem incredibilia putantur, quibus tamen nihil
usitatius. Ad extremas Aquilonis oras homines scilicet quasi volucres
mirabili celeritate remotissimas regiones obire, ut de Apollonio Tyanaeo
Philostratus scribit1, ab ultima Aethiopia et
Nili fontibus Romam brevi transvolatum2. Idem
Plutarchus de Romulo3, de Aristaeo
Proconnesio, de Cleomede Astypalaeio, ac Hugo Floriacensis4 de comite Matisconensi. Plenus est Sprengerus, pleni
Olaus Magnus ac5 Paulus Grilandus, Sylvester
Prierias, Molitor, Wierus consimilium in aëre sublimi transvectionum
narrationibus, quae non modo theologorum decretis6, sed etiam legibus divinis et humanis confirmantur. Et
quidem Plato libro secundo de legibus cum poenas in eosdem decerneret,
qui sceleratis magorum artibus uterentur, ab illis incredibilia fieri
scribit, quae tamen ut7 certissima confirmat
Apulejus et8 ipsae9 magicae artis sive impietatis reus ac propterea publico
judicio postulatus. Minus, inquit, calles pravissimis opinionibus ea
putari mendacia, quae vel auditu nova vel visu rudia vel supra captum
cogitationis ardua videntur. Quae si paullo accuratius contemplaris10, non modo comperta evidentia, sed etiam factu
facilia senties. Idem paulo post: Prius, inquit, dejerabo solum istum
videntem Deum, me vera et comperta narrare ne ulterius dubitetis. Ex
quibus intelligitur, ea quae nec a natura, nec ab humanis viribus
proficiscuntur, divina aut daemonum ope exerceri.


1. Alius: scripsit. 
2. Alius: transvectum. 
3. Plutarchus, in Romulo 1, 4. 
4. Malleus malefic. P. II, qu. 1. cp. 3. p. 250 sqq. Fd.
Francof. 1588. 
5. Deest in alio cod. 
6. Augustinus l. 10. de Civit. Dei. 
7. Deest in alio codice; alius habet: et. 
8. Deest in alio codice. 
9. Alius: ipse. 
10. Alius: explorantur.


SENAMUS: Volatiles illos nuncios optavi saepe videre, qui sine ullis
equis aut navigiis immensas1 regiones momento
transvolarent.


1. Alius: in magnas.


CURTIUS: Memini Petrum Corsum, cum auxiliares copias una cum Vinea
Francorum legato peteret a rege Turcarum, speculum habuisse, in quo

quidem uxorem Massiliae cum adulteris ex urbe Constantinopoli
moechantem1 videbat, et adultera vicissim
maritum in speculo contuebatur, quem cum portu solveret ac pridie quam
Massiliam appelleret redeuntem perinde aspiciebat, ac2 si praesens adfuisset. Sed antequam rediret maritus, sui
sceleris conscia fugit Antipolim, quo maritus illam persecutus una cum
liberis adulterio quaesitis et ancilla contrucidavit. Recens est3 ac toti provinciae notissima historia, nec
absimile est, quod iisdem fere temporibus ad Aquas Sextias ejusdem4 provinciae contigit. Cum enim Guarinus fiscalis
advocatus discederet ab uxore, ut capitis causam diceret in Senatu
Parisiorum, pollicitus est uxori, suam se necem, cum moreretur,
renunciaturum. Eo die quo carnifex gulam illi fregit, uxor in palma
dextrae manus imaginem mariti leviter expressam pluribus5 praebuit spectandam. Cujus portenti Grignanus provinciae
praeses Henricum II.6 Franciae regem fecit
certiorem.


1. Alius: morantem. 
2. Alius: ut. 
3. Deest in alio codice. 
4. Alius: ejus. 
5. Alius: quampluribus. 
6. Alius: X.


FRIDERICUS: Eo pertinet illud, quod Thomas Aquinas scribit, necromantiae
genus esse, si quis a moribundo stipuletur, ut se mortuo denunciet, quo
in statu sit futurus.


SENAMUS: Optandum quidem esset illud, ut in libris catoptricis earum
rerum demonstrationes1 exstarent.


1. Alius: rationes.


CURTIUS: Rerum gestarum historia sensibus ipsis nititur, i.e. ὅτι ἐστὶ, sed causarum demonstratio,
scilicet τὸ διότι, altius est ab
intimis philosophiae arcanis repetenda. Mihi tamen videtur memorabilius
his omnibus, quae literis ipsis Corcyraeis continentur, id quod a
Suetonio Tranquillo, Plinio, Dione Cassio, Xiphilino memoriae proditum
est, notissimum Romanum equitem in publicis ludis spectante populi1 corona per catadromum decurrisse insidentem
elephanto. Catadromum interpretatur Xiphilinus funem ex altissimis
turrium pinnaculis extentum2. Maxime tamen
attonitus est populus Romanus, descendente3
per funem elephanto, ut Plinius scribit. Hinc veteribus funambuli
elephantes, quibus nihil admirabilius fieri potest.


1. Alius addit: Romani. 
2. Alibi: extensum. 
3. Alius: descenso.


CORONAEUS: Causas earum rerum arduas et in abditis naturae arcanis
latentes aut Toralbam nobis explicaturum aut video1 neminem.


1. Alius: vides.


Hic TORALBA, mista pudore modestia: Nae, inquit, ineptus sum1, si agnoscam eas laudes, quas mihi Coronaeus injuria
tribuit, quanquam si arcana naturae tenerem, quae Coronaeus abdita esse
fatetur2, eas tamen quaestiones physici
dissolvere non esset, qui tantum ea, quae in natura posita sunt,
intuetur. Daemonum autem et angelorum actiones scrutari ad physica mihi
pertinere non videntur, sed eos qui τὰ μετὰ φυσικὰ conquirunt,

cum a divina pendeant voluntate aut impulsu ac potestate daemonum geri
planum3 sit. Sed cum Fridericus,
mathematicarum disciplinarum praestantia clarus, ea quae sunt artibus
magorum comprehensa studiose legerit, ut quidem ex ejus disputationibus
saepius audistis, non video quis melius ac certius earum rerum nobis
aperire causas, quam ipse, possit, modo velit.


1. Alius: sim. 
2. Alius: confitetur. 
3. Alius: palam.


FRIDERICUS: Saepe jurisconsultis jure succenseo, qui principia legitima
scientia quam profitentur hujusmodi providere: Error jus facit, licet se
invicem decipere, jus esse etiam cum praetor inique decernit. Sed
nunquam justius illis iratus sum, quam quod mathematices et magiae i.e.
sapientiae divinae nomina foedissimis ac facinorosissimis hominibus
concedant. Est enim titulus in Codice Justiniani Augusti de maleficis et
mathematicis, et utrique eadem scelerum1
immanitate aut impietate damnati, quo quid iniquius fieri potest?


1. Alius: sceleris.


CURTIUS: Hanc jurisprudentiam, quam profitemur ac tuemur, Fridericus
sugillare consuevit, quod in mathematicorum1
perspicuis ac certissimis demonstrationibus educatus cum ab Euclide ad
Accursium delabitur, a luce clarissima in atram caliginem et
labyrinthum2 errorum inexplicabilem delapsus
sibi esse videtur. Toralbam quoque saepe audistis hanc legitimam
scientiam aspernari, qui ita se comparavit ad veri cognitionem, ut nec
falsum dicere nec audire possit, quod usu venit his, qui omnem animorum
caliginem perspicuis rationibus3
absterserunt; sed quemadmodum nutrices cum infantibus balbutire solent,
ita legislatores cum plebe saepius errare necesse est. Cum enim Chaldaei
magiam i.e. rerum divinarum ac sublimium scientiam ad foedissimam cum
daemonibus societatem traduxissent, errore populari factum est, ut
Chaldaei, magi et mathematici pro maleficis usurparentur. Sed omissa
verborum subtilitate rem teneamus.


1. Alibi: mathematica. 
2. Alius: labyrinthos ... inexplicabiles. 
3. Alius: canonibus.


SENAMUS: Libenter audirem, sive magum sive maleficum appellare licet, de
sua scientia disputantem, quia vix alius ea capere possit, quam qui re
ipsa sit expertus.


FRIDERICUS: Periculum est, ne idem tibi contingeret, Sename, quod non
ita pridem legato Pontificis Clementis1
accidisse narrat Sylvester Prierias. Cum enim sagarum multitudinem
carceribus contineret, quae solitas per aëra transvectiones ac2 foedissimas cum daemonibus copulationes,
saltationes, epulas, adorationes daemonum confiterentur, quae physici ac
medici ludibria dementium esse affirmabant, judex ipse cum vicario
quaestionum impietatis collega periculum facere decrevit, pacta
impunitate uni sagarum, quae3 in locum a
daemonibus designatum illos deduxisset. Locus erat urbi proximus; eo
igitur a saga deducti, paulo remotius ramis arborum contecti
delituerunt.

Sub mediam fore noctem conventum advolantis utriusque sexus multitudinis
et quasi e nubibus delapsarum avium intuentur et ea geri vident, quae ab
eis gesta verissime narraverant. Postea vero quum adoratis daemonibus
venena tum animantibus tum frugibus perimendis consueto more
accepissent, nec amplius quid4 restaret quam
δήμου ἄφεσις, ut Apulejus
loquitur, princeps illius concionis legatum illum Pontificis
Clementis5 uno cum vicario acciri mandavit,
quod adyta6 sagarum temerare et sacra
profanis oculis intueri non erubuissent. Itaque e latebris in concionem
protracti et contumeliis omnibus affecti, ad extremum, etiam tot et
tantis fustium ictibus caesi et trucidati fuerunt, ut domum aegre
redeuntes octavo7 post die exspirarent.


1. Alius: Comensis. 
2. Haec sequentia quinque verba desunt in alio codice. 
3. Alibi: si. 
4. Alius: aliud. 
5. Alius: Comensis. 
6. Alius: abdita. 
7. Alius: uno.


CORONAEUS: Memini, cura ad urbem de inopinato eorum casu allatum est,
Pontifex Clemens1 rem, uti gesta fuerat,
divulgari jussit, ne quis postea tam incredulus esset, ut dubitare, aut
tam impius, ut periculum facere auderet.


1. Alius: Comensis.


CURTIUS: Certe quidem incredibili antea desiderio captus sum, sagarum
transvectiones et conventus cum daemonibus his oculis intueri; sed cum
hujus argumenti scripta omnia veterum Graecorum et Latinorum
legumque1 divinarum et humanarum ab ultima
antiquitate repetitarum cum nostrorum sortilegorum historiis, indiciis,
confessionibus et hujusmodi societatis compositionibus2 testium3 contulissem, tum
certe assentiri necesse habui ὅτι
ἐστὶ nec tanto capitis mei periculo experiendum putavi,4 vera essent nec ne, quae vulgo ferebantur, memor
vulpis Aesopiae, quae cum a leone invitaretur, ut ejus antrum epulandi
causa subiret, noluit,


  5quia me vestigia terrant


Omnia te adversum spectantia, nulla retrorsum.


1. Alius: legesque divinas et humanas. 
2. Alius: repositionibus. 
3. Alius: testis. 
4. Alius: tentavi. 
5. Horat. Ep. 1, 1, vs. 74. Caeterum in uno codice
haec verba desunt.


FRIDERICUS: Ut simia tametsi purpura induta sui semper similis est, ita
quoque daemonum vis ac potestas est ubique terrarum eadem.


OCTAVIUS: Multi multa in universa rerum natura mirantur, nihil tamien
admirabilius est ea, quae frequens est ubique terrarum λυκανθρωπία et ὀνανθρωπία. Ridiculum antea putaram,
quod in urbe Caira ferebatur, homines in asinos converti et incredibilia
populo spectante facere. Fabulosum1 etiam
videbatur, quod de Ammonio proditum est, cum asinum philosophiae
auditorem habuisse, quaeque a Luciano et Apulejo prodita sunt de asino
aureo ludicra fuisse. Sed cum portu Arciones2,
quae nunc Kueza3 vocatur, solverem et Arabiae
felicis littora legerem, frequentes vidimus sagarum praestigias, quae
homines in asinos ac lupos converterent ac rursus

humanae figurae restituerent, ut ea quae Homerus de Circe, Herodotus de
Nerviis, Varro, Pausanias, Plato, Pomponius Mela de Arcadum et Lycaonum
lycanthrôpia scripserunt, non modo verisimilia, sed pro certis et
compertis haberem.


1. Alius: Ridiculum. 
2. Alius: Antinaes. 
3. Alius: Zaela.


CORONAEUS1: Aeque mihi ut vobis incredibilia
ac ne oculis quidem istis ac sensibus fidem habuissem, nisi sacris
litteris confirmatum legissem Nabochodonosoris2 ab humana figura in pecudum, item3 virgarum in serpentes conversionem. Nihil tunc amplius
dubitandum putavi, nisi quis putet, Circem et magos facinum oculis
fecisse.


1. Deest in alio codice. 
2. Alius: Nebucadnezari. 
3. Deest in alio codice.


SALOMO: Si esset illa fascinatio ac vecordia mentibus
injecta1, non mera μεταμόρφωσις, non virga Mosis virgas
magorum vorare potuisset, nec arrogantiae poenas lueret
Nabochodonosor2, quem unguibus ac pelle
villosa contectum, totum septennium pecudis figuram indutum ac mente
captum, foeno etiam pastum
fuisse, in sacris litteris testatum habemus. Nam Moses Aegyptiorum magos
eadem fecisse scribit, quae ipse divina potestate fecerat, i.e.
serpentes, ranas, sanguinem. At Moses fascinabat neminem, igitur nec
illi, cum eadem ab ipsis facta fuisse scribat, nec mentem
Nabochodonosoris cum humana figura ereptam ac restitutam fuisse Daniel
vates omnium clarissimus prodidisset.


1. Alius: invecta. 
2. Alius: Nabuchdonosor.


CURTIUS: Videtur Homerus his consentanea scribere de procis illis, quos
Circe in porcos mutarat, quibus capita, vox, pili porcorum videbantur,
mens tamen ipsa1 constans ac figura
manebat2.


Οἱ
δὲ συῶν μὲν ἔχον κεφαλὰς, φωνήν τε, δέμας τε,

Καὶ τρίχας,
αὐτὰρ νοῦς ἦν ἔμπεδος3.


Boëthius ita reddidit: Voce et corpore perditis, sola mens stabilis
semper monstra, quae genuit, patitur.


1. Alius: ita. 
2. Alius: restabat. 
3. Homeri Odyssea Κ, 239.


FRIDERICUS: At non solum corporis figuram mutare saga potest, sed etiam
mentis ac rationis vim eripere, humana stante figura, ut Philo Ebraeus
scribit1 quod antea persuadere mihi non
poteram, nisi plane exploratum haberem, magi cujusdam capitali maleficio
mentem adolescenti affinitate mihi conjuncto penitus ereptam fuisse ac
plane dementem postea semper vixisse, quod Actius Sincerus his versibus
significat:


Illum illum magicis conabor adurere sacris,

Qui miserum tota spoliatum mente relinquit,


quae his versibus Lucani consentanea sunt:


Mens hausti nulla sanie polluta veneni

Excantata perit2.


1. Philo de specialibus legibus. 
2. Alius: fuit.


SENAMUS: Quid facilius erat Circae, quam procos suos in porcos mutare?
Id enim fit unius litterae translatione.



CORONAEUS: Facilius est procorum in porcos mutatio ex morum, quam ex
litterarum similitudine. Eos enim, qui se ventri ac libidini penitus
addixerant Circaeisque illecebris mancipaverant, ratione ac mente
caruisse nec praeter figuram humanam quidquam hominis habuisse opinor,
contra quam Homerus scripsit, humanam quidem figuram amisisse, mentem
vero stabilem et inconcussam1 retinuisse.


1. Alius: inconfusam.


FRIDERICUS: Argute id ac vere; sed si hanc solam interpretationem
feramus, caetera divinis et humanis legibus comprehensa in dubium
revocabuntur. Neque enim Herodoto, Maroni, Homero, Platoni metamorphosis
illa hominum in pecudes, sed etiam Moysi, Jesaiae, Danieli, theologis
clarissimis1, narratur. Quin etiam his ipsis
temporibus apud eosdem Nervios Herodoti, quos Livonas appellamus,
singulis annis circa solstitium hibernum magna sortilegorum multitudo
flumine regionis trajecto in lupos mutantur, tum in greges, homines,
armenta crudelissime grassantur ac duodecimo post die eodem flumine
transmisso rursus humanam recipiunt figuram. Qua de re quaestiones a
magistratibus capitales constituuntur, qui cum transmutantur in hunc
modum, pro sortilegis convictis tenentur. Id autem potissimum accidit
iis, qui humana carne vescuntur, ut2 primum
Lycaoni regi Arcadum3 contigisse Pausanias
scribit, cum humanam hostiam Jovi Lycaeo sacrificans libaret, post etiam
Demarcho Parrhasio, quem M. Varro et Copas, qui Olympionica4 scripsit, cum eidem Jovi humanis hostiis sacrificaret,
gustato sacrificio derepente in lupum evasisse ac decimo post anno
humanam figuram recepisse, denique pugillatu olympico5 certaminis praemium tulisse tradunt. Id cum Arcades
saepius exploratum et compertum habuissent, sacratis legibus6 vetuerunt, poena capitali subjecta, ne quis Lycaei
Jovis templum ingrederetur.


1. Addit alius: pro verissima. 
2. Alius: et. 
3. Alius: in Arcadiis. 
4. Alius: Olympiaca. 
5. Alius: pugillatum olympici. 
6. Alius: litteris.


SENAMUS: Istud quidem mihi videtur persuaderi posse, neminem ex homine
pecudem sine hominis interitu fieri posse, ac verius putarem, fallaces
hominum oculos, velut Heracleoticos falsos martyres, fascino
praestringi.


FRIDERICUS: Praestigias magos facere non dubito, nec tamen semper nec
omnibus. Cum enim Thuringiam Germaniae inferioris obirem1, circulator quidam in oppido erat, qui spectaculis
inanibus plebem imperitam accepta mercede pascebat. Is igitur quadrigam
onustam foenis una cum equis et quadrigario turba spectante devoravit.
Deinde cum coelum scandere se velle dixisset, repente a terra sublatus
est, hunc pedibus uxor apprehensum sequitur, dein ancilla heram pedibus
apprehensam secuta est, servus ancillam, qui sublimes in aëre suspensi,
quasi acus a magnete tracti, omnibus2
attonitis aliquamdiu constiterunt.


1. Wierus de praestigiis. 
2. Desunt duo haec verba in alio codice.



CURTIUS: Devorationem quadrigae et quadrigarii ad fascinam pertinere
judico, sed ascensionem et subvectionem illam daemonis ope factam non
dubito. Nam Simon magus1, spectante Nerone
cum ceteris principibus et aulicis, in membra secari se jussit, deinde
membratim concisus revixit, post etiam sublimis in aëra subvectus est ac
divinos honores et statuam a Caesare adeptus. Quid est enim tam arduum,
tam contra naturae vim2, quod saga illa se
facturam profiteatur:


Cum volui, ripis ipsis mirantibus amnes

In fontes redire suos, concussaque sisto,

Stantia concutio, cantu freta nubila pello,

Nubilaque induco, ventos abigeque vocoque.

Vipereas rumpo verbis et carmine fauces,

Et silvas moveo3 jubeoque tremiscere
montes

Et mugire solum Manesque exire sepulcris,

Te quoque, Luna, traho.


1. Justinus Martyr, Clemens et Irenaeus. 
2. Alius: viam. 
3. Alius: foveo.


CORONAEUS: Num tibi, Toralba, videntur haec per naturam, an vero
daemonum ope fieri potuisse?


Hic TORALBA: Ingenue, inquit, aperiam quae sentio, sed illud abs te,
Coronaee, peto, ne in rebus tam arduis amplius exigas, quam quod
possum.


CORONAEUS: Valde amens sim, si scire velim, quae tu nescias.


TORALBA: Aliarum quidem artium veritatem1 cum
assequi me posse diffiderem, res ipsas et rerum abditas in natura causas
omni studio scrutari2 conatus, idem mihi ipsi
quod navigantibus usu venit. Nam quo longius a littoribus discedunt, eo
vada sentiunt profundiora, quousque3 ab
omnibus terris longissime remoti4
molybdaenarum5 propter maris altitudinem usum
amittant. Ita quoque me in naturas elementorum, fossilium, metallorum,
stirpium, animantium ac coelestium corporum intuentem, postremo in
angelorum ac daemonum mirabilem potestatem altius mentis agitatione6 subvectum ratio penitus deseruisse videtur. Quo
etiam plura scire cupio, quoque attentius et cautius subtilissima
quaeque persequor, eo me imperitiorem agnosco.


1. Alibi: varietatem. 
2. Deest in alio codice. 
3. Alius: cogunturque. 
4. Alibi: revecti. 
5. Sunt plumbaginas quibus arena e fundo maris detrahi
consuevit a nautis, ut intelligant, quas in regiones devenerint. 
6. Alius: cogitatione.


CDRTIUS: Id profecto non nisi doctissimis hominibus contingere solet.
Cujus rei causam cum inquirerem, Franciscus Fuxaeus, mathematicorum
decus, qui a rege Francorum Carolo IX. evocatus, multis spectantibus
Lutetiae docuit, quod Archimedes olim proposuerat, datum pondus morere
i.e. δοθὲν βάρος
κινῆσαι, is, inquam, ignorandi scientiam certissimum scientiarum
perfectiorum principium asseverabat nec ullos1 imperitiores, quam qui se omnia scire arbitrarentur. Id
autem exemplo docebat eorum, qui semper in gurgustio vel Socratis specu
conclusi jacuissent, aut quibus pateat coeli spatium

non amplius tres ulnas; cum evadunt in loca superiora, proximas
regiones, quas nunquam adspexerunt, mirantur, post etiam in altissima
montis cacumina subvecti non modo terras remotissimas ac maria, sed
etiam coelestia sidera libere contemplantur ac pristinam ignorantiam
attoniti stupent. Plerosque etiam inanis auctoritas trahit, quos ratio
ducere debuisset. Atqui hi pecorum in modum properant, non qua aut quo
eundum est2, sed quocunque itur.


1. Alius: omnes. 
2. Alibi: sit.


TORALBA: Hoc certe modo plerique meant1. Quis
enim petenti, unde tanta vis procellarum, unde ventus sit, non
respondeat, ab exhalatione calida ea gigni? Jam si rationem quaeris,
Aristoteles ita decrevit, ut de Pythagora quondam discipuli Αὐτὸς ἔφα, ipse dixit. Nemo tamen est adeo
demens, ut putet, calidas siccas exhalationes hieme rigidissima in
altissimis2 oceani gurgitibus versus utrumque
polum, quoties tempestatibus intumescunt, vim ullam habere. Non desunt
tamen, qui nulla auctoritate, sed ratione sola moventur; rerum omnium
tamen causas sese reddituros confidunt, cum ne rerum quidem leviorum
rationes attingere possint, carum inquam, quae in nobis sitae sunt,
quaeque in omnium oculos incurrunt. Quanto modestius a Plinio, rerum
naturalium venatore sagacissimo, scriptum est, in plerisque naturae
majestatem ac numen admirari, quam subtilius exquirere nos debere! Quod
etiam Alexander Aphrodisias Peripateticus accuratissimus confiteri non
erubuit, naturam abdidisse causas, cur dentes ferrum3 lima agitante obstupescant. Omnium autem errorum, qui
sunt innumerabiles, nullus est, in quo gravius a physicis nostris
peccari possit, quam existimare, omnia quae extra hominum4 potestatem posita sunt, a natura, a causis necessariis,
aut a fortuna pendere. Qui enim ita sentiunt, Deo aliud aliter agendi
arbitrium penitus adimere coguntur, qui nec daemonum nec angelorum ullam
vim necessariam esse ac ne daemones quidem subsistere5 putant, sed ea tantum quae brutis6 sensibus obvia sunt, et eorum, quae sub sensus7 cadunt, si causas ignorant, confiteri turpe
arbitrantur, aut si negare nequeant, ineptissimam quam nullam causam
prodere praestabilius opinantur. Ut igitur propositarum quaestionum
exitus aliquis reperiatur, illud, ni fallor, contra Peripateticos
statuendum et principiis ac perspieuis demonstrationibus confirmandum
est, scilicet nulla necessitate primam causam ad agendum obligari, sed
ea libertate omnia moderari, ut8 hominum ac
belluarum impetus coërcere, naturas exanimes regere, ignes quominus
ardeant prohibere, rerum universitatem nutu quatere ac rursus erigere,
si velit, possit; contra quam Peripateticorum, Epicureorum ac Stoicorum
tota natio decrevit, qui non modo causam primam necessitate trahi ad
agendum, verum etiam ea quae natura fiant, a Deo prohiberi posse
negant9.


1. Alii: meantur vel necantur. 
2. Alius: altis. 
3. Alii: ad ferri limam agitatam, vel: ad ferream
limam agitati. 
4. Alius: humanum. 
5. Alius: existere. 
6. Alius: brutorum. 
7. Alius: sensum. 
8. Alius: et. 
9. Alexander Aphrodis. l. 1. p. 17.



FREDERICUS: Nemo est eorum, qui modo ullam pietatis opinionem iniverunt,
qui sentiat, Deum ulla1 necessitate teneri;
sed iisdem de rebus aliter physici, aliter theologi statuunt.


1. Alius: illa.


SALOMO: Quod verum est, semper unum et idem sit oportet1, nec potest res eadem modo vera theologis, modo falsa
physicis esse, etiamsi theologorum ac physicorum de rebus iisdem judicia
saepe contraria occurrant.


1. Alius: Quod verum est, semper verum sit oportet.


CORONAEUS: Perge igitur, Toralba, nisi molestum est, demonstrationem
ejus rei perspicuam aperire.


TORALBA: Multa quidem Aristotele1 non ferenda
de Deo scribit, ut2 cum eum animal vocat,
contra quam decuit non tantum physicum, sed etiam metaphysicum, i.e.
rerum sublimium ac divinarum indagatorem ac speculatorem, quoniam isto
modo Deum confitetur corporeum esse, cum animal ipse definiat corpus
animatum. Nihil tamen absurdius, quam causam primam rerum omnium
effectricem ac conservatricem profiteri3
eandemque servili officio ac necessitate obligare4, ac nihilominus sibi ipsi liberum arbitrium tribuere.
Liberum, inquit,5 hominem diximus, quia causa
sui est et quem aliena potestas cogere non potest. Quid arrogantius aut
alienius a physicis decretis? Neque enim majus argumentum habuit
Plutarchus, ut fatalem Stoicorum opinionem everteret, quam quod posita
necessitate mundi gubernacula Deo adimerentur, i.e. εἰ ἀνάγκη μέμικται τοῖς
πράγμασιν, οὔτε πάντῶν κρατεῖ ὁ θεὸς, οὔτε πάντα κατὰ τοῦ ἐκείνου λόγου
διοικεῖται.


1. Aristotelis Metaphys. lib. 12. de generat. lib. 2. 
2. Alius: ac cum. 
3. Alius: confiteri. 
4. Libr. 8 Physic. Libr. 2 de generat. 
5. Libr. 4 Metaphys.


FRIDERICUS: Est in rebus elementaribus quidem magna varietas et
inconstantia, sed orbium coelestium mutuis sese complexibus rapientium
certissimae ac immutabiles conversiones ab immutabili1 causa pendere convincunt.


1. Alius: immortali.


TORALBA: Immutabilem1 Deum esse, physicis
omnibus ac theologis inter ipsos convenit. At illi putant, inferiorum
causarum vi ac potestate superiores cohiberi. Probabilius poetae, qui
flectis fabulis Jovem imperio deorum inferiorum absolvi confitentur,
superioribus tamen τῆς
ἀδραστείας legibus teneri affirmant. Hanc ἀδραστείαν
seu fatum Parmenides mundum complecti
dicebat. Chrysippus vero motum aeternum concinne ac decenter aptatum,
Zeno providentiam, Augustinus fatum uni Deo putat congruere aut
nemini.


1. Sequentia haec verba usque ad vocem convenit desunt
in alio codice.


SALOMO: Ebraeus interpres his consentanea scribens: fatum seu קדש est illud, quo sanctitas sanctitatum
continetur, Deus inquam, omnia intra se recipiens1 ac libera voluntate coërcens.


1. Alii: despiciens.


TORALBA: Si verum est, quod Aristoteles scribit, laude ac vituperio
dignum esse neminem ob ea quae necessario facit, profecto Deum aeternum

nullam laudem aut gratiam pro suis erga nos meritis judicat promereri,
quoniam haec necessario facere cogitur. Ex eo quoque sequitur, rerum
universarum procuratione Deum absolvi, quoniam providentia duabus tantum
in rebus cernitur, primum ut res unaquaeque sit, deinde ut bene sit. At
utrumque necessitas excludit, quia series causarum necessaria rerum
ordinem stabilem et immutabilem efficit, ut nec flammarum incendio,
qui1 in fornace fuerit, eripi nec saluti
cujusdam contra naturae vim prospici possit. At sublata providentia (qua
quidem omnia stant, quae videmus et quae non videmus) mundum ipsum
subverti necesse est. Quod Aristoteles ne confiteri cogeretur, Platonis
dictum ex Phaedone usurpavit, scilicet rationi consentaneum esse, Deum
nullam curam habere, i.e. εὐλόγως
ἔχει ὁ θεὸς, οὔτε ἐπιμελῶν μὲν
ἡμῶν. Idem Plato in Politico Deum humani generis pastorem vocat,
i.e. ἀνθρωπίνης ἀγέλης
ποίμενα.


1. Sequentia haec quinque verba desunt in alio codice.


SENAMUS: Hoc argumentum probabile quidem videri potest, non1 tamen necessarium, ut sublata providentia mundus
concutiatur. Quia si Deus prospicit universitati, aut propter se id
facit, aut propter mundum; non propter se, quia mundo carere facile
potest, alioquin non esset se ipso contentus i.e. αὐταρκέστατος, ut non modo a Platone et
Aristotele, sed etiam a se ipso שָׁדַּי, quod idem est, appellatur. Non enim
providet mundo propter mundum, quia mundus Dei finis esset, ac propter
mundum bearetur; semper enim finis praestat iis, quae ad finem
diriguntur.


1. Alius: ut.


TORALBA: Hoc quidem, Sename, argumento usus est Alexander, ut
Aristotelis decreta tueretur. Idem tamen longissime ab hac sententia
discedens: Dicere, inquit, nolle Deum res nostras procurare, alienum a
majestate divina; invidi enim est et iniqui,
cum possis nolle meliora; τὸ
δὲ λέγειν μὴ βούλεσθαι τὸν θεὸν τῶν ἐνταῦθα προνοεῖν,
παντελῶς ἀλλότριον θεοῦ, φθόνου τινος καὶ ἀλόγου φύσεως.


SALOMO: Senami argumentum una sui parte convincere1 videtur, quia non congruit divinae majestati quicquam
agere, ob aliud primo et praecipue, quam propter se ipsum. Omnia,
inquit, creavi propter me2, etiam impium ad
diem ultionis, nec mundi creatione aut procuratione melior futurus erat
aut beatior, quia nec optimus ante nec beatissimus fuisset. In eo ipso
tamen sibi placet, ut potentiam creatis rebus ac intelligentibus
perspicuam faciat, nulla vi, nulla necessitate, nulla denique
felicitate3 potiore ductus. Nec potest
invidiae tribui, si non efficiat meliora quam possit. Nec satis apte
Proclus ex eo mundi aeternitatem statuit, quoniam ea est rerum caducarum
natura, ut creatori optimo temporis aut felicitatis gradu nulla possit
aut debeat exaequari.


1. Alius: corruere. 
2. Alius: creavit propter se. 
3. Alius: facultate.


CORONAEUS: Nondum explicata quaestio mihi videtur, quonam modo prima
causa sit immutabilis, si causarum inferiorum series ac progressus

mutatur. Quodsi progressio causarum inferiorum immutabilis est, mundum
hunc necessario stare et ea quae fiunt immutabili superiorum vi ac
potestate necessaria concludi confitendum erit.


SALOMO: Deus quidem de se ipso testimonium ferens: Ego dominus1 aeternus, inquit; et non mutor2; item: Coeli tabescent et peribunt, tu autem idem ipse
es, semper tui similis3, quae verba
majestatem ac naturam divinam semper stabilem ac aeternam significant,
non tamen eripiunt, sed potius confirmant liberam Dei voluntatem.


1. Alius: Deus. 
2. Jesaias 40, 27. 
3. Ps. 102 (101), 27 f.


SENAMUS: Quid igitur hoc carmine volunt:


Fata regunt orbem et certâ stant omnia lege?


TORALBA: Recte equidem: aut fatum nihil est, aut Deus est, qui certas
omnibus naturis leges praescripsit, quas unus mutare et1 evertere potest; naturae legislator suis legibus solutus
non a senatu aut populo, sed a se ipso. Cur enim terra non contegitur
aquis, cum tamen gravior sit? Id Aristoteles ad animantium salutem
factum tradit. Honestius erat tragoedos imitari, qui cum rei
difficultatem explicare nequeunt, Deum a machina, τὸν θεὸν ἀπὸ μηχανῆς
eliciunt. Ex hac
igitur demonstratione colligimus, nihil in natura necessarium esse, quod
non aliter fieri possit. Quod Algazel, Arabum philosophorum acutissimus,
erudite perspexit, contra quam Averroës putavit. Quid enim frequentius
quam ex secali siliginem nasci? ex frumento non semper, sed tamen nimis
saepe lolium; contrave ex homine serpentem gigni; saepissime monstra ex
omnium animantium genere oriri, novos etiam et inauditos morbos
grassari, tum aquarum ingentes eluviones, incendia terrarum inopinata,
prodigiosos animantium partus, imbres lapideos, sanguineos, lacteos,
siligineos2, portenta denique stupenda nasci
vidimus, quorum plena est antiquitas, pleni libri, plenae Graecorum,
Ebraeorum Latinorumque litterae, ut non modo praeter naturam, sed etiam
repugnante natura fieri sit necesse3.


1. Alius: aut convertere. 
2. Alius: saligineos. 
3. Julius Obsequens de prodigiis. Polydor. Vergil. de prodig.
Joachim Camerarius de portentis. Livius et Plinius passim.


OCTAVIUS: Hippocrates noster, cum popularium et incredibilium et
incurabilium morborum vim praeter naturam semper animadvertisset, divina
quadam potestate cieri scripsit. Id axioma Fernelius ἀρχιατρὸς1 variis
ac stupendis daemonum actionibus illustravit, idque contra naturalium
causarum et affectionum progressiones consuetas.


1. In abditis causis morborum.


TORALBA: Alexander ipse, qui pro Aristotele pugnare consuevit1, a magistri scriptura2
discedens scribit3, naturam saepe mutari tum
vi, tum moribus, tum votis erga Deum conceptis, quibus morbos et mala
mitigari et converti4 asseverat. Quae5 vero maleficorum flagitiis assidue fieri

legimus, quaeque a Friderico narrata et superioribus mensibus
Constantinopoli, stupente populo, gesta legit anagnostes, quae quidem
tota pugnante natura facta intelligitis, num satis arguunt naturae vim
necessariam et immutabilem non esse? Nam quae aliter eveniunt,
necessaria ut sint, nullo modo fieri potest, ut Aristoteles ipse
confitetur6, qui tamen casum et fortunam in
natura statuens, ex opinione plebis necessitatem sustulit de natura.


1. Alius: decrevit. 
2. Alius: sententia. 
3. Alibi: scripsit. 
4. Alibi: averti. 
5. Alius: Quod. 
6. Περὶ ἑρμηνείας
III., cp.15.


SENAMUS: Quid ergo Platoni1 fiet, qui ex
Homeri sententia auream catenam fingit a Jove demitti coelitus, nisi
causarum naturalium seriem inviolabilem ac plane immutabilem demus?


1. In Theaeteto.


TORALBA: Satis, opinor, Homerus seipse explicat, cum Deos illos
inferiores a superiore1 quidem sursum trahi
posse agnoscit, supremum ab inferioribus non item.


1. Alius: supremo.


SALOMO: Ego catenam Homericam nihil aliud esse existimo, quam in visu
nocturno Jacobi Patriarchae scalâ1 expressum,
cujus vertici Deus imminet, qua descensus est angelis a coeli vertice in
terras et hinc rursus ascensus ad coelum.


1. Gen. 28, 12.


OCTAVIUS: Certe Salomonis interpretationem confirmare videtur Proclus
Academicus et Plutarchus, qui daemones inter deorum et hominum
naturam1 collocarunt, τούς
πορθμεύοντας τὰ2 τῶν ἀνθρώπων πρὸς τοὺς
θεοὺς καὶ τὰ τῶν θεῶν πρὸς τοὺς ἀνθρώπους,
i.e.3 portantes divina ad homines et humana
ad Deos. Hoc tamen interest, quod appellatione daemonum deum appellavit,
κακοδαίμονας tantum
complectuntur. Quin etiam Plato maximum omnium daemonum Deum appellavit.
Juniores tamen Academici saepius daemones φαύλους καὶ κακούς usurparunt.


1. Alius: cathedram. 
2. Alius: τὰ
τῶν θεῶν πρὸς ἀνθρώπους καὶ τὰ τῶν ἀνθρώπων πρὸς τοὺς θεούς. 
3. Desunt haec verba interpretantia in aliis codicibus.


TORALBA: Ex utraque interpretatione sequitur, angelos ac daemones vim
habere deo minorem, hominibus1 vero majorem,
quae tamen vis ac potentia dei potestati aequalis esset, si Deus agendi
necessitate obligaretur, quoniam causa quaeque quo potentior est, eo
majores parit2 effectus, si autem prima causa
necessario ageret, omnium consequentium causarum potestas esset infinita
et rei finitae vis infinita esse nequit3.



1. Desunt tria haec verba in alio codice. 
2. Duo haec verba desunt in alio codice. 
3. Scoti argumentum acutissime collectum lib. II.
Sententiarum.


CORONAEUS: Efficacissinum quidem illud esset argumentum, si antecedens
demonstratione concluderetur.


TORALBA: Quicquid1 naturaliter agit, ad2 extremum suae potestatis ac facultatis agit,
v. gr. ignis urit ad summum, non modice aut intra modum, sed
quantum illi a natura tributum est, Ergo si prima causa naturaliter
agit, ut Aristoteli placet, vim suam omnem, quae quidem est

infinita, in causam secundam infundere oportet, eadem ratione causas
secundas vim infinitam tertiis tribuere, has item consequentibus ad
extremas usque communicare, hoc est ea quae sunt finita, fluxa, caduca,
locupletare et augere infinita quadam vi ac potestate, cum omnes
philosophorum familiae ad Epicureos usque primam causam infinitae
potestatis ac bonitatis esse fateantur. Atque isto quidem modo causarum
omnium exaequata esset potestas, item secunda causa cum infinita ista
potentia coelo finito ac terminato cohaerens, nec ageret nec moveret
in3 tempus. Quod quidem Averroi adeo absurdum
visum est, ut ab Aristotelis sententia discedens primam causam, quod
esset infinita, segregaverit a coeli agitatione ac secundam causam orbi
primo ac finito conjugarit, ne4 finita
infinitis, sempiterna caducis necessaria connexionis serie copularet.
Quae connexio necessaria eo absurdior est, quo mentes omnes ac formas a
materia segregatas5 simul ac semel a prima
causa pendere scripsit Aristoteles6, quam
sententiam Avicenna et Averroës Academicos secuti repudiarunt, quia
secundam causam a prima, tertiam a secunda certa serie derivari
tradunt.


1. Addunt alii: Sic autem conficitur. 
2. Sequentia sex verba desunt in alio codice. 
3. Alius: in tempore. 
4. Alius: nec. 
5. Alius: segregatis. 
6. Metaphys. l. 9.


SENAMUS: Haec quidem Toralbae demonstratio subtiliter et argute est
conclusa, sed ex eadem demonstratione subvertitur tota naturalis
disciplina1.


1. Alexander Aphrodisias, Metaphys. l. 11.


CORONAEUS: Quonam modo?


SENAMUS: Quarum enim rerum habetur ulla scientia, causas earum
necessarias esse oportet. At Toralbae demonstratio causarum necessitatem
tollit, omnem igitur de natura scientiam funditus subverti oportet,
quoniam eorum quae casu feruntur aut aliter fieri possunt, scientia non
magis constare potest, quam reperiendi thesauri disciplina.


TORALBA: Res naturales nec casu, nec temere, nec ordine coeco fiunt, sed
iisdem legibus et eodem tenore1
progrediuntur, ut posita causa sequatur effectus, nisi divina voluntate
in omnibus, aut humana in quibusdam, aut vi daemonum in pluribus
prohibeantur. Neque enim si lapidem sustines, quo minus deorsum feratur,
aut ignem quo minus sursum2 abripiatur,
propterea subrervitur demonstratio, lapidem deorsum vergere, quia
gravis, ignem sursum, quia levis sit.


1. Alius: tempore. 
2. Alii: seorsum.


OCTAVIUS: Ex ratione Toralbae colligimus, primam causam liberam esse,
non naturalem, non violentam. Nam si cogeretur, non esset voluntas
libera in Deo, quam aut a superiori causa aut ab aequali aut ab
inferiori cogi oporteret. Non a superiore, quia supremo nihil superius,
non ab aequali, quia non esset aequalis, si cogi posset; a se ipso cogi
non potest, multo minus1 ab inferiori aut
imbecilliori causa, cum suprema causa tot ac tantis opibus locuples sit,
ut excelsior esse nequeat. Non esset autem Dei natura praepotens et

excellens, si subjungeretur ei necessitati vel naturae, qua coelum,
maria, terrae ac totus hic mundus regatur, eaque vis ac potestas majore
ac meliore vi praedita esset quam Deus ipse.


1. Alius: magis.


SALOMO: Gravis quidem haec Toralbae demonstratio, gravior tamen mihi
videtur, quae ab ipsius Dei omnipotentis ore prodiit: Omnia,
inquit, quae volui, feci1.


1. Jesaiae 46, 11 sq.


CORONAEUS: Haec quidem perspicua sunt, unum modo restat, quod juniores
Peripatetici diviniori doctrina imbuti, Aristotelis impia decreta
minuentes, Deo quidem voluntatem non eripiant1, sed idem putent esse in Deo Velle et Esse, ita ut illud
sit quod vult, et quod sit, id ipsum velit.


1. Alius: eripiunt ... putant.


TORALBA: Ut aegris cubilia mutantur et loca, morbus tamen sequitur, ita
quoque posteri eodem quo primi relabuntur, quia etiam graviora ex his,
quam ex illis incommoda sequuntur, quia Dei substantia mutari non
potest. At Dei voluntas, si mutari nequit, non est voluntas, non est ad
hoc vel illud libera, sed ad hoc tantum praecise1. Potuit enim Deus duos tresve soles facere, noluit tamen.
Ita Deus multa vult, est tamen unus, non multa. Non igitur idem est in
Deo Esse et Velle, quia vult multas et varias formas, non tamen
infinitas2 neque aeternas aut simplices
existere, cum tamen sit ipse infinitus, simplex, aeternus, non multus
nec multiplex. Idem Deum modis omnibus esse3
necesse est; quodsi mundum quoque necessario esse dicamus, ut illi
arbitrantur, non potest in Deo esse idem Esse ac Velle, quia mundi
existentia necessaria Dei voluntatem penitus excludit, nihil enim
voluntarium fieri potest, ubi violenta necessitas urget.


1. Alius: praecisa. 
2. Alius: tantum infirmas. 
3. Alibi: existere.


CORONAEUS: Demus igitur, Dei voluntate omnia existere, nec idem haberi
in Deo Esse et Velle, quid ex eo sequitur?


TORALBA: Illud imprimis, mundum ab alio quam a sese servari.


1SENAMUS: Etiam a prima causa servari mundum
scribit Aristoteles2.


1. Deest haec Senami interlocutio in alio codice. 
2. De generatione et corruptione, lib. II, cp. 10.


TORALBA: Ita quidem, sed necessario putat servari atque ob id aeternum
esse statuit. Si enim a voluntaria causa mundus pendet, ut demonstratum
esse confido, suapte natura sempiternus esse non potest. Cum enim sint
agendi principia duo, alterum impetu naturae, alterum nulla necessitate
fertur, sive ad generationem sive ad rerum genitarum procurationem1 ac tutelam. Cum igitur causam mundi
effectricem2 ac conservatricem a fatis et
Adrastiae3 legibus liberum ac solutum
demonstratum sit, nec eandem esse cum essentia voluntatem, sequitur
opificium illud ab eo deseri posse, quandocunque velit. Desertionem
interitus sequatur necesse est, cum nihil a seipso servari et4 fieri possit, non est igitur aeternum id, cujus salus
ab alterius arbitrio ac voluntate pendet. Quod cum intelligeret

Avicenna, princeps eruditione clarissimus: Creatura, inquit, nihil est
et ex nihilo, secundum essentiam quidem a prima causa existit. Prima
autem causa nulla esse potest, si mundus est aeternus. Ex quo sequitur
altera demonstratio, non minus efficax et utilis, quam superior. Sed
vereor, ne vobis taedio sim oratione longiori.


1. Alius: conservationem. 
2. Aliua: fictricem. 
3. Alibi: naturae. 
4. Alibi: aut.


CORONAEUS: Neque certe nos pigebit hujus dissertationis, ex qua non modo
voluptatem summam, sed etiam consequimur utilitatem multo majorem.


TORALBA: In rebus aeternis nulla est prima, nulla item1 postrema causa, ut ipse Alexander2 confitetur. At mundus primam causam habet, omnium
consensu physicorum, non est igitur mundus aeternus. Quod cum
Aristoteles3 vidisset, omnes causas posuit
aeternas, maxime tamen, inquit, primas. Cur primas potius, quam medias,
quam postremas? Cum omnes4 sint aeternae ac
eodem momento existere coeperint. Aut si una est prima, quomodo5 consequentes aeternae sint ac simul cum prima,
cum prioris ac posterioris ratio non ad tempus, sed ad ordinem spectat,
ut quidem ipsi tradunt. Quae cum absurda sint, confitendum mundum
aeternum non esse. Si non est aeternus, originem habuisse oportet et
exitum quoque habiturus est. Id enim omnibus et
divinis6 et naturae
legibus7 decretum est, quaecunque exitum
habitura sunt, ortum habuisse, et quae ortus sui principium habuere,
tandem aliquando interitura. Nam si quod semper esse quit8, naturam habet immutabilem9,
suapte haec10 nunquam mutari poterit; si
nunquam mutari potuit, ac ne gigni quidem potuisse11 constat; sin genitum est, mutari quoque oportuit, ut a
potentia abiret in actum. Ergo si quid suapte natura mutabile,
sempiternum esse nequit. Itaque cum Plato nascendi principium mundo
tribueret, obiturum intellexit, eundem Dei12
tamen bonitate, non suapte natura, sempiternum fore putavit. Sunt igitur
omnia, quae ortum habuerunt, occasura, nisi opificis nutu arbitrio,
voluntate, potestate fulciantur. Ex quo planum fit, nulla ratione
Galenum13 scripsisse, non sibi necessarium
videri principium illud: πᾶν τὸ γέννητον
φθαρτόν14.


1. Alibi: est. 
2. Alexander Aphrodisias l. 12 Metaph. 
3. Libr. 6 cp. 8 Phys. libr. 7 Metaph. et 12. 
4. Alibi: res. 
5. Alibi: quonam modo. 
6. 4 Esdr. 9. 
7. Plato in Timaeo, in Phaedone. Aristotoles, l. 1.
de coelo et l. 2 et 6 Metaph. 
8. Alius: queat. 
9. Alii addunt: si vim habet immutabilem. 
10. Alius: natura. 
11. Alibi: posse. 
12. Deest in aliis codicibus. 
13. De tuenda valetudine libr. 4. 
14. Alii: φθειρῆται.


SALOMO: Si decrevit opifex, hoc a se conditum aedificium1 tandem aliquando collapsurum, nihil contra sua decreta
stare potest2. At opifex aeternus mundum
aliquando interiturum decrevit. At tametsi Philo noster Ebraeus Platonis
sententiam secutus putat, coelorum accidentia, non essentiam mutatum iri
ac flagitiosissimum vel de mundi obitu cogitare; amicus tamen Plato,
amicus Philo, sed magis amica Dei vox, quae neminem dubitare patitur.

Antiquissima quidem3 sidera sunt,
antiquissimi coeli, non tamen aliter ac indumentum veterascent atque
interibunt.


1. Alius: opificium. 
2. Scotus lib, 2 sentent. disp. 2. quaest. 1 et 2. 
3. Alius: quaedam.


CORONAEUS: Epicuraei ac Stoici mundum inflammatum iri affirmabant, sic
enim ille Lucretius1 Epicuraeus:


Una dies dabit exitio, multosque per annos

Sustentata ruet moles et machina mundi.


Quae illi nulla demonstratione subjecta scripserunt, cujus tamen maximum
pondus est ac momentum, non modo2 ad
evertenda Peripateticorum decreta, quae nec legibus divinis ullum, nec
auctoritati locum relinquunt3, sed etiam ut
ii, qui seipsos ac mundum universum tam praeclara origine niti ac
servari intelligunt4, Dei5 O. M. ardentiore desiderio rapiantur atque6 in illius laudes erumpant.


1. Desunt haec duo verba in alio codice. 
2. Alius: tamen. 
3. Alii: reliquere. 
4. Philo in libro de profusis. 
5. Alibi: ad Deum O.M. 
6. Alius: et.


CURTIUS: Mundi labem ac senium tota natura sentit, ac scriptores
continuis querelis homines nec magnitudine nec robore1 cum majoribus conferri posse tradunt, ut etiamnum ossium
monumenta testantur atque aetates homuncionum ac pusionum prae illis
gigantea magnitudine hominibus, qui tribus2,
qui septem, qui octo, qui novem cubitis veteris cubiti altitudinem
superabant, quae testantur mundi senectam et interitum futurum.


1. Alius: Nec robore nec magnitudine. 
2. Desunt haec duo verba in alio codice.


TORALBA: Non minus necessaria est demonstratio interitus mundi ex ejus
motu, quam ex ipsius creatoris voluntate. Cum enim coelum moveatur,
corporeum esse oportet; quicquid autem corporeum est, idem quoque
divisibile, patibile nec indissolubile esse, physici aeque ac theologi
summa consensione1 fatentur. Quod autem
coelum sit corporeum, non modo perspicitur ex eo, quod mobile est, sed
etiam quod suis finibus et terminis comprehensum, caetera suo complexu
ambiat2, partes habens extra partes, figuram
etiam et quantitatem3 finitam et
commensurabilem. At quantitas4 corporea
motum5 in se continet, item motus
figurans6 qualitatem, quae ipsa sunt
accidentia. Materiam vero7 sine forma usquam
consistere negant8. Cum dico coelum, inquit
ille9, tum dico formam, cum10 dico coelum hoc, dico formam hanc in hac materia. Quibus
verbis coelum ex materia, forma et accidentibus coalescere confitetur,
ut etiamnum ejus interpretes.


1. Alius: confessione. 
2. Alius: coërceat. 
3. Alius: qualitatem. 
4. Alius: qualitas. 
5. Alii: materiam. 
6. Alius: figuram. 
7. Alius: autem. 
8. Alius: nequit. 
9. Alius: Aristoteles. 
10. Desunt sequentia haec Aristotelis (l. 4 de coelo)
verba in alio codice.


CORONAEUS: Primum igitur disputationis caput copiose et perspicue
explicatum tenemus, scilicet rerum universitatem et1 quae amplissimo orbis sinu coercentur2, opificis aeterni arbitratu dissolvi ac propterea tot
monstra, quae stupore homines afficiunt, tot praestigias et volatus3 maleficorum,

non a natura, sed praeter naturam aut contra naturam4, angelorum ac daemonum vi ac potestate fieri.


1. Desunt sex haec sequentia verba in uno codice. 
2. Alibi: coërcentur. 
3. Alibi: conatus. 
4. Haec tria verba desunt in alio codice.


SENAMUS: Si daemones corporales1 essent,
minus ambigeretur.


1. Alii: aspectabiles.


TORALBA: Disputatio de animorum immortalium natura, i.e. de angelis ac
daemonibus perdifficilis ac obscura semper visa est. Ac tametsi
Aristoteles1 ubique fere daemonia vocat ζῶα, non tamen explicat, corpora sint necne,
quia Deum quoque animal appellat2 aeque ac
daemones. Quaerat, inquit, aliquis, quamobrem anima,3 quae in aëre vagatur, melior sit ac magis immortalis,
quam quae est in animantibus: ἥ
ἐν τῷ ἄερι ψυχὴ ταῖς ἐν τοῖς ζῶοις βελτίων ἐστὶ καὶ
ἀθανατωτέρα4,
quo loco vel daemones vel hominum mentes a cadaveribus
segregatas in aëre vagari confitetur. Plato vero mentis humanae captum
egredi daemonum disputationem agnoscit; majorum tamen sententiis
acquiescendum: περὶ
δὲ τῶν δαιμόνων εἰπεῖν καὶ γνῶναι τὴν γένεσιν, μεῖζον εἰ καθ᾽ ἡμᾶς,
πιστέον δὲ τοῖς εἰρηκόσιν ἔμπροσθεν5.
Frequens tamen est apud Platonem disputatio de
daemonibus in Symposio, Protagora, Clitia, Politico, Epimenide,
Phaedone, Sophista et in libro de legibus. In Theagene quoque apertius:
Nos, inquit, sicut oves mira divinorum6
pastorum custodia semper egemus; ac tam ineptum putat7, homines hominum custodiae committere, quam ovium et
caprarum curam ovibus et capris. Laudat etiam in Cratylo Hesiodi
sententiam, quod viros bonos et sapientes vita functos daemones
appellat, quos in Symposio medios inter Deos et homines collocavit,
aërea natura constantes. Aperte vero in Phaedone angelos, quos8 ubique θεοὺς
vocat, curatores nostros esse asseverat: θεοὺς εἶναι ἡμῶν τοὺς
ἐπιμελομένους. Quin etiam in Sophista angelum genialem, quem
juniores9 Academici δαίμονα πάρεδρον appellant, nos
quocunque10 proficiscamur,
comitari et cogitationes nostras explorare scribit: τὸν
ξένιον οὐκ ἥκιστα θεὸν συνοπαδὸν γιγνόμενον, ὕβρεις καὶ εὐνομίας τῶν
ἀνθρώπων καθορᾶν. Et in Theagene: Adest, inquit, mihi divina
quadam sorte daemonium quoddam, ab ineunte pueritia me secutum. Cujus
argumenti occasione accepta omnes Academici disputationes11 varias de natura daemonum instituerunt. Illud autem
inter ipsos convenit: unicuique12 daemonium
ab ortu vitae ducem divino munere concessum. Huc13 Menandri illud:


Ἁπάντι δαίμων
ἀνδρὶ τῷ γενομένῳ,

Ἁπᾶσιν ἐστὶ
μεταγωγὸς τοῦ βίου


Nam Socratis adhuc puelli pater oraculum accepit, eum habere ducem
sexcentis paedagogis meliorem, ut quidem Plutarchus scribit in libro
Περὶ τοῦ
δαιμονίου τοῦ Σωκράτους. Empedocles, qui vivus et spirans in jugo
montis

Aetnae a daemonibus sublatus dicitur, unicuique καλὸν καὶ κακὸν δαίμονα
contigisse dicebat.


1. Libr. 4 et 12 Metaphys. 
2. Libr. 4 et 12 Metaphys. 
3. Alii: animalia, quae. 
4. Graeca haec desunt in alio codice. 
5. Graeca haec desunt in alio codice. 
6. Alius: divorum. 
7. Alibi: putari. 
8. Deest alibi. 
9. Alius: minores. 
10. Alius: quoque. 
11. Alius: disputatores. 
12. Desunt haec sequentia duodecim verba in alio codice. 
13. Alibi: Hic.


SALOMO: Rabbi Moses Aegyptius non quidem ab Empedocle, sed a majoribus
institutus, etiam unicuique bonum ac malum angelum adesse confirmat.


SENAMUS: Si tanta vis daemonum ac angelorum extitisset1, quantam esse vultis, mihi mirum videtur, quamobrem
Epicuraei daemonum hypostasin de natura sustulerint?


1. Alibi: existeret.


CURTIUS: Epicuraei non tantum ex albo philosophorum, sed etiam hominum
eximendi nobis sunt, tum quia nihil aut parum1 differunt a judicio ferarum, tum etiam quod solo sensu
feruntur.


CORONAEUS: Quando igitur constat, philosophorum ac theologorum vel
potius mortalium omnium consensu daemones esse, ut ab eorum perspicuis
actionibus planum est, disseratur illud, si placet, an daemones essentia
et qualitate sensibili, an vero sola boni et mali discrepantia
differant, quibus item actionibus ac negotiis implicentur. Quibus
perspectis ac cognitis perspicuum erit, quid de ostentis, prodigiis,
fascino, quid denique de sagarum stupendis actionibus ac λυκανθρωπίᾳ sentire debeamus. Et quoniam
Fridericus studiose videtur daemonum vim ac naturam conquisivisse, haud
dubito quin haec omnia nobis facili sermone sit explicaturus.


1. Alius addit: admodum.


FRIDERICUS: Si tot ac tam multi philosophi tantaeque eruditionis tot
saeculis de natura daemonum nihil asseverare potuerunt aut voluerunt,
quid de homine minime philosopho sperare potestis? Libros quidem de
strigibus ac sortilegiis1, quotquot nancisci
potui, curiose legi, ut maleficarum actiones utcunque intelligerem, quae
vobis enarrare pigebit, cum ex iisdem fontibus, quibus ego hausi, illa
ipsa haurire cuique integrum sit. De natura vero ipsaque daemonum
origine ac essentia quicquam affirmare2 si
velim, ineptus sim.


1. Alibi sortilegis. 
2. Alius: afferre.


TORALBA: Duae sunt omnino demonstrandi artes, una quidem a causis,
altera vero ab effectibus; itaque si obscurae sint causae, ex ipsis
tamen effectis eas venari licet, ut si daemonum naturam, τὸ διότι, capere nequeamus, certe ex eorum
actionibus τὸ ὅτι ἐστὶν
intelligamus.


FRIDERICUS: Nudam historiam, ut vobis morem geram, enarrare non recuso,
ne quid a me amplius exigatis. Tametsi enim Apulejus sortilegii ac
veneficii accusatus et qui ὀνανθρωπίαν
in seipso expertus fatetur, multo
subtilius quam caeteri daemonum essentiam explicare potuerit, dubito
tamen an voluerit necne, quod potuit. Sic autem definivit daemones: sunt
genere animalia, ingenio rationabilia, animo passiva, corpore aërea,
tempore aeterna. Quam descriptionem miror Augustinum1 locis omnibus secutum fuisse atque

in eo potissimum, quod eorum naturam scribit esse aeternam, cum tamen
Porphyrius, Plutarchus, Plotinus mortales esse tradant, idque Apollinis
oraculo, i.e. ipsius daemonis maximi testimonio confirmans: Hei mihi
tripodes lugete, obiit Apollo, excessit, flamma2 coelestis mihi vim affert! Quin enim Plutarchus Ciceronis
sententiam secutus ob id oracula defecisse scribit, quod daemones, qui
olim oracula reddebant, interierint3. Quodsi
daemones hominum generi contubernales ac socii tam multa de4 ipsis5 mentiuntur, quid nobis
sperandum est de angelorum coelestium sublimiore ac diviniore natura?
Tametsi vero Philo Judaeus angelos appellat diviniores quasdam ac
secretiores6 naturas, Dei praepotentis
imperio subjectas, quibus quasi legatis utitur; idem tamen in libro de
mundo angelos ac daemones essentia scribit eosdem7 esse, licet qualitate boni differant a malis8.


1. Libr. 7 Gen., libr. 8 et 9 de civit. Dei, libr. 3 de
trinit. 
2. Quinque haec sequentia verba desunt in alio codice. 
3. Alibi: interierunt. 
4. Alius addit: se. 
5. Alibi: ipsi. 
6. Alius: sacratiores. 
7. Alibi: ejusdem. 
8. Alius addit: ἄγγελοι
δέ εἰσι ψυχαὶ κατ᾽ ἀέρα πετομέναι.


SENAMUS: Libenter audirem; neque enim dissimulare possum, quando primum
nati daemones sint1, quibus nutricibus
educati, quamque diuturna sit uniuscujusque vita?


1. Alius: fuerint.


FRIDERICUS: Non esse daemones aeternos, Toralba belle demonstravit, cum
uni1 Deo rerum omnium parenti docuerit
convenire, sed quam diuturna sit eorum vita, mortalium nemini compertum
opinor, tametsi Plutarchus, Proclus, Porphyrius mille annos definiant ad
summum, ex ipsius Herodoti2 sententia, qui
nymphas decem Phoenicum secula explere scribit, Hieronymus vero Cardanus
de Facio3 patre suo4 scribit, δαίμονα
πάρεδρον habuisse annos amplius triginta ab eoque didicisse,
daemonum vitam trecentis aut ad summum quadringentis annis terminari,
quod perinde est ac si dicerent, hominum vitam annis centum definiri aut
ad summum 969, quia Methusalem, qui omnium diutissime vixisse fertur,
non diutius vitam protraxit5.


1. Deest in aliis codicibus. 
2. Alii legunt: Hesiodi. 
3. Alii: Tajo vel Pacro. 
4. Deest in aliis. 
5. Cf. 1 Mosis 5, 21 sqq. [N.]


SENAMUS: Mira varietas est Apuleji, Porphyrii et Cardani, cum alius
daemonum vitam trecentis finiat annis, alius mille, alius aeternos esse
putet.


CURTIUS: Certe immortales non esse constat ex ipsius Toralbae perspicua
demonstratione, quod etiamnum Eusebii Caesariensis episcopi sententia
confirmatur, quam ex Plutarcho transtulit in librum προπαρασκευῆς εὐαγγελικῆς1, cum ad Echinades insulas navigium, Tiberio
imperatore, translatum esset, exauditam fuisse vocem Thamus2! Ad quam cum Thamus nauclerus respondisset, rursus
exauditam vocem haec verba resonantem: Cum ad Paludes delatus fueris,
denuncia clara voce, Panem mortuum esse! Nauclerum metu naufragii
perterritum, nisi Diis imperantibus paruisset, cum ad Paludes
appulisset, clara voce denunciasse, Panem3
mortuum esse. Quo dicto

repente voces ejulantium ac suspirantium hominum, qui tamen nulli erant,
exauditas fuisse.


1. Libr. V. cap. 17. 
2. Addit alius iteratum: Thamus! 
3. Alii: Pana.


SALOMO: Nihil mirum, si Panem mortuum denunciarent, cum Leviathanem1, daemonum principem, sacrae litterae moriturum
testificarentur2.


1. Alii: Leviathan. 
2. Ezechielis cp. 29, 3 sqq. Jobi cp. 40, 20.
Jesaiae cp. 27, 1.


SENAMUS: Audieram antea daemones et terras et maria tranare, et quasi
celerrimis equis homines ipsos transvehere momento. Quae si vera sunt,
cur daemones Echinadum insularum ab hominibus principis sui occasum
didicerunt, cum daemones dicantur non παρὰ τοῦ δειμαίνειν,
ut putat Eusebius, sed quasi
δαήμονες, eodem sensu Ebraei
יְדֵעֹנִים a verbo יָדַע, quod scire significat.


FRIDERICUS: Ego daemones ea scire opinor, quae persuaderi1 possunt, sed verius est, eis2
ab immortali Deo regiones ac loca circumscripta esse, quae praetergredi
nequeant. Argumento sit, quod Caesarius scribit, presbyteri cujusdam
Coloniensis filiam a daemone obsessam patris3
jussu ultra Rhenum transvectam fuisse ac eodem momento a daemone
desertam, patrem vero tot ac tantis ictibus verberatum et contrucidatum,
ut paulo post mortuus sit. Ex quo intelligitur, daemonis illius
potestatem ultra4 flumen terminatam fuisse.
Consimile quiddam scribit Hermias: cum quidam parricida matrem
interfecisset et a daemonibus acerbe torqueretur, consultus Apollo
respondit, aliam regionem ei quaerendam esse, atque ita illum in insulam
e gurgite fluminis emersam transvectum cruciari desiisse.


1. Alibi: quo pervadere. 
2. Alii: illis. 
3. Alibi: patrio. 
4. Alius: citra.


SALOMO: Certe Friderici sententiam confirmare videtur id, quod in sacris
litteris1 legimus, angelum Dei alligavisse in
Aegypto superiori daemonem Asmodeum2, qui
septem Sarae3 maritos antea necarat. Nam in
eo quoque summa Dei bonitas conspicua fit, quod non modo serpentes et
feras saeviores, verum etiam nequiores daemones in desertissima loca
deportari jussit, quo minus hominum coetibus ac societatibus noceant,
nec nisi ad justissimam ultionem impiorum4
solvi. Et quidem lege divina solenni expiationum die pontifex hircos
duos sortiri jubetur, alterum quidem aeterno Deo sacrificandum, alterum
vero Zazali5 dedendum, quem LXXII interpretes
appellant ἀποπομπαῖον, quem in
verticem montis deduci mos erat ac de monte praecipitem dare. Locum vero
rubrum6, quo quidem vinctus erat, candidum
fieri dicebant, si Deus placatus esset7, quod
a caprario buccina solebat significari laeto clangore, ac proximas
quasque regiones consimili clangore gratulationem publicam significare,
nec tamen caper dictus8 Azazel usquam
terrarum reperiebatur. Quo pertinere ajunt illud ex Jesaia9: Si scelera vestra coccino rubicundiora fuerint, nive
candidiora

fient. Quibus sane congruit, quod R. Moses ex litteribus
ritualibus Chaldaeorum et Sabaeorum tradit,10
veteres Idolatras in loco deserto daemones conquisivisse atque iis
sacrificare solitos, devotionibus in scrobes procuratis, effuso cruore,
tum epulari et convirari11 consuevisse, quod
sanctissima divina lege prohibetur ac propterea hostiarum sanguis ad
plagam altaris aquilonarem12 effundi jubetur.
Non quidem desunt ubique daemones, qui omnia13 omnium dicta, gesta, facta diligentissime explorant,
pars tamen maxima circa sepulcra aut patibula, aut in antris aut in
montibus aut per silvas aut circa littora oberrant, quos Graeci Satyros,
Sylvanos, Tritones, Manes, Nymphas, Dryadas, Hamadryadas, Oreadas
appellant.


1. Alibi: libris. 
2. Tobiae VIII, 3. 
3. Alii: Annae vel Susannae. 
4. Alius: carceribus. 
5. Alibi: Azazeli. 
6. Alibi: coccinum. 
7. Cf. de hoc Azazelo 3 Mosis 16, 8. 10. 26. [N.] 
8. Duo codices legunt: dicatus Zazeli. 
9. Jesaiae 1, 18. 
10. Alius: tradidit. 
11. Duo Codices habent: copulari. 
12. Alius: aquilonaris. 
13. Deest in alio codice.


OCTAVIUS: Num igitur daemones illi sepulcrales et cadaverum Aegyptiorum
custodes vinculis soluti, fines sibi destinatos praetergressi maria
trajiciunt ac procellas excitant, ut erepta cadavera sibi
restituantur1?


1. Responsum huic quaestioni in omnibus Codicibus deesse, adnotat
Senckenbergius.


SENAMUS: Si verum est, daemonem1 illum
Agrippinensem, qui deserta puella parentem necavit, latissimam Rheni
fossam trajicere non potuisse, nec vada rapidissimi fluminis tranare,
praesens remedium haberemus adversus daemones, qui tantam foeminarum
multitudinem obsident, ut uno die plures octoginta Romae videremus
acerbissime cruciatas, quae nullis exorcistarum execrationibus liberari
potuerunt.


1. Alius false: daemonium.


FRIDERICUS: Nunquam1 vis ac natura daemonum
magis conspicua fuit, quam in obsessis, quos Graeci ἐνδαιμονιῶντας καὶ ἐνθέους καὶ ἐνθουσιαστικοὺς καὶ
ἐγγαστριμύθους καὶ ἐγγαστριμάντεις καὶ στερνομάντεις καὶ
Εὐρυκλέας2 appellant, quorum maximam
copiam olim ubique fuisse legimus. Vidimus ipsi in monasterio Kentorpio
Germaniae inferioris virgines devotas3 a
daemonibus sursum deorsum jactari ac interdum altius a terra sublevatas,
casu levissimo relabi, sine sensu doloris, tum assiduo risu cachinnos
movere, seque ipsas mutuis ictibus contundere bacchantium in modum ac
foetidissimo halitu aërem ambientem conspurcare. Id enim daemonum fere
proprium est, ut teterrimo foetore proxima quaeque loca quasi sulphuris
ac putrium cadaverum odore imbuant. Contra vero angeli ambrosium spirant
vertice odorem. Illud etiam deprehensum, si quis coram daemoniacis illis
vestalibus sacris4 preces funderet aut
divinis laudibus exerceretur, doloribus acerbissimis obsessas cruciari,
si ipsae horarias preces latinis verbis enunciarent aut fabellam
narrantibus audientiam facerent, cruciatu levari. Cum a magistratu
rogarentur, ecquis illas daemonibus mancipasset, Elsam Kamam. Coenobii
ancillam, incusabant, quod illa non erubuit confiteri, ac sortilegii
damnata rogis ardentibus exusta est.


1. Alibi: Nusquam. 
2. Εὐρυκλῆς erat nomen
celeberrimi cujusdam ventriloqui saepiusque pro ventriloquo in universum
usurpatum. [N.] 
3. Alius: totas. 
4. Alius: sacras.



SENAMUS: Memini Romae Benedictinum exorcistam obsessas a daemonibus
rogantem, quem id fecisse suspicarentur, daemones respondisse, Judaeorum
id ope factum, quod indignarentur Judaei, foeminas a sua religione ad
christianam defecisse.


SALOMO: Quod a Gentili avorum religione ad peregrinam defecissent,
forsitan daemonibus sui obsidendi occasionem praebuerunt, sed Judaeorum
id ope1 factum, nemini credibile videatur.
Daemones potius falsis accusationibus et criminibus2 Judaeos, quibus infestissimi semper fuerunt, circumveniri
cupiebant.


1. Alius: opera. 
2. Alii: criminationibus vel incriminationibus.


FRIDERICUS: Nobilior extat historia Antonii Segneti1 Belgae, equitis aurati ac senatoris, cujus filius cum
saga contubernium traxerat2. Sed cum jussu
patris uxorem nobilem sibi despondisset, saga non aliter quam Medea
zelotypiae furore saucia, quod Jason Creontis regis Corinthiorum filiam
duxisset, daemonis ope rivalem ita conturbavit, ut saepius in sublime
veheretur, deinde huc illuc agitata dejiceretur. Cum vero parturiret,
saga cubiculum parturientis ingressa illam in tantum soporem ac stuporem
egit, ut sine sensu parienti foetum3
eriperet.


1. Alius: Sequeti vel Suqueti. 
2. Alius: contraxerat. 
3. Alibi: infantem.


SALOMO: Quid si pater filium ab utero voverat daemonibus, id enim
sortilegis fere consuetum est, ac propterea divina lex execratione
gravissima detestatur eos, qui liberos voverint deo Molocho.


FRIDERICUS: Non minus memorabile est, quod in monasterio montis Hessorum
virgines sacrae a daemonibus tanta vi obsessae fuerunt, ut cum canibus
atris copulari viderentur, deinde sursum deorsum jactari ac teterrimos
foetores exspirare.


SALOMO: Quid si Deus ultionem istam daemonibus permisit, quod
forsan1 canibus, ut interdum contigit,
copularentur. Nihil enim detestabilius, quam2
votam Numini virginem immundissimae bestiae prostituere, ac propterea
divina lex3 eodem capite vetuit offerri Deo
pretium canis ac mercedem meretricis, tum sequens4 caput supplicium extremum irrogat eis qui pecudibus
copulantur.


1. Alius: forsitan. 
2. Desunt haec quinque sequentia verba in uno codice. 
3. Deuteron. 23, 18. 27, 21. coll. Levit. 18, 23.
20, 13 sq. 
4. Alius: sequenti capite.


CURTIUS: Immane scelus istud a monialibus mutum scelus appellatur. Neque
id novum, si Aeliano1 credimus, qui civem
Romanum scribit accusationem instituisse adversus canem2 adulterum uxoris. Et in Aremorica Celtarum bos puellam
peperit, quae nihil bubulum habuit praeter alterum pedem, unde graves
controversiae extiterunt.


1. De varia hist. 
2. Deest in alio codice.


FRIDERICUS: Non tam mirum est, hominem pecori quam daemoni copulari. At
non ita pridem in monasterio Coloniensi Gertrudis puella daemonem

habuit concubinum, et in ejus scrinio litterae amatoriae illius et
ejus1 ad daemonem
repertae2 fuerunt, nec multo post
omnes3 moniales a daemonibus obsessae.


1. Alibi: ad eum daemonem. 
2. Alibi: compertae. 
3. Alibi: sociae.


TORALBA: Earum rerum historias mirari facilius est, quam qua ratione
fieri possint exquirere. Nam memini, cum essem in Hispania, Magdalenam
Cruciam1, monasterii Cordubensis principem, a
Paulo III. Pontifice Maximo veniam impetrasse, quod annos amplius
triginta cum atro daemone Ephialte concubuisset, tametsi tantam vitae ac
religionis integritatem prae se ferret, ut quasi ab angelo, dum sacra
fierent, sublimis veheretur a terra, quod Porphyrius etiam Jamblicho
sacra facienti contigisse tradit; quin etiam in hostia exadorea post
consecrationem ab altaribus2, fisso
pariete,3 in buccam monialis evolare
videatur. Ab ea non aliter, quam ab oraculo patres ac pontifices4 responsum5 quaerebant.
Notissima est ubique pervulgata historia, nec dissimile est, quod
Franciscus Picus scribit, se vidisse Benedictum Bernam sacerdotem
flammis ambustum,6 quod annos amplius
quadraginta cum Hyphialte (ut illa cum Ephialte) concubuisset.


1. Alius: Cruceam. 
2. Alius: alterius. 
3. Alibi: fuco pari. 
4. Alius: principes; alibi: princeps et
pontifex. 
5. Alius: responsa. 
6. Alibi: combustum.


SENAMUS: Etiamnum1 daemones utriusque sexus
incubos et succubos Italia parit? vereor, ne2
medicis plane haec deliria videantur.


1. Alibi: Etiamne. 
2. Alius: ut.


FRIDERICUS: At Fernelius, clarissimus Henrici II. Francorum archiater,
nobilissimum adolescentem a daemone obsessum scribit, qui tametsi
litteras nunquam didicisset, Graece tamen loqueretur. Et Philippus
Melanchthon tradit, mulierculam quandam, cum a daemone cruciaretur,
graece loqui solitam ac bellum sacrum, quo Germania pene tota
deflagravit, hoc carmine denunciasse: ἔσται
ἀνάγκη ἐπὶ τῆς γῆς καὶ ὁρμὴ ἐν τῷ λαῷ τούτῳ.
Qua de re cum inter theologas ac medicos varie
disputaretur, sciolus quidam medicus, ne nihil ignorasse videretur, a
melancholia peregrinam linguam excitari posse contendebat, sed non sine
risu ac sibilo palam explosus est.


OCTAVIUS: Illud facile refelli poterat, cum ἐγγαστρίμυθοι καὶ
στερνομάντεις bucca conclusa aut etiam exserta lingua,
mox etiam e vulva diserte loquerentur.


CORONAEUS: Sed mirum est, obsessos a daemonibus lustralis aquae
conspersionem abhorrere, ut quidem Cyprianus scribit et experientia
saepissime expertum est. At Philippus Melanchthon1 aliquando se daemoni fucum fecisse jactavit, cum obsessum
a daemone aqua pura aspersisset, aeque enim2
hanc atque illam refugiebat3.


1. 2 ep. ad Mycon. 
2. Alibi: idem; alibi: eum ... refugisse.


SALOMO: Ego daemones lustralem aquam duplici de causa detestari opinor,
primo quod sua puritate labes abstergit, daemones vero impuritate

delectantur ac propterea frequentes lotiones lex divina jubet, quas
sortilegi execrantur. Deinde aqua lustralis sale conspergitur, quo res
omnes a putredine servantur, officium vere daemonum est perdere ac
corrumpere. Itaque divina lex1 omnibus
sacrificiis salem inspergi jubet, cujus vim cum intelligeret Plato,
salem Diis gratum esse scribit.


1. Levitici 2, 13. Cf. Marci 9, 48.


CORONAEUS: Ita disserendi ratione quodammodo quae qualisque sit daemonum
vis ac natura perspicitur. Nam Paulus Grilandus jurisconsultus,
quaestionum impietatis judex, scribit, quendam neophytum ab uxore ad
sortilegorum convivia daemonis ope procul a domo subvectum sub nucem
Beneventanam1, et cum ferculis appositis ad
epulandum saepissime salem peteret, tandem aliquid salis simile allatum
esse eumque in haec verba erupisse: Lodato sia Dio, pure evenuto questo
sale! Qua voce daemones ac sagarum concionem epulasque fictas
disparuisse et cum solus neophytus restitisset2, domum, a qua milliaribus circiter quinquaginta distabat, nudum
rediisse.


1. Alius: sub arborem nucis Beneventanae; alius: sub
urbem etc. 
2. Alius: extitisset.


FRIDERICUS: Usitatissimum omnibus rusticis est, salem infantium ori
admovere, quasi praesens amuletum adversus maleficia sortilegorum.


OCTAVIUS: An quia veteres uno consensu tradunt, maris naturam omnes
impuritates expiare; scribit enim Hippocrates1, suae aetatis exorcistas maleficia expurgare2 solitos, demersis in mare his omnibus, a quibus maleficia
impendere dicebantur.


1. In libro de morbo sacro. 
2. Alius: purgare.


CURTIUS: Ego quidem illos exorcistas, qui Ulpiano1 impostores vocantur, ob id suspectos impietatis habeo,
quod cum daemonibus colloquium2 serunt et
ridicula seriis miscentes sacris devotionibus abutuntur, saepius tamen
temere lascivientes a daemonibus corripiuntur aut acerbe cruciantur, ut
septem illos exorcistas legimus in Actis,3
cum daemonium4 in obsesso interpellarent his
verbis: Adjuro vos per Jesum, quem Paulus praedicat, et respondit
daemon: Jesum novi et Paulum scio, vos autem qui estis? Et irruens
daemonium omnes ad furorem adegit.


1. Libro 1. de variis cognitionibus et l. 21. de decurionibus. 
2. Alii: colloquia. 
3. Actorum 19, 13. 
4. Alius: daemonem.


OCTAVIUS: Memini, me apud Gregorium Pontificem Maximum legisse,
presbyterum quendam a daemone correptum fuisse, cum sacram stolam
puellae obsessae superposuisset. Et certe Origines in Matthaeum,
daemones in obsessis interrogari summopere vetat.


TORALBA: Primus Hippocrates exorcistas ut impurissimos homines, qui
prius sanctissimi putabantur ac divinissimi, scriptis dilaceravit,
cumque rebus inanissimis ad expiationes uti videret, Deus, inquit, solus
est nostra1 salus et liberatio. Ac tametsi
tantus vir fuit, ut2 parem sua aetate
habuerit neminem, nondum tamen ulla3 aetas
perceperat, quantum inter morbum

sacrum sive comitialem et daemoniacum furorem interesset. Posteri
subtilius symptomata pleraque4 similia,
pleraque dissimilia animadverterunt, atque illud inprimis, quod qui
morbo comitiali tenerentur5, per buccam
spumam egerunt, non item daemoniaci. Hi foetidissimos6 halitus spirant, illi non item; hi7 vaticinantur vera falsis admiscendo, illi obmutescunt; hi
daemonum arbitratu carpuntur et liberantur, illi non item. Ac si quis
sortilegus in aurem insusurraverit haec verba: exi daemon, quia
Ephimolei praecipiunt8! derepente daemoniaci
quasi sopore intermortui concidunt, deinde paulo post resurgunt9 et10 ea quae procul
gesta fuere, quasi praesentes affuissent, narrare consueverunt.
Postremo, qui comitiali morbo laborant, nunquam11 linguis peregrinis utuntur, ut daemoniaci.



1. Alibi: postea, vel: natura. 
2. Alibi: paremque ... habuit. 
3. Alius: illa. 
4. Desunt alibi haec duo verba. 
5. Alius: compererentur. 
6. Alibi: foedissimos. 
7. Proxima sedecim sequentia verba desiderantur in aliis
codicibus. 
8. Alius emendandi gratia legit: Epileptici percipiunt. 
9. Alius: exsurgunt. 
10. Alius: ut; alius: etsi. 
11. Alibi: numquid.


FRIDERICUS: Unum1 est quod medicos angit,
quod morbis sortilegio datis nulla ratione mederi possunt, nec sortilegi
morbis qui sine maleficio contingere solent, ut2 olim Philo Ebraeus et nostra aetate judices impietatis
saepissime deprehenderunt. Utrum vero morbus maleficio an naturae
imbecillitate contigerit, explorant sortilegi ferventis3 plumbi infusione in vasculum aegrotanti superpositum, et
quidem Galenus, ubi de Homerica medicatione scribit, imperitos homines
morbis curari4 verborum vi, eoque efficacius
quo plus fidei adhibeatur. Vidimus enim, sortilegos non aliter curare
posse ideoque5 prius haec verba ingerunt:
Crede et sanaberis!


1. Alibi: Tuum. 
2. Alibi: et. 
3. Alius: ardentis vel furentis. 
4. Alius: curare. 
5. Alius: Ideoque.


SENAMUS: Vereor, ut falsa pro veris habeamus, ut illi, quorum oculos sic
fascinaverat ille, qui quadrigam foeno plenam una cum equis et
quadrigario devorasse videbatur.


FRIDERICUS: Non dubito fascinum oculis fieri posse, aures tamen fascinum
negant1, ut Graeca pro Latinis habeantur, nec
tempestates ac procellas pro cadaverum Aegyptiorum rapina fictas, sed
verissimas, hominumque ac navigiorum certos interitus excitari,
perspicuum est.


1. Alius: fascinari nequeunt.


CORONAEUS: Etiamsi demus, quadrigam illam devorari non potuisse, contra
naturam tamen est, oculos praestringere fascino aut vecordiam injicere
maritis, ne vel uxoribus copulari vel liberos suscipere possint.


SENAMUS: Ego substantiam omnem in corpus et spiritum dividi puto atque
hujus generis angelos esse daemones, mentes cadaveribus ereptas. Quod si
ita est, qui fit, ut incorporei daemones cadere aut caedi1 certisque2 locis ac sedibus
ligari et constringi queant? nihil enim nisi corporeum constringi loco,
nec nisi a corpore pati potest: sin daemones, angelos, mentes demus esse
corporeas, etiam patibiles ac dissolubiles confiteri oportet ex

illa Toralbae demonstratione, quae docuit, mundum vel ob id interiturum,
quia corporeus sit.


1. Alibi: cadi. 
2. Alius: certisve.


TORALBA: Utrumque superius demonstratum esse confido, nihil sempiternum
esse posse, quod non sit aeternum, nec rursus quicquam aeternum cogitari
posse praeter primam omnium causam; quare ne angeli quidem suapte natura
sempiterni futuri sunt, sed sola Dei bonitate sustinentur.


CORONAEUS: Explicandum igitur est, an daemones corporei sint, propter
varias doctissimorum hominum inter1 se
dissidentium opiniones.


1. Tria haec sequentia verba desunt in alio codice.


TORALBA: Prospiciendum nobis est, opinor, quae quamque rem res
sequantur1, ut2
cuique consentaneum sit; plurimum enim refert intelligere, utrum
daemones corporei sint, ut3 plerique
affirmant, angeli vero incorporei, ut4 uno
vere consensu theologi tradunt, an vero et hi et illi corpoream naturam
ad omnes opportunitates induant et exuant, cum sint incorporei, ut velle
videtur Homerus, qui daemones παντοίους appellat.
Nam si demus corporeos esse, multo
magis mentes humanas, his cadaveribus ereptas, corporea natura constare
concedendum erit. Sin putemus, angelos ac5
coelites omnes corpore vacare, ut Aristoteles, qui angelos formas
separatas et intelligentias, coelestium orbium motrices, appellat, haec
disputatio non ad physicam, sed ad metaphysicam spectabit.


1. Alius: sequatur. 
2. Alii: quod vel quid. 
3. Alibi: et. 
4. Alibi: et. 
5. Alibi: παντόπους. 
6. Sequentia haec novem verba desiderantur in aliis
codicibus.


CURTIUS: Non video quicquam ab Aristotele de mentibus separatis
constanter definiri, sed Apulejus1,
Porphyrius2, Jamblichus3, Psellus4, Plotinus5, Philoponus6, Ammonius7, Alexander8,
Augustinus daemones corporeos esse, summa consensione9 affirmant. Id autem velle videtur Hesiodus hoc versu:
Aëraque induti tota tellure vagantur. Orpheus sortilegorum
pontifex daemones partim coelestes, partim terrestres, partim aëreos,
partim aqueos, partim subterraneos, partim vagos et circuitores facit.
Ex quo innuit, mentes tum coelestes, tum elementares corporeas esse, cum
locus nisi corporibus convenire non possit. Daemon, inquit Plotinus,
καθ᾽
ὅσον δαίμων μετὰ τινος σώματος εἶναι δεῖ. Ac tametsi
Augustinus angelos incorporeos esse scripserit, saepius tamen corpore
constare oportet, ut affirmet: Constat, inquit, quod omnis spiritus sit
corpus et spiritualis materiae. Item Damascenus: Omnia, inquit, quae
creata, si cura Deo comparentur, crassum et materiale quoddam habent,
solus autem incorporeus et sine materia est Deus. Basilius10 vero, qui angelos animalia vocat rationalia11, mentem loco12 vacare13 scribit, i.e. omnino incorpoream esse; caeteri
tamen theologi non modo angelos, sed etiam daemones et mentes hominum
incorporeas esse tradunt.


The numbering of this block of footnotes is problematic. The sequence of
numbers is as in the original text, with italicized comments added
in {braces}.


1. In asino aureo. {correct} 
2. In libro de mysteriis. 
2. In libro de abstinentia.  {Porphyry wrote books
with both titles} 
3. In libro de anima. 
4. In libro de anima et daemonibus. 
5. Contra Alexandrum Aphrodisiam. {Plotinus wrote the
Enneads} 
6. Contra Alexandrum Aphrod. {Ioannes Philoponus wrote a
book with this title} 
7. In libro de anima. {Ammonius wrote a commentary on
Aristotle’s De Anima} 
8. In libro de anima. 
9. Alibi: contentione. {numbers correct to end of
paragraph} 
10. In Homil. de Paradiso. 
11. Alibi: rationalem. 
12. Alibi: vero. 
13. Alibi: carere.



OCTAVIUS: Magnorum virorum auctoritas plurimum ponderis habet, ut fidem
faciat omni opinione stabiliorem, sed ut pauci hoc vel illud1 assentiuntur, quia sic collibitum est, ita plerique
argumentis ad assentiendum necessariis, quasi quaestione adhibita, cogi
volunt2, ut omnem adepta scientia exuant3 opinionem, quae simul stare non magis possunt
quam fides et scientia.


1. Alibi: huic vel illi. 
2. Alibi: nolunt. 
3. Alius: eruant.


TORALBA: Si demonstratum erit, nullam praeter Deum essentiam incorpoream
esse, illud etiam perspicuum erit, Dei solius essentiam esse infinitam,
quod Joh. Scotus1 demonstrari posse negavit.
Et certe acutissimus theologus demonstrationem de infinita Dei essentia
sibi deesse confitetur. Illud tamen hac demonstratione de incorporea Dei
natura consequimur, atque hoc amplius Thomistarum atque Averroistarum
opinio2 valde perniciosa, quam Albumazar3 Maurus nimis pertinaciter tuetur, de una omnium
hominum mente funditus subvertetur. Posuerunt enim, omnes mentes
impiorum aeque ac piorum in unam et eandem animam coire, quo nihil
absurdius ac sceleratius dici potest. Postremo ex hac demonstratione,
omnem scilicet substantiam, praeter Deum, corpoream esse, perspicua
sunt4 supplicia improborum, quae ab
Epicureis5 negantur, ob id tantum, quod
nullam admittant actionem in corpora, nisi a corporibus ipsis, nec
patibiles esse a corporibus incorporeas naturas arbitrantur.


1. Liber sententiarum IV, disp. 4. 
2. Alibi: opiniones ... perniciosae, quas. 
3. Alius false: Albumezor. 
4. Alibi: sint. 
5. Alibi: Epicuro.


CORONAEUS: Cedo igitur, Toralba, nisi molestum est, hanc quae tot
utilitates complectitur demonstrationem.


TORALBA: Hoc igitur primum, si placet, statuamus: omnis substantia, quae
maximi1 orbis ambitu coercetur, est finita.
Mentes humanae, angeli, daemones orbe coelesti continentur, igitur
sunt2 finiti, quia nihil infiniti orbe finito
concludi potest.


1. Alius: circuitu vel sinu. Alibi: maximo orbe
coeli. 
2. Alii: sint.


CORONAEUS: Istud quidem sua luce perspicuum est.


TORALBA: Quidquid finitum usquam existit, terminos habet, quibus
finitur, locum1 in quo concluditur, et2 nihil incorporeum terminis aut locis illis3 continetur, igitur angeli non4 sunt incorporei, cum suis sedibus ac terminis finiantur.
Si non sunt incorporei, sequitur corpoream habere naturam, cum omnis
substantia sit vel corporea vel incorporea; non hoc, igitur illud. Item
illud5: omnis substantia, praeter Deum, habet
finitam potestatem; omnis potestas finita terminatam habet
substantiam6; ex quo sequitur, daemones,
angelos, mentes quae desertis cadaveribus emigrarunt, terminatis sedibus
coërceri, nec ubique, nec pluribus locis simul, eodem existere momento,
ut7 nimirum8 illi
ipsi, qui angelos vel9 mentes corpore

vacare putant, confitentur. Nam si eadem substantia finita duobus locis
simul et semel existeret, etiam moveri et quiescere simul posset, contra
perspicua philosophorum10 decreta11.


1. Alius: locum etiam, quo. 
2. Alibi: at. 
3. Alius: ullis. 
4. Deest in uno codice. 
5. Deest in alio codice. 
6. False alius: distantiam. 
7. Alibi: et. 
8. Alius: etiamnum. 
9. Alius: et. 
10. Alius: physicorum. 
11. Scotus liber sententiarum I, disp. 2, qu. 4.
Damascenus lib. 2.


SENAMUS: Ut haec vera sint, nondum tamen video, quibus terminis ac
finibus daemones concludantur.


TORALBA: Nullius substantiae fines aut termini cogitari possunt1 extra superficiem, superficies autem solius
corporis2 propria; igitur omnis substantia
finita ac terminata corporea sit oportet, alioquin esset infinita, quia
tertium nihil est. Absurdum autem est, mentes humanas, daemones,
angelos, qui mundi finibus ac terminis coërcentur, infinitos esse,
alioquin finitis infinita concluderentur.


1. Alibi: posse. 
2. Alibi: solis corporeis.


SENAMUS: Quid obstat quominus angeli, daemones, mentes humanae certa
quadam et determinata sede, non tamen superficie conclusa
coërceantur?


TORALBA: Ita quidem est eorum opinio, qui angelos, daemones, mentes
separatas in loco esse confitentur, non tamen circumscriptive, ut eorum
verbis utamur, sed definitive. Quae distinctio1 cum plerisque inanis videatur, nec definitive nec
circumscriptive in loco esse voluerunt, sed2
effective tantum. Quae sententia quidem minus habet erroris, quam illa,
quia non implicat3 ajentia simul et negantia,
ut illa; sed hoc4 habet incommodi, quod
angelos ac daemones loco dimoveri negat. Qua ratione nec bonis ad
superos, nec malis5 ad inferos aditus
pateret, quoniam ubique esse congruit tantum substantiis
incorporeis.


1. Alius: definitio. 
2. Deest in aliis codicibus. 
3. Alius: ampliat. 
4. Alibi: id tamen. 
5. Alibi: impiis.


SENAMUS: Vereor ut argumentum a1 te
propositum consimile sit huic Aristotelis argumento: Si forma, inquit,
non finitur ad materiam, extra materiam est infinita; quod2 non magis sequitur, quam si dicat quis: si corpus non
finitur corpore, est infinitum, nam ista ratione supremus orbis, qui
nullo finitur corpore, esset infinitus.


1. Alius: abs. 
2. Alibi: quia.


TORALBA: Clarius id explicabo: omnem substantiam, quae amplissimi orbis
sinu coërcetur, finitam esse posuimus, id quod omnes confitentur; fines
autem1 substantiae finitae nullos esse
praeter superficiem, quae solius corporis propria est, quod2 geometricis principiis perspicuum est. Item mentes omnes
definitum habere ac determinatum locum, i.e. neque in quantumlibet
maximo,3 neque in quantumlibet minimo, sed
exaequato4 suae essentiae finiri loco. Ex his
ergo efficitur, mentes separatas et angelos corporea quadam natura
coagmentari. Quare si demus, corpus illud esse spirituale, ut Paulus
ipse et Damascenus loquuntur, corpus tamen erit, quantumcunque

subtile esse dicamus, nec cum alio corpore ejusdem naturae magis esse
poterit5, quam aër subtilissimus cum aquea
terreave natura.


1. Alius: ac. 
2. Alibi: quod geometricis est principium
perspicuum. 
3. Desunt haec sequentia quatuor verba in alio codice. 
4. Alius: determinato. 
5. Deest in aliis codicibus.


SENAMUS: Adeone discrepat a natura, quicquam incorporeum esse in loco,
cum puncta incorporea ipsaque accidentia suis quaeque sedibus ac locis
contineantur?


TORALBA: Tu, Sename, agis de punctis et accidentibus, quae quod per se
ipsa et sine corporibus nullam habent hypostasim, nunquam1 per se, nec ullo loco existere possunt et ne moveri
quidem nisi ad corporum agitationem. Hic autem2 agitur de substantia, puta de angelo, de mente cadaveri
superstite, quam finitam esse fatentur, incorpoream tamen statuunt, quod
nullo ingenii humani captu fingi potest, nisi demus ajentia et negantia
esse vera, quia substantiam illam, quam incorpoream fingunt, uno tantum
loco statuunt, eoque definito, extra quem nihil sui reperiatur, nec
ubique esse volunt, vel suam habere circumstantiam, vel ut eorum verbis
utamur, suam ubietatem, ut si quaeramus3, ubi
est angelus? responderi possit: in coelo vel in terra, non tamen utroque
in loco, sed illic tantum, ubi sit ejus actio vel perpessio, nec usquam
alibi. Loco tamen circumscribi, locum mutare negant, cum vel a superis
locis ad inferos praecipites deturbantur, vel ab inferis praecipites ad
superos revolant. Ex quo sequitur, utrumque pronunciatum verum esse:
angelus est in coelo, angelus non est in coelo, quae4 cum tota natura pugnant. Quid autem est aliud, locum
definire, quam loci terminos5 corpori
circumscribere? Quodsi loco definiri vel circumscribi sunt eadem, etiam
in loco esse circumscriptive et definitive eadem erunt, quod Damascenus
duobis locis6 fatetur. Itaque Thomas7 repudiatis superiorum definitionibus8 angelum in loco esse scripsit non ratione9, sed applicatione, quem Scotus refellens angeli
praesentiam ante rationem10 necessariam esse
concludit et quidem in loco commensuratire; sic enim loquitur, quoniam
nec ubique nec in loco quantumlibet maximo, nec minimo, sed suae
substantiae exaequato, quo nec majorem queat occupare, nec minorem. Ex
quibus etiam illud sequitur, descensum et ascensum separatis mentibus
necessario tribuendum. Quicquid autem movetur a loco in locum, corporeum
esse oportet, quia prius transit11 spatium sc
ipso minus, deinde spatium sibi aequale, antequam in spatium se12 majus decurrat. At substantia incorporea
inanisque, quia nihil incorporeum magnum aut parvum dari potest, itaque
necesse est, quaecunque moventur, corpora esse confiteri. Item motus
omnis fit in tempore, et quovis tempore minus recipiendum erit, quo
minus mobile moveatur. Igitur omni mobili accipietur in infinitum
aliquod13 minus mobile, ex quo fit, ut nihil
incorporeum aut divisibile moveri possit. Item motus

successio, quae in motu intercipitur, sit resistentia mobilis ad14 moventem, vel intervalli ad mobile vel motoris
ad intervallum. At nulla resistentia esset in angelo, si esset
incorporeus, non enim resisteret intervallo, nec intervallum illi, nec
sibi ipsi ut motori. At nullo humanae mentis captu cogitari potest, ut
ab extremis ad extrema sine decursu intervalli medii perveniatur. Quare
si locus, si corpus, si spatium divisibile est, angelos quoque, mentes
humanas, daemones corporeos ac divisibiles esse oportet, contra quam
illi et scribunt et sentiunt.


1. Alius: nusquam. 
2. Alius: enim. 
3. Alius: quaeratur. 
4. Alibi: quia. 
5. Alibi: terminis corpora. 
6. Lib. 2 cap. 13. 16. 
7. Parte I, qu. 8, art. 1. 
8. Alius: distinctionibus. 
9. Alii: actione. 
10. Alius: actionem. 
11. Alius: transilit. 
12. Alius: sibi. 
13. Alius: aliquid. 
14. Sequentia haec sedecim verba desunt in alio codice.


SENAMUS: Cur igitur Peripatetici tam anxie a physicis metaphysica
dividunt, cum physicorum argumentum omne circa1 corpus naturale esse velint, metaphysicis vero tribuant
substantias ab omni corporum oneratione2
liberas, quo3 verbo separatas mentes atque
intelligentias contineri tradunt?


1. Deest alias. 
2. Alii: concretione. 
3. Alibi: quae.


TORALBA: Graviter certe peccatur ab iis, qui1
metaphysica physicis conturbant, i.e. naturalia divinis, nisi ut ex
aliis alia melius intelligantur. Nullum autem metaphysici argumentum
praeter primam causam incorpoream esse potest. Nam cum Aristoteles
Platonis2 ideas locis omnibus evertere
conaretur, quod hypostasim nullam in natura3
haberent, intelligentias tamen seu mentes separatas in natura
incorporeas statuit his verbis:4 An, inquit,
ad physicam pertinet, de omni anima disputare? an vero de ea tantum,
quae materia vocatur?5 Hoc postremum tam
absurdum visum est Alexandro Aphrodisiensi, ut nullam omnino substantiam
corporis expertam affirmaret. Recte ille quidem, si primam causam
excepisset, quam ob id incorpoream esse oportet, quia sit infinita.


1. Alibi: quod. 
2. Alius: Platonicas. 
3. Alius: naturam. 
4. Libro ultimo de nat. anim. 
5. Alius: vacat.


OCTAVIUS: Argute quidem, Toralba; sed me scrupulus angit, quod cum
angelus particula quaedam sit et quasi scintilla divinae mentis illius
ac aeternae, qui fit ut corporea mens ex incorporea natura existere
possit?


TORALBA: Assumis tu quidem, Octavi, quod in quaestione positum est, an
scilicet mens humana sit particula divinae mentis, ut quidem video
placuisse nonnullis, qui Plotinum auctorem citare1 non dubitant, quod hominis mentem ὁμοούσιον esse dixerit ipsi Deo.
At2 ne ὁμοούσιος quidem est, tantum abest ut sit
ὁμοούσιος. Falsum item,
quod Arrianus ad Epictetum scribit, quem3 ad
hominem ita loquentem inducit: Tu delibatio4
Dei habes in te ipso partem illius: σὺ
μὲν ἀπόσπασμα εἶ τοῦ θεοῦ, ἔχεις τε ἐν σεαυτῷ μέρος ἐκείνου.
Longe aliter Trismegistus ad
Asclepium: Mens, inquit, non est abscissa de substantia Dei, sed5 explicata, ut lux solis. Nam6 si angelus, si humana mens ab essentia Dei decerpta
esset, i.e. si particula Dei esset, Deum corpus esse oporteret, quod
absurdum esse omnes confitentur. Item

totus homo Deus esset; totum enim esse necesse est, cui pars detrahi
nequit. Item Dei natura divisibilis ac dissolubilis esset, si partes
haberet; itaque litterae sacrae mentem hominis non Dei substantiam, sed
spiraculum appellant i.e. רוּחַ7
et imaginem, non partem
illius, quae nulla in natura divina incorporea fingi potest.


1. Alibi: ciere. 
2. Desiderantur haec decem sequentia verba in alio
codice. 
3. Alibi: cum. 
4. Alius: deliberatio. 
5. Desiderantur haec viginti sex verba in alio codice. 
6. Alibi: Non. 
7. Alius: נִשְׁמַה


SALOMO: Sapienter illi quidem, qui a Dei natura corpus omnino1 sejunxere, id enim praecipuum caput est symboli
nostri.


1. Alibi: omne.


SENAMUS: Quid igitur hoc sibi vult1, Deum
esse ubique? Etsi enim ubique est, est in loco, si in loco, etiam
corporeum esse oportet.


1. Alius: haec sibi volunt.


FRIDERICUS: Deus ubique est et1 nusquam est.


1. Alibi: ut.


SENAMUS: Igitur contradictoria simul vera sunt: si Deus est hic, Deus
non est hic.


CHRTIUS: Nos, inquit Augustinus, credimus ubique Deum esse praesentia,
essentia, potentia, in omni loco sine circumscriptione, in omni tempore
sine mutatione.


OCTAVIUS: Rectius1 et optime, opinor,
Chrysostomus, qui, quomodo Deus ubique sit, capere se non posse
confitetur.


1. Alibi: Modestius.


SALOMO: Recte ille quidem, etenim Deus de se ipso loquens: Ego, inquit,
coelum et terram impleo. Item: Coelum mihi sedes est, terra autem
scabellum pedum meorum1.


1. Jeremiae 23, 24. Jesaiae 66, 1.


SENAMUS: Haec ad potentiam ejus infinitam pertinere videntur, non ad
essentiam, ut Helias Thesbites his verbis innuit1: Deus, inquit, non est in aëre, non est in commotione,
non est in igne; alioquin creatoris et creaturae una esset et eadem
essentia, si utraque promiscue confunderetur, idem etiam creatoris et
creaturae cultus haberetur. Ob id Deus altissimus, h.e. Eljon, עֶלְיוֹן appellatur, quia in coelis est.
Et ab interpretibus Hebraeis Deus מָקוֹם, i.e. locus
beatorum2,
quia mundus in Deo est, non autem Deus in mundo vastissimo quidem, sed
prae illa essentia infinita corpusculo exiguo; non quia mundi aditu
excludatur, sed ut intelligamus, nulla mundorum innumerabilium
capacitate includi aut illius purissimam et incomprehensibilem essentiam
cum rebus foedis, fluxis ac caducis permisceri. Est enim mundus
usquequaque corporum plenissimus, nec quicquam in3 natura vacuum. Quis autem et qualis sit Deus, (quanquam
in eo nulla sit qualitas), mortalium nemo, quamdiu spirabit4, intelliget. Nam Mosi roganti, ut se Deus illi contuendum
exhiberet: Nemo, inquit Deus, vivens Deum videbit, i.e. plane cognoscet.
Ac propterea dicitur in atra caligine versari et in tenebris latibula
sua posuisse, h.e. obscurissimam et difficillimam ejus cognitionem
videri hominibus in caligine densissima constitutis, cum ipse lucis
auctor omnia suo compleat splendore. Ac tametsi praeclarum est, ejus
omnia

opera, dicta, facta, leges praedicare et crebris canticis usurpare,
nihil tamen est, quo verius vel melius, quam contemplantis silentio
laudari possit. Ac propterea David5 illud
sapienter usurpat: Tibi silentium laus! Quod vulgaris interpretatio non
explicat his verbis: Te decet hymnus Deus in Sion. Sic enim voces
hebraicas לְךָ דֻמִיָהּ
תְהִלַה erudite Rabbi Moses interpretatur, ut etiam Chaldaeus
paraphrastes: Coram te, inquit, laus reputatur silentium; quia Deus,
quis qualisque sit, nullo sermone explicari aut ne cogitatione quidem
capi potest.


1. Alius: vocatur. 
2. 3 Regum 19, 11 sqq. 
3. Alius pro his duobus verbis: materia. 
4. Alius: scrutabitur. 
5. Psalm. 64, 2.


CURTIUS: Illud quidem symbolo Pythagoras significat, cum silentio Deum
laudandum esse ac puro animi affectu jubet colendum, quia sermo ipse
inquinatus est nec veras Dei laudes assequi potest. Quod silentium
Porphyrius et Jamblichus sic interpretantur, quando pura mens hominis in
ecstasin divini amoris sublata immortali Deo mactatur, quod veteres in
sacrificiis significabant, cum dicerent: Favete linguis! vel ut Homerus:
Praecidite linguas, τέμνετε
γλώσσας ut rerum sublimium ac divinarum contemplatione sursum
corda raperentur, supra coelos omnes, ubi Dei1 essentia ab omni mundi cogitatione disjuncta versatur. Id
autem tum maxime fit, cum Dei agnoscendi causa potentiam ejus,
bonitatem, sapientiam atque illius omnia dicta, facta, judicia, res
gestas discutiendo, immensa rerum admirabilium ac sublimium infinitate
perterriti silemus.


1. Alibi: mundi.


TORALBA: Ego tamen silentio rupto laudes immortali Deo canere nunquam
desistam, et quidem Heroicis numeris:


Me tua gestarum rapit ingens gloria rerum,

O Deus omnipotens! procul hinc peregrina deorum

Turba fugit fictaeque simul pietatis imago.

Angelici properate chori, properate poëtae,

Quotquot mente pia sacratum nomen adorant,

Ac Domini laudes puris efferte1 labellis!

Ast2 ubi verborum vis ac sapientia tanta,

Quae mare, quae terras, quae coeli temperet orbes

Legibus aeternis, percurrens cuncta momento?


1. Alius: afferte vel offerte. 
2. Alius: Est ibi; alii: Est ubi.


CORONAEUS: Tenemus igitur Deum extra mundi concretiones et contagiones,
sedem suam posuisse supra quicquid est coelorum, ut etiam visio
Ezechielis ac prophetarum LXXII, quos de spiritu Mosis Deus afflaverat,
aperte declarat.


SALOMO: Apertius tamen significatur hominis conditione, quem Deus ad
imaginem sui creavit, quod Rabbi Moses sic interpretatur, quod1 quemadmodum intellectus agens seu adeptus2 extra hominem et ab hominis concretione liber
est, sic etiam Deus a mundi3 concretione et
contagione liber sit.


1. Alius: ut. 
2. Alibi: occupatus. 
3. Desunt alibi haec tria sequentia verba.



CORONAEUS: Habemus Toralbae demonstrationem, non modo de angelorum ac
daemonum corporea natura, verum etiam praeter Deum nullam substantiam
incorpoream esse; sed quaeri possit, an daemonum et angelorum cum
mentibus humanis essentia sit eadem?


CURTIUS: Puriorem esse angelorum quam daemonum essentiam et corpora
lucidiora, docet Augustinus1: Angelis,
inquit, malis mutata sunt in casu corpora in deteriorem qualitatem aëris
spissioris. Idem: Tenuia, inquit, angelorum corpora in deteriora ac
spissiora transformata sunt, quibus ab igne pati possint.


1. In Genesin cp. 8.


TORALBA: Porphyrius in antro Homerico scribit, angelos ac daemones aëreo
corpore constare ac vestiri, ut ab ignibus patiantur, idque affirmans
Philoponus1: Alioquin, inquit, intellectualis
natura2 nihil pateretur.


1. Contra Alexandrum Aphrodisium. 
2. Alius: ratio.


SENAMUS: Si nulla sunt organa sensuum, nulla visus, tactus, gustus
instrumenta et ne ulli quidem in aëre nervi, a quibus sensum haberemus,
nullum cerebrum, unde nervi oriuntur; quonam modo aëreae mentes ab
ignibus paterentur? Item si mentes humanae ignea constant natura, ut
ille1 innuit hoc versu:


Igneus est illi vigor et coelestis origo,


nihil ignis ab igni pati potest. Multo minus si aërea compage
coalescunt; alioqui totus aër quantus est, pridem flammis consumtus
interiisset. Sin mentes separatae aquea constant natura, flammas potius
exstinguerent, quam ignium vim sentirent.


1. Virgilius Aen. VI.


OCTAVIUS: Vetustissima est opinio, animas ignea1 constare natura, ac propterea Synesius in epistola quadam
ad Cyrenesium pontificem eos, qui extrema naufragia extimuerant, siccas
exeruisse2 vaginas3 scribit, ut animam, ne mergeretur4, ejicerent, idque ab Homero significari, ac propterea
Philostratum scripsisse, nunquam ante Ajacem Oïleum, qui submersus
interierat, demersis hominibus parentari consuevisse. Inde vox Sibyllae
ad Palinurum5:


Tu Stygias inhumatus aquas amnemque severum

Eumenidum inspicies ripamve injussus6
adibis?


Num igitur Philo7 verius, qui daemones
appellat chorum corporis expertium animorum, aut cur Ebraei animam, quae
corpori superstes evolavit, viduam appellarent, si alio adhuc8 corpori conjuncta esset, cadavere priori deserto? Neque
enim recte diceretur mens vidua, si relicto cadavere alteri corpori
quasi secundis nuptiis copularetur.


1. Alibi: igne. 
2. Alibi: exemisse. 
3. Alius: sicca evasisse vagina. 
4. Alius: mergerentur. 
5. Virg. Aen. VI. 
6. Alius: invisus. 
7. In libro de mundo et in libro: quod somnia mittantur
a Deo. 
8. Alibi: ad haec.


FRIDERICUS: Si Senami argumentum necessarium esset, quo sensibus animas,
daemones, angelos vacare concludit, ne Deus ipse quidem audiret

aut videret. Quid autem stupidius1, quam eum,
qui mirabili aurium et oculorum fabrica visum et auditum brutis etiam
animantibus indidit, coecum et surdum arbitrari, quia sic oculis,
auribus ceterisque sensuum careat instrumentis? At nemini dubium esse
opinor, quum angelorum ac daemonum voces ab aliis, qui daemones παρέδρους2
i.e. domesticos habeant, audiantur, quos tamen his sensibus carere
fatentur. Quin etiam daemonum voces mox acutae et graciles, mox etiam
graves et terribiles videntur3, et quasi ex
utre4 verba facerent. Inde ab Ebraeis malus
daemon ob id אוֹב appellatur5 ab utre. Memoria subit Hermolai Barbari Patricii,
qui ab hac civitate exilio pulsus est, quod legatus Romam missus a summo
pontifice cardinalis honorem injussu senatus acceperat. Is cum
entelechiae vocem in animi definitione non satis intelligeret, placuit
daemona πάρεδρον, quem cum
Georgio Placentino quaestionis arbitrum receperat, interrogare; hic voce
tam gracili ac tam obscure6 respondit, ut
quid vellet nullo modo intelligi potuerit.


1. Alibi: turpius. 
2. Alius: παροίκους. 
3. Alius: videantur. 
4. Alius: aëre. 
5. Levit. 20, 27. 
6. Alibi: obscura.


TORALBA: Non sunt igitur ad vocem articulatam necessarii pulmones,
larynges, lingua, palatum, sed confitendum est, vim sensuum1 aliam esse in Deo, aliam in coelo, aliam in angelis ac
daemonibus, aliam in animantibus.


1. Alius: sensitivam.


OCTAVIUS: Si nullus esset sensus in mentibus separatis, nulla essent
supplicia sceleratorum, ac praemia1 quaeque
bonorum jacerent.


1. Alius: gaudia.


SALOMO: Illud abs te, Sename, scire cupiam, num saepius in somniis sola
mente, oculis conclusis ac sensibus omnibus stupefactis, rerum imagines
videris1 perinde ac si oculos apertissimos
haberes2? Quod quidem si fateris, cur dubitas
aciem mentis, quam oculorum, ad contuendum acutiorem confiteri? Ac M.
Tullius non minus eleganter quam vere scripsit, mentes ipsas tum maxime
sentire ac vigere, cum e corporibus excessissent.


1. Alibi: videri possint. 
2. Alibi: quis haberet?


CORONAEUS: Frustra res antea perspicue demonstratas a calce ad
caput1 revocaremus: nam ex illis Toralbae
demonstrationibus deque corporea daemonum ac animorum natura, hunc etiam
fructum decerpimus, quod Thomistarum2 ac
Averroistarum perniciosa opinio diluitur; posuerunt enim, unam esse
omnium animam in singulos homines diffusam ac rursum occasu cadaverum
segregatam in sese coire. Ita argumenta illa triginta, quae ad
stabiliendum hunc errorem Averroistae denotant, uno ruunt et eodem
momento, quibus tamen satis apte fieri non poterat ab iis, qui animos
corporum expertes esse posuerunt, quoniam substantiae incorporeae, si
ullae existerent, facile3 avulsae a
corporibus coirent in unum, corpora vero ut se ipsa penetrent, fieri
nullo modo potest. Restat igitur, ut intelligamus, quemadmodum ex ea
demonstratione Dei essentia et potestas infinita4 colligatur, quod superius Toralba demonstraturum se, ni
fallor, spopondit.


1. Alius: carceres. 
2. Themistianorum. 
3. Alius: facillime. 
4. Alius: indistincta.



TORALBA: Dixi quidem, ut ille in re levissima, sed non promisi. Quis
enim hoc sibi aut alteri promittere se posse confidat? Obsequor tamen
Coronaeo, cui nihil denegari potest; ineptus enim malo, quam non
obsequens videri. Omnis substantia corporea est finita, cum incorporea
nullis terminis coërceatur. Quae autem substantia nullis finibus
concluditur, infinita est. Hoc enim corollarium ex superioribus1 demonstrationibus colligitur. At omnium
theologorum et philosophorum summa consensione prima causa est
incorporea, igitur sola est essentia infinita; si2 essentia est infinita, et potestas et bonitas et
sapientia est infinita. Quia si vis finita subjecto infinito congrueret,
etiam visin finita subjecto finito conveniret, et creatura finita
infinitae potestatis esset. Absurdum consequens, igitur et antecedens.
Ex eo sequitur, nihil in Deo infinito finitum cogitari posse. Hoc
amplius scilicet, si Deum solum simplicem esse, cum omnia corporea ex
partibus coalescant, ac propterea Deum solum impatibilemet
indissolubilem esse, contra quam usu venit substantiis compositis,
quae ex iis constant in quae dissolvuntur, et in ea ipsa dissolvuntur,
ex quibus conflantur. Id autem quod simplex est, in partes, quas nullas
habet, dividi aut in alia principia dissolvi nequit.


1. Alibi: supremis. 
2. Desunt haec duodecim sequentia in aliis codicibus.


SENAMUS: Si Deus est incorporeus, quid est quam ob rem aures, oculi,
nasus, digiti, pedes, brachia, facies ei tribuantur?


SALOMO: Etiam ira et furor saepissime, an propterea iracundum et
furiosum esse dicemus? Sed nutrices et parentes oportet cum infantibus
balbutire et ad Deum humana transferri, quando ad homines divina traduci
non possunt. Illud autem animadversione dignum, quod cum caeteri sensus
Deo tribuantur, nunquam tamen gustus et tactus, quia corpori semper
inhaerent, nec sine corporibus sensibilia tactus et gustus percipi
queant, ut caetera sensibilia, ut magis ac magis appareat, Deum plane
incorporeum esse. Angelus autem si incorporeus esset, ut Aristoteles cum
plerisque theologis opinatur, ejus substantia existeret omni in loco et
extensionem infinitam haberet et1 essentiam,
quin etiam intelligentias ac daemones unum et idem cum Deo esse
oporteret atque ita bona malis, aeterna caducis, fluxa sempiternis,
purissima foetidissimis, Creator denique creaturis promiscue
confunderetur. Quae non modo absurda, sed dictu nefaria sunt. Ita quoque
si angelus aeternus esset, nunc haberet totam durationem, quam habiturus
est2, et ut pinguius loquamur, formaliter
infinitam3. Illud enim philosophorum ac
theologorum consensione constat, esse et posse in essentia divina
nihil differre; item esse, fuisse et fore in rebus aeternis unum
idemque haberi, quia nec prius nec posterius est in Deo, ut rectissime
Rabbi Moses4 scribit. Idem autem significat
Jesaias5, cum utrique angelo seraphino sex
alas fuisse scribit ac duabus quidem faciem tegere, duabus pedes,
reliquis

volare, ut intelligamus, angelos ortum habuisse et occasum habituros,
tametsi hominibus utrumque sit ignotum, Deum vero solum principio et
fine et omni temporis successione carere. Nam ubi est successio, ibi est
novatio ac mutatio, ut angelus se habeat aliter quam prius, quoniam non
angelus habet, quod praeteriit, et exspectat, quod futurum est, igitur
mutabilis ac propterea terminum habiturus. Nisi enim aliud atque aliud
esset in motu, ne in tempore quidem prius ac posterius perciperetur.
Motum autem angelis inesse, perspicue Toralba demonstravit; id enim
sacris litteris saepe significatur, quae non modo angelis motum inesse,
sed etiam motus6 celeritatem ac pernicitatem
significant, cum alas quatuor sexve angelis tribuant, quod satis innuit,
mutabilem esse7 ac dissolubilem eorum
naturam.


1. Deest in alio codice. 
2. Alibi: esset. 
3. Alibi: nisi vitam. 
4. In libro More nebochim. 
5. Jessiae 6, 2 et 6. 
6. Deest in aliis codicibus. 
7. Deest in aliis.


CORONAEUS: Habemus igitur perspicuam minimeque dubiam demonstrationem de
potestate atque essentia Dei, omnibus modis infinita, eumque solum
aeternum esse, αἰώνιον, ἀπέραντον,
ἄναρχον, angelos vero, daemones,
mentes corporeas esse ac finitas, suaque natura mutabiles ac solubiles.
Quae aditum aperire mihi videntur ad ea, quae de actionibus daemonum, de
funambulis elephantibus, de arboribus et brutis loquacibus, de sagarum
transvectionibus feruntur.


SENAMUS: Prospiciendum nobis est, opinor, ne pro argumento capiamus id
ipsum1 quod in quaestione positum est,
scilicet ea miracula quae spectantur a daemonibus cieri. Neque etiam si
demus, corporeos esse daemones, propterea sequitur, transvectiones
sagarum veras esse.


1. Deest in alio codice.


TORALBA: Quod nec a natura nec ab hominibus fieri potest1, id vel a Deo vel ab angelo vel a daemonibus fiat2 oportet. At neque per naturam neque per hominum
gestionem transvectiones illae sagarum3 per
aëra4 fieri possunt; igitur a Deo vel ab
angelis daemonibusque fieri necesse est.


1. Alius: possit. 
2. Alibi: fieri. 
3. Alius: hominum. 
4. Tria haec antecedentia verba desunt in alio codice.


OCTAVIUS: Post mundi conditionem1 Deum ab
omni actione conquievisse docemur, nec quicquam nisi causis
intercedentibus agere; quanquam de rebus tam arduis et ab hominum sensu
et captu remotis quicquam2 statuere valde
periculosum mihi videtur.


1. Alius: creationem. 
2. Alius: quicquid.


TORALBA: Si Deum mobilem fatemur, et patibilem et mutabilem confiteri
oportet; hoc absurdum, illud igitur. Sed ut angelorum ac1 daemonum actiones melius intelligantur, demonstrandum
est, primam causam non solum immobilem esse, sed ne moveri2 quidem, contra quam3 putat
Aristoteles, qui aeterno motu Deum obligavit.


1. Desiderantur haec quinque sequentia verba in aliis
codicibus. 
2. Alius: movere. 
3. Alius: quam.


CORONAEUS: Age igitur, Toralba, uti facis, ea quae vagis minutorum
philosophorum erroribus jam pridem implicata sunt, explicare.



TORALBA: Inveteratus Aristotelis error plerosque fefellit, qui si
acutius mobilium ac moventium ordinem intuerentur, a suscepta sententia
discessissent. Quaedam enim moventur tantum ut materia, quae quasi
faex1 omnes motus patitur, nec tamen movet
ipsa; quaedam tantum2 movent et3 moventur, ut forma et corpora naturalia; quaedam movent
nec moventur, ut primus motor, qui movet quidem primum mobile, nec
movetur tamen. Hoc ordine mobilium et moventium posito, necesse est,
aliquod4 extremum esse, quod nec moveat nec
moveatur. Id autem est prima omnium mobilium ac moventium causa, quae
perfruitur5 quiete sempiterna.


1. Alius: sex. 
2. Alius: vero. 
3. Haec sequentia undecim verba desunt in alio codice. 
4. Alius: aliquid. 
5. Alius: perfinitur.


OCTAVIUS1: Pulcherrimus quidem hic ordo
mobilium ac moventium; non video tamen, ut sit necessarius.


1. Deest in alio codice.


TORALBA: Non desunt aliae demonstrationes, quibus necessario
conficitur1, primam omnium causam nec moveri
nec movere.


1. Alius: conficiatur.


CORONAEUS: Cedo igitur, nisi molestum est, cum in re tanti ponderis ac
momenti omnia nos tentare oporteat, ut sit1
quo Epicurei efficacibus argumentis et ad assentiendum necessariis
refellantur.


1. Alii: si.


TORALBA: Tam absurdum est, essentiam infinitam finito corpusculo ad
finitum modum adjungere, quam vim infinitam finitae naturae tribuere,
cum sit eadem contrariorum disciplina. At ineptum est et ab omni ratione
alienissimum, vim infinitam tribuere corpori finito; igitur ineptum
quoque, essentiam Dei infinitam corpusculo, mundo finito copulare. Atque
illud quidem Averroi tam incongruum visum est et abhorrens a natura, ut
Aristotelis sententia repudiata secundae causae tribueret primi mobilis
conversionem. Idem tamen hic sui1 oblitus
mundum aeternum statuit, qua quidem ratione causam secundam, quam
finitam esse fatetur, aeterno (id est infinito) motui2 alligavit, et eodem relabitur, quo3 Aristotelem delapsum criminibatur.



1. Deest alibi. 
2. Alius: motu. 
3. Alius: unde. Ceterum haec sequentia Toralbae verba in
aliis codicibus desunt.


CORONAEUS: Haec quidem demonstratio non minus1 efficax est ad convellendam Aristotelis et Averrois de
mundo aeterno sententiam, quam superior illa de corporea daemonum et
angelorum natura. Deum autem motorem inquietum2 statuere, non modo a natura divina, sed etiam ipsius
Aristotelis scriptis inter se dissidentibus alienum est. Deos,
inquit3, arbitramur felices ac beatos, sed
cum nullis actionibus impediantur, nec Endymionis in4 morem dormire consentaneum sit, relinquitur5, ut contemplatione aeterna fruantur. Si Aristoteles Deum
contemplatione, quae a motu quam6 longissime
abest, si quiete beata perfrui7 arbitratur,
cur illum irrequieto motu fatigat? Dicitur enim post mundi
creationem8 conquievisse, quid a

mundo alienius, quam quies? Quae quum ita sint, consequens est,
coelos9 per sese et a forma sibi insita aut
ab angelis moveri.


1. Alibi: minimae efficaciae. 
2. Alii: irrequietum. 
3. Lib. 10 Moralium ad Eudemum. 
4. Alius: in modum. 
5. Deest in alio codice. 
6. Deest in eodem codice. 
7. Desunt haec sex sequentia verba in eodem codice. 
8. Alius: conditionem. 
9. Alius: coelum.


OCTAVIUS: Video nos sensim a metaphysicis ad physica delapsos, siquidem
demonstratum est, angelos, daemones, mentes humanas corporea
coagmentatione vigere, nec ullam omnino essentiam praeter Deum
incorpoream existere.


TORALBA: Omne metaphysici argumentum ac subjectum ad essentiam
incorpoream spectat. Caetera quia1 corpora
naturalia sunt, physicorum propria dicamus. Angelorum tamen aut daemonum
actiones, quae voluntariae sunt, quis ad naturam pertinere dicat?
Perinde non2 est, ac si quis putet, liberas
hominum actiones a voluntate profectas3
naturales esse, tametsi homo, quatenus corpus naturale, physicorum
subjectum erit.


1. Alius: qui. 
2. Alius: enim. 
3. Alibi: perfectas.


CURTIUS: Ambigit Aristoteles de mente humana, cujus disputationem a
physicis libris retraxit1.


1. Alius: litteris detraxit.


TORALBA: Succurrit in mentem Helvetii cujusdam opinio, qui eleganti
nomine se Theophrastum Paracelsum appellavit, qui medicorum omnium
decretis a stirpe revulsis nova somnia invexit, summa doctorum virorum
consensione repudiata, quibus etiam illud subrogavit, daemonum actiones
naturales esse.


CORONAEUS: Statuendum igitur prius est, quae naturalis actio dici
mereatur.


TORALBA: Actio naturalis esse non potest, quae vel a Deo, nullis
causarum inferiorum interjectis opibus, vel ab angelo vel a daemone vel
a divinae1 voluntatis arbitrio vel denique
casu fiat. Casum appello plurium causarum concursum ad effectus
inopinatos: caetera, his exceptis, naturâ fieri dicemus.


1. Alius: humanae.


FRIDERICUS: Nemo certe, nisi demens, arbitratur1 hominis ascensum in coelum, aut per aëra volatus sagarum
naturales esse, cum id potius fiat repugnante natura, quae gravia2 deorsum impellit, nisi quid fuga3 vacui sequatur, ut cum e lacubus4 aqua pluvialis sursum abripitur, tunc enim gravia sursum,
leviora5 deorsum feruntur, ad universitatis
totius incolumitatem.


1. Alius: opinatur. 
2. Alius: graves. 
3. Alibi: nisi prius fuga. 
4. Alibi: vel cum elicibus. 
5. Alius: levia.


CURTIUS: Ego mundum hunc1 perinde ac
rempublicam ad illius reipublicae mundanae imaginem temperari oportere
statuo, vel potius nostram civitatem exemplar esse debere illius
exemplaris et archetypi mundanae civitatis. Nam qui universitatis
ordinem penitus perspexit, suae civitatis statum multo melius
temperabit. Et quemadmodum in republica bene constituta sunt quaedam
majestatis et imperii perpetuae leges, quaedam vero2 per varia

tempora ac rerum opportunitate mutantur, item ordinarii quidam sunt
magistratus lege creati ad jurisdictiones, ad aerarii tutelam, ad sarta
tecta civitatis, ad annonae procurationem, ad salutis publicae curam,
item ministri magistratuum locis omnibus dispositi, ad exsequenda
principum ac magistratuum jussa: ita quoque consentaneum est, providum
naturae parentem Deum leges quasdam perpetuas et inviolabiles sanxisse,
ratos scilicet orbium cursus ac recursus, quorum tanta constantia est,
ut ab ortus sui primordio ne momento quidem aberraverint a tramite. Nec
dubium est, quin angelos quasi principes in coelo, his inferiores in
elementis collocarit, alios ad obeunda sacra, qui quasi sacrifici mentes
puriores ac sanctiores, velut hostias, Deo immortali sacrificant ac vota
precesque offerunt3, quosdam civitatibus ac
imperiis praepositos, quos Graeci4 κοςμαγωγοὺς, Latini Deos tutelares
appellabant ac persuasum habebant, non prius civitates expugnari aut
capi posse, quam tutores illos ac praefectos urbium votis ac
supplicationibus evocarent5, quo pertinet
illud: Excessere Dii, quibus hoc imperium steterat.


1. Addit alius codex: a Deo. 
2. Additur alibi: quae. 
3. Alius: afferunt. 
4. Alii: Proclus. 
5. Evocatio est apud Curtium lib. 2.


FRIDERICUS: Civitatum moderatores ἀγγέλους, δαίμονας vocat
Plato1, κατὰ
τόπους ὑπὸ θεῶν ἀρχόντων πάντα τὰ τοῦ κόσμου μέρη διειλημμένα.


1. In politicis.


SALOMO: Illud arcanum, ut optima quaeque1,
Plato ab Ebraeis acceperat; sic enim in sacris litteris legimus, Deum
terminos ac fines populorum pro angelorum numero statuisse; nec
dubitandum est, angelorum partem coelestibus, partem elementis, partem
hominibus praefici, alios quidem ad praemia bonorum, alios ad supplicia
impiorum. Huc enim pertinet carmen illud Davidis2: principes populorum congregati sunt cum Deo Abrahami,
quoniam in Deum intenti sunt tutores terrarum. Id enim proprie3 significant haec verba מַגִנֵּי אֶרֶץ quos eodem versu נְדִיבֵי עַמִּים principes populorum
appellat. At tametsi4 Plato a Diis
praefectos5 scribit, horum tamen omnium ducem
ac principem exercituum daemonum ac Deorum ter maximum Deum appellat,
cujus currum caeteri consequantur: ὁ
μὲν δὴ μέγας ἡγεμὼν ἐν οὐρανῷ Ζεῦς πτηνὸν ἅρμα ἔχει,
τῷ δὲ ἕπεται στρατιὰ θεῶν τε καὶ δαιμόνων. Quod idem a Davidis
odis expressum est hoc versu6: currus Dei
exercituum multiplex viginti millia laetantium. Quem locum sic
reddidit Chaldaeus paraphrastes: currus Dei viginti millia ignis
ardentis, duo millia angelorum ducunt illos, divinitas Dei est7 super illos, ut intelligamus, Deum placida quiete
fruentem angelorum ac daemonum ministeriis ac obsequiis uti.


1. Alius: quoque. 
2. Psalm 46 (47), 10. 
3. Alius: praecipue. 
4. Alibi: attamen etsi. 
5. Alius: profectos. 
6. Psalm 67 (68), 18. 
7. Alius: quiescit.


CURTIUS: Illud etiam in natura videmus, quod in republica, bene
constituta scilicet, leges interdum mutari ac pro curatoribus1 ordinariis extraordinarios constitui, idque ad
reipublicae salutem. Ita quoque naturae

leges suspendi2 ac nova quaedam praeter
naturam, ostenta, prodigia, morbos populares, incendia terrarum,
diluviones aquarum cieri, ne quis putet, ulla legum naturalium
necessitate Deum alligari, ut ante3 Toralba
demonstravit. Quid enim absurdius esset, quam in civitate regem suis
imperiis ac legibus solutum, ut leges pro temporum varietate corrigere
et emendare possit, Deum vero mundi principem ac parentem suis legibus
obligari? Non debent igitur angelorum ac daemonum naturales actiones
censeri, quae4 praeter ordinem naturae
consuetum fiunt, ut flumina retroferri, maria scindi, flammas deorsum
dejici, quae non nisi divina potestate ac consensu5 fieri possunt.


1. Alius: magistratibus. 
2. Alius: sustineri. 
3. Alibi: acute. 
4. Alibi: cum. 
5. Alibi: concessu.


SENAMUS: Nihil bonum mihi videtur, quod praeter naturam fiat, ut
Aristoteles scribit: οὐδὲν
δὲ τοῦ παρὰ φύσιν καλὸν.


SALOMO: Ignoscendum opinor Aristoteli, rerum divinarum imperito, imo
potius contemptori.


SENAMUS1: Quid vetat igitur, quominus omnia
quae naturâ fiunt, a daemonibus et angelis fieri dicamus?


1. Alii rectius: FRIDERICUS.


SALOMO: Pleraque nasci ac paulatim augeri videmus ab ea vi, quam
originis cujusque principio Deus indidit, sine ulla daemonum aut
angelorum actione, puta stirpes et animantia, quae suapte vi, primordio
sui generis divinitus tributa, suum genus propagant1. Idem judicandum de lapidibus, metallis, fossilibus, quae
terra modice culta et etiam inculta sponte profert. Sed praeter hanc
animantium ac stirpium generationem est alia2
quaedam ordinaria et solennis, quae3 solet
quotannis recurrere, attamen praeter naturae leges, quibus quidem ex
semine genera propagantur, ut omnia illa piscium examina, quae derepente
stata magnitudine eodem tempore,4 iisdem
littoribus exoriuntur, quorum5 nec semina in
vadis aut littoribus aut saxis aut alga usquam apparent, nec ulla
vestigia parentum. Nam eorum, quae a parentibus originem habent, sua
sunt semina, sua incrementa, et ut paulatim exsurgunt, ita quoque sensim
tabescunt. Illa vero momento in justam magnitudinem erumpunt ac paulo
post, nisi capiuntur6, evanescunt, ut
thynnorum agmina, quae cubica figura tanta vi ac multitudine in
Hellespontum tranant e Ponto, ut saepe naves ac retia validissimis
viribus subvertant, neque tantum in Hellesponto, sed etiam apud Rhodios
Elopes7 ejusdem magnitudinis tantis agminibus
prodeunt, ut Rhodiorum alimento diu sufficere possint. Nec dubito, quin
aliis quoque littoribus consimilis piscium annona divinitus8 tribuatur accolarum inopiam ac tenuitatem
sublevatura.


1. Alius: propugnant. 
2. Alibi: lux. 
3. Alius: quia. 
4. Alibi: littore, iisdem temporibus. 
5. Desunt haec tredecim sequentia in alio codice. 
6. Alius: capiantur. 
7. Vel: helopes. 
8. Deest in alio codice.


FRIDERICUS: Ego quidem apud Batavos salmonum ac sturionum, quos

siluros appellant, tantam piscationem vidi, ut in finitimas
regiones1 non sine ingenti quaestu
transveherentur, nec procul a Batavia circa fretum Ixium, haleces tot ac
tantis legionibus Octobri mense prodire, ut iis capiendis piscatorum
copia, quae maxima est, sufficere nullo modo posset, unde in universam
Galliam, Germaniam utramque, Britanniam cum uberrimo quaestu transvehi.
Sed illud mirum, quod cum justa magnitudine momento prodirent, nulla
tamen semina, nulli foetus ac ne ulla quidem vestigia videantur. Quae
quum a piscatoribus et mercatoribus exquirerem2, narrabant illi, ad Orcades insulas arcarum multitudinem
admirabilem annuis piscatoribus redundare3 et
in littore Celtico statam esse galeorum piscationem mense Martio4, deinde Aprili scombrorum; unde tamen tot agmina
prodirent, scire neminem.


1. Deest in alio codice. 
2. Alius: conquirerem. 
3. Alius: redundari. 
4. Alius: Martis.


CURTIUS: Ipse vidi saepius in Galliae Narbonensis littore examina
mugilum stato anni tempore semper remeare et in proximo littore
Massiliensi apicarum1, item in adversis
Africae littoribus trissarum2, quas accolae
juratas3, nostri alosas appellant, copiam
ceteris4 littoribus inusitatam.


1. Alius: aprarum. 
2. Alius: frissarum. 
3. Alius: ejuratas. 
4. Alius: nostris.


CORONAEUS: Etiam Cretenses nostri annuas habent gobionum legiones,
quibus insula mirifice sustentatur, sed ea multitudine1, ut ab eodem utero, eadem hora, eodem momento natae aut
coelitus delapsae aut ex intimis terrae visceribus erutae videri
possint. Item e littore Siculo muraenarum maxima copia quotannis
exsurgit.


1. Alius: magnitudine.


TORALBA: Non vestris tantum hominibus, sed nostris quoque liberalissimus
naturae parens providit. Nam Calaei1 circa
Lusitaniae littora solennes habent chalcidum, quas
sardinias2 vocant, piscationes, et procul a littoribus
Europae in Atlantico asellorum ingens erumpit copia, paulo post
aestivum solstitium, non sine
magna piscantium admiratione. Sed cum intentos3 lucro piscatores aspiceremus, nec tamen, unde tanta
ubertas tam repente prodiret, admirari4 his
iambicis invecti sumus in avaros piscatores:


Avare piscator, freta

Qui trajicis ferventia,

Piscationis aemulus!

Dic, si potes, (sed quis potest?)

Vis unde tanta piscium

Fulgentibus per aequora

Squamis5 repente prodeat?

Est omnibus ac singulis

Ab ortu magnitudo par,

Est aequa moles corporis,

Adepta mox originem


Et incrementa partium.

Nusquam ulla partus semina,

Nec ulla sunt vestigia6,

Nec alga vilis cochleas

Progerminat7 a caudice,

Profunda nec maris vada,

Nec altis saxa rupibus,

Nec pura gignunt littora,

Nec Aphrodites candidae8

Genetrix spuma9 procreat.

Quis agmen illud cubica

Figura piscium regit10,

Aut unde lucidus fretum

Invadit halec Ixium,

Distenta rumpens retia11

Revulsis ante navibus?

Recenseamne cetera?

Vix orbe toto littus est,

Quod non abundet piscibus,

Largitione coelica,

Et quae12 marinis sedibus

Procul13 pascuntur alites,

Aut delicatioribus

Cicadum legionibus,

Cum fruge pingues evolant

Nomadum14 ad solitudines,

Ut improborum poena sint,

Bonorum justa praemia.

O numen admirabile!

O celsitudo maxima

Procuratoris optimi,

Qui nutu nutrit omnia!


1. Alius: Colesiaci. 
2. Alius: serdunas, vel: sardumas. (Cf. Plin.
h. n. 32, 53.) 
3. Alibi: intentione. 
4. Alibi: admirari. 
5. Alibi: alis. 
6. Alius codex quinque haec antecedentia versus ita
legit:


Adepta moles corporis

Aqua mox incrementa et

Originem partium nusquam,

Sec ulla partus semina,

Nec sunt ulla vestigia etc.


7. Alius: progermines. 
8. Alius: candida. 
9. Alius: spumae. 
10. Alius: regitur. 
11. Alius: ilia. 
12. Alius: qui; alius: aquae. 
13. Alius: nova. 
14. Alius: Modo dum.


OCTAVIUS: Video ego vos plus otii piscationi1, quam aucupio dedisse. Saepe cum Volaterranis finitimis
nostris non sine admiratione spectavi,

advolantes exercitus palumbarum, cum tamen in continenti nullae aut2 ne ovorum quidem aut nidorum ulla usquam imago
reperiatur, multo minus etiam in proximis insulis. At si quis ab
Africa3 trajecto mari mediterraneo evolare
putet flantibus4 austris, facile refellitur
immani spatio milliarium MCC; omnibus tamen accolis5 constat, a plaga maritima involare in continentem.


1. Alibi: otio piscationis plus. 
2. Alius: ac. 
3. Alibi: Austria. 
4. Alii legunt: santis, id quod sine sensu. 
5. Deest in alio codice.


CURTIUS: Cum agerem in Gallia, callidus quidam auceps noctu facibus1 accensis palumborum multa millia2, quae ab oceano in littus Rhotomagum versus advolaverant,
nullo negotio venabatur. Cum ab illo percontarer, unde tanta vis
palumborum? illud reposuit, illis3 tantum
annis advolare, quibus abundaret fagina glans, qua pascantur. Item
liviarum et earum4 avium5, quas ipse patria lingua „pluviers“6 appellabat, e genere columbarum, examina infinita in
Aurelianorum agros impluere, nusquam tamen nidos ac ne ciborum quidem in
ingluvie aut ventriculo argumentum7 exstare.
Et in pagis8 Andium anseres sylvestres
coelitus accedere et, gramine pascuorum9
momento saginatos, proventus uberrimos incolis afferre.


1. Alibi: fascibus. 
2. Alius: vim. 
3. Alius: iis. 
4. Alius: Luciarum et Acarum. 
5. Alibi: ranium. 
6. Alii: pluvieres. 
7. Addit alius: aliquid. 
8. Alius: agris. 
9. Alius: pascuarum.


SENAMUS: At in littore Neapolitano coturnicum annuam piscationem videre
potuistis, quae cum flantibus coris in Mediterraneum transvolare
conantur, demergi ac mortuae in littus ejici1
solent. Ita quoque avium greges opinor avolare et revolare, tum flumina,
maria, montes trajicere, ut2 grues,
hirundines, ciconiae, accipitres, anseres et anates sylvestres3, coturnices vero alarum brevitate debiles et
adipe graves merguntur. Ut4 enim regiones
omnes hieme conquiras, nusquam5 tamen
hirundinem reperias.


1. Alius: rejici. 
2. Alibi: et. 
3. Desunt quatuor haec antecedentia verba in alio codice. 
4. Alibi: Et. 
5. In eodem codice desunt sequentia haec quatuor verba.


SALOMO: Senamus omnia argute derivare conatur ad naturae causas. At1 quidem originis initio Deus jussit2, aquas non solum aquatilia, sed etiam volatilia promere.
Itaque in sacris libris legimus3, coturnices
a plaga maritima ad Israëlitarum castra spiritu Dei disjectas tanta
multitudine, ut spatio itineris diurni duobus cubitis in altitudinem
undeque castra complecterentur. Castra vero quanta fuerint, intelligi
potest ex eo, quod 600000 civium, qui arma ferebant, censa4 fuerunt. Ex quo intelligitur5,
seniorum, juniorum, foeminarum, servorum peregrinorum, quae censa non
fuere, multitudinem triplo majorem exstitisse. Ac nihilominus tantae
multitudini6 coturnices non solum mense toto
suffecisse constat, verum etiam cupiditatem carnium vorandarum7 ad nauseam usque explevisse. Quod igitur legimus,

tot examina coturnicum spiritu Dei ab oris maritimis abrepta fuisse,
satis intelligitur, fuisse extraordinariam generationem, angelis divino
concessu ac munere procurantibus, non aliter quam illa, quae dixistis,
piscium ac avium repentina examina, angelorum officiis ad hominum
alimenta, mirabili Dei procuratione ac bonitate comparantur, ut etiam
illud manna, quo Israëlitae in deserta solitudine annos amplius XL pasti
fuere, qui cibus angelorum8 diserte vocatur,
non quod manna vescantur angeli, sed quia nullis naturae causis
ordinariis angelorum curatione quotidie9
fuerit praestitum.


1. Alius: Et. 
2. Genes. 1, 20. 
3. Numerorum 19 sqq. 
4. Alius: secuta. 
5. Numerorum 1 et 2. 
6. Alius: multitudinis. 
7. Deest in alio codice. 
8. Psalm. 77 (78), 25. Sapient. 16, 20. 
9. Alius: quotidie implueret.


SENAMUS: Non video, cur angelorum vel daemonum procuratione sit opus, si
sola Dei voluntate1 ista fieri possunt.


1. Alius: bonitate. 
2. Deest haec Senami interlocutio in alio codice.


SALOMO: Aliud est de divina voluntate, aliud de potestate disputare;
Deus enim post mundi creationem1 ab omni
opere conquievisse et locis omnibus angeli Deo diligenter2 inservire ac jussa ejus3
exsequi produntur4. Huc enim spectat illud,
quod dicitur, Deum coetus angelorum convocare, quod Rabbi Moses5 interpretatur: angelorum officiis ac muneribus
uti. Nam cum dixisset, se primogenitos Aegyptiorum trucidaturum, eodem
tamen capite subjecit6, se non passurum,
carnificem in illa clade populi sui tecta subire. Idem:
Increpabo, inquit, aquilonarem istum cacodaemona, quominus
fruges absumat7.


1. Alius: conditionem. 
2. Alius: semper, id quod vero in alio codice
deest. 
3. Addit alius: diligenter. 
4. Ps. 103 (104), 20 sq.; 147 (148), 2. 
5. Libro III More Nebochim. 
6. Exodi 12, 23. 
7. Malach. 3, 11. Joël 2, 20. Amos 3. 4, 6 sq.


SENAMUS: Cur igitur toties ac tam saepe contestatur populum, saepe
pestem, famem, calamitates omnes a se invectas1?


1. Levit. 26. Deuteron. 28. Alii legunt: immissas, alii:
inventas.


SALOMO: Ne ad angelorum ac daemonum cultum prolaberentur, sed ab unius
Dei manu ac potestate omnia pendere persuasum haberent, cujus tamen
decreta daemones1 nunquam2 injussi exsequantur. Argumento sit, quod cum Rex Achabus
multa nefarie3 gessisset, tandem4 a sortilegis persuasus tertio praelio5 contra Syriae regem dimicare, Michaeam prophetam prius
consulendum putavit. Hic vates consultus: Vidi, inquit, Deum
in sublimi solio sedentem et omnes exercitus angelorum circumstantes; ad
quos ille: Quis vestrum, inquit, persuadebit Achabo, ut praelium
committat et occidatur6? Cumque alius aliud
diceret, prodiit quidam spiritus et coram Deo stans: Ego, inquit,
persuadebo! Ad quem Deus: Qua in re? Hic: Ego ero spiritus mendax in
ore prophetarum ejus. Tum Deus ad illum: Persuadebis simulque conficies,
abi igitur et facito! Quidam theologi tradunt, spiritum illum fuisse
Nabothum7,

quem Jesabella regina calumniis circumventum, annuente rege,
crudelissime trucidari jusserat, ut rex agro, quem nec prece nec pretio
extorquere poterat, capitali fraude frueretur.


1. Deest in aliis codicibus. 
2. Alius: neque. 
3. Alius: nefaria. 
4. Alii: id. 
5. Alius: bello. 
6. 1 (3) Reg. 22, 19. 22. 
7. 1 (3) Regum 21, 1 sq. 2 (4) Regum 9, 21. 25 sq.


CURTIUS: Illud quidem Academicis ac Platonicorum1 principi persuasum est, qui ultionis cupiditate incensi
trucidantur, mortuos ultionem modis omnibus reposcere.


1. Alius: Platoni.


SALOMO: Poterat Deus solo nutu Achabum regem perdere, sed videtis belli
occasionem falsos vates angelorum consilium accersitum, ultorem denique
divini decreti administrum. Consimile concilium coactum dicitur,
priusquam ulla potestas diabolo1 fieret in
Jobum, cui concilio dicitur Satan adfuisse. Qua loquendi similitudine
satis intelligitur, non congruere divinae majestati, per se agere,
quae2 angelorum officio3 possit. Cui congruit illud, quod Jedacus4 Levita in Porta lucis5
scripsit, ab infernis terrae sedibus usque ad summum coeli verticem
omnia daemonum et angelorum plenissima esse. Idem alibi a coeli
cardinibus ac decumanis angelos spirare scribit, a bonis quidem bona, a
noxiis bella, sterilitates, populares morbos ac bestias nocentissimas ad
scelerum vindictam procurari.


1. Alius: daemoni. 
2. Desunt haec sequentia quatuor verba in alio codice. 
3. Alibi: ministerio. 
4. Alii: Bedacus. 
5. Liber rabbinicus.


FRIDERICUS: Cum in rerum natura nihil frustra conditum sit, si omnia
solo nutu Dei fierent, ut principio sola voluntate Dei omnia creata
sunt, tot angeli ac daemones frustra exstitissent.


TORALBA: Quaedam animantia generantur ad breve tempus, quae officio
defuncta penitus evanescunt. Et quidem Plinius1 ad stuporem usque miratur, Seleucidas aves in montem
Casium, sole cancrum subeunte, advolare, ut2
insectorum multitudinem populentur3, quo
minus viva noceant frugibus, vel odore mortua. Quibus depastis ita
disparent, ut nusquam terrarum reperiantur. Neque enim singulis, sed
statis quibusdam annis, cum insectorum vis abundantius excrevit,
advolare consueverunt. Aristoteles quoque cum Plinio tradit4, murium agrestium examina, quae non saepe, sed tamen
judicio agricolarum nimis saepe spectantur, populatis frugibus sic
evanescere, ut nec in superficie nec in visceribus terrarum vel unus
quidem reperiatur.


1. Hist. nat. 10, 39. 
2. Alibi: et. 
3. Alibi: populari. 
4. Alibi: tradunt. (Plinii hist. nat. 10, 85.)


SALOMO: Illud etiam in sacris litteris testatum habemus, cum locustarum
multitudine totam Aegyptum Deus contexisset, poenitentia Pharaonis et
Moysis precibus omnes eodem impetu sic avolarunt, ut ne una quidem in
tanta ac tam late patenti regione restaret.


SENAMUS: Nihil mirum1, si avolarunt bene
pastae, quae famelicae advolarant. Quis autem intimas terrarum cavernas
et latebras subiit, ut demortuorum murium2
cadaveribus parentaret? Multa popularibus erroribus

implicantur, quae tandem vidimus explicari. Hirundines enim, quae ad
internecionem natae sunt, flantibus ventis3
aquariis4 involant, spirantibus Africis
autem5 revolant6
ac totas hiemes subter maritimas rupes delitescunt, ut saepius in mari
Suecico a piscatoribus deprehensae dicuntur7,
quoniam loca maritima caeteris semper tepidiora sunt, propter calorem,
qui jactatione maris oritur8 ac saepe impetu
procellarum perinde ut subjectis ignibus effervescunt. Sunt etiam qui
putant, hirundines profundissima vada maris penetrare.


1. Alibi: minus. 
2. Deest in alio codice. 
3. Deest in alio codice. 
4. Alibi: austris, vel aviariis. 
5. Deest in alio codice. 
6. Alius: evolant. 
7. Alius: dicantur. 
8. Alius: cietur.


TORALBA: Ut1 in intimis vadis hirundines
delitescant, nulla ratione fieri potest, cum intercluso spiritu
animalia, quae pulmones habent, repente moriantur. Nam etsi glires2 sopore oppressi totas hiemes dormiant, nec ullis
ictibus aut vulneribus excitentur, si tamen aquis demergantur,
derepente3 absiliunt.


1. Desiderantur antecedentia haec undecim Toralbae verba in alio
codice. 
2. Alibi: glirides. 
3. Deest in alio codice.


CURTIUS: Sed ut redeant1 hirundines, grues,
ciconiae, nidos tamen et ova videmus, piscium tamen aut palumbarum aut
anserum sylvestrium ova nusquam reperiuntur. Ut enim demus, stirpes,
scarabaeas, locustas, bruchos2, mures, ranas
sine semine solo putrido ortum debere, fieri tamen nequit, ut tanta
piscium et avium examina statim incrementum derepente per naturam
adipiscantur, et3 neglecta penitus
evanescant.


1. Alius false: credant. 
2. Deest in alio codice. Est autem bruchus locustarum seu
gryllorum quaedam species. (N.) 
3. Alius: ut.


TORALBA: Quoniam Senamo persuaderi nequit, animantium ortus et obitus
alios esse, quam a naturalibus causis, illud ab omnibus physicam
tractantibus serio libenter discam, unde tanta ranunculorum multitudo,
ordientibus aestate caloribus ac siccitate, momento cum imbre gravi
decidat. Neque1 enim semine, neque parentum
coitu2, nec limo terrarum aut aquarum in aëre
sublimi gigni possunt.


1. Alibi: Non. 
2. Alibi: e vita.


SENAMUS: Ego semper existimavi, calidissimos imbres in pulveream terram
delapsos materiam aptissimam ad ranunculos gignendos nancisci.


TORALBA: At generatio perfectissimorum animantium momento per naturam
fieri nequit, cujus rei periculum saepe feci, cum fossam ardenti aestate
aqua complerem, menstruo spatio exsiccata fossa rudimenta ranunculorum
folliculo nigro contecta et caudata apparebant1, cujusmodi examina natare vidimus in palustribus locis,
in quibus est copia ranarum; sequenti mense ruptis follibus, quadrupedes
ranunculi absilierunt. Sed ut brevissimo unius horae spatio ranae
quadrupedes partibus omnibus absolutae gigni queant, per naturam fieri
non posse2 existimo, et ut planum sit in aëre
sublimi repente3 procreari ranunculos,
argumento sit, quod saepissime in

arboribus ipsis ac potissimum in salicibus, quarum resecta capita sunt
calidiora4, ranunculi caduci post imbres
aestivos reperiuntur aeque ac humi.


1. Alii: appareant. 
2. Alibi: non potest. 
3. Alibi: derepente. 
4. Alius: latiora.


CORONAEUS: Probabilius videtur, pulveris et atomorum copiam cum
exspirationibus ac vaporibus impetu ventorum in mediam regionem subvehi,
unde ranae ac lapides geniti saepe depluant. Cum enim Cremae tempestas
me adolescente orta esset, lapides caducos cum imbribus depluisse
constat, atque unum tanti1 ponderis
exstitisse, ut decem libras aequaret2, glauci
coloris ac sulphurei odoris; sed brevitas temporis, quo imbres in aëre
coguntur, aperte convincit, ea aeque3
daemonum opus esse ac4 ranunculi, quos in
Aegypto coram Pharaone sortilegi excitarunt.


1. Alius: tantum. 
2. Alius: exaequaret. 
3. Alius: eaque. 
4. Alius: ut.


FRIDERICUS: Si Deus animantibus sui generis propagandi potestatem dedit
atque etiam ipsis1 elementis stirpium
atque2 animalium producendorum vim indidit,
quanto magis angelis ac daemonibus vim eandem adjecit?3 Id enim planum fuit4 ex illa
ranarum procreatione apud Pharaonem5, quam
verissimam fuisse scribit Moses.


1. Alibi: ipse. 
2. Alius: et. 
3. Alius: indidit. 
4. Alibi: fit. 
5. Alius: coram Pharaone.


SENAMUS: Quid autem vetat, quominus procellas, tonitrua, fulmina, ventos
a daemonibus cieri fateantur, si haec ab illis fieri concedimus? Sin
haec ipsa naturae occulta conspiratione ac numine sine daemonibus fiant,
illa quoque a natura pendere consentaneum est.


OCTAVIUS: Antea semper existimaveram, ventos ac procellas a natura ipsa
excitari, quousque cadaver illud Aegyptium, quod a me in navim illatum
est, ex edicto naucleri in mare dejecissem; mox enim procellae
violentissimae acquieverunt. Neque propterea id contigisse putarem, nisi
nautarum omnium vocibus ac usu diuturno1
ipsisque nauticis legibus ac judiciis2
comprobatum et exploratum haberem.


1. Alibi: diurno. 
2. Alii: indiciis.


FRIDERICUS: Recordor veteres Heracliti, Theophrasti ac Plutarchi1 querelas, hominum diffidentiam et ἀπιστίαν obesse, quominus certissimam de rebus
maximis et abditis cognitionem assequamur. Neque enim temere ac leviter
assentiendum opinor, neque nimis pertinaciter dissentiendum.


1. In vita Coriolani in fine. Plotinus in libro de anima et
daemonibus.


TORALBA: Cum diutissime in Peripateticorum decretis acquievissem ac
multa plus auctoritati quam rationi tribuendum putarem, nihil me ab his
erroribus aeque liberavit ac motus elementorum ac praecipue maris.
Posuit enim Aristoteles1 quasi naturae
miraculum, illud scilicet moventium ac mobilium extrema simul esse; quo
fundamento concusso cetera quoque impulsu levissimo ruinam minantur et
eo nos deducunt, ut angelorum ac daemonum immortaliumque omnium2 actiones alienas a natura3 confiteri cogamur.


1. Physicor. l. VII, c. 4. 
2. Alibi: animorum. 
3. Alius: terra.



SENAMUS: Decretum illud non modo Aristotelis et philosophorum pene
omnium autoritate, verum etiam tot ac tantis rationibus niti videtur, ut
subverti difficillime possit. Nam si causas effectrices praesentes
effectibus esse convenit, profecto moventis ac mobilis extrema simul
esse necesse est; verum illud, hoc igitur. Cuncta quidem spiritum,
spiritus musculos, musculi brachia, brachia fundam, funda lapidem, lapis
bestiam aut quid aliud movet, fit tamen ut mobilium ac moventium extrema
sint simul.


TORALBA: Demus, hoc verum esse in exemplis his, falsum tamen est in
magnete ferrum attrahente, in succino paleas eliciente, in naphta1 ignes eminus concipiente, in torpedine piscatores
stupefaciente, in hoste hosti pallorem aut ruborem excitante, in luna
oceanum commovente, a qua tamen spatiis pene2
infinitis est avulsa.


1. Alius: nephite. 
2. Deest in aliis.


SENAMUS: At vim illam seu magnetis seu torpedinis seu lunae ab extremis
ad extrema per media penetrare, quis non videt? Argumento sit, quod
ferrum a magnete longius aliquando distans, quam ut vis lapidis eo
pervenire possit, non movetur.


TORALBA: Sit ita, non propterea tamen piscatoris retia aut virga
stupefiunt, nec item mare a luna, aër ab igne, aqua ab aëre agitatur,
sed in summa coeli puritate ac tranquillitate oceanus fluit ac refluit,
non quidem totus, ut plerique arbitrantur oceanum quasi animal spirare
ac respirare, sed partes tantum littoribus propiores, aut quae non
longissime a littoribus1 distant, oceanum
aeque immobilem percipiunt, coelo tranquillo ac sereno, ut marmoream
tabulam.


1. Alibi inseritur: discedunt, nam quae longissimis spatiis a
littoribus.


SENAMUS: Aristotelis dictum ex1 ipsius
scriptis sic interpretari possumus, ut mobilium partem moveri, partem
quiescere velit, nam alterius pedis motus alterius quies
futura est.


1. Alibi: ab.


TORALBA: Id etiam falsum in avium volatu reperietur, in telis
missilibus, quae tota moventur, nulla sui parte stabili, falsum in
coelestibus globis, qui toti circumaguntur, nec ulla pars eorum
quiescit, ut perspicuis demonstrationibus docui1 et usu ipso compertum est. Jam autem ab ultima memoria
exploratum habemus, exoriente luna supra horizontem exundare oceanum in
aestuaria consueta sex horas, quibus ad circulum meridianum luna
progreditur, declinante luna a meridiano, redire oceanum in alveos
totidem horarum spatio, post occasum ab horizonte usque ad meridianum
noctis circulum, influere rursus in eadem littora eodem temporis
decursu, ac tum2 in alveum, luna ad
horizontem redeunte, mirabili utriusque naturae consensu redire.


1. Alii: Eudoxi vel edocti. 
2. Alius: tandem.



SENAMUS: Neque constans mihi videtur, neque aequabilis ille motus, cum
sole et luna conjunctis et oppositis fluxus oceani multo magis
intumescat.


FRIDERICUS: Hujus varietatis causas cum exquirerem, animadverti, lunam
in coitu vel oppositu supremam excentrici1
apsida pertingere, in quadratis vero hypogaeum, quasi secum una2 traheret oceani gurgites, quo altius subvehitur a
terris, quoniam non magis distat hypogaeum lunae ab oceano3, quam apsis4 lunae ab
hypogaeo. Ex quo intelligitur, duplo5
intervallo lunam a terris abesse in auge6
excentrici, eoque magis situm fuerit in apside epicycli, sed7 in mari mediterraneo ac potissimum in Adriatici
carceribus et augustiis nullus fere fluxus percipitur, tantisper luna in
hypogaeo excentrici versatur, h.e. in trajectionibus quadratis,
quibuscum luna propinquius8 abest a
terris.


1. Alius: ex centri. 
2. Alius: luna. 
3. Ptolomaeus lib. V, cap. 7. 
4. Alii: ipsis. 
5. Alibi: duplici. 
6. Alius: hypogaeo. 
7. Alius: seu. 
8. Alius: propius.


SENAMUS: At efficacius mobile agitatur, quo propius est motori, vel1 in magnete vidimus graviores acus magnetem
contingere, leviores a consequentibus contactu trahi.


1. Alibi: ut vel: et.


FRIDERICUS: Imo lunam altius a terris subvectam oceanum quasi secum
evehere consentaneum est.


TORALBA: Hujus ergo agitationis oceani causam effectricem ad lunam
referri videmus, quandoquidem motus aquarum ut rerum omnium gravium,
rectus est ad centrum; alius est enim1
aquarum motus ab aëris2 agitatione, alius
item sine ulla commotione, tametsi rarior, ut Plinius de quodam Italiae
lacu scribit, turbari3 ac fluctibus
intumescere non modo sine ulla ventorum vi, sed etiam in summa coeli
tranquillitate. Jam vero cum nulla res exanimis moveatur a seipsa,
confitendum est, a daemonibus hanc agitationem aquarum cieri, atque eo
pertinet illud4 de sagarum mirabili
potestate:


Et tonat ignaro coelum Jove vocibus isdem,

Humentes late nebulas numerisque solutis

Excussere comas ventis cessantibus, aequor

Intumuit rursus, vetitum sentire procellas,

Conticuit turbante Noto5.


1. Alius: etiam. 
2. Deest alibi. 
3. Addit alius: eum. 
4. Lucani Phars. 4. 
5. Alius: voto.


SENAMUS: Ut haec vera sint, quae mihi quidem ignota sunt, atque haud
scio an cuiquam re ipsa comperta plane fuerint, non tamen ad exemplum
debent trahi.


CORONAEUS: Ne in singulis haereamus, demonstrandum est, opinor, aëris
agitationem vel a sole vel ab animantibus vel a daemonibus excitari,
quartum nihil est.



TORALBA: Quemadmodum oceanum a luna, sic aërem a sole1 cieri ac moveri statuo. Et quemadmodum oceani fluctus
augentur vel minuuntur aëris agitatione violenta, sic aëris motus
ordinarius et naturae congruus saepe extraordinaria daemonum vi ac
potestate conturbatur.


1. Alibi: Jove.


SENAMUS: Si ventus oritur ab exhalatione calida sicca, quae1 Noto obliquo proximam sibi deinceps impellit, ut
Aristoteles tradit, non video, quam ob rem extraordinarias agitationes
aëris impulsu daemonum constituere debeamus.


1. Desunt haec septem sequentia verba in alio codice. 
2. Alius: motu.


OCTAVIUS: Antiquorum definitio visa mihi est multo verior, ut scilicet
ventus sit aëris fluxus; plerique fluctum legere malunt, sed Graeca vox
ῥεῦσις1 τοῦ ἀέρος, cum fluctu, quo κῦμα significatur, ambiguitatem tollit.


1. Alius: ῥῦσις.


TORALBA: Hanc definitionem, ut omnia1
physicorum decreta, convellens Aristoteles nulla probabili ratione ad
exspirationes fumosas refert2, quibus tamen
nihil magis insensibile, tempestate vero3
nihil violentius fieri potest. Quod autem natura fit, violentum esse
nequit; videmus enim procellarum tantos impetus, ut silvae
revellantur4, turres dejiciantur, aedificia
subruantur, ingentes arbores turbinibus coelo delapsis distorqueantur,
naves vorticibus rapidissimis in orbem circumactae demergantur, cum
tamen aëris motus nec circularis sit, nec per naturam deorsum
fereatur.


1. Alibi: omnium. 
2. Alius: effugit. 
3. Alibi: tamen. 
4. Alius: releventur.


SENAMUS: Etiam vidistis, opinor, ac saepe legistis, exiguo pulvere nitri
ac sulphuris, igne concepto, turres ingentes ac moenia funditus
everti.


TORALBA: Id quidem nec1 in subterraneis
locis, ne penetratio corporum sequatur, sed nulla existere potest in
aëris immensa raritate, ac propterea in turribus ac moenibus
succutiendis ac evertendis per cuniculos illud praecipue cavetur, ne
qua2 rima pateat aut fissura3. Jam vero expirationes illae non modo subtiles, quae
propter sui tenuitatem sensum oculorum fugiunt, sed atra caligine
densiores sursum rapiuntur levissime et graviorem superant aëris
naturam. Ventus enim4 obliquo modo5 fertur aut rapidissima vi deorsum e nubibus dejicitur.
Non est igitur ventus ab exspiratione, quae suapte natura sursum
nititur, unde nubium origo, quae cum vapore simul et exhalatione in
regione gelida superioris aëris concreverunt, a quibus ventorum impetus
sedari, non cieri consueverunt. Item6 si
ventus esset ab exspiratione, cum semper a terris exoriatur, semper ab
eadem plaga, non a contrariis aut diversis agitaretur. Item omnis
exhalatio est calida, nullus ventus est calidus, ergo7 nulla exhalatio ventura ciere potest. Quin etiam8 eo frigidiores sunt venti, quo vehementiores; non
est igitur ventus ab exhalatione9 calida.
Item si ventus esset ab exspiratione, eo vehementius

perciperetur, quo major est exspirationum copia, i.e. aestate, qua
terrae dehiscunt, ac potissimum meridianis horis. At utroque tempore
venti conquiescunt, hieme vero et autumno violentissimae tempestates
exoriuntur, tunc enim10 navigantibus clausa
maria dicuntur, ut Plinius annotarit. Item vis procellarum in altissimis
oceani gurgitibus saepius excitatur, ubi nulla exspiratio calida, sicca,
sed omnia frigida, humida. Quibus argumentis tametsi Aristotelis opinio
aperte convellitur11, apertius tamen
demonstrari potest communi physicorum omnium decreto, quod scilicet
nihil a se ipso movetur, alioquin unum essent12 actus et potentia simul et semel, ac si moveretur aër ab
exspiratione, a se ipso moveretur13, cum
nihil sit aliud14 exspiratio quam aër calidus
fumosus. Non est igitur ventus ab exhalatione.



1. Alius: ne in subterraneis locis penetratio. 
2. Alius: quae. 
3. Alibi: scissura. 
4. Alius: autem. 
5. Alius: motu. 
6. Deest alibi hic sequens locus usque ad verba: Item
si. 
7. In codicibus: ea. 
8. Alii: in. 
9. Alius: exspiratione. 
10. Alius: etiam. 
11. Alius: divellitur. 
12. Alius: esset. 
13. Alibi: movetur, vel: moveatur. 
14. Alibi: cum sit aliud.


CURTIUS: Haec argumentorum copia satis evincit, ventorum origines
exhalationibus non deberi, ac praecipue illud, quod hieme rigidissima,
terris et aquis gelu concretis, ventorum vis multo major est, quam
aestate hiantibus terris, ac meridie ipsa fervente aestate venti summa
tranquillitate conquiescunt, ut etiam Aristoteles1 scribit et experientia cogit confiteri. Ac propterea
pastor ille Theocriti2 meridie vetat fistula
ludere, quod et Pana metueret a venatione redeuntem, ne in greges et
armenta bilem exerceret, quem Aristophanis interpres ἔμπουσαν interpretatur ac daemonium meridianum,
τὸ δαιμόνιον
μεσημβρινὸν, quia cum ab aëris agitatione daemones
conquiescunt3, tunc in armenta, fruges,
homines grassantur. Ob idem enim veteres atram meridie hostiam olim
immolabant, ut Festus Pompejus scribit.


1. Problem. Sect. de ventis. 
2. Idyll. 4. 
3. Alius: interquiescunt.


SALOMO: Rabbi Salomo Jarchi, Gersonis filius, illud e Psalmis1 de daemonio meridiano interpretatur מִדְּבֶר daemonem, qui nocte media,
מִקֶּשֶׁב vero,
qui meridie a nocte media interficit,
inde mos inolevit, meridie ac nocte media precibus Deum placare. Sic
enim lyricus psaltes2: Media nocte
exsurgebam, ut laudem dicerem nomini tuo. Idem alibi: Vespere et
mane et meridie narrabo mirabilia tua. Illud etiam animadversione
dignum, quod venti locis fere omnibus scripturae sacrae Deo tribuuntur.
Quin etiam de thesauris suis dicitur ventos promere et a quatuor coeli
plagis ventos accire. Quo significatur, non ab ordinariis naturae causis
ventorum vim ac impetum originem habere.


1. Psalm. 90 (91), 6 sq. 
2. Psalm. 118, (119), 62, 64, (55), 18.


SENAMUS: Cur non eodem modo quo fluctus fluctum, ita fluxus aëris fluxum
impellere possit?


TORALBA: Illud quidem est Aristotelis captiosum argumentum; fluctus enim
fluctum protrudit; sed ita cum aëre prius, vel ab animantibus vel a luna
propellitur, ut saepius demonstratum est: ita quoque aër aërem impellere
potest, sed oportet ab alio prius quam a seipso motus principium habere,
scilicet a sole, vel ab animante, vel a daemone, alioqui et aqua et

aër aeque immobilia consisterent, ut saxa congruentem suae gravitati et
naturae nacta sedem.


OCTAVIUS: Illud quidem ab ultima antiquitate proditum scribit
Seneca1, peculiarem quendam cuique regioni
ventum attributum, quod fieri nullo modo posset, si ab exhalatione
ventus ortum haberet.


1. In quaest. naturalibus.


CORONAEUS: Ego semper hac opinione tractus sum, praeter naturalem rerum
ordinem singulari quoque Dei munere et concessu singulis regionibus et
hominibus prospici et provideri, procellas vero ac tempestates
violentissimas ad improborum ultionem a daemonibus excitari.


TORALBA: Nil tam a natura alienum, quam quid violenter fieri, ex quo
intelligitur, tempestates ac procellas, quibus elementa conturbantur,
natura fieri non posse.


SENAMUS: Si ventus daemonibus tribuitur aërem agitantibus, non
exspirationibus calidis, quid est quam ob rem validissima tempestas ac
ventorum violentia imbre levissimo sedatur? Nam ex eo perspicuum fit,
vim illam calidam et siccam ab humida natura et frigida restingui1.


1. Alibi: restringi.


FRIDERICUS: Verum1 est, daemonum
impurissimorum naturam aquarum2 puritatem
abhorrere, et a daemonibus obsessi nil magis exsecrantur, quam aquae
aspersionem3, nec ullo certiore argumento
sortilegi indicantur4, quam si aquae vinctis
manibus ac pedibus supponantur, nunquam enim demergi posse usu diuturno
exploratum est. Atque hoc indicio5 Germani
judices adversus sagas uti consueverunt, quod Julianus Augustus6, cum in Germania fieri vidisset, spurios a
legitimis hac7 ratione judicari8 scripsit; cum tamen sortilegorum periculum fieret, atque
eorum qui a parentibus daemoni prius9 dicati
fuere, quam nascerentur, quos Veronenses Acheronticos pueros
appellant.


1. Alibi: Verius. 
2. Alius: aquam; alius: aquarum
aspersionem. 
3. Alii: respersionem, vel: puritatem. 
4. Alibi: judicantur. 
5. Alibi: judicio. 
6. In ep. ad Antiochum. 
7. Desunt alibi haec duo verba. 
8. Alii addunt: a Germanis. 
9. Alibi: primum.


TORALBA: Illud etiam mirabilius, quod Typhones venti, qui a Latinis
turbines vocantur, non obliquo motu, sed e nubibus maxima1 vi dejecti, circumvolvuntur in orbem et excelsas arbores
saepe contorquent, aceti conspersione fugantur.


1. Alibi: magna.


OCTAVIUS: An quia talium daemonum substantia est ignea? Nihil autem igni
tam contrarium, quam acetum. Et quidem cum ea qua1 dixi tempestate jactaremur, apparebat quaedam ignea
species, quae navem sursum deorsum lustrando aliquamdiu prostitit2 in prora, quam nautae tanquam daemonem infestum
exsecrabantur.


1. Alius: quam. 
2. Alibi: consistit.


FRIDERICUS: Veteres Helenam appellabant, mali ominis certissimum
argumentum. Sin flamma duplex aspicaretur, Castorum et Pollucem
salutaria

numina esse judicabant. Et quae flammae circa sepulcra, patibula,
paludes vagantur, quas vulgus fatuos ignes appellat, daemones esse non
dubito, quia homines nocturnis itineribus in aquas et1 praecipitia deducunt, quique vocibus ac sibilis evocati
derepente advolant ac temere vocantes enecant.


1. Alius: aut.


SALOMO: Nullum ad fugandas ejusmodi pestes aërias efficacius
remedium1, quam humi prostrato vultu Deum
adorare.


1. Alius: amuletum.


OCTAVIUS: Quaerenti mihi, cur spectra illa1
circa patibula ac sepulcra vagarentur, nihil verius occurrit, quam
daemones illos esse cadaverum custodes, ut mihi persuasum sit, cadaveris
furtum daemonem custodem persecutum fuisse ac me ipsum procellis
excitatis2 ulcisci voluisse. Cujus rei
argumentum nullum certius exstitit, quam quod ejecto e navi cadavere,
non aliter quam Jona demerso validissimae tempestates momento
conquieverunt, quae profecto vim daemonum ventos excitantium apertissime
testantur.


1. Alius: species illae. 
2. Alibi: exectatis.


FRIDERICUS: Multa physicis incredibilia sunt ob id, quod nihil praeter
naturam in natura fieri gravissimo errore arbitrantur, ne abditas1 sibi causas ignorare videantur. At Olaus Magnus
scribit, in Lapponia ultra mare Suecicum sagas et sortilegos cum nautis
pacta mercede ventos vendere consuevisse, quod mihi fabulosum
videretur2, nisi nautarum summa consensione
pervulgatum3 esset experientiaque jam inde
usque ab Homero compertum. Is4 enim Ulyssem
scribit5 ab Aeolo rege vento donatum
utre6 incluso, quo securius Ithacam
navigaret. Sic quoque in Sardinia7 nauclerus
funiculum a saga triplici nodo8 constrictum
accipit, pacta prius mercede. Cum a portu solvens vela facit, levis
ventus flare incipit primo nodo soluto; si velocius ac plenis velis
navim ferri velit, secundum nodum solvit; si procellas rapidissimas
concitare, tertium nodum expedit.


1. Alius: incognitas. 
2. Alius: videtur. 
3. Alibi: provulgatum. 
4. Alius: Ipse enim etiam. 
5. Hom. Odyssea X. 
6. Alius: vitro. 
7. Alii: Scandinia, vel; Scandinavia. 
8. Alii: modo.


CURTIUS: Antea mihi fabulosa videbatur consimilis historia, quam apud
Herodotum legere potuistis, ubi scribit magos Persarum incisionibus
factis ventos ac tempestates compescuisse, cum regia classis in Graeciam
invasisset.


FRIDERICUS: Graeci, qui rerum veritatem fabulis texerunt, Aeolum regem
ventorum conclusos ventos in antris habere fingebant; huc enim illud
Horatii1:


Sic te Diva potens Cypri,

Sic fratres Helenae, lucida sidera,

Ventorumque regat pater,

Obstrictis aliis, praeter Japyga.


1. Libro I. carm. Od. 3.


CORONAEUS: Ex hac disputatione illud, opinor, colligimus: quoniam nihil
a seipso moveri potest, oceanum a luna placido ac naturae congruente

motu1, aërem a sole moveri, et cum nihil tam
sit a natura alienum, quam quid violenter et impetu fieri, procellas ac
tempestates daemonum vi ac potestate commoveri.


1. Alius: modo; alius: motio.


SENAMUS: Hoc quidem etsi concedamus, eadem ratione terrae concussionem,
fulmina, tonitrua, lapsus ignium, daemonum actionibus1 tribuenda nobis erunt.


1. Alii: daemonibus.


OCTAVIUS: Quum terra suapte natura stabilis, ignis vero sursum rapiatur,
consequens est lapsus ignium deorsum ac terrae labes et hiatus violenter
fieri non suapte natura. Si non sunt haec naturalia, sequitur daemonum
actionibus tribui oportere.


SENAMUS: Saepe gravia sursum, levia deorsum feruntur, fuga vacui, aut ne
corpora seipsa impediant eodem loco. Ita quoque fulmina, in mediis
nubibus a calida sicca exhalatione concepta, cum frigidi et humidi
vaporis mediaeque regionis naturam diu ferre non possint, fragore tandem
erumpere oportet ac deorsum praecipiti casu1
ruere, unde tonitrua ac fulmina exoriuntur.


1. Alibi: cursu.


TORALBA: Senamus acceptam disciplinam a Peripateticis tueri pulcrum,
deserere turpe putat. Et quidem ipse ea in sententia diu1 acquievi, sed ab ea vis argumentorum ac certissimarum
demonstrationum me discedere coëgit. Nam qui fieri potest, ut
tenuissimae ac mollissimae nubis fragore tanta tonitrua exaudiantur?
Quod si fragore nubis tonitrua cierentur, semper tonaret, cum nubes
vento rumpuntur ac dissipantur. Praeterea flammis e nimbo caliginoso
erumpentibus, semper tonaret, at saepe usu venit, nimbos densissimos
hiatu ingenti subito aperiri ac coruscationes ac fulgura clarissima sine
ullo tonitru fieri. Postremo si fragore nubium tonitrua cierentur,
nunquam tonaret sine fragore nubis, at saepissime tonat sine ulla nubium
scissura aut ruptura, et continuo quidem tonitru, imo etiam sine ullis
nubibus sereno coelo ac sine fulgure tonitrua exaudiuntur.


1. Alibi: dudum.


CURTIUS: Profecto Herennius duumvir1
Pompejorum coelo sereno ictus est fulmine2,
quod cum Seneca3 saepius fieri
animadverteret, testatum posteritati reliquit, ne quis Plinio ac Valerio
idem scribentibus fidem derogare possit. Unde Lucanus:


Et tonat ignaro coelum Jove.


1. Alius: decurio. 
2. Plinius hist. natural. II, 48. 51. 
3. Quaest. natur. I, 31.


FRIDERICUS: Ita1 quidem Toralbae argumenta
mihi videntur frangere ac debilitare penitus Aristotelis de tonitru
opinionem. Et quidem illi ipsi, qui sagarum coetibus affuerunt, summa
consensione affirmant, si quis ritibus daemoniacis nondum initiatus
illuc deferatur et exsecrandas devotiones abhorreat, repente daemonum ac
sortilegorum concionem non sine ingenti tonitru dissolvi. Quin etiam
antra sunt quam plurima, in quibus in summa

coeli2 tranquillitate tonitrua ab accolis et
praetereuntibus exaudiuntur. Legistis, opinor, in labyrinthum
Aegyptiacum ingredientes tonitrubus3
domesticis perterrefactos. Et quemadmodum coetus sortilegorum, ac dira
sagarum venena sulphur resipiunt4, ita quoque
loca illa, in quibus delapsa sunt fulmina, sulphuris odore teterrimo
infestantur, ac lapides ipsos5 fulmineos,
daemonis6 arte fabrefactos, nihil nisi
sulphur redolere vidimus. Jam vero quis adeo coecus, qui daemonum
actiones in lapsu fulminis non perspiciat, cum tamen flamma, quo major
est, eo velocius sursum abripiatur? Nec solum in casibus fulminum contra
naturam daemonum7 vis perspicitur, verum
etiam in obliquo et circulari et vago motu, neque tantum8 in eo, sed etiam in9
liquatione gladiorum integra vagina, in exustione suppellectilis arca
clausa et illaesa, in pilorum e pudendis10
abrasione intacta cute, neque in iis modo, sed etiam in avulsione uxoris
a11 complexu mariti et in12 innumerabilibus actionibus, quae alienissimae sunt a
rerum natura, ut ea non nisi daemonum vel angelorum vi ac potestate,
contra naturam fieri posse confitendum sit.


1. Alius: Illa. 
2. Deest in alio codice. 
3. Alii: tonitruis. 
4. Alibi: recipiunt. 
5. Alibi: ipsi fulminei ... fabrefacti. 
6. Alius: daemonum. 
7. Desunt haec duo antecedentia verba uno codice. 
8. Alibi: tamen. 
9. Alius: in liquefactione. 
10. Desunt haec in eodem codice. 
11. Alius: e. 
12. Deest in alio codice.


CUKTIUS: Triplices Jovis manubias antiqui theologi denotarunt, scilicet
candidas, rubras, atras; primas quidem solius Jovis consilio fieri
dicebant, quod essent innoxiae et quasi cohortatoriae. Id solum fulmen,
inquit Seneca, placabile est, quod mittit Jupiter. Ad secundum credebant
adhiberi Deos minores, i.e. inferiores Jove planetas, quod fulmen
tametsi vulnus infligeret, attamen fiebat sine caede cujusquam. Ad
tertium accieri Deos superiores, i.e. superiores stellas, non tamen sine
hominum clade. Quod Plinius cum satis non perciperet1, re vera putavit ab ipsius Jovis corpore candidas
decidere flammas, quod levius est, quam ut refelli mereatur.


1. Alius: perspiceret.


OCTAVIUS: Hunc integrandi1 supplicii modum
secutum fuisse audio Timurbecum2, quem nostri
Tamerlanem vocant, qui3 in urbium
obsidionibus tentorio candido primo die utebatur, ut impunitas
deditionem sequeretur, die sequenti rubro, quo denotabat caedem priorum
ac magistratus futuram, tertio die atra tentoria stragem omnium
significabant, si urbs expugnaretur.


1. Alii: irrogandi. 
2. Alius: Temisculum. 
3. Alibi: is enim.


SALOMO: Graeci fabulis rerum veritatem ab Hebraeis acceptam contexerunt.
Quod enim Junonem aëris praesidem furias praecipites de medio aëre
deturbare1 finxerunt, ne in coelum evolarent,
nihil aliud significaverunt, quam inferiores mentes ac daemones suis
quibusdam limitibus conclusos, ne supra nubium regionem erumpant, et a
superioribus angelis ac potestatibus dejici ac deorsum in terram
deturbari, eaque dejectione mortales terreri et

admoneri candido primum2 fulmine, innoxio
tamen, post in fulminis vulneribus castigari, nonnunquam etiam clade
illata sive uni homini, sive uni familiae, sive uni civitati, ut poena
quidem ad paucos, metus ad omnes perveniret. Et innoxia fulmina Jovis
consilio fieri dicebantur, ut bonitas Dei optimi maximi conspicua foret,
quia per se veniam, largitiones, opes, scientias, omnia denique bona
tribuat, magistratibus vero ac lictoribus, i.e. angelis ac daemonibus,
judicia ac poenas irrogandas relinquat.


1. Alius: deturbari. 
2. Alibi: primo.


SENAMUS: Ista quidem a vobis eleganter et peraccurate1 sunt explicata, sed non intelligo, cur daemones sequantur
potius Aegyptiorum cadavera quam Graecorum, aut cur procellas ereptis
illis cadaveribus potius quam aliorum excitare soleant. Nemo enim est,
qui nesciat, cadavera navibus evehi et invehi sine tempestate
consuevisse tum in Asia, tum in Graecia, tum etiam in Italia.


1. Alius: peracute.


FRIDERICUS: Ista quidem cadavera nondum sepulta; cum enim1 Theanus ex urbe Locrensium Thebas navigio delatus2 esset, ut Lysidis Pythagoraei cadaver, non ita
pridem ab Epaminonda sepultum, in Italiam amicis flagitantibus
reveheret, sacris manibus rite3 factis,
admonitus est in somnio a Lyside, ἀκίνητα μὴ κινεῖσθαι nec sepulcra
esse violanda nec4 immobilia movenda.


1. Plutarchus de daemonio Socratis. 
2. Alibi: perlatus. 
3. Deest in alio codice. 
4. Desunt tria haec sequentia verba in alio codice.


OCTAVIUS: Forsan daemones Aegyptii salutaria hominum generi medicamenta,
quae ex illis cadaveribus eruuntur1,
invident. Argumento sit, quod thesauros reconditos mira diligentia
custodiunt et effodientes enecant. Scribit enim Philippus Melanchthon,
Magdeburgi duodecim2 sortilegos thesaurum
effodientes casu turris obrutos et in argentifodina3 Rosae4 plerosque a daemonibus
subterraneis caesos5 fuisse. Plenus est
Georgius Agricola historiarum ejusmodi narrationibus, ac saepissime in
fodinis daemones, pygmaeorum cubitali magnitudine, ab omnibus conspici
tradit, quasi in metallis eruendis valde impeditos, huc illuc frusta
terrae ac saxa volvere, nihil tamen metallarios terrere, modo ne
rideantur6; id enim aegre ferre jam pridem
Apulejus maximus sortilegus ac7 veneficus
admonuit. Illud autem mihi mirum8 est,
neminem unquam, qui daemonis consilio9
thesaurum conquisivisset10, reperisse aut
reperto ditari potuisse.


1. Alii: capiuntur, vel: eximuntur. 
2. Alii: sex. In alio codice deest numerus. 
3. Alius: aurofodina. 
4. Deest in alio codice. 
5. Alius: caecos. 
6. Alii: videantur. 
7. Desunt duo haec verba in uno codice. 
8. Addit alius: visum. 
9. Deest in uno codice. 
10. Alibi: inquisivisset.


CURTIUS: Profecto legibus Romanis denegantur pecuniae iis, qui
exsecrandis sacrificiis aut alia quavis arte prohibita scrutantur
thesauros.


FRIDERICUS: Daemones terrestres, qui thesauris et cadaveribus custodes
esse dicuntur, mendaciores et crudeliores esse Chaldaei tradunt, quia

longius a puritate lucis et cognitione divina discedunt: Οἱ δὲ Χαλδαῖοι ψεύδειν φασὶ τοὺς
προςγαίους δαίμονας, ὡς πόῤῥω θείας ἀποικιθέντας γνώσεως. Atque
hos quidem Porphyrius1 sanguinis nidoribus
supra modum inhiare scribit. Sic2 enim
Ulysses, a Circe eruditus, scrobem complet cruore victimarum, nec sinit
ullum circumvolitantium daemonum, quos Homerus3 ψυχὰς vocat, haustu
cruoris4 ante satiari, quam Tiresias5 libasset.


1. Libro II περὶ
ἀπόχης τῶν ἐμψύχῶν. 
2. Alibi: Hic, vel: Hinc. 
3. Odyssea II. 
4. Alibi: cineris. 
5. Addit alius: ante.


SALOMO: Hanc impietatem ac diritatem sortilegis usitatam divina lex1 supra modum execratur, eosque qui cum daemonibus
sic epularentur עַל דַמִים super
sanguines.


1. Levit. 19, 26. Ezech. 33, 26.


FRIDERICUS: Quid si daemones illi sunt sceleratorum hominum1 animae, qui aut rapinis collectas opes, tenuibus2 utiles futuras, humi recondiderant atque in iis
spem omnem collocarant, aut qui corporis sui saginandi suarumque
libidinum explendarum nimiam curam haberent, cadaveribus quae olim
adamaverant ac thesauris semper intenti, justa supplicia diuturno,
cruciatu luant;3 aut qui4 in aedes ac turres cruore plebis construendas omnia
studia contulerunt, iisdem turribus quasi5
carceribus conclusi ac vincti poenas dependant? Nec mirum, si cum ad ea
loca pervenitur, voces, tonitrua, suspiria, gemitus exaudiantur. Denique
impuras mentes circa coenosas foedasque regiones versari ac vagari et
tempestates ac procellas ciere non dubito.


1. Deest in aliis. 
2. Deest in alio codice. 
3. Alius: diluant. 
4. Alius: quasi. 
5. Desunt haec duo verba antecedentia in alio codice.


TORALBA: Causas earum rerum explicare difficile; illud tamen mirum mihi
visum est, quod cum ex Hispaniis in Gallias iter haberem omniaque
maxima, mediocria, minima lustrarem, juga Pyrenaeorum totius Europae
altissima superans1, multa comperi naturae
arcana, nihil tamen mirabilius eo lacu, in quem si saxum dejeceris,
paulo momento coelum serenum atra caligine obscuratur ac fulminibus
gravissimisque imbribus, grandine permistis, regionem totam infestat.
Est etiam in monte Sacone Pyrenaeorum ara vetustissima, male
cohaerentibus sibi lapidibus exstructa, quorum si quis vel unum loco
moverit, repente tonitrua ac fulmina gravesque imbres excitantur. Et
quoniam id saepe compertum erat gravi totius regionis detrimento,
legibus sanctissime cavetur, ut peregrini ab accolis admoneantur, ne
quid auderent2, capitali poena subjecta. Quae
mihi cum incredibilia riderentur nec tamen capitis periculo3 experiri vellem, eo me scrupulo socius liberans:4 Jam, inquit, collectis frugibus licet id impune
experiri. Itaque lapidibus altaris huc illucque disjectis, nemine
conscio diffugimus. Non prius tamen in proximam vallem descenderamus,
quam validissima fulmina ac tonitrua coelum

omne imbribus ac grandine miscuerunt, ut non immerito Thomas Aquinas,
clarus etiam5 inter physicos, scripserit,
daemones fulgura ac tonitrua ciere.


1. Alius: superarem. 
2. Alii: audeant. 
3. Alius: periculum. 
4. Alibi: liberavit. 
5. Alius: enim.


CURTIUS: Consimile est id, quod Plinius et Strabo narrant, tacta1 rupe Cyrenaica aut lapide in antrum Dalmaticum
injecto, coelum nivibus2 ac fulminibus
conturbari, quae nunc tamen desiisse accepi, perinde ut oracula
Delphica, quaeque ex antro Trophonio et Lebadio exaudiri consueverunt,
jampridem conticuere, ut Tullius3 scripserit:
nihil sua aetate iis contemptius fuisse. Causas4 tam diuturni silentii Plutarchus5 ad daemonum occasum referri putat oportere.


1. Alius: fracta. 
2. Alii: nubibus, vel: nimbis. 
3. Libro II de divinat. 
4. Alius: Cujus silentii tam diuturni causam. 
5. Libro de oraculorum defectu.


SENAMUS: Si daemones hoc spectabile1 coelum,
maria, terras, ignes conturbant, si territanto hominos tonitruis,
fulminibus, procellis, turbinum impetu, terrae hiatibus ac portentorum
inopinato concursu2, si3 legationibus divinis et humanis oberrant, si denique
imperia, civitates, urbes, pagos, familias moderantur et evertunt,
postremo hominibus singulis custodes et ultores adjecti sunt: videte,
quanta daemonum et angelorum multitudo sursum4 deorsum in omnibus mundi plagis et in singulis
stationibus collocanda vobis sit. Prospiciendum etiam, unde nobis tot
angelorum ac daemonum promptuaria sufficere possint, ut sint ubique
terrarum et coelorum quasi ministri ordinarii, vicarii, mediastini,
quando nihil aeternum ac ne sempiternum quidem esse praeter Deum
statuistis. Itaque providendum est de maritandis angelorum ac daemonum
ordinibus, ut ex eorum connubiis soboles in demortuorum loca
substituantur, aut5 magistratibus6 abdicantibus, aut stato tempore abscedentibus, aut
munere simul et vita defunctis, novi veteribus substituantur7. Posuit enim Fridericus daemones utriusque naturae ac
sexus, ephialtas inquam et hyphialtas, in sagarum cum incubis et
sortilegorum cum succubis conjugatione.


1. Alius: spirabile. 
2. Alibi: concussu. 
3. Alius: si legationes divinas et humanas
oberrant. 
4. Alibi: seorsum. 
5. Alius: ac. 
6. Alius: magistratu. 
7. Alius: sufficiantur.


CURTIUS: Hic Platonis dignitas agitur; cum enim posuisset, omnes animas
simul creatas fuisse ad immortalitatem, ut vicissim corpora cadaverum
occasu subirent, subjecit haec verba: Non, inquit, pauciores erunt
unquam animi, nullo pereunte, neque plures. Quin etiam animos αὐτοκινήτους appellat. Quodsi mens
est αὐτοκίνητος, erit etiam
αὐτοφυὴς
καὶ αὐτάρκης καὶ αὐταγαθὸς, quae tamen uni tantum Deo convenire
Toralba demonstravit.


TORALBA: Plato Phaedonem adhuc adolescens scripsit, Timaeum vero cum
aetas ingravesceret jam sua, in quo sententiam mutasse videtur. Sic enim
Deum loquentem inducit: Ego satum1 animorum
dabo, satus2 dimittam in corpus. Certum enim
animorum immortalium a Deo genitorum numerum nec augeri nec interitu
minui scribit, sed perpetua quadam μετεμψυχώσει e corporibus ad corpora
migrare.


1. Alii: statum. 
2. Alii: satis, vel: satas.



CORONAEUS: Rem profecto difficilem Senamus, sed justam proposuit1, quam si explicaverit Toralba, ut omnia argute
solet, non tantum Senamo, nobis omnibus, ut confido2, rem gratissimam facturus est.


1. Alius: poposcit. 
2. Alibi: quod confidat.


TORALBA: Tibi, Coronaee, quicquam denegare nefas esse semper duxi, ac
propterea meas ineptias mea1 facilitate
proponere malo, quam illud2 onus abs Te meis
humeris impositum recusare. Sed cum disputatio de angelorum ac daemonum
origine, statu, conditione, occasu a demonstrationibus procul abesse
videatur, profecto haec ab Ebraeis, qui arcana divina ex ipsis fontibus
et sacris laticibus hauserunt, earum rerum explicatio petenda nobis est,
nec video, quis melius quam Salomo hoc praestare possit. Quod etiam
Porphyrius ad Boëthium et Aristoteles ad Callisthenem, uterque diversis
aetatibus, scripsere, rerum omnium origines ac reconditas scientias a
Chaldaeis profectas, Chaldaea appellatione complectuntur Ebraei, qui
origine Chaldaei sunt, sed arcana illa rerum divinarum, quasi thesauros,
occulta quadam disciplina, quam illi3
Cabalam, Graeci autem, ni fallor, ἀκρόαμα appellant, sed abdiderunt, ut aditus
paucissimis patere possit.


1. Alius: nimia. 
2. Alibi: ullum. 
3. Alius: ipsi.


SALOMO: Video Toralbam id, quod magna nostrorum omnium expectatione a
Coronaeo ipsi1 delatum est, honesta specie
excutere velle. Majores quidem nostrae gentis Chaldaeos2 fuisse agnosco et in Phoeniciam primum migrasse, unde
Cadmus, quae vox ebraica Orientalem significat, litteras in Graeciam
advexit3 ac rursus in Chaldaeam ab hostibus
abductos multa divinitus didicisse, sed nihil accepimus, quod non sit
omnibus omnium vocibus ac linguis toto terrarum orbe dissipatum ac
pervulgatum, ut latere possit neminem.


1. Alius: delatum illi. 
2. Alius: Chaldaicae. 
3. Alius: invexit.


Quae cum Salomo dixisset, caeteri conticuerunt, quod hominem aetate
gravem interpellare contra decus et dignitatem arbitrarentur. Sed
CORONAEUS rupto silentio: Nihil abs Te, inquit, Salomo, scire
desideramus, quam quod vestri mores, vestra disciplina, vestrae leges
patiantur, et quoniam angustiae1 temporis
longiorem disputationem ferre non possunt, differendum mihi commodius
videtur, ut paratiores redeamus. Tum laudatorio cantico, fidibus,
vocibus ac fistulis suavissime animos oblectati2, mutua consalutatione3 accepta
discesserunt.


1. Alibi: angustia ... potest. 
2. Alius: animum delectati. 
3. Alibi: consolatione.




LIBER TERTIUS.


Cum ad coenam Salomo tardius venisset, CORONAEUS illum intuens: Tuae te,
inquit, salutis deinceps curam habere oportet, Salomo, ne cum tanto
studio mentem pascis, corpus ipsum inedia contabescere patiare.


SALOMO: Vereor, ut vobis, cum aetas ingravescat, jam in eo molestus sim,
quanquam nihil prohibet, quominus me absente, dum1 tardius redeo, sessum eatis et ut jubeas, abs Te,
Coronaee, peto.


1. Alius: cum.


Cum itaque consedissent, Coronaeus coeptam superioribus diebus Phaedonis
lectionem persequi jussit, et cum eo loci venissent1, ubi Plato animas solutas corporibus a daemonibus
eorumque ducibus judicio sisti et ad supplicia suis sceleribus digna
trahi2 scribit, locum relegere, deinde finem
legendi facere jussit.


1. Alius: venissem. 
2. Alius: capi.


Tum coena peracta post laudatoria cantica ita orsus1: Loci hujus obscuritas, inquit CORONAEUS, mihi
dubitationem injecit, cur antiqui tum Graeci tum Ebraei tanta
obscuritate et caligine velarint sua scripta, ut vix ac ne vix quidem a
sapientibus intelligerentur, quae tamen percepta mirabilem afferunt tum
utilitatem, tum oblectationem. Nam Aesopus, fabularum scriptor
antiquissimus, illecebris quibusdam animantium2 universam3 humnanae vitae
rationem complexus est. Sic Pythagoras symbolis quibusdam allegoricis et
illis carminibus, quae ob suam4 praestantiam
χρύσέα ἔπη dicta sunt,
Orpheus, Homerus, Hesiodus, Trismegistus5,
Terpander et antiquissimi denique philosophi sapientiae suae6 decreta obscuritatis caligine contexerunt, quin etiam
sacratiores litteras allegoriarum plenissimas vidimus.


1. Alius: exorsus. 
2. Alibi: animantibus. 
3. Alius: universae. 
4. Alius: sui. 
5. Deest in aliis codicibus. 
6. Deest ibidem.


OCTAVIUS: Nihil verius ab Augustino1 dici
potuit, quam illud: Ea demam miserabilis animae2 servitus est, signa pro3 rebus
capere et supra corpoream naturam mentis oculum ad hauriendum lumen
aeternum attollere non posse. Idem alibi4:
Utilis est, inquit, scripturae auctoritas, cum diversas sententias
parit.


1. De doctrina christiana cap. 5, 10 et 11. 
2. Alibi: vitae. 
3. Alibi: sine. 
4. Lib. II de civit. Dei.


FRIDERICUS: Cum nihil perspicuitate utilius sit, haud scio an ullum in
scriptore gravius sit vitium, quam, quae facillime possis, ea obscura
tradere, ut liber Apocalypseos, qui tanta verborum ac rerum
obscuritate1 implicatur, ut ne auctor quidem
ipse, si reviviscat (quis qualisque fuerit, nondum constat inter
eruditos), sua scripta quid velint, liquido affirmare ausit. Atque haec
obscuritas Juliano Imperatori, Porphyrio, Proclo, Celso, ut Ebraeorum et
Christianorum scripta calumniarentur, maximum praebuit argumentum.


1. Alius: ambiguitate.



CORONAEUS: Cum illa ratio scribendi veterum fere omnium communis sit,
prospiciendum nobis est, ne absentes et indicta causa damnati a nobis
videantur. At ne Julianus ipse quidem Augustus, is qui1 παραβάτης,
i.e.2 transfuga, cum a Christianis ad paganos
defecisset, usurpatur, quantumvis Christianis infestus esset, Basilii
Magni librum ante rejecit, quam legisset ac relegisset, ut epistola his
tribus verbis scripta significavit: ἔγνων, ἀνέγνων, κατέγνων.


1. Alibi: isque. 
2. Desunt haec et septem sequentia verba in alio codice.


CURTIUS: Ego duabus de causis potissimum existimo veteres sapientiae
decreta verbis obscuris tradidisse: primum ne margaritae porcis, deinde
ne res preciosissima, i.e. sapientia, sua vilesceret1 facilitate. Nam vulgaria fere contempta jacent, etiamsi
preciosa. Extat Lysidis Pythagoraei epistola graviter querentis, quod
plerique secretiorem philosophiam quasi meretricem prostituerent iis,
qui2 mentis purgationem ne per somnum quidem
capere possent, eosque non minore impietate obligari, quam si Dearum
Eleusiniensium3 adyta profanarent aut aquam
puram coeno conspergerent. Itaque Porphyrius Plotinum phthisi4 periisse scribit, quod contra jusjurandum Ammonis5 arcana divulgasset. Quin etiam Plato, cum rerum
divinarum arcana Dioni scripsisset, letteras exuri jussit, quoniam6 ridicula, inquit, videntur, quae sunt admiratione
dignissima. Et in epistola ad Archidamum, in qua de natura Dei scribit:
φραστέον δὴ σοὶ
αἰνιγμόν. Item Porphyrius: Tu vide, inquit, ne ista cum hominibus
impuris communicari patiare, majus enim tibi quam mihi periculum
impenderet; non enim aperte Dii, sed aenigmatice sua mortalibus
tradiderunt.


1. Alibi: vilescat. 
2. Alius: quae. 
3. Alius: Eleusinarum. 
4. Deest in alio codice. 
5. Alius: daemonii. 
6. Desunt haec sex sequentia verba in aliis codicibus.


SENAMUS: Alia mihi mens est, nam1 cum
plerosque verborum obscuritatem2 sic
affectare videmus, ut admirabilitatem sui efficiant, sic enim
seplasiarii notis Graecis, Arabicis verbis et Gothicis litteris utuntur,
ut medicinam faciant confusiorem3, aut ne
intelligentibus sui irridendi praebeant argumentum, neque enim facile
carpimus, quae4 non capimus. Talem fuisse
accepimus Heraclitum, qui tam obscure de natura scripsit5, ut Plato6 Delio natatore opus
esse diceret. Is enim discipulos instruebat uno verbo σκότησον, quod Aristotelem7 quoque opera dedita fecisse legimus in libris τῶν φυσικῶν ἀκροαμάτων. Ac
tametsi Plato caeteris apertius, interdum tamen obscure ita scribit, ut
ne ipsum quidem, si reviviscat, sua scripta de numeris interpretari
posse videatur, ac ea potissimum, quae libro de republica octavo
scribit, in quibus interpretandis Theon uterque, Plotinus, Proclus,
Jamblichus, Marsilius hircum mulgere videntur. Quid Aegyptia

vanitate levius? Illa tamen deliramenta litteris hieroglyphicis sic
texerunt, ut sacrata quaedam oracula viderentur.


1. Alius: nam cum. 
2. Alibi: puritatem. 
3. Alii: quaestuosiorem. 
4. Alibi: quod. 
5. Alius: scripserat. 
6. Addunt alii: ad ea intelligenda. 
7. Ita Gellius ex epistola Aristotelis ad Alexandrum M.
scribit.


OCTAVIUS: Sunt qui sua scripta neque a doctis, neque ab indoctis legi
velint, ut Lucilius, ne alteri ob imperitiam rejiciant non intellecta,
alteri nimis intellecta calumnientur.


SALOMO: Senami reprehensio in sophistas quidem, non tamen in sapientes
cadit, multo minus in eos, qui sacrae sapientiae decreta scriptis
obscurioribus velarunt. Profecto Rabbi Moses Maimonides per sacra
obtestatur lectores, ne arcana divulgari aut a profanis hominibus pollui
patiantur.


SENAMUS: Quid si peccandi argumentum et occasio ab obscuritate ipsa
trahatur? Certe Salomonis scripta, quae ipse allegorias inscripsit,
plerisque absurda videntur. Quid enim hoc sibi vult: Nequitia viri
praestat mulieris bonitati? Illud enim foeminas a lectionibus sacrae
scripturae quam plurimas1 avertit.


1. Alibi: quam plurimum.


SALOMO: Ebraeis dictio רַע malum et
deforme significat, ut טוֹב bonum et
pulchrum, quod Academici καλὸν
καὶ ἀγαθὸν dicunt. Sic enim Sara dicitur a regibus expetita1 ad concubitum2, quod
esset optima i.e. valde formosa. Innuit igitur sapiens3 eleganti allegoria, viros deformes formosis mulieribus
praestare, item foeminarum blanditias pejores4 esse acerbis5 sermonibus
virorum. Item animos corporibus excellere; mulier enim corpus allegorico
sermone6 utique7
significat; item intellectualem facultatem, utcunque prava fuerit,
praepollere cupiditati, quae bruta et mortalis anima dicitur. Huc enim
pertinet, quod scribitur in Ecclesiaste8:
inter viros mille unum sapientem reperi, foeminarum ex9 omnibus nullam. Id quidem de mulieribus nudo sensu
intelligi non potest, cum sola Debora sua aetate et sola Hulda imperante
Josia prophetiae ac sapientiae divinae muneribus inter sexaginta10 millia inertium virorum fruerentur11. Item appellatione viri formam naturalem, mulieris vero
materiam intelligit, quam etiam saepe in proverbiis12 meretricem appellat, quae ut virorum, sic illa formarum
multitudine delectatur. Plena sunt regis Salomonis scripta allegoriarum,
in quibus interpretandis strenuum se praebuit Philo, moralia secutus,
Leo Ebraeus naturalia. In utroque claruerunt13 Rabbi Moses Maimonides ac Talmudici scriptores. Hi tamen
obscurius; at ne scriptis quidem sua prodidissent, nisi librorum
interitum metuissent14. Et quoniam illa
disciplina sola auditione percipiebatur15,
קַבַּלַה dicta est. Id enim
voluit Esdras16, cum dicit: alia quidem
pervulgabis, alia trades sapientibus. Et quemadmodum plebi locus
erat in atrio templi, a Levitis

discreto, sacerdotibus intra velum aditus erat, non caeteris Levitis, et
uni tantum pontifici maximo in sacratissimum illum locum, ubi erat
foederis arca; sic etiam sacri libri ita scripti sunt, ut ea, quae ad
uniuscujusque salutem pertinent, cujusmodi est decalogus et omnia
decalogo consentanea, facillime ab omnibus percipiantur17, scilicet jussa, vetita, poenae, judicia, festa, ritus,
mores, quae omnia 613 capitibus continentur, tanta perspicuitate, ut
patiantur dubitare neminem. Quae vero minus ad salutem faciunt, ut
rationes occultae rituum ac sacrificiorum ac a doctis18 tantum quaedam vero non nisi a doctissimis intelligi
possunt, ut quae a nostris appellatur Cabbala, i.e. scientia naturalium
arcanorum, postremo omnium difficillima ad currum pertinet, qui ab
Ezechiele ita scribitur, ut in ipso apparuerit coelestium orbium ac
rerum divinissimarum admiranda descriptio, quam Moses, qui a
nostris19 aperta aquila dicitur, summis
digitis attingere contentus, secretiora noluit explicare.


1. Alibi: repetita. 
2. 1 Mosis 12, 14. 39. 
3. Alibi: saepius. 
4. Alius: diriores. 
5. Alibi: acribus. 
6. Alius: sensu. 
7. Alius: ubique. 
8. Ecclesiastes 7, 29. 
9. Alibi: de. 
10. Judith IV, 4; 2 Regum 22, 14; et 2 Chron.
34, 22. 
11. Alius: sexcenta. 
12. Desunt haec verba in alio codice. 
13. Alii: clarescunt, vel: clari sunt. 
14. Alius: metuerent. 
15. Alibi: suscipiebatur. 
16. Esra lib. IV, c. 14. Nehem. IX, 9. 
17. Addit unus codex glossam hebraicam cum verbis: lex
quae ore traditur. 
18. Alibi: doctoribus, vel: doctioribus. 
19. Desunt haec quatuor verba sequentia in aliis
codicibus.


SENAMUS: Si haec tam sublimia nihil habent utilitatis aut ejusmodi sunt,
quibus carere facile possumus, illud usurpandum nobis est, quod psaltes
lyricus: Non exquisivi, inquit, mirabilia et supra captum meum, sed
humilis1 me gessi. Sin haec ad scientiam et
sapientiam divinam profutura sunt, malevoli et ipsa invidia jejuni animi
sit, thesauros abditos humanis usibus eripere ac verborum ambiguitate
mentes imperitorum2 magis ac magis
implicare.


1. Alius: humiliter. 
2. Addit alius: erroribus.


SALOMO: Ne igitur1 a thesauri similitudine
discedamus, legistis eleganter fictam Aesopi fabulam, qua paterfamilias
jam moriturus liberos consolatur, qui2
tametsi non magnas opes ac latifundia legaret, thesaurum tamen in vinea
sua latere affirmabat, quo suam inopiam cumulate sublevarent. Mortuo
patre liberi summo studio ac labore conquirentes, cum nusquam thesaurum
reperirent, vineam paternam aliud agentes cultissimam ac noxiarum
herbarum purgatissimam reddiderunt, unde proventus uberrimos
collegerunt. Ita quoque si divina scripta studiose legamus ac lecta
saepius meditemur3, thesauros studioso
incredibiles eruere licebit. Nam eo spectat regalis illa vox, qua David
initio laudationum suarum summam felicitatem praedicat illius, qui
assiduis cogitationibus die nocteque4 leges
divinas contemplatur. Item precatur a Deo5,
nubeculam oculorum sibi detrahi, ut admirabilem sapientiam divina lege
comprehensam intueri possit. Fit enim illa mentis agitatione erga
litteras divinas obscuriores, ut non solum a vitiis abstineamus6 ac verum7 decus
amplectamur, verum etiam corpori salubritas, menti prudentia ac
sapientia et cum immortali Deo arctissima connexio8

quaeratur. Illud vero gravius9, quod in eo
ipso laus Dei agitur, cum ejus arcana pervulgata obsolescant, ut acute
scripsit Salomo10: Gloria Dei est,
inquit, arcana celare, gloria regum arcana scrutari11. Quod Tobias12 paulo aliter:
Praeclarum est, inquit, arcana regum celare et opera Dei
laudare. Nam opera Dei patent omnium oculis, arcana vero paucis.


1. Alibi: ergo. 
2. Alius: quid. 
3. Alius: meditamur. 
4. Alius: noctuque. 
5. Psalm 68 (69), 18. 
6. Alius: abhorreamus. 
7. Alibi: novum. 
8. Alius: conjunctio. 
9. Alii: gnavius. 
10. Proverbia XXV, 2. 
11. Alibi: eorum celare. 
12. Tobias XII, 7.


SENAMUS: At obscuritas non modo bonos a lectione detinere1, verum etiam improbos ad rerum divinarum contemptum
excitare videtur. Cum enim Porphyrius arboris scientiae boni et mali
fructus decerpere nullo modo posset, negavit in hortis illis deliciarum
censeri debuisse fructum, aspectu quidem jucundissimum ac sapore
gratissimum, sed tamen homini, quem Deus in illis hortorum umbraculis
viriditatis2 collocarat, mortiferum ac
pestilentem, multo minus homines a prudentiae cognitione vetito salutari
fructu arceri debuisse, cum prudentia dux humanae vitae sola turpe ab
honesto dividere3 possit. Quod autem
scribitur, fructum vitalis arboris divino jussu ab horti viridariis
avulsum, ne, si Adamus eo vesceretur, in aeternum viveret, in Dei optimi
maximi contumeliam scriptum esse. Denique serpentis cum muliere ac Dei
cum hominibus colloquia et absurda et incredibilia videri.


1. Alius: deterrere. 
2. Alius: viridatis. 
3. Alibi: dijudicare.


SALOMO: In disputationibus rerum divinarum illud inprimis prospiciendum
est, ne quid cuiquam1 temere excidat, nihil
enim gravius ac capitalius peccari potest. Illud autem usu venire solet
iis, qui rerum humanarum fastu ac dialecticorum argutiis inflati omnia
supera, infera, prima, ultima ingenii acumine ac subtilitate capere se
posse confidunt, cum sine ope divina id consequi nemo queat. Quod
sapientiae magister2 uno verbo significat:
Inquirit derisor sapientiam, sed frustra. Quanquam Porphyrius,
inscitia dicam an impietate, oracula divina calumniatur, quasi
legislator prudentiam significaret et vitam beatam hominibus invidisse
Deum, cum libro sequenti scripserit Bezaleelem spiritu divino,
sapientia, prudentia, scientia et omni artium genere ab immortali Deo
fuisse abunde cumulatum, quibus quidem donis ac muneribus omnes omnino
virtutes continentur. Spiritus quidem divinus tribuitur Dei munere et
concessu ad illustrandas humanae mentis caligines ac futura
prospicienda. Sapientia vero pietatem ab impietate, prudentia bonum a
malo, scientia verum a falso, ars utile ab inutili sejungit. Cum autem
sapientiae princeps ab immortali Deo excitatus, ut quid vellet a se
peteret, ille prudentiam petiit3, qua quidem
turpe segregaret ab honesto, et cum qua homines ad Dei metum et
venerationem cohortaretur: Quoniam, inquit4, Deus sapientiam aliunde largitur,

ab eo solo scientia et prudentia. Idem alibi: Fructus justi
lignum vitae, quam interpretatur sapientiam. Ac tantum abest, ut
hominem a fructu vitali prohibuerit, ut etiam his verbis invitarit:
Forsan, inquit5, decerperet Adamus
fructum vitalem, ut eo vescatur et vivat in aeternum. Sic enim
paraphrastes Chaldaeus consimili oratione utitur pereleganti figura. Ad
Jesaiam conversus Deus: Dic, inquit6,
populo huic: audiendo audite, videndo videte, ne tamen cognoscatis;
crassum reddito cor istius gentis et aures obtura, oculos obline, ne
forsitan audiat, videat, intelligat et ad me conversus saluti
restituatur. Quorsum haec loquendi ratio, nisi quod semper nitimur
in vetitum nec ardentius quicquam optamus, quam quae nobis eripi vel
prohiberi videmus. Docet igitur Mosen ac Esaiam, quibus artibus miseros
homines a facinorosa et conscelerata vita ad verum decus revocare ac
saluti restituere debeant. Cave legibus divinis operam dare, cave
sapientiae studiis incumbere, ne sempiternam ac beatam vitam
adipiscaris; haec oratio apud homines improbos et cupidos efficacissima
esse consuevit.


1. Alius: ne quicquam. 
2. Proverb. XIV, 6. 
3. 1 Regum III, 9 sqq. 2 Paral. I, 7. 10 sqq. 
4. Proverb. II, 6. XI, 30. 
5. 1 Mosis 8, 22. 
6. Jesaiae VI, 9 sq.


SENAMUS: Nulla res me diutius exercuit, quam arboris utriusque ac
serpentis allegoria.


SALOMO: Et graecis et latinis interpretibus est ignota. Ac tametsi
quidam ex Ebraeis1 arcanos allegoriae sensus
aperuerint, omnia tamen eorum studia inania futura sunt, nisi Deus
mentes nostras ad haec peicipienda illustrarit.


1. Philo in allegoriis biblicis. Leo Ebraeus l. III de amore.


FRIDERICUS: Periculi plena res mihi videtur, sacrae scripturae
litteras1 ad allegoriam deduci, ne rerum
gestarum historia in fabulas evanescat.


1. Alius: sacras litteras.


OCTAVIUS: An ullum, Friderice, serpentis cum muliere colloquium fuisse
putas? qui odio tam implacabili inter se certant, ut serpentis intuitu
solo mulier abortum patiatur ac in turba virorum unam mulierem ad
ultionem1 serpens petat ac persequatur. Nihil
ergo2 verius dici potuit, quam illud:
Littera occidit, spiritus vivificat3.


1. Desunt duo haec verba in alio codice. 
2. Alibi: enim. 
3. 2 Corinth. 3, 6.


SALOMO: In sacris litteris historia pura saepe narratur, ut cum censetur
populus et suis quibusque1 tribubus duces
attribuuntur. Est etiam cum historia quidem2
narratur, sed praeter historiam allegoria latet occulta, ut cum Sara
ancillam et filium rejiciendum suadet, theologi acutiores etiam
cupiditatem renitentem virtutibus, cum filio peccato, a ratione
dominante ablegari oportere docent, cum eadem ancilla domum redire ac
Sarae morem gerere jubetur ab angelo, tum cupiditatis obsequium ac3 rationis dominatum interpretantur, ab intellectu
agente. Hinc illa Dei vox ad Abrahamum:

Fac quaecunque dixerit tibi Sara, id est: ratio; cum etiam4 Sara contestatur5, ancillae
filium haeredem non futurum, innuit etiam eos, qui vitiis inserviant et
libidini, divina bona nunquam adepturos. Saepe quoque visiones ac somnia
divina pro rebus gestis narrantur, in quo plerique suam navim
afflixerunt, plerique6 etiam naufragium
fecerunt, qui Deum cum hominibus quasi vigilantibus colloqui
arbitrantur. Neminem enim unquam Deus allocutus est7 vigilantem, praeter Mosen, et quominus ambigeretur,
perspicua Dei voce testatum habemus in ipsa lege. Ergo angeli vox ad
Bileamum, aut asini loquentis in scriptura ad visa dormientis Bileami
referenda sunt, et8 quaecunque Abrahamo et
prophetis omnibus oracula data commemorantur, uno tantum Mose excepto,
cui vigilanti locutus est Deus. Qua quidem ratione clarissima lux ad
caliginem sacrarum scripturarum discutiendam accedit. Interdum allegoria
facilis ac pura traditur, ut cum lex jubet9,
praeputia cordium circumcidi. Saepe verba triplicem sensum prae se
ferunt: vulgaris sensus ad captum imperitorum accomodatur, ut cum
Salomo10 vetat coram rege superbiam et
arrogantiam prae se ferre, secretiore sensu ad Deum pertinet, ad quem
abjecto et humili habitu accedere oportet; semper enim Salomo significat
Deum regem11, nisi Dei vox cum rege
conjungatur, ut illud: Cor regis in manu Dei est12. His autem verbis Deus significatur: Ne, inquit,
cogitatione tua vituperaveris regem, nec vituperes in penetralibus
lecti tui divitem; volucres enim coeli efferent13 vocem et avis allata rem vulgabit14. Quibus verbis vetat de Deo impie cogitare. Lectus enim
in sacris allegoriis15 corpus humanum
significat, volucrum autem vox daemones, tametsi volucres16 et pro angelis accipiantur, ut apud Jesaiam17 angeli quoque ac daemones avium appellatione saepe
significantur. Nam utrique custodes vel lictores hominibus additi
cogitationes occultas atque intimos sensus nudant, ne quod inultum
scelus ac pia cogitatio sine praemio relinquatur. Chaldaeus
paraphrastes18 haec Salomonis verba
interpretabatur de angelis Raziele et Elia19,
quos occultissima quaeque scelera patefacere scribit.


1. Alius loco horam duorum verborum: singulis quoque. 
2. Omnes codices: quaedam. 
3. Alius: tum. 
4. Alius: ita. 
5. Alius addit: maritam. 
6. Alius: plures. 
7. Numeri XII. 
8. Alii: ut. 
9. 5 Mosis 10, 16. 
10. Proverb. 25, 6. 
11. Alius: regis appellatione. 
12. Proverb. 21, 1. 
13. Alius: volucris ... efferet. 
14. Eccles. 10, 20. 
15. Psalm. 9 (8), 24 (25), 103 (102), 143 (142).
Jobi 38, 46. 
16. Alius addit: interdum. 
17. Jesaiae 46, 11. 
18. In cap. 10, 20 Ecclesiastis. 
19. Unus addit: sacerdote magno.


SENAMUS: Acutissime Salomo Salomonem interpretatur, sed quis hanc
interpretationem divinare potuisset?


OCTAVIUS: Ego locum hunc de volucribus, qui cogitationes et intimos
sensus regi aperiunt, ad eos reges pertinere duco, qui domesticos
daemones sibi vel sese illis adjunxerant, a quibus omnia omnium dicta,
facta, cogitationes perinde intelligunt, ut ab illis spectatoribus, quos
veteres tyrannorum ὀφθαλμοὺς καὶ ὦτα
ἀρχόντων appellabant; nullum enim tyranni secretius habent
arcanam.



SENAMUS: Si tantum potuissent aves illae ac volucres sive daemonicae
sive angelicae, quid est quam ob rem Neroni, sacrilegorum1 ac tyrannorum maximo, conjurationem Pisonis patefacere
noluere? cum Simoni mago ac daemonibus conjunctissimus esset, ut Plinius
et Irenaeus tradunt.


1. Alibi: sortilegorum.


FRIDERICUS: Nihil daemones injussi faciunt nec ullius occulta scelera
nudant, nisi Dei jussu et angelorum superiorum1 potestate.


1. Alibi: superiore.


CORONAEUS: Cum solius Dei proprium sit, intimos omnium sensus et
animorum occultos recessus pervestigare, ut quidem rex Salomo
dedicatoria oratione declarat aperte, quid angelis et daemonibus illis
opus ad secretiores mentis latebras pervulgandas?1


1. Alius: evulgandas.


CURTIUS: Extat profecto Thaletis elegans in hanc sententiam oratio; cum
enim rogaretur, an qui scelerate quid agat, Deum latere potest? At ne
cogitans quidem, inquit; Graeci melius: εἰ
ληθοι θεοὺς ἄνθρωπος ἀδικῶν, ἀλλ᾽ οὔτε διανούμενος, ἔφη.


SALOMO: Diximus ante ac dicendum saepius est, Dei majestatem angelorum
ac daemonum officiis quodammodo augustiorem videri, quam si per se ipsum
solo nutu, sicut1 potest, omnia
procuraret2. Ac tametsi solus omnium
occultissimos sensus retegit, singuli tamen angeli singulis hominibus
custodes additi, sensus intimos aperiunt, non item aliorum cogitationes.
Item daemones, quibuscum sortilegi in nefarium societatis foedus
coiverunt3, eorum sensa plane intelligunt.
Argumento sit, quod qui sortilegi ad rectam cogitationem aut Dei metum
paulo momento convertuntur, repente a daemone sese conturbari4 confitentur. Sin vir bonus ad pravam cogitationem
deflexerit, subinde sentit5 in ipsis animi
sensibus magistrum ac paedagogum, qui a turpi cogitatione illum avertat
aut etiam auris dextrae tinnientis levissima vellicatione aut6 punctura, quam innuit poëta his verbis: Cynthius
aurem vellit et admonuit. Quod Socrates7
a daemonio familiari vel potius ab angelo sibi fieri praedicabat, dextra
quidem suadendo, sinistra dissuadendo, aut orbiculo lucido interdiu aut
ignea specie noctu, aut etiam levissimo strepitu admoneri. Quae
facillime percipiuntur ab iis, qui spiritu Dei patiuntur se duci. Si non
pareat admonitus, terretur somniis matutinis, quae ab Ebraeis matutinae
castigationes appellantur. Si ne hac quidem cogitatione8 ab impiis cogitationibus deducitur, angelus ultionem
reposcit, accusatione proposita, ut nemo innocens damnari aut ullum9 scelus inultum, nisi facti pigeat, relinqui
videatur, judicia constituuntur, daemonibus etiam quasi lictoribus
destinatam sibi praedam deposcentibus, quam10
Deus illis permittit. Huc enim pertinet illud11: Ascendit leo de cubili suo, praedo gentium
surrexit. Item12: Percussit eos leo de
silva,

lupus vespertinus vastavit eos, pardus vigilans supra civitates
eorum. Item: Quis dat escam pullis corvorum vociferantibus ad
illum?13 i.e. divinae majestatis
carnificibus ac tortoribus sceleratorum vindictam petentibus, Quod
alibi14 apertius scribitur: Spiritus ad
ultionem creati sunt, qui furoris sui flagella vibrant. Item15: Misit Deus spiritum malum inter Abimelech et
cives Sichem.


1. Alibi: quomodo. 
2. Alius: percurreret. 
3. Alibi: inierunt. 
4. Alius: confitentur. 
5. Alibi: sentiet. 
6. Alius: et. 
7. Plutarchus in libro de daemonio Socratis. 
8. Ratione legunt alii. 
9. Alii: illud. 
10. Alius: quae. 
11. Jerem. IV, 7. 
12. Jerem. V, 6. 
13. Psalm. 147, 9. 
14. Psalm 78, 49. (Jes., 19.) 
15. Jud. 9, 23.


SENAMUS: Antiquissimi quoque theologi pullos corvorum, a parentibus
desertos, divina bonitate et procuratione nutriri summa consensione
tradunt, eoque pertinere dictum illud: Qui dat escam pullis
corvorum?


SALOMO: Error inde manavit, quod phrasin ebraicam, quae Graecis quoque
communis est, latini theologi non perceperunt1. Nam filios corvorum pro corvis, ut filios prophetarum
pro prophetis, filios sanguinum, filios injustorum pro impiis ac
sicariis acceperunt. Sic enim Ebraei בְנֵי אָדַם filii hominum i.e. homines,
et Graeci παίδες ἰατρῶν
pro medicis. Sic etiam illud: Quem dicunt homines esse filium hominis,
i.e. quem dicunt esse hominem2?


1. Alibi: perceperint. 
2. Matth. 16, 13.


TORALBA: Eo quidem errore me Salomo liberavit, ut ingenue illum acceptum
feram; at mirum mihi ante videbatur, quam ob rem corvi pullos famelicos
deserere putarentur ob id tantum, quod recentes exclusi non plane nigri
essent, cum pleraque animantium nascentium genera colorem a parentibus
alienissimum habere videantur, quae tamen incredibili studio a
parentibus nutriuntur. Nam cygni senio candidissimi pullos excludunt
fuscos, et tantum abest, ut corvi1 pullos ab
alimentis desertos patiantur, ut etiam cornicem incubantem a masculo et
pullos jam volantes a foemina pasci Aristoteles2 ipse ac Plinius3
fateantur4. Itaque Apollonius apud
Philostratum Euripidis versum modice castigans: ἁπᾶσι τοῖς ζωοῖσιν ἡ ψυχὴ
τέκνα, cum ille tantum hominibus tribuerit, i.e. τοῖς ἀνθρώποις.


1. Alibi: corvos. 
2. Historia animalium VI, 5. 
3. Histor. natural. X, 12 et 60. 
4. Alius: fatentur.


SALOMO: Eodem sensu scribit Psaltes lyricus1,
Deum escam leoni petenti largiri. Cur leoni potius, animantium
ferocissimo, qui parcissimus est in cibo, neque nisi quarto quoque aut
ad summum alternis diebus pascitur, quam exarmatis ovium et caprarum
gregibus, hominum usui maxime necessariis2?
Alibi de catulis leonum3, nam si re vera de
catulis ageretur, aeque matris ut aliorum animantium ubera sufficiunt,
quanquam alius quoque4 est locus de corvis,
quo facile vulgatus error refelli possit: Quis parat venatum corvis, cum
ejus pulli ad Deum clamant et cibo carentes huc illuc oberrant5? Haec igitur ad daemones pertinent, qui praedam
sceleratorum sibi conquirunt6 nec nisi divino
concessu rapiunt. Eo pertinet et illud Salomonis7: Corvi apud torrentes eruant oculum et aquilae

vorent eum qui patrem deridet et despicit obsequium matris. Quae
allegoria praeter sensum vulgarem significat daemones elementares hujus
mundi, qui revera torrens est materiae fluentis, caecitate animi ac
furore torquere, luce mentis extincta eorum, qui Deo parenti rerum
omnium contumeliam et piae matri, legibus naturae, vim inferant8. Nam patris appellatione Deus, matris vero natura
significatur apud Salomonem. Illud etiam adversione dignum, quod oculum
dixit, non oculos; nam singulari voce oculus mentem significat. Sic
etiam Bileamus vates uno oculo acutissime videre dicebatur, quoniam
rerum publicarum mirabiles conversiones tribus circiter annorum millibus
praevidit9 ac praedixit. Sic enim10 Chaldaeus interpres.


1. Psalm 103 (104), 21. 
2. Oppianus de venatione, libro III. Plinius H. Nat. lib.
8. 
3. Jobi 38, 39.  
4. Alius: etiam. 
5. Job. 38, 41. seq. 39, 1. 
6. Alii: congruunt. 
7. Proverb. 30, 17. 
8. Alius: inferunt. 
9. Alibi: providit. 
10. Alius: etiam.


SENAMUS: Si corvorum appellatione μελανοδαίμονας
licet1, etiam cygnorum verbo λευκοδαίμονας licebit interpretari, quales
in Africa Leo Afer2 versari scribit, ut
Aethiopes a daemonibus, colore opinor, distinguantur.


1. Alius: licebit. 
2. In descriptione Africae.


OCTAVIUS: Tametsi1 daemones saepius atrati
apparent, ut non modo nostri, sed etiam antiquissimi2 scriptores ab ultima memoria prodidere, quales fuere3 daemones, qui Dioni4,
qui Cassio Parmensi, qui sortilegis saepissime visi sunt, non tamen
opinor, propterea daemones corvorum appellatione significari, sed quia
daemones corvorum in modum cadavera consectantur, ut de cadaveribus
Aegyptiorum superius dictum est, ac de spectris, quae circa sepulcra ac
patibula vagantur.


1. Alibi: Etiamsi. 
2. Addit alius: quoque. 
3. Alibi: fuisse. 
4. Plutarchus in Dione. Valer. Max. lib. V.


FRIDERICUS: Imo etiam quia daemones cadaveribus ipsis ad hominum
perniciem et nefarios concubitus cum sortilegis abutuntur; quod enim
Augustinus1 omni asseveratione confirmat ac
summae imprudentiae esse scribit, daemonum cum hominibus concubitus
negare, tot ac tantis exemplis et indiciis testatum habemus, ut
Sprengerus2 scripserit, stryges
innumerabiles, priusquam extremo supplicio dederentur, summa consensione
nefariam illam copulam confiteri. Quin etiam Franciscus Picus scribit,
duos sacerdotes sua aetate flammis exustos, quorum alter annos3 amplius triginta, alter quadraginta cum
daemonibus concubuisse fatebantur, cum prius uterque convictus esset et
confessus plurimos se infantes daemonibus mactavisse, ne insuetum
videatur, quod Aristoteles scribit, fuisse in Ponto mulierem, quae
exenteratis foeminarum gravidarum visceribus embryone vesceretur. Huc
etiam pertinet illud Horatii in arte poëtica:


Neu pransae Lamiae vivum puerum extrahat alvo.


1. Lib. 18 de civit. Dei. 
2. In malleo maleficorum. 
3. Alibi: annis.


CURTIUS: Mihi venit in mentem, quod Pausanias in Phocicis1 scribit, apud Cretenses legibus cautum fuisse, ut
maritorum cadavera, quae

cum viduis concubuerant2, capitali judicio
quasi viventia plecterentur ac ferro candente eorum capita
configerentur3, deinde cadavera exurerentur
nec aliter a concubitu viventium arceri potuisse ac propterea κατεκανὰς daemones
appellatos fuisse.


1. Alius: Pharsalicis. 
2. Desunt quinque haec sequentia verba in alio
codice. 
3. Alibi: foderentur. 
4. Fortasse legendum est: κορακίνας, vel: κορακείας.


OCTAVIUS: Oportuit igitur daemones cadaveribus resumtis ad concubitum
abuti ac propterea corvos appellari, quod cadavera sectarentur et atrati
apparerent.


SALOMO: Quaecunque causa sit, planum est, daemones in scripturis etiam
populos Aethiopum appellari, sic enim interpretes LXXII verbum עִיִים daemones interpretantur:
Aethiopes1, et alibi: Tu confregisti
capita Leviathan, dedisti escam eum populis Aethiopum, ubi etiam
עִיִים propriam daemonum
appellationem interpretantur Aethiopes, ut ambigua voce arcanum
tegerent. Leviathan vero LXX vertunt δράκοντα, qui princeps eorum esse dicitur,
qui non cadavera, sed mentes ipsas impiorum ad supplicium deposcunt,
ut Behemoth princeps eorum daemonum,
qui de corporibus ultionem accipiunt. Uterque
significatur2 ab Ezechiele3 appellationibus regum Aegypti et Assyriae his verbis:
Sic dicit dominus: ecce ego contra te Pharao, rex Aegypti, draco
magne, recubantem in medio fluviorum tuorum, qui dixisti: meus est
fluvius et feci mihi. At ego ponam hamos in maxillas tuas et efficiam,
ut haereant pisces fluviorum tuorum squamis tuis; excutiam Te in
desertum et omnes pisces fluviorum tuorum, eris bestiis terrae et
volucribus coeli cibus. Jesaias vero apertius4: In die illa, inquit, visitabit Deus gladio suo
grandi, duro ac robusto Leviathanem serpentem vectem et Leviathanem
serpentem flexuosum ac trucidabit draconem marinum. Utriusque
Leviathanis et Behemothi potestas explicatur ab Esdra5, quae verbis allegoricis ac diffusa narratione Dei verbis
ad Jobum6 fuerat expressa: Tum7, inquit Esdras, animantia duo parasti, quorum
uni nomen imposuisti Behemoth, alterum vocasti Leviathanum, et alterum
ab altero disjunxisti, unam partem assignasti Behemoth, quae tertia die
siccata est, ut habitet in ea. Leviathani vero tribuisti unam8 partem humidam, quam belluam parasti, ut esset quae
devoraret, quos velles. Nam haec verba Ezechielis: Meus est
fluvius, i.e. formarum in materia fluxa et caduca interitus. Is
tamen dicitur prima rerum origine a Deo creatus fuisse, item9: Ego vastatorem creavi ad perdendum. Consimilis
est illa Dei vox ad Pharaonem: Excitavi ego Te,

ut ostenderem in Te meam potentiam10 atque
nominis mei fama toto terrarum orbe dissiparetur. Praeter historicam
veritatem Pharaonis appellatione significatur Leviathanus ille, ut
Ezechiel interpretatur, qui materiae fluentis formas corrumpit, quas
nihilominus assidue sua bonitate reparat ac reficit naturae parens
optimus maximus. Item in sternutationibus Leviathani lumen collucet, ex
ejus ore ignis lampades egrediuntur et mare commiscet ut mortarium. Non
est dominatus in terra, cui morem gerat, item factus est ut nihil metuat
et ipse regem agit in superbos. Sternutationis verbo tonitrua, lumine et
ignibus fulmina et coruscationes, maris commixtione procellas et
tempestates innuit.


1. Psalm 72, 9. 74, 15. 
2. Alibi: accipitur. 
3. Ezech. 29, 3 sqq. 
4. Jes. 27, 1. 
5. Esdrae lib. IV, cp. 6. 
6. Jobi 39 sq. 
7. Alibi: Tunc. 
8. Alii: secundam, vel: septimam. 
9. Item: Jobi 26. 39, 40. 
10. Alibi: patientiam.


CURTIUS: Hunc opinor Leviathanum Orpheus, sortilegorum parens, draconem
maximum, Pherecydes Ophyoneum appellavit, unde a veteribus cultus
draconis Aesculapii manavit, quem adhuc in supplicationibus plerique
populi circumferre consueverunt.


SENAMUS: Haec quidem Salomo perbelle, si1
demonstratione ulla niterentur.


1. Alius addit: modo.


OCTAVIUS: Majorem profecto fidem mihi faciunt, quae Salomo ex abditis
sacrae philosophiae arcanis et ab oraculis divinis sanctissimorum
prophetarum promsit, quam quae ab Euclidis demonstrationibus manant,
quae tamen nonnisi multis postulatis et concessis conficiuntur.


TORALBA: In rebus tam arduis et a communi sensu remotis non exquisitam
argumentorum subtilitatem exquirere debemus neque exigere, sed ea, quae
prodita sunt a sapientibus, qui arcana Dei sapientissime
conquisiverunt.


CORONAEUS: Non exigimus angelorum hierarchias ac repositoria daemonum,
quae non scio an satis prudenter a Dionysio1
ac Wiero2 conscripta3 fuerint.


1. De coelorum hierarchia. 
2. De praestigiis. 
3. Alius: descripta.


SALOMO: Nihil in rebus tam obscuris affirmare velim1, nec aliud commemorare quia vobis melius quam mihi
cognita sunt, quippe qui ex iisdem fontibus quibus ego haurire
potuistis, scilicet uni aeterno Deo non solum2 angelorum, sed etiam daemonum creationem deberi, et
quemadmodum duo principes angelorum Seraphim3
Creatori potentissimo adstare dicuntur, ad largitiones, lucis
effusiones, praemia, vitam inferiorum angelorum et siderum officiis
tribuendam; sic etiam duo4 sunt bis oppositi,
quasi superiorum magistratuum praecipui lictores ac ministri,
Leviathanus ac Behemothes ad poenas infligendas seu supplicia irroganda,
sive frugum calamitate, sive pecorum interitu, sive clade bellorum, sive
regionum vastatione, sive popularibus

morbis, sive urbium excidio, sive elementaris totius mundi eversione,
quae tamen non aliter fiunt quam divinis decretis, ne quis daemones
accuset aut metuat: Ne accuses, inquit ille5, servum apud dominum suum, ne forte maledicat tibi et
offendas. Qua eleganti allegoria significat, non incusandos esse
angelos ac daemones, qui nullas nisi jussi calamitates inferunt, nec
nisi jussa Dei decreta exsequuntur, sed potius se quemque accusare ac de
flagitiis confiteri oportet6.


1. Alibi: nolim. 
2. Alius: tantum. 
3. Jesaiae 6, 2 et 6. 
4. Jes. 6 et Zach. 4 add. 44 filios duos olei, qui
effundunt aurum in candelabrum septuplex, scilicet septem planetarum,
a quibusA elementorum coelestium vis
derivatur. 
5. Proverb. 30, 10. 
6. Sigebertus Vincentius in Speculo libro 76, c. 38.


A. Alius: Quibus ad elementaria.


FRIDERICUS: Est in agro Moguntino pagus, quem daemon nescio quis
lapidator triennio vexavit, ad1 extremum
declaravit, populum ob unius, quem nomine denotavit, capitalia scelera
conflictari, ut ei necesse fuerit domo excedere, sed in quacunque domo
exciperetur, domus igne deflagrabat, ut brevi omnia domicilia pagi
variis incendiis consumta fuerint.


1. Alibi: ac postremum.


SALOMO: Graviter tamen peccatur ab iis, qui daemones metuunt, gravius
etiam qui colunt, ne vapulent, quasi daemones arbitri ac judices essent
poenarum, quae irrogantur. Quae detestabilis impietas inde manavit, quod
Beelzebub mundi hujus principem arbitrantur. Hinc Manichaeorum, qui duos
mundi principes statuerunt, profligatissima pestis. Quorsum enim Deus ad
Pharaonem: Ut intelligas, inquit, quod terrae dominus
sum1. Item: Leviathan iste, quem
formasti ad illudendum ei, nisi ut persuasum habeamus, dominatum
elementaris mundi aeque ac coelestium corporum, angelorum ac daemonum
penes Deum aeternum esse. Illudit autem Leviathano, cum ea quae daemonum
officiis corrupta sunt ac detrita vel afflicta, continua bonitate ac
potestate excitat2. Nam quo plures Pharao
daemoniacus Israëlitarum masculos trucidabat ac populum sibi inservire
cogebat, ne Deum coleret, eo magis ac magis populus mirabili
foecunditate abundabat. Ita quoque quo plures formae materiae fluentis a
daemonibus corrumpuntur, eo magis se divina foecunditas in iis
recreandis ac regenerandis ostendit. Quod autem Leviathano illudit vates
his verbis3: Quomodo cecidisti de coelo
Lucifer, aurorae fili, ad terram afflictus, cum tamen jactares te coelum
conscensurum ac sellam in sublimi et excelsa siderum regione
collocaturum, ad plagam Aquilonis, ut elatus praepotenti Deo aequalis
fieres, ad inferos tamen detractus, in lacum rejectus. Item4: An ille est, qui tremefacit terram, qui regna
concussit, qui orbem deserto similem reddidit, urbes excidit? Habet
haec oratio obscuritatem, cui lux afferri potest, si dicamus, aurorae
filium Leviathanum eo modo, quo alibi prima rerum origine conditus
dicitur et alibi primogenitus, sive praefectus mortis vel corruptionis
i.e.5 בְכוֹר מָוֶת appellatur,
quoniam ut privatio habitum,

sic aurora solem, tenebrae lucem antecesserunt. Item tremefacere terram,
imperia quatere, urbes funditus exscindere, orbem solitudini reddere,
non congruit divinae majestati, sed vastatori, carnifici, lictori; quod
dicitur etiam ad inferos dejectus esse, significat angelorum ac
coelestium siderum interitum non permitti Leviathano sive Asmodaeo, sed
in lacu, ut Jesaias6, vel in mare, ut apud
Jobum7, vel in fluvios, ut Ezechiel8, i.e. in hac fluxa elementorum regione grassari
et a coelestium aditu prohiberi. Huc enim pertinet9, quod Satan in concilio angelorum a Deo rogatus, unde
veniret, respondit, se terram circumivisse; dixit non coelum.



1. Exodus 9, 29. Psalm. 104 (103) 26. 
2. Alii: excedat, vel: recreat. 
3. Jesaias 14, 12 sqq. 
4. Jesaias 14, 16 sqq. 
5. Job. 18, 13. 
6. Jesaias 14, 15. 
7. Job. 11, 22 sq. 
8. Ezech. 29, 3. 
9. Job. 1, 7 sqq.


CURTIUS: Illud est, ni fallor, quod Graeci veteres, qui fabulis omnia
complerunt, Junonem aëris praesidem furias prohibere ajunt, quominus in
coelum evolare queant, i.e. daemones e nubibus ab angelis praecipites
deturbari et in fluminibus1 deorsum cum
tonitru delapsos sublunaria haec corpora perdere ac corrumpere.


1. Alii: inflammatos.


CORONAEUS: Quando igitur1 elementaris hujus
solitudo2 futura est?


1. Alibi: ergo. 
2. Alibi: solutio.


SALOMO: Illud quidem in arcanis divinae majestatis latet, praeter quod
tantum1 conjectura consequi possumus (nihil
enim in eo genere affirmandum opinor), quemadmodum lege divina2 terrae sanctae quies imperatur et vacatio ab
agricultura. Ob id enim Alexander Magnus et Julius Caesar septimo quoque
anno majoribus nostris dederunt tributorum immunitatem.3 Ita post annorum sex millia mundi elementaris solitudo
significatur futura. Neque enim aquarum illuvionibus4 interibit mundus elementaris, ut aetate5 Noae, qua tellus aquarum voragine contecta est, mense
secundo, qui a Chaldaeis Bul, i.e. diluvium appellatur, propterea quod
eo mense omnia fere diluvia contigerunt et imbres sparsis seminibus
salutares, nisi decidant eo mense, ut fere solent, sterilitatem frugum
augurantur. Et ut septimo quoque millesimo mundi elementaris quies est,
sic etiam cum septies septem anni fluxerunt6,
magnus servis omnibus Jubilaeus7, item
pecudibus8 ac praediis omni nexu ac mancipio
solutis, libertas indulgetur et cuique ad avitas possessiones reditus
patet. Ita post annos9 septies septem millia,
quo quidem circuitu siderum coelestium certissimus ad principia motuum
reditus est, maximo anno completo rerum omnium conversio sequitur. Ex
quo intelligitur, perpetua mundorum creatione et recreatione sempiternam
Dei potestatem ac bonitatem in continua hominum et angelorum successione
praedicatum iri. Quod apertius Esaias10
innuere videtur: Erit, inquit, coelum novum et terra nova.
Item, cum David11 dixisset, coelos
interituros cum inveterarerint, ad mundorum opificem conversus: Tu
autem,

inquit, idem ipse es, Tui semper similis et anni tui Te nullis
aetatibus et saeculis deserent. Huc etiam pertinet illud
Salomonis12. Nihil sub sole novum nec
quidquam futurum est, quod prius13 non
fuerit.


1. Alii: si quid tamen. 
2. Leviticus 25, 23. 
3. Josephus Ant. jud. 14, 17. 
4. Alibi: cataclysmo, vel: eluviis. 
5. Alibi: tempore. 
6. Alibi: fluxerint. 
7. Alius addit: anno quinquagesimo. 
8. Alibi: domibus. 
9. Alii: anno. 
10. Jesaias 43. 45. 46. 65, 17. 66, 22. 
11. Psalm. 102, 27 sq. 
12. Eccles. 1, 9 sq. 
13. Alibi: antea.


OCTAVIUS: Eadem est Originis in libris περὶ ἀρχῶν et Caesarii sententia in eo
potissimum loco, quo de coelis agit.
Circumfertur etiam liber ab Ismaëlitis, in quo
quidem auctor scribit, mundum hunc et quaecunque mundi sinu amplissimo
coërcentur, interitura. Cum vero importunissimus ille ac funestissimus
rerum omnium vastator omnia corrupit1, tandem
aliquando occasurum et, ut Seneca loquitur, mortem ipsam moriturum. Sed
prius maximis clamoribus ac tonitruis et vocibus feralibus2 ac ingenti clangore occasum suum testaturum.


1. Alibi: corruperit. 
2. Alibi: ferocibus.


FRIDERICUS: Mirabilis illa rerum omnium vicissitudo, ex arcanis
Ebraeorum a Salomone collecta, coelestium siderum conversionibus1 omnino congruere videtur. Septem enim annorum
millibus motus trepidationis super Arietis et Librae capita
circumscribitur ac septies septem millibus inerrantium siderum
motus2 circumaguntur3 et ad sua quaeque principia redeunt in orbem. Quae
demonstratio4 Patrum memoria demum percepta
est, cum antea veteribus omnibus ignota fuisset.


1. Alibi: connexionibus. 
2. Alius: sedes. 
3. Alibi: circumagantur. 
4. Johannes Regiomontanus demonstravit.


SALOMO: Hoc quidem Chaldaeis, Aegyptiis et astrologis omnibus abditum
erat; scilicet decem orbes coelestes nec plures haberi, cum tamen
Pythagoraei, Plato, Aristoteles, Ptolemaeus ipse μαθηματικώτατος
et Hipparchus octo vel novem ad
summum esse affirmarent. At litterae sacrae pereleganti allegoria decem
orbes significant hoc versu: Opera digitorum tuorum sunt
coeli1. Quo digitorum numero coelorum
numerum Astrologis et Chaldaeis omnibus ignotum declarant; quod etiam
allegoria decem cortinarum tabernaculi significatur. Ex quo
intelligitur, rerum omnium maximarum arcana secretioribus litterarum
divinarum allegoriis contineri.


1. Abraham Aben Esra in Psalm. 8, 4.


SENAMUS: Si Leviathanum corruptionis et obitus principem statuamus a Deo
creatum, et quidem prima omnium rerum origine et ante lucem ipsam, nobis
prospiciendum, ne Deum auctorem mali esse concedamus. Nam quicquid est
causa causae, id etiam1 est causa causati,
consequentis effectus. At2 nullum efficacius
argumentum habuerunt Academici, ut mundum sempiternum statuerent, quam
ne Deum optimum, rerum omnium conditorem, faterentur corruptionis et
ἀταξίας auctorem.


1. Alius addit: ipsum. 
2. Proclus, Philo, ita quoque Syrianus, quos conscribit
Philoponus libro duodecimo.


SALOMO: Inveteratus est error, ac theologorum1 etiam opinione pervulgatus, mali originem a diabolo
inventam; duobus tamen, opinor, alteri quidem inter Latinos, alteri vero
inter Graecos, haec opinio displicuit.


1. Thomas lib. 20 qu. 79 art. 1 et 3, quem reliqui sequuntur.



FRIDERICUS: Sic a majoribus accepimus, omnes angelos principio suae
originis integerrimos ac sanctissimos extitisse, sed quosdam a via
deflexisse et ab integritate et puritate lucis coelestis delapsos et
deturbatos in terras tum ab his ad hominem pravas suasiones et quae
consequuntur, calamitates inquam omnes ac pestes, dimanasse. Id autem
significari putant verbis Jesaiae1 et
Johannis theologi2 apocalypseos scriptoris
auctoritate, quorum alter Luciferum de coelo detractum, alter ingentem
draconem cum tertia parte stellarum i.e. angelorum praecipitem
deturbatum scripsit. Item Christus3 quasi
fulgur e coelo exturbatum in terras se vidisse declaravit. Haec
theologorum christianorum sententia est.


1. Jesaias 14, 12. 
2. Apocal. 12, 4 et 9. 
3. Matthaeus 25. Lucas 10, 18.


OCTAVIUS: Varietas theologorum inter ipsos de casu daemonum facit, ut
nihil affirmare audeam. Cum etiam Augustinus tam incertus sit, ut cum
diabolum deflexisse scripsisset, subjiciat1
haec verba: Hoc certius asseri non potest, et mirum, si potest. Itaque
cum ratio plerosque deficeret, Orphei, Pherecydis et Empedoclis
auctoritatem adhibuerunt2. Illi etiam
daemonum omnium maximum Ophionaeum draconem et qui cum eo delapsi sunt,
δαίμονας
οὐρανοπετεῖς dictos arbitrantur. Sed cum quaeritur, cur eodem
paene3 momento, quo creati sunt in summa
puritate, in ipsum creatorem tanta arrogantia intumuerint, ut seipsos
suo creatori exaequarent, aut quis illos ad tantum crimen4 impulerit5, obmutescunt. Quae
causa extat, ut Manes Persa, duo aequa potestate principia faciens,
alterum quidem bonorum ac coelestium, alterum malorum ac sublunarium, ne
ab optimo fonte bonorum mala derivare videretur, totius pietatis ac
religionis fundamenta labefactaret. Plato vero6, cum ab uno principio caetera omnia duci, pro demonstrata
ac plane explorata re haberet, ac mali originem ab ipso Deo arcessere
nefas arbitraretur, a materia omne malum derivari7 scripsit8, quod in ea κακοποιόν τι inesse
existimeret.


1. Alibi: subjecerit. 
2. Alibi: secuti, vel: attribuerunt. 
3. Alibi: fere. 
4. Alius: in tantum scelus. 
5. Alibi: impulit. 
6. In Parmenide et Timaeo. 
7. Alius addit: posse, alius legit simpliciter:
derivavit. 
8. Alius: dixit.


SALOMO: Quod malum a materia prodeat, sacrae litterae constanter
negant1: nec vanitas nec malitia,
inquit ille, prodiit a terra, ac propterea rerum omnium opifex
maximus, post2 consummatam universitatis
molem, dicitur omnia quae fecerat vidisse valde bona3.


1. Job. 5, 6. 
2. Desunt haec sequentia Salomonis verba in alio
codice. 
3. Geneseos 1, 31.


TORALBA: Nullam peccati labem in materia esse, ex eo perspicue
demonstratur, tum quod in materia vis agendi nulla sit, sed in forma,
tum etiam quod1 materia nullam omnino
hypostasin per se habeat in natura.


1. Alibi: quia.


SALOMO: Errorum omnium origo inde manavit, quod malum aliquid esse
arbitrarentur, cum tamen nihil sit omnino. Ego, inquit Deus1,

faciens bonum et creans malum, faciens lucem et creans tenebras.
Ut enim tenebrae nihil aliud sunt quam lucis privatio, sic malum nihil
aliud est quam boni privatio. Itaque dixit facere bonum, quia bonum est
hoc aliquid, malum vero creare scilicet privatione boni. Nam ut,
columnarum ademtione ruit aedificium, ita boni subductione: sequitur
malum2. Cum enim populo iratus3 dixisset Deus: Momento, delebo te4, Chaldaeus interpres vertit: Momento, majestatem meam
auferam abs te. Nam si quid malum esset in tota rerum natura, profecto
daemones, qui prava suadere semper dicuntur, mali essent, quod absurdum
est, cum sint substantiae et quidem intelligentiae et vitae participes,
et utrumque illis Dei munere et concessu tributum. Quicquid autem est
ejusmodi, bonum esse oportet ac proinde si malum existeret, aut si
daemones mali essent, ajentia et negantia vera simul, et quidem univoce
absurdissimam implicarent contradictionem, quia boni essent et non
boni.


1. Jesaias 45, 7. 
2. Hac similitudine utitur Moses Rambam libro I. 
3. Deest alibi. 
4. Exod. 33, 5.


OCTAVIUS: Hanc mali non quidem definitionem, sed descriptionem ex boni
privatione amplexus est Augustinus1,
ne1 in placitis Manichaeorum, in quibus
diutissime2 acquieverat, consenuisse3 videretur.


1. Contra Faust. Manich. 
2. Deest in aliis codicibus. 
3. Alibi: densissime. 
4. Alius: consensisse.


SENAMUS: Si malum nihil est, qui malum agit, nihil agit; at1 qui nihil agit, nullam poenam meretur; quare qui malum
agit, nulla poena dignus est.


1. Desunt haec sequentia Senami verba in alio codice.


CURTIUS: Praestat, inquit Lucilius, otiosum1
esse, quam nihil agere. Quare argumentum illud contrario argumento
refellitur: Qui malum2 agit, poena dignus
est; qui nihil agit, malum agit; igitur qui nihil agit, poena dignus sit
oportet.


1. Alibi: occisum. 
2. Alibi: male.


SENAMUS: Si sola privatione bona malis opponuntur, quid est quamobrem
Aristoteles1 et ceteri in uno paene
communi2 sensu contraria statuunt?


1. Libro I et II Ethicorum. 
2. Deest in alio codice.


TORALBA: Non tantum in eo peccatur ab Aristotele, quod bona malis
contraria posuit, sed in eo etiam, quod bonum finitum, malum vero
infinitum esse putat1. Nam si ex contrariis
alterum esset finitum, infinitum alterum, oportet finitum ab infinito
dissipari. Ut si esset ignis infinitus, parvo momento aquam finitam
incendio, calore, siccitate consumsisset, aut aqua infinita ignem
finitum exstinxisset. Sic malitia infinita bonitatem finitam
oppressisset et mundum hunc funditus evertisset. At cum nihil actu
infinitum sit, praeter primam causam, ut superius demonstratum est,
nihil ei contrarium esse potest. Ex quo sequitur, bono nihil contrarium
esse posse, quia solum infinitum est, malum vero non modo infinitum non
esse, sed ne esse quidem, nec aliter intelligi, quam privatione.


1. Libro I cp. 6 Ethicorum ad Nicomachum.



SALOMO: Illud scite a sapientiae magistro dictum est1: Nunquam malitia sapientiam superavit.


1. Sapientia 7, 30.


SENAMUS: Si virtus omnis in mediocritate consistit inter extrema vitia,
consequens est, a vitiis virtutes, a malis bona1 longe superari, cum semper uni virtuti duo vitia
opponantur.


1. Alius: a bonis mala.


TORALBA: Nihil ab Aristotele videtur levius dici potuisse, quam virtutes
versari in medio vitiorum, et contraria bonis finitis mala infinita,
statuere, quia si bona sint finita, mala vero infinita, ubinam virtutes
tot ac tam multae reperientur, quae media vitiorum infinitorum tueri
possint1? Quid item alienius2 ipsa natura, quam duo vitia inter se et uni virtuti
contraria ponere, cum nullum sit in tota natura rectius3 decretum, quam unum uni4
contrarium esse: quia cum bonis mala contraria fecerit, etiam5 virtutes vitiis contrarias esse decrevit. Quae cum
absurdissima sint, tum vero nihil absurdius, quam malo quod posuit
infinitum, extrema definire. Posuit enim inter duo extrema mala, cum
tamen infinitae rei nec media possint nec extrema cogitari. Oportet
autem vitiorum sive malorum extremitates determinatas esse, ut medium
sive rei sive rationis inveniatur.


1. Libr. 1 cp. 8 Ethicorum. 
2. Alibi: alienum. 
3. Aliua: certius. 
4. Alibi: suum sui. 
5. Deest in alio codice.


SENAMUS: Si auream illam, quae semper omnibus laudatissima visa est,
mediocritatem tollamus1, omnium virtutum
radices ac fibras evellere atque elidere oportet.


1. Alibi: tollimus.


TORALBA: Num1 tibi, Sename, sapientissimus,
prudentissimus, doctissimus quisque majori laude cumulandus venit, quam
si2 mediocriter doctus sit?


1. Alii: Nonne. 
2. Alibi: qui.


SENAMUS: Virtutum seu bonorum moralium media queruntur, non item
intellectualium, in quibus extrema sunt laudatissima. At sapientia,
prudentia, scientia bona sunt intellectualia.


TORALBA: Novam1 hanc Peripatetici inveterato
morbo medicinam quaesivere, sed non videntur virtutes omnes
intellectuales esse, ut rectissime Stoici definierunt2, alioquin virtutes morales in mortali ac bruta cupiditate
collocare oporteret, nec praemia bonorum immortali debentur intellectui,
sed mortali cupiditati. Si tantum3 illae4 sint5 virtutes
morales, quid ineptius quam sapientissimos, prudentissimos, doctissimos
summa laude dignos haberi, quia virtutes intellectuales, quo plures ac
majores, eo sint meliores, eum vero, qui6
justissimus, fortissimus, temperatissimus fuerit, ut vitiosum accusari,
quia recedit a mediocritate.


1. Alius: novi. 
2. Cicero de fin. 
3. Alius: tamen. 
4. Alibi: ullae. 
5. Alibi: essent. 
6. Alii: si vero quis, vel: is vero qui.


FRIDERICUS: Profecto praestat, mediocriter doctum ac prudentem, quam
mediocriter justum ac temperantem esse, ut contra novam Peripateticorum
disciplinam1 statuamus, praestabiliorem esse
in virtutibus intellectualibus, quam moralibus, mediocritatem.


1. Alibi: doctrinam.



CORONAEUS: Apposite quidem haec. Sed ne a proposita bonorum ac malorum
mediocritate1 discedamus, cum ea quaestio
permagni sit ponderis ac momenti, ne vel duo mundi principia inter se
contraria, vel Deum omnipotentem2 maximum
mali auctorem statuamus, etiamsi daemones eo ipso, quod sunt, bonos esse
demus, i.e. ut summi i.e. essentiae ac intelligentiae participes, quis
tamen eos3 judicet malos esse, qui
corruptionem, interitum, calamitates, bella, perniciem, tempestates,
populares morbos, incendia, naufragia, mortes inferunt? Ob id enim in
sacris litteris malos appellari videmus spiritus.


1. Alii: disputatione. 
2. Alius: optimum. 
3. Alibi: non.


SALOMO: Quis improbum putet, qui jussa Dei diligenter exsequatur?


CORONAEUS: Nemo quidem opinor.


SALOMO: Cur1 ergo non idem judicemus de
angelis ac daemonibus, qui tam diligenter mandatis obsequuntur2, qui nihil faciunt injussi? Ergo eo magis, quod
quae a Deo jubentur3, semper justa sunt, nec
juris ac justitiae executio ullam injuriam habet.


1. Alibi: cum vel: tum. 
2. Alibi: mandata exsequuntur. 
3. Psalm. 148.


FRIDERICUS: Quaedam mala sunt poenae, quae a Deo probantur, ut cum Deus
contestatur1 acerba voce populum, nullum esse
malum in civitate, quod non fecerit. Mala vero culpae i.e. adulteria,
furta, parricidia Deus execratur.


1. Deuteron. 32. 3 Regum 9 et 21. Jesaiae 54. Jerem. 2 et 31.
Amos 3. Jon. 3. Mich. 1 et 2.


SALOMO: Vox ebraica, quae verbo Hiphil significatur, permissionem potius
et fieri facere, ut pinguius loquamur, quam actionem ipsam agentis
significat. Id autem apertius intelligitur ex eo, quod1 scribitur: Consurrexit2
autem Satan contra Israëlem et incitavit Davidem, ut populum
numeraret. Hic quidem Satanae executio, illic jussa Dei
significantur. Malum vero culpae aut nihil est aliud, quam boni
privatio, aut ad bonum aliud refertur, cum Deus omnipotens3 maximus etiam horum scelera, flagitia, fraudes ad
improborum ultionem convertere soleat. Atque in eo potissimum
perspicitur Dei bonitas, quod nihil unquam sceleris admitti patitur,
nisi melius quoddam ex iis prospiciat futurum, ut Joseph ad fratres, qui
se vendiderant: Malum quidem contra me decrevistis, inquit,
sed Deus in bonum illud convertit4.


1. 2 Regum 14 et 24 et 1 Chronicorum 22. 
2. Alibi: Insurrexit. 
3. Alius: optimus. 
4. Geneseos 50, 20.


TORALBA: Idem fuit Theophrasti sensus de Deo: Illud, inquit, quod primum
est ac divinissimum, omnia ea optima vult esse, i.e. τὸ
γὰρ δὴ πρῶτον καὶ θειότατον, πάντα τὰ ἄριστα βουλόμενον. Et quia
summo bono exciderunt1, non quidem mali sunt,
sed minus boni, minus honesti eoque minus, quo longius a summo bono2 discedunt3. Neque enim
Deus ab improbis, sed improbi a Deo discedunt, qui bonorum omnium auctor
est, nullius

mali causa, felicitatis parens pulcherrimus, optimus,
simplex, verus, πάντων
ἀγαθῶν αἴτιος, κακῶν ἀναίτιος, αἴτιος εὐπραγίας, κάλλιστος, ἄριστος,
ἁπλοῦς, ἀληθὴς, ut4 divinissime Plato
scribit, et ut Porphyrius5: θεὸς ἀγαθὰ
μὲν πάντα, μηδὲν δὲ φαῦλον βούλεται. Et quidem Plutarchus nullo
suo merito reprehendit Chrysippum. Cum enim Chrysippus scripsisset, Deum
cacodaemones calamitatibus et cladibus inferendis6 praefecisse: Nonne, inquit Plutarchus, crimen Deo
ingeritur, quasi rex optimus improbis7
ministris gubernacula det eosque patiatur in optimum quemque saevire?
Acerbe quidem Plutarchus, vir alioquin gravissimus. Neque enim
Chrysippus scripserat, cacodaemonibus gubernaculum concedi, sed potius
ministros, lictores, carnifices ad justa supplicia irroganda designari.
Quin etiam Deus apud Malachiam8:
Coërcebo, inquit, vastatorem, ne fructus regionis vestrae
corrumpat.


1. Alii: excidunt, vel: excedunt. 
2. Alii: de summa bonitate. 
3. Dionysius Areopagita, libro II, de divinis nom. 
4. Alibi: et. 
5. Περὶ
ἀποχῆς.. 
6. Alii: exequendis, vel: exigendis. 
7. Alibi: impiis. 
8. Malachiae 3, 11 (2).


SENAMUS: Cur igitur daemones, cur Satanae i.e. adversarii, cur
insidiatores, cur diaboli i.e. calumniatores dicuntur, si mali non
sunt?


FRIDERICUS: Id quod suae naturae ac officio suo consentaneum est,
optant1 et exquirunt, scilicet perdere,
grassari, corrumpere; nihil tamen injussu principis2 aut magistratuum, i.e. Dei, vel angelorum.


1. Alibi: exoptant. 
2. Alibi: principum.


SENAMUS: At Augustinus1 scribit, Deum ipsum
inclinare hominum voluntates ad malum.


1. De libero arbitrio II, 21.


FRIDERICUS: Bona fide scripta theologorum interpretari debemus, cum
innumerabilibus locis Augustinus malorum origines longissime a Deo
propellat. Haec igitur ad permissionem trahenda sunt.


SALOMO: Cancer est incurabilis, inquit Philo1
Ebraeus, Deum mali auctorem arcessere. Quid enim impuri ab ipso latice
puritatis, quid malia ab ipso fonte bonitatis manare potest? Vae
vobis, inquit Jesaias2, quod dicitis
bonum malum et malum bonum! Saepissime viros illustres ac fortes
subducit3 et ipso aetatis flore decerpit, ne
deteriora in hac vita patiantur; ut Josiam regem optimum ac
religiosissimum, et quominus dubitaretur a vate Hulda4 denuntiari jussit, ne impii Deum incusarent, quod tantae
virtutis principem ab hoste Pharaone pateretur occidi.


1. In libro de profugis cp. 23. 
2. Jesaias 5, 20. 
3. Sapient. XIV. 
4. 2 (4) Regum XXII.


CURTIUS: Profecto Plutarchus eadem divinitus mihi scripsisse videtur:
προεξάγει
τινὰς ἐκ τοῦ ζῆν τὰ μέλλοντα προορώμενος.


CORONAEUS: Procul ergo sint, qui Deum malorum auctorem faciunt, non modo
quia non prohibet, verum etiam quia jubet, quia decrevit, et haec verba:
excoecavit, induravit non ad permissionem, sed ad efficacem Dei
actionem referri affirmant, quem alioquin1
otiosum fore2 metuunt, quin etiam incestum
Absolonis Dei opus esse affirmant, quanquam saepe3 alius aliud sentiant4

nec verba ad permissionem trahenda putant, sed ad jussa referri. Ad quid
ergo Psaltes lyricus ita exclamat: Quoniam non Deus volens
iniquitatem tu es5? Et cum Manassis regis
scelera execraretur: Quia fecit illud quod nunquam jussi, nec in cor
meum ascendit6.


1. Alius: aliqui. 
2. Alibi: fere. 
3. Alibi: saepius. 
4. Alibi: sentiat. 
5. Psalm V, 5. 
6. Jer. 7, 31. 19, 51. 32, 35. coll. 2 Regum 21, 6 et
9. 2 Chron. 33, 6.


OCTAVIUS: Sed gravior est morbus illorum, qui malorum iliadas enumerant,
nihil tamen boni reperiri ajunt, ut Rabbi Maurus1 ac Plinius2, qui hominem
omnium calamitosissimum et naturam novercam contumeliosissime appellant,
cum tamen hominem paulo minorem angelis fecerit Deus et in omnes
animantes summum imperium ei dederit.


1. Alius: Maimon. 
2. Hist. natur. l. 7.


CORONAEUS: Satis igitur de origine bonorum et malorum; nondum tamen
Senami propositae quaestioni satis videmur fecisse, unde scilicet tot
angelorum ac daemonum myriades, cum suapte natura mortales sint, nisi
Dei bonitate sustineantur, aut unde in demortuorum locum et ordinem
substituantur?


SALOMO: Si nihil praestabilius est in natura ordine decente, illud
minime dubium est, in utrisque angelorum ac daemonum ordinibus
principatus ac dominationes existere. Cum enim de Leviathano Deus
loquitur: Quanto, inquit, robore pollet, quanto1 apparatu copias instruit? id est daemonum exercitus. De
angelis autem Daniel scribens2:
Princeps3 regni Persici restitit mihi; en
vero Michael, unus de primariis principibus, opem mihi tulit. Unde
tamen et quando geniti et quando sint interituri, non est, opinor,
humanae mentis affirmare.


1. Alius: quam decenti. 
2. Daniel X, 13. 
3. Alius addit: inquit.


CURTIUS: Nihil omnino in sacris litteris de angelorum creatione; qui
tamen divinitus interpretantur oracula sacra, coelorum ac siderum
creatione angelos intelligi volunt.


FRIDERICUS: Ista quidem oratione coelos ac sidera naturam angelicam et
animalem habere oportebit.


TORALBA: Quidni? Certe et Theophrastus et Alexander1 Aphrodisiensis, Peripateticorum princeps2, corpora coelestia non modo intelligibili, verum etiam
sensibili facultate praepollere affirmant, alioqui dignitate ac
praestantia naturae animantibus longe inferiora essent. Itaque
Plato3 Solem vocat ζῶον ἀΐδιον ἔμψυχον.


1. Metaph. II, 6. De coelo IV, 6. 
2. Alius: principes. 
3. In Timaeo.


SENAMUS: Cur igitur animal in hominem et brutum diviserunt, si coelestia
sidera animalia sunt?


TORALBA1: Quid vetat perspicuis argumentis
utentem duplex animal statuere, scilicet intelligens et brutum?
Intelligens rursusque duplex, coeleste inquam et sublunare, et
coelestium animantium visibilia quaedam, ut stellas, et invisibilia, ut
angelos; sublunarium item duo genera, quorum

altero, quod visibile sit, homines contineantur, altero, quod sit
invisibile, mentes cadaveribus superstites2, quae vel angelorum, vel daemonum subeunt naturam?


1. Deest in aliis codicibus. 
2. Desunt haec undecim sequentia verba in aliis
codicibus. 
3. Alibi: separatas.


SENAMUS1: Sed quis erit talium animantium
sensus, quis cibus, quis potus, quae vita?


1. Deest in aliis codicibus.


SALOMO: Ratiocinari, intelligere, contemplari, agere. Rationem enim1 et intelligentiam et actionem non angelis modo,
verum etiam sideribus ipsis inesse, testantur illa: Coeli enarrant
gloriam Dei2. Vocem enim שָׁמַיִם rationali tantum naturae convenire,
docent Abraham Aben-Esra et Moses Rambam3,
eoque referri verba Dei ipsius4: Cum simul
jubilarent stellae matutinae et exsultarent omnes filii Dei. Item illud:
De coelis pugnatum est, stellae ipsae a stationibus suis bella
congesserunt contra Sisaram5. Apertius
etiam Daniel6 scribit, eos, qui integritate
praestantes alios docuerint, ut coeli splendorem conspicuos fore, qui
vero plurimos ad verae justitiae decus perduxerint, ut stellas fulgorem
sempiternum ac domicilium in coelo habituros. Itaque sanctuarii cortinae
imaginibus angelorum subornari jubentur, ut intelligamus, sidera naturam
angelicam in7 se ferre; est enim sacrarium
mundi exemplum, mundus vero exemplar8.


1. Deest in aliis codicibus. 
2. Psalm 19, 2. 
3. Lib 1 cp. 71. 
4. Job. 38, 7. 
5. Judicum V, 20. 
6. Daniel XII, 3. 
7. Alii: prae. 
8. Philo in sacrarii description. l. 1 c. 10.


OCTAVIUS: Tomi1 Faridus, Ismaelitarum
theologus clarissimus2, planetas ac sidera
Deos esse minores scribit, ut etiam Alexander Aphrodisiensis3, Origines4, Diodorus,
Johannes Picus, non aliter pisces in aquis, feras in silvis, pecora in
pascuis, quam animata sidera vivere in coelis et in suiscunque5 aedibus6 ac locis
collocari tradunt. Nec temere Hipparchus mentes humanas coeli particulas
esse dicebat7, quod utrisque inesset vis
intelligendi. Quod vero, Sename, cibum aut potum coelestibus animantibus
ad vitam propagandam quaeri putas8 oportere,
an etiam Deum sine cibo vivere non posse arbitraris?


1. Alius: Ebn. 
2. Alibi: doctissimus. 
3. Lib. 1 c. 10 Dist. 
4. Περὶ ἀρχῶν.
Hexapl. l. V. 
5. Alii: suis quaeque. 
6. Alius: sedibus. 
7. Plin. hist. nat. 2, 27. 
8. Alius: putes.


SENAMUS: Non ita stupidus sum, ut Deum, quem incorporeum esse Toralba
demonstravit, cibo pasci putem, sed1 corpora
coelestia, sidera, stellas, ignes egere pabulo Posidonius, Stoicorum sua
aetate facile princeps, ita confirmabat, ut mundum tunc deflagraturum
diceret, cum totus humor elementaris siderum continuis alimentis2 consumtus esset.


1. Cicero de nat. Deor., eoque referunt Jovis ac Deorum naturaA in Aethiopia ad extremas oras Oceani. 
2. Duo haec verba desunt in aliis.


A. Alius: convivia vel; nomina.



OCTAVIUS: Cur non ita1 tot ac tam multis
saeculis, quae ab aetate Posidonii fluxerunt, humores aquarum minui aut
siderum ardoribus consumi videmus?


1. Alii: igitur vel ergo.


SALOMO: Est in sacris litteris arcanum mirabile, astrologis ac physicis
omnibus occultum, scilicet coelum aqueum, quod a vertice1 convexo2 supremi coeli tam
distat, quam oceanus a concavo ejusdem coeli. Distat autem, ut Ebraeorum
aeque ac Arabum astrologi confirmant, septemdecim millibus terrestrium
diametrorum, eoque pertinere dicitur illud: Divisit aquas ab aquis et
inter utrasque3 coelos
collocavit4. Inde aquarum
colluviones5 apertis coeli cataractis
effusae, terrarum orbem cumularunt, alioqui nulla unquam diluvia
fuissent, contra quam omnes omnium gentium theologi ac physici
confirmant6, quia si totus oceanus ac omnia
flumina7 in vapores ac nubes abeant8, vix millesimam aquarum diluvio9 effusarum partem efficere potuissent, cum aquarum vis non
ex oceani alveo super terram erumperet, sed totas 40 dies tanta copia
deplueret coelitus, ut supra montium altissimorum juga 15 cubitos10 exsurgerent.


1. Alibi: vortice. 
2. Alibi: connexo. 
3. Alibi: utrosque inde. 
4. Genesis 1, 7. 
5. Alii: Collusiones. 
6. Alibi: affirmant. 
7. Alibi: omnes fluvii. 
8. Alibi: habeant. 
9. Alibi: diluviis, vel: diluvii. 
10. Alius: cubitis.


SENAMUS: Num sidera illa animata1 supra
coelestibus aquis pascantur, nescio; non video tamen, quamobrem aquis
sidera vescantur, aut cur globosa illa lumina animantium appellatione
contineantur.


1. Alibi: animantia.


CURTIUS: Loquendi magister optimus est usus. At non modo Academici et
Peripatetici1 coelos ac sidera complectuntur
animalium rationalium appellatione, verum etiam Augustinus2, Hieronymus, Thomas Aquinas, Scotus mundum hunc animal
vocant.


1. Plato in Timaeo et Proclus ad Platon. Alexander l. 1. c. 20.
Enchir. c. 43. In Ps. 24. p. 1. qu. 70 art. 3. L. 2. dist. 14.
qu. 2. 
2. In Exod. 43.


SENAMUS: Si sol, si coelum est animal, oportet corporis et animae, quasi
materiae et formae, partes in unam et eandem hypostasin uniri. At
Peripateticorum et Arabum philosophorum familia intelligentias
coelestibus corporibus avulsas et separatas confitentur. Quo igitur modo
ad animalium1 coagmentationem
copulabuntur2?


1. Alibi: animantium. 
2. Alibi: computabantur.


TORALBA: Profecto Thomas Aquinas, Aristotelis sententiam secutus,
confitetur, intelligentias coelestes, seu angelos seu mentes separatas
appellare libet, corporibus coelestibus adjungi. De duobus igitur
alterutrum necessarium est, aut plane uniri ad unius animati corporis
hypostasin constituendam, aut penitus a coelestibus corporibus esse
avulsas. Quodsi uniuntur ad animal constituendum, illud est rationale
aut irrationale, non hoc, igitur illud. Si vero coelum non est eadem
unius1 animati corporis hypostasis, neque
idem corpus naturale ex intelligentia et coelesti corpore constans2, profecto

necesse est, orbium coelestium cursus esse violentos, non naturales, ac
moveri ab extrinseco motore, erga mobile ut angeli erga sidus,
opifices3 erga machinam, i.e. incorpoream
substantiam abstractam nec coelo concretam corpus coeleste naturale et
exanime circumagere, quoniam nulla corporis naturalis unio sine
concretione existit. Cum autem nihil admirabili coelestium orbium
conversione constantius sit, relinquitur, motus coelestes non esse
violentos i.e. ab extrinseco motore, sed naturales, i.e. ab intrinseca
et sibi coëssentiali forma fieri4. Quid enim
violentum in rerum natura diuturnum esse possit? Quanquam mirum est,
Aristotelem5 coelestes naturas exanimes
fecisse, nec aliter a mentibus segregatis circumagi, quam rotas ab
opifice, cum tamen non dubitarit, appellare Deum ζῶον ἀΐδιον ἄριστον,
ubique vero animal ex anima et corpore constare
affirmet6.


1. Alibi: hujus. 
2. Alibi: constat. 
3. Alibi: opifex. 
4. Alibi: moveri, vel: cieri. 
5. De prima philosophia, de praedicamentis, de
anima. 
6. Alibi: confirmat.


SALOMO: Corpora coelestia ipsaque sidera esse animantia, non modo
Toralbae perspicua facilique1 demonstratione,
verum etiam auctoritate divina constat. Cum Ezechiel in visione
divinae2 majestatis rotas, quas interpretes
tum Ebraei tum Chaldaei שָׁמַיִם
coelos interpretantur, per sese moveri diceret, subjecit haec verba:
Quia spiritus vitae3 erat in
illis4. Ubi aperte refellitur
Aristoteles, qui putat coelos extrinsecus et a motore extrinseco moveri,
ac praeter coelos, quibus spiritum inesse dixit, etiam animalia circa
coelos denotavit, i.e. angelos, deinde supra coelos speciem lapidis
Saphirici5, qui ab eodem chrystallus
appellatur, ingens coelum scilicet aqueum, quasi chrystallus, concreta,
sedes Dei praepotentis. Et quemadmodum fontes et flumina de mari
derivantur et in maria refluunt6, praeter id
quod a terris et animantibus ebibitur vel ardoribus exspirat: ita quoque
eorum animi, quorum coelestis est origo, in illum intelligentem ac
coelestem oceanum, ubi stellae fulgent, revolare confitendum est,
praeter eos qui, terrestri labe conspurcati, affigunt humo7 divinae8 particulam aurae, ut
lyricus ille Epicureus scribit. Inter eos tamen, qui coelitus9 delapsi coelestia repetunt, hoc interesse videtur, quod
qui multos ad verum decus erudiunt, non aliter quam coeli10 splendor, qui autem ad veram pietatem ac sapientiam
divinam, non aliter quam sidera ipsa conspicui futuri sunt. Sic enim
Daniel, Prophetarum princeps, non obscure, sed aperte scribit. Id enim
confirmat Philo Ebraeus11, ubi haec verba
interpretatur: Intuere stellas, sic erit semen tuum, non
tantum12 multitudinem, sed etiam felicitatem
futuram, significat ad coelestem animorum naturam.


1. Alii: facilius. 
2. Alibi: divina. 
3. Alibi: quia vita. 
4. Alius: quia per sese moveri diceret, vita erat in
illis. 
5. Alii: Saphirini. 
6. Alii: defluunt, vel: diffluunt. 
7. Alius: affligunt hanc. 
8. Alii: divinarum. 
9. Alii: coelestibus. 
10. Haec duodecim sequentia verba desunt in aliis
codicibus. 
11. In libro: Quis rerum divinarum haeres.
Opp. ejus Graeco-lat. p. 385. 
12. Addit alius: inquit.


OCTAVIUS: Hanc profecto disciplinam, ab ultima antiquitate receptam,

constat a Chaldais et Ebraeis ad Graecos manasse1: Hipparchus enim mentes hominum coeli partes esse et in
coelestem naturam redire scripsit, et novam stellam sua aetate genitam
et quo die fulsit, denotavit. Dubitavit etiam, an saepius id fieret.
Aristoteles autem antiquissimam illam disciplinam posteritati traditam
fuisse confirmat, eos scilicet, qui virtutum eximiarum laude
claruissent, tandem ex hominibus angelos fieri, sed pauci quos aequus
amavit Jupiter atque ardens evexit ad aethera virtus.


1. Plinius hist. nat. 2, 27.


SENAMUS: At virorum illustrium non tanta raritas est, ut si mentes eorum
in stellas abirent1, numerus stellarum
incrementum accepturus fuerit. At non plures in toto coelo quam 1025,
aut si Ebraeis quibusdam astrologis2
credimus, 1095 apparent.


1. Addendum fortasse: quin. 
2. Alius: theologis.


FRIDERICUS: Infinitam vim stellarum esse, non modo haec verba Dei:
„enumera stellas“ significant, sed etiam lacteus circulus
innumerabilium stellarum multitudinem suo candore demonstrat. Nam si
minima stella orbis octavi modo aspectabilis, duodecies terra major est,
ut quidem1 astrologi tradunt, quis dubitat
infinitas esse terra minores, quae invisibiles sunt?


1. Alius: quidam.


SALOMO: Sed quando piorum ac illustri virtute nobilium mentes in coelum
evolaturae, quibus ante1 officiis
defuncturae, quid prius in terris relictis corporibus acturae, quibus in
locis aut regionibus aut populis aut muneribus praeficiendae sint2, inter arcana3 divinae
majestatis positum4 est. Quod etiam5 in cantico Mosis dicitur: Cum divideret
altissimus gentes pro numero Israëlitarum, plerique interpretes
Ebraei et Chaldaei legunt pro numero angelorum Dei, quod beatis
mentibus, i.e. angelis, imperia in regiones et populos tribuantur. Eoque
pertinere videtur, quod Ezechiel6 scribit:
Suscitabo, inquit, ovibus meis pastorem, qui pascat eas,
servum meum Davidem. Ego vero illis etiam Deus7 et servus meus David in medio eorum8. Bis servum dixit, ne quis putet ad filium Dei verba
Jeremiae aut Ezechielis pertinere; David autem mortuus erat annos 420
antequam Ezechiel scriberet.


1. Alius: autem. 
2. Alibi: sunt. 
3. Alii: arcanis. 
4. Alibi: repositum. 
5. Alii: enim. 
6. Ezechiel 34, 24. 37, 24. Jeremia 30, 21. Psalm 88, 71
sq. 
7. Alius: in Deum. 
8. Alibi: illorum.


CURTIUS: Illud quidem1 Plato confirmare
videtur: Deus, inquit, dedit reges et principes urbibus nostris, non
homines, sed altioris generis diviniores2
daemones constituit. Quod plane congruit verbis Danielis, quibus angelum
principem3 regni Persiae angelo Danielis
restitisse scribit.


1. Alibi: Istud quidem, vel: quin idem, vel: hoc
quidem. 
2. Alibi: divinioris. 
3. Alius: angelus princeps.


SENAMUS: Mihi sane aeque ac Plinio valde absurdum visum est, ut qui homo
esse desierit, Deum se esse1 confidat.


1. Alius: fore.


FRIDERICUS: Ex humana mente Deum fieri valde absurdum est, sed angeli
induere naturam perspicuum fit non modo ex iis, quae1 superius

allata sunt, verum etiam ex ipsis evangelistarum scriptis2, qui neminem dubitare patiuntur. At Plinius cogitare
debuit, in ipsa naturae contemplatione saepius ex eruca chrysalim, ex
chrysali papilionem alatum, et quidem essentia multo puriore volantem
nec amplius frondibus et foliis, sed florum odoribus et mellito rore
vescentem. Illud etiam mirabilius, quod quemadmodum eruca mutata in
papilionem eosdem colores in alis pictos refert, ita quoque mentes
illae, quae cadaveribus superstites esse possunt3, pristinos mores vel habitum4
referunt, ut candidissimi viri purissimum habent ac tenuissimum corpus,
omnino diversum ab iis, qui versuti ac versipelles extiterunt.



1. Alibi: quaecunque. 
2. Matth. 22, 30. Marc. 12, 26. Lucae 10, 36. 
3. Alibi: possint. 
4. Alibi: habitus.


TORALBA: Ego semper hac opinione tractus sum,
intellectum actuosum, quem Aristoteles advenire dixit θύραθεν extrinsecus, i.e. ut ego
arbitror1, θέοθεν, ὑψόθεν,
οὐρανόθεν divinitus, superne,
coelitus, nihil aliud esse quam angelum cuique2 ducem homini divinitus tributum; satis enim3 superioribus demonstrationibus de animorum natura rejecta
est Aristotelis opinio4, qui hominis
intellectum, actuosum et patibilem eundem esse putavit.


1. Alius: interpretor. 
2. Alii: cujus. 
3. Alii: etiam. 
4. Libro III de anima.


SALOMO: Si quis capere velit vim patibilis intellectus ad intellectum
actuosum, quem Rabbi Moses1 angelum vocat,
cuique2 ducem solis et lunae contemplari
oportet naturam. Nam ut ἄνθρωπος
a veteribus μικρόκοσμος
appellatur, ita quoque μακρόκοσμος non inepte μεγάνθρωπος appellari potest. Et ut luna
solis conjunctione illustratur ac splendescit, eadem a solis amplexu et
aspectu avulsa obscuratur; sic3 mens humana
angeli contubernio ac societate quasi solis conspectu illustratur, et ab
eodem si deseritur4, languescit ac tenebris
involvitur. Perinde ut cum luna terrestribus umbris a sole deserta,
illam quam prius acceperat a sole lucem amittit, ac tantisper sol et
luna lucent, hostes Jehosuae, i.e. daemones, humanae salutis hostes, in
fugam aguntur. Ob id enim Jehosua5, i.e.
salutis auctor, solem et lunam consistere jussit, ut Moabitas ad
internecionem deleret6. Hujus enim loci
sententia haec est allegorica, ne semper litteris ac sensibus haereamus,
tametsi divina potestate sol et luna aut utrique similia7 luminaria noctem illam illustraverint8, quo facilius hostes exscinderentur, allegoria tamen mihi
gratior est. Huc enim pertinent illa, quae plerosque theologos varie
distraxerunt, cum arcana diviniora pinguius interpretantur. Nox,
inquit Michaeas9, nobis10 irruit11 pro visione et
tenebrae pro divinatione, et occumbit sol super prophetas illos diesque
obtenebrabitur. Quae loca infinitis erroribus ac teterrima
interpretatione plerique ad solem visibilem et judicii diem extremum
referri putant oportere, quod non minus absurdum est, quam judicium
mortuorum post annum bis millesimum differre, cum haec pertineant

ad solem angelicum, sive intellectum actuosum, quem sapientiae
magister12 appellat solem intelligentiae.
Item illud: Sol in ortu suo obtenebrascet et luna non lucebit.
Item13: Pudefiet sol et luna
erubescet, quae in ultionem improborum dicta sunt, sequentia vero ad
bonorum decus: sol non erit tibi ulterius in lucem diuturnam, et
lunae splendor non lucebit, sed dominus erit tibi lux perpetua14, i.e. tanta15
lux ab immortali Deo menti tuae affulgebit, ut etiam lux intellectus
agentis disparitura sit, non aliter quam ortu solis splendor lunae ac
siderum obscuratur aut certe non apparet. Quod apertius Philo
Ebraeus16: Exoriente, inquit, divino lumine
humanum occidit, occidente divina luce humanum exoritur, quod vatibus
contingit, ut immigrante spiritu divino mens eorum emigrare videatur.
Itaque Esaias17 subjicit: Non occidet
ulterius sol tuus, nec abscondetur luna tua, quoniam Deus est lux
sempiterna tua. Rectissime enim psaltes lyricus18 Deum appellat solem. Hunc enim locum: misericordiam
et veritatem diligit Deus hebraica lectio sic habet: שֶׁמֶשׁ וְמָגֵן יְהוָֹה i.e.
sol et scutum Deus est. Ita planum19 fit,
lumen intellectus patibilis ab intellectu agente, agentis vero lumen a
luce superiore et diviniore20 manare, ne quis
intellectum actuosum putet Deum esse aut pro Deo colat. Item illud:
Post tertiam vigiliam lumen subito sol noctu recipiet et luna ter
interdiu. Haec si quis interpretari velit de sole visibili, nae
peritis aeque ac imperitis se deridendum propinat. Hoc igitur voluit,
intellectum actuosum post tertiam vigiliam, i.e. post horam noctis
tertiam, intellectu patibili copulari. Propterea Bileamus vates et Hulda
legatos21 regum se de futuris consulentes
consistere jusserant, ut in somniis nocte sequente caperent oracula
divina.


1. Lib. II, c. 6. 
2. Alii: cujusque. 
3. Leo Ebraeus 1. 3. 
4. Alibi: desideretur. 
5. Josuae 10, 12. 
6. Alibi: aboleret. 
7. Addunt alii: quaedam. 
8. Alibi: illustraverunt. 
9. Michae 3, 6. 
10. Alibi: vobis. 
11. Alibi: irruet. 
12. Cap. 5. 
13. Jesaiae 13, 10. 24, 23. 
14. Jesaiae 6, l. 9. 
15. Alius: ista. 
16. in libro: Quis rerum divinarum haeres. 
17. Jesaiae 60, 20. 
18. Psalm 64, 12. 
19. Alibi: plenum. 
20. Alibi: divina. 
21. Alii: legatis.


CURTIUS: Quod Salomo ex arcanis Ebraeorum explicat, plurimum lucis ad
quaestiones arduas de intellectu adepto afferre mihi videtur. Somnia
autem post auroram i.e. post tertiam vigiliam certiora ac veriora esse,
Graeci ipsi quoque tradunt et Morphea, quem somniorum Deum esse
putabant, sub auroram dormientibus apparere.


SALOMO: Interdum1 patibilis intellectus
accepta luce divina vigilante interdiu propheta vaticinatur, quod non
nisi divinissimis vatibus video contigisse, quales fuere Helias,
Helisaeus, Samuel, Ascalonites2. Themistius
procul ab allegoria solem coelestem ac visibilem appellat intellectum
agentem, hujusmodi ut Picus Mirandulanus3
animam mundi apud Platonem interpretatur lunam, quam jecoris ac
sanguinis in homine et aquarum in elementari

mundo moderatricem, solem vero cordis et spiritus in homine et aëris
temperatorem Ebraei posuerunt.


1. Alibi: Interdiu. 
2. Alii: Aralisonites. 
3. In positionibus ad Platonem.


CURTIUS: Forsitan haec, ab antiquis male percepta, Chaldaeos et Graecos
aeque ac Palaestinos impulerunt, ut solem, quem hi Apollinem, illi
Bahalem appellant, Persae Mithram, quasi naturae dominatorem,
divinationis principem1 esse
arbitrarentur.


1. Alii: divinationes principales.


SALOMO: Inde fomes impietatis. Cum enim rex Ochiosias de tecto delapsus
graviter conflictaretur, ac legatum ad oraculum Apollinis1 misisset, ut de futuro exitu responderet2, Helias legatis occurrens3:
Quoniam, inquit, rex Ochosias Bahalem pro Deo consuluit,
denunciate ei4, prope diem occasus sui
futurum. Alii non minus impie angelos humanae vitae duces pro Diis
habuerunt, inde lares ac familiares Dii, cum omnia uni ac praepotenti
Deo accepta ferre debuissent, quippe illius nutu ac potestate angeli
boni hominibus tribuuntur. Sic Deus ad Mosen5: Mittam, inquit, ante te angelum meum. Item
distribuit Deus de spiritu, qui erat super Mosen, et dedit super
septuaginta viros seniores et prophetarunt. Nec tantum boni, sed etiam
mali genii divinitus mittuntur ad ultionem impiorum. Misit Deus spiritum
pessimum inter habitatores Sichem6; item
invasit Saulem spiritus Dei malus7. Quin
etiam actiones angelorum aeque ac daemonum Deo tribuuntur, ut omnes
intelligant, uni aeterno Deo confitendum, hunc unum colendum esse ac
metuendum et ab omni daemonum metu cavendum, quasi per sese calamitates,
incendia, bella, strages hominum ac pecudum inferrent, cum tamen nihil
audeant injussi, nec si velint, possint. Non patiar, inquit
Deus8, in Aegyptiorum clade, vastatorem
daemonem tecta vestra subire, ut ubique dicitur Aegyptios occidisse.
Item illud: Increpabo devoratorem, ne fruges vestras absumat9. Quae omnia eo pertinent, ne quis putet, daemones
metuendos esse, aut angelos colendos, quia tametsi daemones10 in phantasiam et intellectum potestatem habent11, solus tamen Deus in phantasiam, intellectum et
voluntatem summum jus12 sibi vindicat, nec
illi sine Deo potestatem ullam habent.


1. Alius: Baalis. 
2. Alibi: respondet. 
3. 2 Regum 1, 2. 
4. Alibi: consulit, denunciatus illi. 
5. Exodi 23, 20. Numerorum 1, 25. 
6. Judicum 9, 23. 
7. 1 Sam. 18, 10. 
8. Exodi 12, 23. Numerorum 3. 
9. Psalm. 78. 105. 135. Malach. 3, 11. 
10. Alii: daemones in phantasiam, intellectum et voluntatem
summum jus sibi vindicant, nec etc. 
11. Alibi: habeant. 
12. Alibi: summam vim.


CORONAEUS: Apulejus libellum de Deo Socratis inscripsit, ut homines homo
nequissimus ad cultum daemonum pertraheret, cum tamen ejusdem argumenti
librum1 scripserit Plutarchus περὶ δαιμονίου τοῦ
Σοκράτους i.e. de angelo Socratis, qui semper illum a turpibus ad
honestum revocabat, nunquam tamen pro Deo coluisse, sed illi ut
fidissimo2 ac sapientissimo praeceptori morem
gessisse dicitur.


1. Alibi: libri argumentum. 
2. Alius: fidelissimo.



SALOMO: Interpretes Bibliorum1 LXXII, qui
jubente Philadelpho Aegypti rege sacras litteras ex Ebraicis Graecas
fecerunt, ubique2 daemonium pro3 Cacodaemone usurparunt, ut cum Raphael angelus daemonium
in superiori Aegypto constrinxisse dicitur. Item illud: Dii gentium
daemonia.


1. Alius: Biblici. 
2. Tob. 8, 3 et 20. Deuter. 32. 2 Paral. 21. Psalm. 9 et 21.
Jesaiae 35. 
3. Desunt haec octo sequentia verba in aliis codicibus.


SENAMUS: Illud verbi gratia libenter condiscam, quibusnam vinculis
daemones constringantur, quibus carceribus coërceantur, quibus virgis
vapulent, quae supplicia patiantur.


TORALBA: Si daemones corporea constant coagmentatione, ut superius
demonstratum est, quis dubitet, quin strictionem1, coërcitionem et eadem quae animata corpora
patiantur.


1. Alii: sectionem.


CURTIUS: Memini, cum Tholosae agerem, daemonem fulminis casu delapsum
dies septem in sutrina1 taberna constitisse
et indefessa lapidum jactatione domesticos valde conturbasse, sine
sanguine tamen aut caede cujusdam, nec aliter quam gladiis aut ensibus
per cubiculi vacua vibratis fugari potuisse.


1. False alii: subrina.


SALOMO: Ego vero daemones nullis gladiis, nulla vi, nullo telo fugari
posse statuo, nihil denique in elementis esse, quo terreantur. Ferrum,
inquit Dei vox ad Jobum1, habet quasi pateas
et chalybem, ut putre lignum. Quare qui2
jecore et corde piscis aut fumo fugatus dicitur, divina tantum potestate
fugatum interpretari debemus, idque voce divina testificante: qui
condidit illum, admovet ei gladium3. Nam cum
Saul perdere decrevissit Davidem et a malo daemone vexatus ad Samuelem
pervenisset, Cacodaemon deseruit Saulem4, qui
eodem momento divinis laudibus intentus vaticinari coepit, et cum a
Samuele discessisset, rursus a malo genio torquebatur.


1. Job. 41, 18. 
2. Alii: quo, vel: quod. 
3. Jobi 40, 14. 
4. 1 Sam. 19.


FRIDERICUS: Non solum mali genii1 a bonis
fugantur, sed etiam a malis. Et quidem saepe videmus, sceleratissimum
quemque sortilegum obsessos a daemonibus nullo negotio liberare, alios
quidem murmure in aures insusurrato, alios etiam2 in circulis et characteribus in fronte media obsignatis,
ut in Africa sortilegis hominibus, quos ipsi mahazinos3 appellant, consuetum est, aliorum denique simulatis
devotionibus ac precibus; quibus tacite principem daemonem placare
consueverunt, ut pietatis et sanctitatis laudem ab imperita plebe4 adipiscantur. Itaque Polycrates5: Mali daemones, inquit, ea faciunt sponte, contra6 inviti facere videntur et simulant se coactos vi
exorcismorum7, quos fingunt8 in nomine trinitatis,

eosque tradunt hominibus, quoad sacrilegiis ac poena damnationis9 illos involvant, quae cum in admirationem me
raperent10, carmine Sapphico lusimus hunc in
modum:


Daemonum vires, numeros, honores,

Jus, potestatem, officium, figuram,

Ordinem, sensum, facili quis ore


dicere possit?


Nam bonorum essentia quam11 malorum

Purior multo leviore motu

Fertur, hi vero graviore pressi


corpore constant.


At bonos inter medius malosque

Solus intercedit homo, Deorum

Ultimus totoque animantium su-12


premus in orbe.


Angelus custos, geniusque pravus

Huc et illuc nos rapiunt, quousque

Alter inviso referat graves ab


hoste triumphos.


Urbium tutela genîs suprema

Creditur custodibus ac domorum

Uniuscujusque, Deo favente,


cura jubetur.


Sunt quibus natura datur regenda,

Ut13 caducis
temporibus14 figuram

Et fluenti materiae decus cum


viribus addant.


Qui Deo mentes, animos15, precesque

Angeli mactant propiore vultu,

Numinis vultu16 nitidaque pleni


luce fruuntur.


Sed nihil praeclarius institutum,

Quam bonis pravos obedire, justis

Imperandi jus17 tribui sacratum


lege perenni.


1. Alibi: maligni. 
2. Deest in aliis codicibus. 
3. Alibi: mahuonos, vel: mohnimos. 
4. Alius: apud imperitam plebem. 
5. Lib. VII, c. 14. 
6. Alii: quae. 
7. Alibi: exorcismis. 
8. Alibi: pronunciant. 
9. Alibi: poenae damnationes. 
10. Alius: rapiunt. 
11. Alius: quae. 
12. Alius: ut sit ... primus. 
13. Alibi: Et, vel: Sunt. 
14. Alius: corporibus. 
15. Alibi: animas. 
16. Alii: metu numinis metu. 
17. Alibi: his.


TORALBA1: Ego quidem agnosco, imperium optimo
cuique gubernandi perito traditum, non video tamen, unde tanta daemonum
et angelorum multitudo, quanta tot ac tam multis provinciis, imperiis,
civitatibus, hominum

millibus necessaria judicio nostro videtur, nisi demus piorum mentes in
angelorum abire naturam, quorum tanta raritas est, ut vix ex multis
millibus unum reperiamus, ac ne unum quidem qui a recta via non
deflexerit, impiorum vero multitudinem pene infinitam esse. Et cum
mentes hominum cadaveribus superstites vivere, superius2 demonstratum sit, cum de animorum immortalitate
disputaremus, consequens est, angelorum mirabilem raritatem3, daemonum vero innumerabiles fore legiones, si modo verum
est, impiorum mentes in daemonum naturam mutari, ut4 piorum ac illustrium virorum animas in angelos converti;
alterum enim alterius consequens est ex oppositorum natura.


1. Alibi: SENAMUS. 
2. Alius codex: saepius. 
3. Alius: varietatem. 
4. Alibi: et.


OCTAVIUS: Plato quidem in Cratylo Hesiodi ac priscorum auctoritate viros
bonos, ex hac corporea labe ereptos, daemones fieri scribit.


FRIDERICUS: Eadem fuit Tertulliani sententia, hoc tantum1 a Platone differt, quod cacodaemonum vocem pro daemone
Platonis observavit.2


1. Alius: tamen. 
2. Alibi: usurpavit.


CORONAEUS: Hanc quoque Senami quaestionem arduam et difficilem Salomo
nobis dissolvet, quippe qui ex adytis1
Ebraeorum difficillima quaeque nobis aperire facile potest.2


1. Alibi: abditis. 
2. Alius: possit.


SALOMO: Morem tibi, Coronaee, gessi, quam sapienter nescio, sed tamen
bona fide quae sciebam quaeque nesciebam omnia aperui1, ac vereor, ne nimis multa videar effudisse2, et ut sensus intimos aperiam, non tamen satis Senamo
fieri potuerit, qui etiam rerum ab omnibus sensibus mortalium abditarum
demonstrationes poscit, tametsi nihil salutis3 ad summam afferant momenti, sed ut cuique libuerit, ita
sentire cuique liceat.


1. Alius: effutivi. 
2. Alibi: Effutisse. 
3. Deest in alio codice.


CORONAEUS: Tametsi haec ad salutis summam non spectent, attamen spectant
ad eruditionem meliorem, ad scientiam rerum divinarum, ad animi
oblectationem, qui veri cognitione contentus acquiescit.1 Argumentis enim probabilibus, ut rerum illarum natura
ferre potest, spondeo ac promitto satis Senamo factum iri.


SALOMO: Audivi quondam ab homine doctissimo, mentes eorum qui se
corporis voluptatibus omnino dedissent et quasi coeno conspurcati nullam
virtutum aut honestarum disciplinarum curam1
habuissent, una cum cadaveribus interire, idque litteris sacris haud
ambigue confirmari. Audite2, inquit
psaltes lyricus, audite populi omnes, attendite ad res omnium maximas
et gravissimas, quas potentibus aeque3 ac
tenuibus aperire decrevi, idque saepius repetitum, eos qui in
opibus4 et praemiis humanis spes suas
collocarint, aut in superbarum aedium substructionibus5 sui nominis ac potestatis6
fundamenta jecerint, non

aliter quam animantia bruta interituros. Item7 cum Jesaias8 dixisset,
tyrannos nunquam resurrecturos, subjecit: sed mortui Tui, domine,
resurgent ac vivent. Neque verum est tamen, impiorum animos9 omnes penitus perituros cadaveris occasu, ut
nonnulli putarunt10 ex eo loco Davidis אל יַקוּמוּ non stabunt, sed ut
pulvis flatu levissimo venti, sic etiam scelerati a conspectu Dei
dissipabuntur. Id autem Danielis11 testimonio
comprobari potest: Multi, inquit, dormientium in terra
pulverulenta resurgent, hi quidem ad vitam aeternam, illi vero ad
contumeliam et opprobria sempiterna. Alioquin impiis mors fructuosa
foret, ut Tryphon Ebraeus disserit apud Justinum12. Neque tamen Daniel omnes resurrecturos spondet, sed
multos. Nam ii quorum animas Deus occidit (solus autem animas et corpora
occidere13 potest), eorum nulla est, spes ac
proprie mortui dicuntur, ad quos illud pertinet14: Reviviscetne homo, cum mortuus fuerit? Ceteri
proprie dormientes vocantur, ad quos illud pertinet: Num quod15 qui dormit, non resurget?16 Item illud: Vivat Ruben et non moriatur17 morte secunda18. Quo
pertinet etiam Ezechielis19. Et
violabunt20 me ad populum meum, ut necarent
animas, quae21 non moriuntur, et vitam
promitterent animabus quae non vivunt22.
At illi23, qui ultro Deum ejuraverunt, scient
se esse morituros, postquam sceleratae vitae poenas dederint. Sic
etiam24 Jesaias25:
Videbunt, inquit, cadavera eorum, qui perfide a me
desciverunt, quoniam vermis eorum non morietur et26 ignis eorum non exstinguetur. Ex quo intelligitur,
bonorum et malorum exitus valde sui dissimiles esse futuros27. Plurimum enim distant ii, qui seipsos flagitiis omnibus
contaminaverunt nec poenituerunt unquam ab his, qui nihil differunt a
judicio ferarum, sed gulae tantum et ventri addicti fuerunt, quos cum
ipsis cadaveribus obituros ajunt; alios autem immanium scelerum,
priusquam moriantur28, justa supplicia
luituros29. Namque Chaldaeus interpres30, qui obscura clarius interpretatur, impios
resurrecturos scribit, non aliam ob rem, quam ut acerbissima tormenta
patiantur. Est etiam aliud foedissimum genus hominum illorum, qui
scelerata consensionis fide cum daemonibus societatem inierunt31, quorum ministerio daemones ad supplicia
exequenda uti consueverunt; hos plerique putant mortuos semper consequi
suos duces daemones et eorum naturam ac officia

foedissima cum maximis doloribus ac molestia subire. Caeteris, qui nec
ad extremum improbi fuerunt, nec poenituerunt tamen, poenas esse
decretas, leniores tamen, quoad32 purgatis
mentibus tandem aliquando in angelorum coetus ac societates admittantur.
Paulo aliter interpres quidam Ebraeus: Scire te velim, inquit, Deum
creavisse homines inferiores33 ad imaginem
superiorum et in homine quidem duos esse appetitus, bonum et malum,
totidemque angelos: si bene vixerit, in angelum bonum, si male, in
angelum malum convertitur. Atque eo pertinet interpretatio Pauli
Riccii34 elegans et peracuta, qui haec verba:
de limo terrae formavit hominem35 non
solum traduxit36 ad conformationem corporis
humani de37 argilla limosa vel38 terra, verum etiam ad intellectum patibilem, quem
actuosum effici i.e. ex humana mente angelum fieri scribit.


1. Alibi: honestatum curam. 
2. Psalm 49, 2. Lactantius VII, 20 idem sentit. 
3. Deest in alio codice. 
4. Alibi: operibus. 
5. Alibi: exstructionibus. 
6. Alius: posteritatis. 
7. Alibi: Nam. 
8. Jesaias 26, 14. 19. 
9. Alibi: animas ... morituras. 
10. R. David Kimchi in Psalm. 1, 5 et 17, 14. 
11. Danielis 12, 2. 
12. In dialogo cum Tryphone. 
13. Matth. X, 28. 
14. Jobi 14, 10. coll. 10, 19. 
15. Alius: quid. 
16. Psalm. 40, 9. 
17. Addit alius codex: Hic Chaldaeus interpres subjecit:
non moriatur ctt. 
18. Genes. 41, 8. 
19. Ezech. 13, 19. 
20. Alibi: violaverunt. 
21. Alibi: animos, qui. 
22. Alibi: vivent. 
23. Cf. Eccles. 9, 4. Esdrae IV, 9. 
24. Alibi: enim. 
25. Jesaias 66, 24. 
26. Desunt haec ultima Jesaiae verba in alio
codice. 
27. Alibi: futurum. 
28. Alibi: moriuntur. 
29. Alibi: inituros. 
30. In Jos. 26. Etiam Jesaiae 26, 14, ubi plenius in hanc
sententiam commentatur Chaldaeus paraphrastes. 
31. Alibi: coiere. 
32. Alibi: quae ad. 
33. In Psalm. 139. 
34. De agricultura coelesti. 
35. Genes. II, 7. 
36. Alibi: traducit. 
37. Deest in aliis codicibus. 
38. Alii: limosave.


TORALBA: Angelorum ac daemonum quam diuturna vita sit futura, qua
ratione intelligi possit, non video, cum ne hominum1 quidem spirantium ulla2 vitae
definitio3 percipi queat.


1. Alius: omnium. 
2. Alibi: illa. 
3. Alibi: definitione.


SALOMO: Certi sunt uniuscujusque vitae termini a Deo positi ac
decreti1, quos prorogare quisque potest
virtutum eximiarum2 praestantia. Improbi
vero3 vitae suae terminos circumcidunt et
contrahunt, quae temporis ac vitae contractio ac propagatio frequens in
sacris litteris non modo ad hanc, quam misere ducimus, sed et ad futuram
vitam pertinet, quia saepe Deus sanctissimos et integerrimos quosque ad
se rapit in ipso aetatis flore, ut Abelem sibi carissimum, Josiam, decus
principum. Et huic quidem Deus denunciavit brevi occasurum, ne
miserandis ultionum cladibus4 obrueretur.
Justus, inquit Jesaias5, perit, nec
tamen quisquam est, qui ad animum revocet, quod ab imminentibus
calamitatibus ereptus sit. Sed paene omnes, inquit angelus ad
Esdram6, pereunt7 et profligatissima est eorum multitudo: Quisquis autem
evaserit pericula, superabit ac salutem meam videbit, et tunc
miserabuntur seipsos, qui jussa mea spreverunt, nec virtutibus ullum nec
poenitentiae locum reliquerunt, quos oportet post cruciatum torqueri. Tu
vero ne quaesiveris curiose, quomodo cruciandi sint impii, sed quomodo
justi sint servandi.


1. Job. 10, 14. et 1 Samuel. 26. Deuteron. 31. 
2. Alibi: eximia. 
3. Psalm. 54 et 108. Deuter. 6. Exod. 20. 3 Regum 3 et 38.
Job. 20. Sapient. 15. 4 Regum 22. 
4. Alibi: casibus. 
5. Jesaiae 57, 1 sq. 
6. Esdrae Libr. IV, cp. 9, 7 sqq. 
7. Alibi: peremit.


CORONAEUS: Caetera quidem Salomoni consentior1, praeterquam quod mentes eorum, qui pecudum vixerint
vitam, una cum ipso corpore dicit obituras simul nec sempiternos
cruciatus sceleratis decretos, sed post diuturnum cruciatum penitus
interituros arbitratur, tametsi nihil adseverare voluit.

Sacris enim scriptionibus2 confidimus, omnes
omnium animos, cadaveribus relictis, immortales futuros ac tandem
resurrecturos.


1. Alius: assentior. 
2. Alii: Nostris enim legibus.


CURTIUS: Etiam Ebraeorum ea spes est et fiducia, extremo capite symboli,
quod mortui resurgent1.


1. Alius: resurgunt.


SENAMUS: Multa quidem, quae vulgus tanquam oracula divina miratur,
omitto, caetera tamen omnia facilius mihi quam resurrectio cadaverum
persuaderi possunt1. Nec mirum mihi videtur,
si Athenienses Paulum2 de resurrectione
cadaverum disserentem in fine risu acceperunt.


1. Alii: potest. 
2. Actorum 17, 32.


FRIDERICUS: At philosophus fuit Athenagoras, qui eleganti oratione
scripsit ad M. Aurelium Augustum περὶ ἀναστάσεως.
Claruit etiam Justinus martyr
philosophiae disciplinis1 sub eodem principe,
qui tamen Sophistarum argutias de resurrectione acutissime refellit.
Fuit praeter2 hos Democritus, philosophorum
sui temporis facile princeps, qui cadaverum resurrectionem
comprobavit.


1. Alius: philosophiae discipulus. 
2. Alii: inter.


TORALBA: Hunc tamen Plinius1 deridendum
proponens, similis, inquit, de asseverandis et de reviviscendis vanitas
a Democrito promissa2, qui et ipse non
revixit. Quae, malum, ista dementia est iterari vitam mortemque?


1. Hist. nat. 7, 55. 
2. Alibi: proposita.


SENAMUS: Audirem libenter arguta illa, quae Fridericus spopondit,
Justini1 argumenta.


1. Alibi: instrui.


FRIDERICUS: Piget quidem omnia, unum tamen aut1 alterum, ne videar ineptus, referre2 non pigebit. Si quae sunt ex elementis, ait, fiunt rursus
elementa; cum absurdum sit, rursus eadem existere, quae ex elementis
exstiterunt. Item: Si penes Deum est, ut facti sint3 homines et corrupti, nonne4
etiam penes eum est, ut nos rursus fiamus et corrumpamur? Superius
Toralba demonstravit, ab unius Dei voluntate statum et rerum omnium
conditionem pendere; cur non igitur Deus, qui materiam ex nihilo,
hominem e pulvere creavit, eundem rursus e pulvere recreare5 poterit?


1. Alibi: et. 
2. Alibi: afferre. 
3. Alibi: sunt. 
4. Alii: num. 
5. Addunt alii: non.


OCTAVIUS: Deum id posse ambigit nemo, sed quaeritur, velit id1 necne?


1. Deest in aliis codicibus; alibi: an voluerit.


CURTIUS: Si de potestate dubitaro scelus, certe de voluntate ambigere
nefas est, cum infinitis sacrae scripturae locis perspicuam divinae
voluntatis testificationem habeamus1.


1. Matth. 12, 22 et cap. 22. Luc. 20. Marc. 12. Joh. 20.
1 Cor. 15. Dan. 12. Jerem. 26. Psalm. 16.


OCTAVIUS: Ismaelitae resurrectionem fore credunt, ut ex Alchorani1 libris testatum videmus. Azora 48, 10 inquit
Mahummedes: Buccinae sonitu mortui succumbunt omnia, nisi dextra Dei
servaverit: secundo clangore tubae

omnia resurgent2. Eos autem, qui resurrecturi
sunt, staturam Adami, doctrinam Mahummedis et Christi formam habituros
asseverat. Deum autem eadem facilitate mortuos excitaturum, qua creavit.
Qui tamen inter Ismaelitas theologos ac philosophos allegorias sacras
venerantur3, nullam cadaverum, sed animorum
tantum resurrectionem sperant4. Et certe duo
sunt fidei christiani capita, scilicet ἀνάστασις et ἀποθέωσις τῶν ἀνθρῶπων,
quae innumerabiles a
christiana religione prohibuerunt atque inprimis Originem Adamantium,
Synezium Episcopum, Phereonitas5,
Borbonianos, Zachaeos6.


1. Alii: Alcorani. 
2. Alius: resurgunt. 
3. Alii: venantur. 
4. Alibi: faciunt. 
5. Alius: Phitronitas. 
6. Alius: Bachaeos vel: Tachaeos.


CORONAEUS: Illud quidem lactandum nobis est, quod Ebraeis, Ismaelitis et
Christianis inter ipsos convenit de resurrectione mortuorum.


SALOMO: Rabbi Jochanan, ex sententia Simeonis Jozadach1 explicans verba Dei: Delebo hominem quem creavi, tradit,
ossiculum vertebrae, quod לוּץ
appellatur, unde resurrecturi fuissent, qui in diluvio perierunt, tunc
evanuisse. Scribit autem, os illud nec molae subjectum conteri, nec
ignibus injectum2 exuri3, nec incudibus aut malleis suppositum, ulla ex parte
diminui potuisse, sed malleos atque incudes confractos exstitisse4. Nulla enim sunt ossa dentibus duriora, quae
flammis obsistere Plinius5 scribit, cedunt
tamen diuturnis ignibus. Sed haec6 ab Ebraeis
allegorice scripta sunt, ut animorum resurrectionem significarent. Quod
enim Rabbi Juda et Moses Rambam et Cynaeus tradunt, nullum sacrae
scripturae caput resurrectionis testimonio vacare; qui de coelo delapsi
fuerunt, inquit Cynaeus, in coelum redibunt, qui de terra, penitus
morientur. Itaque Ebraei vocant impium בְלוּ יַעֲל i.e. qui non ascendit,
imperiti Belial pronunciant. Nam cum sapientiae magister7 hominis et belluae8 eundem
interitum fore scripsisset, Chaldaeus interpres sic transtulit:
Impiorum, qui non poenituerunt,
ac jumentorum9 idem interitus
ac exitus futurus est. Est autem acceptio jumentorum in sacra scriptura
frequens pro iis, qui pecudum in morem vivunt. Quod enim10 psaltes lyricus:X Oves,
boves et pecora campi, Hieronymus: pecora, bruta seu brutos homines,
nihil a belluis differentes, interpretatur. Et cum edicto regio11 indictum12 esset
jejunium hominibus ac jumentis, ut Deum invocarent, jumentorum
appellatione homines, bestiarum in morem viventes, interpretantur,
quorum animos cum cadaveribus mori arbitrantur, justorum vero mentes
cadaveribus superstites fore, i.e. resurrecturos, tradunt13.


The numbering of this block of footnotes is problematic. The original
text duplicates one number, and a few notes seem to be out of sequence.
Numbers in parentheses represent the best guess.


1. In libro Bereschit rabba l. 1. 28. Est hic liber, qui et
Magnus in Genesin commentarius dicitur, prima pars comm.
rabbinici in Pentat., cui est titulus רבות. Est autem
commentarius allegoricus, historicus et varius, qui magni a Judaeis
aestimatur. [S.] 
2. Alibi: subjectum. 
3. Addit alius: nec in aquam injectum
dissolvi. 
4. Alibi: exsilisse. 
5. Hist. nat. 7, 16. 
6. Deest in alio codice. 
6. (8) Alibi: hominis ac bestiae. 
7.  Eccles. III, 19. 
8. (9) Alii: jumentum. 
9. (10) Alibi: idem. 
10. (X) Sapientiae V. 
11. Jonae 3, 7. 
12. Alibi: interdictum. 
13. Jesaiae 26, 19.



CURTIUS: At Jesaias1 corporum resurrectionem
fore confirmat his verbis: Mortui tui vivent et sicut corpus meum
resurgent.


1. Jesaiae 26, 19.


SALOMO: Hic locus est, qui plerosque interpretes fefellit, qui pro voce
נְבֵלָתִי legunt aliam ex
similitudine litterarum ב et נ. Et surget1
quidem mens corpore vestita, sed tenui scilicet aërio vel subtiliore, ut
superius Toralba demonstravit omnes omnium mentes substantiam corpoream
habere. Non enim si aer non est aspectabilis, propterea corpus non est.
Ita nec mens, sive aëria sive ignea fuerit, non incorporea dicetur, quia
videri non potest. Hanc vero interpretationem Jesaiae2 verbis congruere docent praecedentia ejusdem capitis:
Mortui, inquit, non vivent et violenti tyranni non
resurgent. At multo verius et aequius est, animam angelorum in modum
coelesti quadam ac tenui essentia, quam gravi ac impuro cadavere
convestiri. Id autem confirmat Hierosolymitana interpretatio: Cum enim
Esau jura primogeniturae vendidisset, hic interpres subjicit3: quia cum resurrectionem negaret, vitam futuram
sprevit, at sine cadaveribus mentes humanae4
vivent. Est igitur vera resurrectio non corporis, sed animae exsilientis
ex hoc sepulcro, quod propterea dicatur σῶμα i.e., ut Plato5
interpretatur, σῆμα.


1. Alius: re surget. 
2. Jesaiae 26, 16. 
3. Alius: subjecit. 
4. Alius: brutae. 
5. In Cratylo.


TORALBA: Ita quidem interpretatione innumerabiles absurditates, quas
abhorret Senamus, et inanes illorum opiniones, qui angelos et animas
segregatas vacare corpore putant, diluuntur. Nam si putant, mentes
ossium et carnium1 indumento beatiores
futuras, et in coelum una cum ipsis2
cadaveribus evolaturas, profecto angelorum conditionem humana multo
deteriorem arbitrantur, cum tamen haec longe inferior sit, quanquam haec
Salomonis sententia Pauli scriptis consentanea videtur:
Seminatur, inquit Paulus3, animale
corpus, resurget spirituale. Item: gestavimus imaginem terreni
corporis4, gestabimus imaginem coelestis.
Item apertius his verbis: Cum mortale hoc induerit5 immortalitatem, jam non erit caro, sanguis, sed coeleste
corpus. Quibus verbis satis significat, corpora, quae resurgent,
carnibus et ossibus caritura, spiritus tamen ac coelestia corpora
futura. Jam vero quis ascensus cadaverum ad coelum cogitari possit?6 Nam cum hinc ad coelum siderum distantia minimum
complectatur 74697600 milliaria, ut Arabes tradunt, et a coelo sidereo
usque ad chrystallinum, ubi sedem Dei et beatorum esse praedicant, eadem
sit distantia, ut Ebraei theologi et philosophi tradunt, consequens est,
etiamsi recta linea cadavera sursum ferantur volatu celerrimo, i.e. ut
50 milliaria in singulos dies obeant, non tamen ad illas beatas sedes
pervenire posse annis millibus octoginta; neque enim corporea moles ac
ne levissimae quidem hirundines tam celeri motu abripiuntur. Praeterea
cum

impios7 ac bonos resurrecturos confidant
iisdem, quibus ante, membris, infinita quadam multitudine improbi
vincant oportet numerum bonorum, quos tamen in infernis8 terrae visceribus diritatem supplicii9 sempiternam perpessuros asseverant: quae non modo
incredibilia, sed et absurda videri necesse est, quoniam si omnia
omnium, qui hactenus mortui sunt, cadavera resurgent, non modo
angustissimis terrae visceribus et carceribus, sed ne amplissimo10 quidem coeli sinu capientur. Neque enim corpora
possunt a seipsis penetrari. Sin ficta quaedam erunt phantasmata, non
vera corpora resurgent, sed inania simulacra et Manium11 imagines fugaces.


1. Alibi: corporum. 
2. Deest alibi. 
3. 1 Corinthiorum 15, 44. 49. 54. 
4. Alius: Adami. 
5. Alibi: induxerit. 
6. Alius: potest. 
7. Addunt alii: aeque. 
8. Alibi: infimis. 
9. Alius: suppliciorum. 
10. Alius: amplissimi. 
11. Alibi: inanium.


CURTIUS: Nobis traditum est, corpora quae resurgent, ideo penetrabilia
fore, quia gloriosa, ac propterea Christum januis clausis in coetu
discipulorum constitisse1.


1. Joh. 20, 19. 26.


TORALBA: Confitendum igitur, cadavera putrida resurrectione fieri
gloriosa, quod ineptum sit, ineptius tamen, corpora, qualiacunque tandem
futura sint, penetrabilia confiteri, cum ignis et aër subtilissima
corpora rarefieri quidem possint, sed cum ad extremum rarefacta fuerint,
erumpere oportet, nec simul eodem subsistere loco.


FREDERICUS: Istud quidem est fidei nostrae vim afferre, cum sanctissimis
evangelistarum testimoniis exploratum habeamus, Christum pellibus,
carnibus, ossibus convestitum eodem quo antea corpore resurrexisse,
comedisse pisces assos et eo statu ascendisse coelum, ut jani nullus
dubitationi locus relinquatur. Itaque Augustinus1 scripsit, sectas omnes, quae2
religionem aliquam praetendunt3, animorum in
fine4 resurrectionem confiteri. Quodsi Salomo
pro sua religione nostris litteris minus credendum putat5, Jesaiam et Ezechielem opinor non repudiabit, quorum
alter non ambigua sed perspicua voce cadaver resurrecturum affirmat6, alter visionem de ossibus sese in campo
moventibus et mutuo contactu ad sua quaeque loca coaptantibus, deinde
ligamentis, nervis, fibris, carne, pulpa, pelle contectis, post etiam
aurae spirabili animatis cadaveribus, ad verissimam illam resurrectionem
pertinere putavit7. Quae persuasio tam late
dissipata est, ut etiam8 Indis Peruanis, cum
Hispani in provinciam irruentes aurum e templis omnibus ac thesauris
diriperent, nihil acerbius videretur, quam ossa de sepulcris ad aurum
conquirendum distrahi, cum ista ratione cadaverum resurrectionem
futuram9 prohiberi arbitrarentur. At etiam
Augustinus10 non solum perfectae aetatis
homines, verum etiam abortivos et imperfectos partus, vitam adeptos11 et ante mortuos quam in lucem prodirent, in
corpora perfecta resurrecturos affirmat, ne quis ultra dubitaret.


1. In Joannem. 
2. Alibi: cum. 
3. Alibi: promittunt, vel:
permittunt. 
4. Alius: in fide. 
5. Alibi: putet. 
6. Jesaiae 26, 19 sq. 
7. Ezech. 37, 1 sqq. 
8. Alii: etiamnum. 
9. Deest alibi. 
10. De civitate Dei II, 13. 
11. Alii: vita ademtos.



SALOMO: Jesaiae locum perperam interpretatum prius aperuisse nobis
videmur, Ezechielis autem visio non1 esset,
si nihil aliud, quam quod videtur, significaret. Ut si quis scalam
Jacobi, quae a terra ad coeli verticem pertingebat, scalam fuisse putet,
a vero sensu aberrabit. Itaque visionem acceptam vates explicans2: Ossa haec, inquit, sunt Israëlitae,
qui queruntur3, ossa sua exaruisse, spem
etiam periisse, cum scilicet exules ab hostibus abducti sint.


1. Alius: longe aliud quam quod videtur. 
2. Alii: explicat, vel: explicavit. 
3. Alius: confitentur.


CORONAEUS: Si nullus est animorum mortuo corpore interitus, qui fieri
potest, ut resurrectio de mentibus intelligatur? Id enim resurgere
dicimus, quod caduca sui natura collapsum rursus erigitur. Ac mens
humana nec1 moritur, cum sit cadaveri
superstes, nec cadit, igitur ne resurget quidem. Sin occultis quibusdam
Dei judiciis quaedam impiorum mentes intereunt penitus nec ullam
resurgendi spem habent, resurrectio tamen utroque modo de cadaveribus
interpretanda nobis videtur.


1. Alibi: non.


OCTAVIUS: Probabilior esset eorum sententia, qui resurrectionem impiorum
ab impietate ad pietatem, a vitiis ad virtutem interpretantur, ex his
Christi verbis1: Qui crediderit2 in me, transiit de morte in vitam. Sic etiam
Pythagorei sepulcra sceleratis quasi3 mortuis
erigebant.


1. Joh. V, 24. 
2. Alibi: credit.


FRIDERICUS: Hanc haeresin refellit Tertullianus1 his verbis: Quidam resurrectionem jam esse factam
asseverant et futuram mortuorum resurrectionem imaginariam fictamque
distorquent, nullam aliam esse rati, quam quae jam facta est fitque
quotidie, cum quis, mortis, scilicet damnationis, sepulcro relicto, in
quo mortuus jacebat, Dei accepta cognitione, quae animas2 reducit in vitam, Deo resurgit. Cujus haeresis principes
fuere Hymenaeus et Philaetus, quos Paulus ad Timotheum3 refellit et Augustinus his verbis: Nec eos audiamus, qui
carnis resurrectionem negant, non intelligentes id, quod ait
apostolus4, oportere corruptibile hoc induere
incorruptibile et mortale hoc induere immortalitatem. Quod cum fiet, non
erit caro et sanguis, sed coeleste corpus.


1. Alibi: tanquam. 
2. Lib. de carnis resurrectione. 
3. Alibi: animos. 
4. 2 Timoth. 17 sq. 
5. 1 Corinth. 15, 53.


OCTAVIUS: Si coeleste corpus erit, non caro, non sanguis erit,
invisibile corpus perinde ut coelum1 erit
intellectuale quoddam sine cute, sine carnibus, sine ossibus, sine
pulpa, sine visceribus, sine dentibus. Nam si resurgerent ipsa cadavera,
frustra scriptum esset2, beatorum animas
angelis similes futuras, cum angeli humana figura, coelesti quadam
essentia convestiantur. Cum enim Sadducaei quidam Epicuraei Christum
rogarent, cujus esset uxor, quae septem maritis nupsisset vicissim,
Christus corporeas

connubiorum voluptates exsecratus, beatos3
angelis similes fore affirmabat, idque argumento efficaci affirmans,
haec verba subjicit4: Quod vero mortui,
inquit, resurgent, Moses ostendit, cum diceret: Deus Abraham, Deus
Isaac, Deus Jacob, non est autem Deus mortuorum, sed viventium. Quo
ex loco plane constat, resurrectionem non esse cadaverum, sed animorum,
cum dicat Abrahamum ejusque filium et nepotem resurrexisse et
vivere.



1. Desunt haec tria verba in aliis; alibi pro coelum
legitur: corpus. 
2. Matth. 22, 30. Marc. 12, 18, Luc. 20, 27. 
3. Deest in alio codice. 
4. Matth. 22, 31. Marc. 12, 26. Lucae 20, 37 sq.


FRIDERICUS: Haec verba de Abrahamo et Isaaco Marcionis exemplari
defuisse scribit Epiphanius1.


1. Contra haereses.


OCTAVIUS: Ea tamen a tribus evangeliorum scriptoribus repetita videmus
iisdem verbis.


SALOMO: Si Marcionis exemplar accipitis, innumerabilia pene1 loca in omnibus Novi Testamenti libris truncata
reperietis, cujusmodi est illud: Quaeritis viventem, resurrexit a
mortuis, exemplari Marcionis deest.


1. Alibi: fere.


CURTIUS: Marcionem evangeliorum corruptorem omittamus ac nostris1 libris aeque ac priscis2 i.e. veteris instrumenti tabulis utamur. Neque enim
negari potest, quin Helias3 viduae Sareptanae
filium matri redivivum exhibuerit. Item4
cadaver in sepulcrum. Helisaei conjectum eodem momento revixit.


1. Alii: vestris. 
2. Alii: nostris. 
3. 1 (3) Regum 17, 22. 
4. 2 Regum 13, 21.


SALOMO: Horum adhuc recentia et inviolata cadavera prophetarum precibus
ac virtute revixisse1 non dubito; sed2 nusquam legimus, cineres cadaverum ambustorum vel
ossa putrida, aut quae feris aut piscibus pabula pridem fuissent,
revixisse. Et quidem ex loco Davidis3, quo
negat, divinas laudes a mortuis celebrari, Chaldaeus interpres ita
convertit: An corpora pulvere resumta resurgent?


1. Alibi: resurrexisse. 
2. Sequentia haec usque ad finem interlocutionis Salomonis
desiderantur in alio codice. 
3. Psalm. 88, 12.


SENAMUS: Saepe contingit, recentia cadavera, quae plane inanimata
putabantur, ardentibus rogis imposita aut igni admota, calore cadaveris
excitato revixisse, ut Plinius scribit1, et
sine ignibus Julius II. Pontifex M., cum biduum exanimis jacuisset,
sumto spiritu ad se rediit, quin etiam Johannes Duns, qui Scotus
usurpatur, in foveam demissus ac terra contectus2 revixit. Sed cum obruto spiritu fervato3 caput collisisset4, cruentus
adhuc exspirans extractus est. Illud vero ex antiquissimis scriptoribus
legimus, animas sua cadavera aliquamdiu consequi5.


1. Usque ad hoc verbum desunt antecedentia omnia in alio
codice. 
2. Alibi: conjectus. 
3. Alius: fercato. 
4. Alibi: collisus. 
5. Plato in Phaedone.


FRIDERICUS: At non modo Lazarum quatriduana sepultura tumulatum ad
Christi vocem, sed etiam multa sanctorum cadavera, aliquot ante
saecula1 in pulverem coacta, revixisse
legimus ac Christo moriente resurrexisse2.


1. Alius: saeculis. 
2. Matth. 27, 52 sq.



OCTAVIUS: Memini theologum1 acutum2 revocare solitum sententias3
ejus, qui cadavera illa sanctorum, quae revixisse dicebant, triduum
vixisse, deinde latuisse: Cur, inquit, sancti illi potius quam ceteri
resurrexerunt? Tum negat mortuos esse qui revixerant, cum Paulus aperte
scribat4, resurrectionem fore vitam aeternam.
Idem quoque de Lazaro sentit; quem tamen solus Johannes ex omnibus
revixisse testatur. Nec certe beneficium, sed supplicium Lazaro
irrogatum videretur5, si de coelesti
angelorum coetu in foetidum et semiputre cadaver redire cogeretur. Cum
Thessalus6 Erichton rogantibus in Pharsalia
Pompejanis de futura victoria manes ex7
umbris et atra caligine inferorum eliciens, pro ingenti mercede
jurato8 promisit, animam quam evocarat
nunquam ullis carminibus aut sacrificiis in cadaver redituram:


nec verba nec herbae


Audebunt longum somnum tibi solvere Lethes9.


1. Calvinus in Matth. 26. 
2. Alibi: aliquem. 
3. Alius: sententiam. 
4. 1 Cor. 15. 
5. Alibi: videtur. 
6. Alius: Thessalis. 
7. Alibi: in. 
8. Alius: juramenta promitteret. 
9. Lucanus lib. 6.


Et quemadmodum Platonici1 existimabant,
propter ingens aliquod scelus animas in haec cadavera demissas, ita
quoque sanctissimorum virorum mentes illae, quae in cadavera moriente
Christo redierunt2, flagitium quoddam
inexpiabile commisisse credibile foret, ut rursus foedissimis
carceribus3 manciparentur, cum mors a
theologis poena peccati definiatur. Aut si postea beatos illos, qui
revixerant, mori non potuisse demus, ubinam terrarum hactenus
delituerunt? Neque enim coelum4 ante Christum
ascendere fas erat, pristino cadavere resumto, ut cum5 latroni Christus jam moriturus spopondisset, eo ipso die
secum fore in paradiso, quo tamen non nisi quadragesimo die post legitur
pervenisse6, satis constat, non de cadavere,
sed de mente esse locutum.


1. Plotinus de anima et daemonibus; Plato in Phaedone. 
2. Alii: redirent. 
3. Alii: cadaveribus, vel:
corporibus. 
4. Alii: coelos. 
5. Alii: et quorsum. 
6. Alibi: devenisse.


TORALBA: Certe vulgaris cadaverum resurrectio probari nemini potest,
quin aperte fateatur Pythagoricam παλλιγγενεσίαν regenerationem, ut M. Varro
appellat, vel μετεμψύχωσιν
transmutationem, ut Plotinus, vel μετενσωμάτωσιν transcorporationem,
ut Justinus,
vel μετεγγισμοὺς τῶν
ψυχῶν translationem animarum, ut Epiphanius, vel ut Ebraei,
animarum revolutionem. Qui animorum in corpora reditus Pythagoreis
quidem1 placuit, caeteris2 semper displicuit. Jam vero qui resurrectionem cadaverum
sperant, neque mutos, neque surdos, neque distortos, neque leprosos, vel
membris captos ullos fore affirmant3, sed
alacres, robustos, formosos, cum explorata vel exquisita4 sempiternaque corporum valetudine ac firmitate. Quin
etiam Scotus theologus scribit5: foeminas
virili sexu resurrecturas: in qua

sententia fuit Augustinus6 ex ipsius Pauli
opinione, qui scribit, nos ut viros perfectos Christo tandem
obviaturos7, et satis intelligebat8, nullam istius sexus utilitatem futuram. Esset9 hujusmodi resurrectio sceleratis, qui leprosi,
surdi, membris capti fuissent, olim valde optanda; quanto melius
academicis, qui flagitiosorum hominum mentes non in humana, sed in
luporum ac rapacium10 ferarum corpora
redituros opinantur?


1. Alibi: semper. 
2. Alius: exteris. 
3. Alius: existimant. 
4. Duo haec verba desunt in aliis codicibus. 
5. Lib. III. Sententiarum. 
6. De civitate Dei II, 17. 
7. Alius: obviam ituros. 
8. Alius: intelligebant. 
9. Addit alius: autem. 
10. Alibi: voracium.


CURTIUS: At Theopompus1, Aeneas Gazaeus, et
Seneca2 popularem ac fidei christianae ac
Israëliticae consentaneam resurrectionem suis scriptis comprobarunt.


1. Ep. 75. 
2. Quaest. nat. 3, 26 sq.


TORALBA: Cum illustrium ac fortium virorum animas in angelicas naturas
obire prius dictum sit, profecto animarum a coelestibus illis sedibus in
cadaverum gurgustia1 lapsus miseram modis
omnibus efficeret vitam, quae prius beatissima fuisset. Est autem
infelicissimum infortunii genus, felicem fuisse. In summa, si
resurrectione cadaverum mentes humanae beatiores fierent, deterior esset
angelorum quam hominum status, cum tamen status et conditio angelorum
pro summa2 felicitate bonis promittatur a
Christo3. Illud etiam ex eo sequeretur, Deum
aeternum incorporeum corporea creatura longe inferiorem esse, quo nihil
capitalius cogitari potest, cum Romanae sapientiae decus, Cato, dicere
soleret, nolle se repuerascere, etiam si quis illum ut Peliam recoxerit
senem. Postremo si resurrectio beneficio tribuitur, impii pro suppliciis
praemia consequerentur.


1. Alius: angustias. 
2. Alibi: humana. 
3. Matth. 22.


FRIDERICUS: Justinus resurrectionis finem non alium esse scribit, quam
ut boni praemiis, flagitiosi suppliciis afficiantur.


OCTAVIUS: Quasi vero sine cadaveribus nec beati praemia nec scelerati
supplicia ferant. Cur1 latroni, qui nondum
resurrexit, promissa fuisset coelestis paradisi felicitas, si ad
beatitatem illa necessaria sint cadavera, aut malus dives apud inferos
torqueri diceretur, si ad irrogandas poenas cadaverum instrumentis opus
esset?


1. Addunt alii: enim.


CORONAEUS: Obtestor ego vos per Deum immortalem et pro jure pietatis ac
necessitudinis nostrae1, ne ullis argutiarum
illecebris a proposita susceptaque sententia fidei nos avelli patiamur.
Et quoniam a physicis quaestionibus ad metaphysica delapsi sumus, ne
sacra profanis misceantur, die crastino decernendum nobis, an viro bono
de religione disserere liceat.


1. Alius: naturae.


Quibus dictis cum solita gratulatione singuli discesserunt.




LIBER QUARTUS.


Die consequenti OCTAVIUS tragoediam a se compositam obtulit Coronaeo de
parricidio1 trium Solimanni principis
liberorum, quam Coronaeus propter autoris eruditionem, tum propter
argumenti dignitatem me legere jussit. Et2
cum ad extremum usque prandium persecutus essem, omnes Octavio gratulati
sunt ac potissimum Coronaeus, qui Octavium vehementer laudavit, cum
diceret, tragoediam illam et verborum luminibus et gravitate
sententiarum et rerum gestarum ordine et carminum varietate eleganter
scriptam.


1. Alius: parricidis. 
2. Alii: At.


Cum autem de1 more Deo gratias egissent,
laudatoriis canticis animum oblectati: Saepe, inquit CORONAEUS,
admiratus sum, cur tanta sit suavitas in voce diapason2, diapente, diatessaron simul confusis, ut nunc audistis
concentum3 pleno systemate jucundissimum
vocis acutissimae cum gravissima confusae4,
interjectis quarta et quinta, cum tamen acutissima gravissimae contraria
sit, cur item unisoni concentus, in quibus nihil contrarium insit, non
sine molestia ab auribus eruditis ferantur.


1. Alibi: pro. 
2. Alius: diabasion. 
3. Alius: commentum. 
4. Alius: confuse.


FRIDERICUS: Plerique arbitrantur, consonantiam tunc effici gratiorem,
cum rationes numerorum inter se congruant.


CURTIUS: Illud quidem a doctissimis miror probari, cum nullae rationes
aptius sibi convenire videantur, quam geometricae continuae, quoniam
extrema primis, media utrisque, omnia omnibus consentiant, etiam locis
et ordinibus communicatis, ut 2, 4, 8, 16, quibus tamen deficit
concentus ille gratissimus, quem auribus consectamur, numeris hoc modo
collocatis, 2, 3, 4, 6, in quibus tamen rationes a se invicem1 avulsas cernimus. Quid enim causae est, cur sesqui
altera 2. 3. gratissima sit, sesqui octava 8. 9. graviter offendat2 aures?


1. Deest in alio codice. 
2. Alibi: offendit.


OCTAVIUS: Concentum effici puto, cum plures soni misceri possent, cum
vero1 misceri nequeunt, pugna, uter utrum
vincat ac subeat aures, sensus teneros hominum argutiorum offendit.


1. Alii: vi.


SENAMUS: Nec ratio numerorum, nec mixtio vocum hanc suavitatem creare
mihi videntur, cum varietas colorum oculis objecta1 gratior sit, quam si omnes simul misceantur. Item olei
recentis et aceti, quae nulla vi misceri possunt, gratissimus est sapor,
avium etiam dissimillimi cantus nulla ratione confusi jucundissimam
auribus afferunt oblectationem, ut Platoni mirum videatur, cur nihil
absonum ac dissentaneum in avium cantu percipiatur, quantumvis hominum
vocibus ac fidibus conjungantur.


1. Alius: subjecta.



TORALBA: Ego vero gratam illam colorum, saporum, odorum, concentuum
oblectationem a congruentia naturae cujusque pendere opinor,
congruentiam a contrariorum mixtione et colligatione1 confusa. Nam calidissima et frigidissima tactum
offendunt, item candidissima et obscurissima visum, dulcissima et
amarissima gustum, ea tamen si naturâ vel arte confusa sunt,
jucundissima sentiuntur. Quod enim Seneca scribit, ex opinione Stoicorum
nihil bono viro mali contingere posse, quoniam contraria miscentur, vix
mihi probari potest. Nam si aqua ferventissima2 pulveri frigidissimo ac siccissimo misceatur,
contrariorum confusio maxima existit, arte contemperata et tactu
jucunda. Elementaria quoque corpora, quae in natura ipsa coagmentata
sunt, ex contrariis qualitatibus et elementis confusa videmus, quae arte
nulla Galenus confundi posse judicavit. Atque ita Senecam tueri possumus
et a reprehensione vindicare, si dicimus3,
illum de substantiis, non de qualitatibus et accidentibus intellexisse.
Nihil enim tam facile confundi potest, quam aqua vino, non tamen inter
se miscentur, ut quae naturâ mista sunt, quia vinum ab aqua separatur
spongia oleo perfusa! Item4 aurum cum argento
quidem arte confunditur, et conflatur aes cum argento, aqua tamen
chrysulia divelluntur, quae tamen si natura ipsa confudisset, nunquam a
se ipso distraherentur, ut in electro, quod natura ipsa ex auro et
argento aequis portionibus contemperavit.


1. Alius: alligatione. 
2. Alii: fervidissima. 
3. Alius: demus. 
4. Sequentia haec verba Toralbae omnia desiderantur in alio
codice.


SENAMUS: Si nulla est in substantiis contrarietas, qui fieri potest, ut
contrariae substantiae misceantur?


TORALBA: Ita quidem putavit Aristoteles, substantiae nihil contrarium
esse, sed cum formae forma contrarium sit, forma ignis formae aquae, et
accidentium contrarietas, puta extremae siccitatis et humiditatis, summi
caloris et frigoris, nonnisi a formarum ignis et aquae inter se tota
natura dissidentium contrarietate prodeat, quis dubitet, formas utrasque
res substantia inter se contrarias esse? Illud enim a natura decretum
certissimum divulgatur1, non tam latine2 quam ad id quod quaeritur accommodate: propter
quod unumquodque tale3 est, illud magis est
tale, et illius magis, si accidentia ignis et aquae propter vim
formarum4 inter se contraria esse5 oportet; quae igitur inter se contraria sunt ipsa
natura, non possunt arte misceri, sed tantum confundi aut conjungi, aut
copulari, ut unum esse videantur, puta oxymel gustui jucundissimum, ex
aceto et melle et ex amaro omnium dulcium levi6 adustione fit γλυκύπικρον, palato gratissimus sapor.


1. Alibi: divagatur. 
2. Alii: latius. 
3. Alii: late. 
4. Alibi: formalem. 
5. Desunt haec septem sequentia verba in aliia
codicibus. 
6. Alius: leni.


FRIDERICUS: In musicis modulationibus contrarietas illa non videtur
perire, sed extrema contraria mediis interjectis colligantur1. Nam vox

assa2 τῶν
ὑπάτῶν cum extrema acutissima τῶν ὑπερβολαίων
vel3
octava διαπασῶν4 suavem efficit consonantiam, quoniam ex contrariis tota
diametro coalescit. Quibus si mediam vocem adjunxeris, cum altero quidem
extremo efficiet diapason, cum altero diapente, unde gratissimus5 omnium modulationum concentus exsistit, ex6 apta7 scilicet
contrariorum colligatione.


1. Alii: colliguntur. 
2. In uno codice ad marginem: vox gratissima. 
3. Alius: et. 
4. Desunt haec septem antecedentia verba in alio
codice. 
5. Alius: gravissimus. 
6. Desunt haec sequentia quinque verba in alio codice. 
7. Alibi: ipsa.


TORALBA: Id quidem in tota natura latissime patet, ut contraria mediis
quibusdam interjectis colligata universitatis mirabilem concordiam1 tueantur, quae alioquin penitus interiret,2 si vel totus hic mundus ignis esset aut humor,
sic etiam duo3 ὁμόφωνα omnem auferrent harmoniae
suavitatem.


1. Alibi: concordantiam. 
2. Alius: periret. 
3. Deest in alio codice.


FRIDERICUS: Profecto1 coelestes conversiones
inter se contrariae ac trepidante motu retinentur, et contraria Martis
et Saturni vis moderata Jovis luce intermedia temperatur.


1. Alius codex habet: Profecto in coelestibus etiam
conversionibus Martis et Saturni vis moderata etc.


SENAMUS: Qui fit igitur, ut temperamentum illud salutare aliquo1 semper impedimento conturbari videamus,
valetudinem inquam morbis, voluptatem dolore, quietem animorum
perturbatione?


1. Alius: alieno.


CURTIUS: Illud impedimentum non minus utile est, quam in civitate lacuna
qua sordes excipiantur. Nec minus rubeta est1
necessaria in hortis aut aranea in aedibus ad venena ubique2 colligenda, quam carnifex in republica. Quin etiam summa
illa suavitas concentus, quam modo avidissime3 hausimus, non tamen jucunda exstitisset, nisi dissonum
aliquid ac durum auribus delicatis musicus artificiosissime prius
adhibuisset, quoniam voluptatis ea vis est, ut non modo sine antecedente
dolore non percipiatur, verum etiam fastidium pariat, diutius
continuata. Hanc rerum4 omnium
contrarietatem, ab immortali Deo mirabili sapientia temperatam, his
versibus studimus imitari:


Creator orbis omnium ter maxime,

Ter optime coeli parens,


Qui mundi temperas vicissitudines,

Dans justa rebus pondera,


Et qui metiris singula suis modis

Numero, ratione, tempore,


Qui vinculo non dissolubili duas

Ubicunque res contrarias


Connectis admirabili prudentia,

Salutes singulis parans,



Qui discrepantibus sonis ac vocibus

Melodiam contemperans,


Sed eruditis5 auribus gratissimam,

Mederis aegritudini,


Qui fervidis admicuisti frigida,

Et aridis humentia6,


Acerba lenioribus, doloribus

Suavitatem proximam,


Tenebras lumini, quietem motui,

Adversa rebus prosperis,


Qui siderum coelestium cursus ratos

Ab ortu versus occidens,


Ab occidente versus ortum dirigis,

Contrariis moventibus,


Qui jungis antipathiam consensui,

Amica7 tetris hostibus:


Haec hujus8 orbis maxima9 concordia

Discors salutem continet.


1. Alibi: sunt. 
2. Alius: undique. 
3. Alius: suavissime. 
4. Alius: vero. 
5. Alius: crudis. 
6. Alius: humectantia. 
7. Alius: Animam. 
8. Deest in aliis codicibus. 
9. Alibi: maximi.


TORALBA: At ne in republica quidem virorum illustrium justitia,
integritas aut virtus ulla perciperetur, ni flagitiosi aliquot bonis
confusi, sani furiosis, fortes ignavis, divites egentibus, nobilibus
infames, iisdem moenibus ac tectis continerentur, modo mala, si tamen
usquam sunt, bonis imbecilliora sint. Quin etiam hae disputationes, quas
instituit Coronaeus, nullam utilitatem aut voluptatem allaturae essent,
nisi contrariis argumentis ac rationibus splendescerent.


SENAMUS: Non intelligo, quam ob rem civitas non sit beatior futura, quae
omnes improbos exegerit, quam quae sceleratos aliquot1 restare velit2? aut cur3 isto modo discordia concors esse possit, cum
nullum ad civium et amicorum concordiam sempiternam vinculum arctius
esse queat, quam in caritate mutua rerum divinarum ac humanarum summa
consensio et voluntas.


1. Alibi: aliquos. 
2. Alius: voluit. 
3. Alibi: an.


CURTIUS: Ista quidem est ficta verbis M. Tullii1 sententia, quam suis ipsis factis oppugnavit, ut minus
quaerendum sit, quid sentiat, cum appareat, quid fecerit. Quis2 enim Epicuraeos magis coluit, quam Atticus? Cui
tamen mortalium Cicero magis amicus, quam Attico, extitit unquam? At
nihilominus Cicero sectam Academicorum secutus est, quamdiu vixit,
Epicuraeos scriptis omnibus3 lacerans, quia
nihil difficilius est, quam de sceleratis loquentem abstinere maledicto,
ut Theophrastus dicere solebat.


1. In libro de amicitia. 
2. Alius: Quis enim Epicurum calluit,
quam etc. 
3. Alibi: omnes scriptis.



TORALBA: Pugnabant1 quidem Academicorum,
Stoicorum, Peripateticorum, Epicuraeorum ac Cynicorum sectae, concordiam
tamen in eadem civitate facile tuebantur, quia contrariae sectae
Epicureorum et Stoicorum mediis ordinibus interjectis Academicorum et
Peripateticorum quasi vinculis quibusdam conjungebantur, alioqui si unum
uni contrarium nullo interjecto medio copuletur, pugna quaedam perpetua
futura2 sit oportet.


1. Alibi: pugnant. 
2. Deest alibi.


FRIDERICUS: Res omnium mihi difficillima visa est semper1, in tanta opinionum inter se de rebus humanis ac divinis
dissidentium varietate amicitiam colere aut concordiam tueri.


1. Deest in aliis.


CURTIUS: Aliud est amicitiam colere, aliud concordiam tueri. Nam ut
singularum rerum discrepantiae ad unius universitatis concentum
conspirant, ita quoque singulorum civium inimicitiae universorum
concordiam alunt. Nec Romana civitas tam floruit, quam cum patricii
plebejis, furor tribunitius obsisteret libidini consulari1. Ob id enim M. Cato Censorius jurgia inter servos et
dissidia inter magistratus serere solebat, ne improba conspirationis
fide vel consensu alteri rem privatam, alteri rem publicam
depecularentur. Nec aliter Lycurgus2
faciendum decrevit, cum magistratus ac legatos ad eadem munera3 accerseret, quos intestinis odiis dissidere
intelligebat.


1. Plutarchus in Catone. 
2. Plutarchus in Lycurgo. 
3. Alibi: munia.


CORONAEUS: Id quidem in hac republica non gravate admittimus, si1 plures sunt ejusdem curationis et muneris
collegae. Nam tertius duos discrepantes inter se ad concordiam cogit,
cum alteri sese conjunxerit. Alioqui periculosum mihi videtur, duobus
adversariis eandem committere curationem. Quamdiu enim M. Crassus vixit,
nulla fuit Pompejum inter et Caesarem discrepantia voluntatum, quoniam
Crassus Caesarem Pompejo quasi media vox facile conciliabat; sed2, Crasso in Chaldaea caeso, ad arma civilia
concursum est a duobus, non secus3 ac, M.
Lepido de culmine triumvirali dejecto, secutum est civile bellum inter
Antonium et Augustum.


1. Alibi: sed. 
2. Desunt haec quindecim verba in alio codice. 
3. Alibi: aliter.


SALOMO: Istud quidem assentior in optimatum et populari civitate, sed in
regio dominatu nihil vetat duos adversarios in eodem magistratu
conjungere1, quoniam regia potestate facile
coguntur, ut Alexander M. Hephaestionem Cratero nutu solo conciliavit.
Id autem in ipsa natura magis perspicuum fit, quae ipsa antiquissimum
est reipublicae bene constitutae exemplar, non modo elementa contraria,
sed etiam sidera ipsa, atque adeo angelorum dominationes unius divinae
majestatis potestate cohiberi. Itaque Deus solus dicitur pacem in
sedibus excelsis conciliare.


1. Alibi: conjugare.


SENAMUS: Etiamne inter angelos bella civilia geruntur?


SALOMO: Ego mundum intelligibilem seu angelicum solo Dei nutu, coelestem
ab angelico, elementarem a coelesti gubernari et superiora inferiorum

exemplaria esse statuo. Quod si virtutis certamen1 saepe inter optimos duces ac magistratus existit, si
elementa inter se pugnant, si coelestium siderum contrarios motus
videmus, quis dubitet inter angelos etiam intercedere contentiones? Huc
etiam pertinet illa vox angeli ad Danielem2:
Princeps regni Persici restitit mihi dies viginti, sed Michael inter
principes mihi praesto fuit. Ita illa Dei vox ad Pharaonem, quam
secretiori sensu daemonum3 principem
significare4 diximus5: Excitavi ego te, ut exercerem potestatem meam, ut
nominis mei fama toto terrarum orbe disseminaretur6. Igitur inter angelos non nisi virtutum et illustrium
animorum certamen existit: inter homines rarius7 virtutes8 cum virtutibus,
saepe9 vitia cum virtutibus, etiam vitia cum
vitiis, opinio cum opinione, pietas cum impietate, religio cum
superstitione et religione, saepissime tamen cum superstitione
superstitio ipsa10 certat.


1. Alius: examen. 
2. Danielis 10, 13. 
3. Alibi: daemoniorum. 
4. Alius: qua ... significari. 
5. Exod. 9, 15. Rom. 9, 17. 
6. Alius: dissiparetur. 
7. Alius: varias. 
8. Alius addit: vero. 
9. Alibi: saepius etiam. 
10. Alius: haec ipsa.


FRIDERICUS: Profecto1 mirum saepe mihi visum
est, in tanta sectarum varietate et multitudine, quantam Epiphanius et
Tertullianus commemorant, i.e. amplius 120 (quanquam Themistius
amplius2 250 exstitisse tradit) civitatum
concordiam ullam3 existere potuisse, cum hac
aetate pro duarum religionum inter Christianos discrepantia tot tantaque
bella, tot civitatum eversiones sequantur.


1. Deest alibi. 
2. Alius: plures. 
3. Alibi: unquam.


CURTIUS: Nihil in republica perniciosius est, quam cives in duas
factiones scindi1, sive de legibus sive de
honoribus sive de religione disputetur, at si plures sint2 factiones, nihil est a bello civili metuendum, cum alii
aliis, quasi mediis vocibus intercedentibus, stabilem civitatis3 concentum et harmoniam tueantur.


1. Desunt haec sedecim sequentia verba in aliis codicibus. 
2. Alibi: sunt. 
3. Alibi: civitatum.


TORALBA: Haec quidem ratio est a musicis modulationibus aptissime
quaesita. Naturalis vero subtilior1 est, quia
scilicet unum uni tantum, plura eidem contraria per naturam esse non
possunt.


1. Alius: sublimior.


OCTAVIUS: Ob id, opinor, Turcarum et Persarum reges omne genus
religionum in civitatem admittunt ac mirabili concordia cives omnes ac
peregrinos, inter se religionibus discrepantes1 et cum republica, conciliant.


1. Alius: discrepantibus.


FRIDERICUS: Ego nihil optabilius maximis imperiis ac civitatibus
contingere posse puto, quam ut eisdem sacris et eodem numinis cultu
cives omnes conjungantur. Nec ulla re laudabilior fuit Aratus1, quam quod Achaeorum societatem2, quae trecentas amplius urbes complexa continebat, iisdem
legibus, iisdem religionibus, iisdem institutis, eodem cultu, eadem
jurisdictione,

iisdem ponderibus, iisdem mensuris sic assueverat3, ut nihil aliud restaret, quam tot urbes iisdem
moenibus4 cingi. Atque illud est, opinor,
stabile fundamentum amicitiae, quam Tullius in summa rerum divinarum et
humanarum consensione collocavit.


1. Alii: Nec ulla res laudabilior fuit Arato. 
2. Polybius l. IV. Plutarchus in Arato. 
3. Alibi: assuefecerat vel:
assuefaceret. 
4. Alii: tot vites iisdem moventibus.


OCTAVIUS: An tibi videtur, Friderice, in una et eadem religione Achaeos
conspirare potuisse, qui triginta sex millia1
Deorum colebant2? num etiam, sacra
Bacchanalia cum Eleusiniorum sacris convenire potuisse?


1. Alii: tres mille sexcentos. 
2. Alius: celebrabant.


CORONAEUS: Illud quidem optare potius et ab immortali Deo precari quam
sperare debemus, ut una sit et eadem civium unio, una etiam mortalium
omnium de rebus divinis consensio1, una
religio modo vera.


1. Alius: assensio.


SALOMO: Ne1 religio quidem sit, nisi veram
esse dabimus. Quoniam religionum duces ac pontifices, quos veteres
Graeci μυσταγωγοὺς appellant,
tantis inter se dissidiis pugnant, ut nemo constituere possit, quae ex
omnibus vera sit, num praestabilius est, omnes omnium religiones in
civitatem publice admitti, ut in imperiis maximis Turcarum et Persarum
videmus, quam ullam excludere? Nam si quaerimus, quid sit, quam ob rem
Graeci, Latini, Barbari nullam de religionibus controversiam olim
habuerint, non aliam comperiemus rationem, opinor, quam omnium in
omnibus religionibus conspirationem et consensum.


SALOMO: Excipiendi sunt Ebraei, qui ab omnibus populis quodammodo
segregati Deum aeternum soli adorabant, caetera numina exsecrabantur.
Item Chaldaei omnia templa Deorum funditus evertebant, quod impium
judicarent, Deos templorum angustiis concludere velle.


1. Alibi: Nec.


SENAMUS: At Ebraei paene soli ex omnibus populis civitatum et imperiorum
concordiam mihi conturbasse videntur. Nam cum Antiochus Nobilis,
Hierosolyma expugnata, Diis sacra faceret, Judaei principem
exsecrabantur. At ille ira accensus, quod se impium judicarent, ad sacra
Deorum gentilium1, acerbissimis propositis
suppliciis, Judaeos adegit. Inde finitimarum2
gentium tanta odia in seipsos excitarunt, ut ad unius gentis
internecionem omnes conjurasse viderentur. Scribit enim Celsus3, Christianos ac Judaeos, de suis Diis nimis
arroganter statuentes, omnia populorum numina contemsisse.


1. Alibi: gentium. 
2. Alibi: finiti more. 
3. Origenes lib. III. contra Celsum.


FRIDERICUS: Qui religionum discrepantium varietatem admittit, verae
religionis eversionem moliri videtur. Et quidem apposite Proclus
scribit: ἀπειρίαν
ἀναιρεῖν τὸν θεὸν, καὶ πολυθεότητα nihil
ἀπὸ τῆς ἀθεότητος
differre. Quis enim simul Deum ac daemonem colere possit, cum alter
alteri tam contrarius sit?



SENAMUS: Superius Toralba demonstravit, Deo nihil contrarium esse posse,
quia etiam daemones sunt ministri obsequentissimi divinae majestatis.
Quid enim1 vetat, servum non quidem ut
dominum, sed ut domini legatum aut nuncium revereri? Quid item
vetat2, duo3
numina alterum quidem ne noceat, alterum ut prosit obsecrari4? Ob id enim Opuntii duos pontifices habuere, quorum
alter Diis, alter daemonibus sacrificabat5.
Nec Romani beneficos tantum Deos, Jovem inquam, Martem, Dianam, sed
etiam eos qui nocere dicebantur, puta Robigum6, Febrim, Paventiam, Occasionem, Invidiam ceterosque Deos
averruncatores sive ἀλεξικακοὺς summa veneratione
prosequebantur.


1. Alius: autem. 
2. Alibi: vetet. 
3. Alibi: Deo, vel: dico. 
4. Alibi: obsecrare, vel: observare. 
5. Plutarchus in apophthegm.—Alii legunt:
sacrificaret. 
6. Alibi: Rubiginem.


SALOMO: Hic certe Graecorum et Latinorum prudentiam desidero; quos enim
Deos mares Graeci φθόνον, καίρον, φόβον
statuere, Latini sexu et habitu
foemineo Deas fecerunt, scilicet Invidiam, Occasionem, Paventiam. At
lege divina nihil sanctius cautum videmus, quam ne Deos peregrinos
metuamus, cum nec obesse cuiquam nec prodesse queant, ac propterea
saepissime legimus1, nullam mortalibus nisi
ab uno immortali Deo calamitatem impendere.


1. Genes. 35. Proverb. 29. Exod. 20. Judic. 10. Deuter. 10 et 32.
3 Regum 9 et 21. Jesaiae 43. Jerem. 11. Amos 3. Jon. 3. Mich. 1. Baruch.
1.


SENAMUS: In tanta religionum quas videmus multitudine alterum fieri
potest, ut earum nulla, alterum non potest, ut earum plus quam una vera
sit; ac usquequaque pontificibus omnium religionum capitali odio inter
se discrepantibus, tutius est omnes admittere, quam de multis unam, quae
forsitan falsa sit, optare aut eam, quae omnium verissima sit, excludere
velle.


OCTAVIUS: At nec1 principibus nec
magistratibus tutum est, religiones diuturno consensu receptas et quae
radices altius egerunt, evellere2 conari. Nam
cum Thomas3 et Constantinus VI., uterque
Graecorum imperator, statuas de templis omnibus praecipiter deturbarent,
crudelissime caesi sunt, alter a matre, alter a populo in ipso Sophiae
templo. Itaque Valens, Theodosius M., Valentinianus, Jovianus,
Theodoricus Arianorum sectam longe lateque fusam prohibere non modo
noluerunt, verum etiam edictis publicis permiserunt.


1. Ac ne. 
2. Alibi: convellere. 
3. Alii: Themas.


FRIDERICUS: Si1 sanctis Romanorum aedilibus
datum negotium est, ne quae religio peregrina in urbem admitteretur, neu
qui Dii alio quam patrio modo colerentur, quanto diligentius id a
Christianis principibus curari oportet?


1. Additur alibi: veteri, vel: veterum.


SENAMUS: At ne Romani quidem suorum edictorum constantiam tueri
potuerunt, cum sacra Isidis, Osiridis, Annubis, Apis, Aesculapii,
Cybeles matris Deorum in urbem reciperent. Ac postremo M. Agrippa
templum a se

constructum, quod omnium Deorum numinibus consecrarat, πάνθεον appellavit. Quod quidem unum ex omnibus
antiquorum fanis Romae reliquum esse videmus, a Bonifacio III. Pontifice
Maximo Divis omnibus consecratum. Ita quoque Athenienses aras frequentes
ἀγνώστων θεῶν habuere, ut
Pausanias in Atticis et Paulus1 ipse in
concione ad populum Atheniensem comprobavit, ut vero Deo, quem
ignorabant, quoquo modo sacra fierent. Sic enim veteres illi statuebant,
mundum hunc Deorum plenissimum esse, cum locis omnibus admiranda numina
divinitatis contuerentur, ut non dubitarent exclamare: Jovis omnia
plena! et quidem pleni sunt coeli, plena est terra majestatis gloriae
divinae. Quum enim Seneca2 quaereret: quid
est Deus? Totum quod vides et quod non vides. Plinius3 vero mundum ipsum universum appellat numen aeternum; ob
id enim existimo priscos illos homines, cum virtutibus templa dicarent,
justitiae4 inquam, fortitudini5, paci6, spei7, fidei8, pudicitiae9, concordiae10, saluti11, pietati12,
honori13, veritati14, providentiae15, menti16, clementiae17,
misericordiae18, felicitati19, liberalitati20, famae21, aeternitati22,
virtutes immortalis Dei mortalibus ubique ad intuendum ac imitandum
proposuisse, ut a vitiis declinarent.


1. Actorum XVII. 
2. Lib. 1. quaest. natur. 
3. Hist. natur. l. 2, c. 1. 
4. Pollux voce δίκη.
Chrysippus in libro περὶ
κάλλους. 
5. Plutarchus in quaest. 
6. Plinius, Seneca, Plutarchus in Timone. 
7. Livius lib. 1 et 4. dec. 3. 
8. Plinius lib. 85. Cicero de officiis. 
9. Festus in verbo Pudicitia. 
10. Augustinus l. 5. de civ. Dei. 
11. Livius l. X. 
12. Plinius 7, 36. 
13. Plutarchus in quaest. 
14. Idem ib. 12. 
15. Cicero de natura Deorum l. 2. 
16. Ovidius in Fastis. 
17. Plutarchus in Caesare. 
18. Pausanias in Atticis. 
19. Plinius l. 35. 
20. Diogen. l. 3. 
21. Pausanias in Atticis. 
22. Augustinus l. 6 de civ. Dei.


CURTIUS: Argute quidem Senamus, sed cur vitia superiora1 pro Diis habuerunt? Cur pecuniae templum, cur edusae vel
eduliae, cur potanae, voluptiae2,
libertinae3, Veneri, Priapo, nisi ut eduliis,
potibus, voluptate, libidine, stupris, majore licentia, quasi Diis
concedentibus, abuterentur? Omitto febrim, furinam, lavernam, risum,
luxuriam, impudentiam ac teterrimi foetoris Deam Memphitim. Praetermitto
Deos omnium aedium partibus ac locis constitutos4. Praeterea Joves trecentos, qui nomina pro eujuscunque
voluntate sortiebantur, et innumerabilium Deorum populos ad serpentes
usque, quos omnes Deos Deasque M. Agrippa una conclusit et eadem
aede.


1. Alii: superi omnia. 
2. Alius: voluptati. 
3. Alius: libertati. 
4. Alii: consecratos.


SALOMO: Praestabilius fuisset, Deum aeternum ab illa Deorum inanium
societate longissime segregare, quam illis1
aggregare. Quid enim aliud est, quam sacratissima quaeque profanis
conspurcare? Ob id enim populus Dei, in terram sanctiorem2 quasi in bonorum possessionem secundum divinas tabulas
missus, omnium inanium ac fictilium3 Deorum
fana, statuas,

altaria, lucos, solo aequare jussus est. At4
ne arcam quidem foederis Deus ipse passus est Dagonis statuae contagione
contaminari, sed bis dejectam5 et confractam
statuam sacerdotes Palaestinae viderunt, cum proxime arcam
collocassent.


1. Alibi: illi. 
2. Alibi: sanctorum. 
3. Alii: fictitiorum vel: futilium. 
4. Alibi: Ac. 
5. Alius: disjectam.


CURTIUS: Profecto et hi et M. Agrippa jura sacrorum violabant, neque
enim fas erat, duobus Diis idem fanum consecrare. Nam cum M. Marcellus
templum Honori simul et Virtuti dedicasset, Romanorum pontifices
intercesserunt, ne sacra utriusque Dei confunderentur. Itaque templum
illud medio pariete dividi jusserunt, sic tamen, ut non ante pateret ad
templum Honoris aditus, nisi patefacta Virtutis porta1; quanto minus id ferendum est in aeterni Dei cultu!


1. Alius: nisi per patefactas Virtutis portas.


OCTAVIUS: Sacrorum quidem confusionem abhorrere debemus, sed Turcarum et
Persarum atque adeo superioris Asiae et Africae reges ab Homaro II.,
Homari I. pontificis maximi inter Ismaëlitas legato, tum etiam ab
Helthero1 clarissimo theologo sic instituti
ac imbuti sunt, ut homines omnes immortali Deo gratos fore
arbitrarentur, si pura mente suum quisque numen revereatur2, tametsi qualem Deum habere oporteat, penitus ignoret:
quoniam rerum omnium agendarum fontem judicant in voluntatis impetu ac
mente ipsa collocari oportere, cujus integritatem ac puritatem Deus
aequissimus semper intueatur. In qua sententia video fuisse non
modo3 Ismaëlitarum, sed etiam Christianorum
theologos. Sic enim Thomas Aquinas4: Quando,
inquit, ratio errans statuit aliquid ut praeceptum Dei, tunc perinde est
contemnere dictamen rationis ac Dei jussa; quod ante D. Augustinus5 confirmarat.


1. Alius: Helhari. 
2. Alibi: revereretur. 
3. Alibi: modo. 
4. Lib. II. quaest. 19 ad art. 5. 
5. In libro retractationum.


CURTIUS: Assentior illud quidem, tantam esse vim in ipsa voluntate ad
hominum actiones dijudicandas, ut qui, quem nollet, occidit, sit
illius1 caedis innocens et qui, quem conatus
est, occidere non potuit, ut sicarius teneatur. Num tamen propterea
judicabimus, omnes actiones, quae a recta sinceraque voluntate
proficiscantur, rectas esse? Profecto verae pietatis ac impietatis
perturbatio summa sequeretur.


1. Alius: ille.


SENAMUS: Num vobis videtur Scaevola, qui Porsennam regem interficere
conatus legatum ejus interemit, proinde teneri ac si regem
interfecisset?


CURTIUS1: Id quidem nemini dubium est.


1. Deest haec Curtii et Senami utraque interlocutio in aliis
codicibus.


SENAMUS: Quis igitur dubitet, Scaevolam si regios honores bona fide
legato quasi regi et quidem eo spectante exhibuisset, eadem praemia
meruisse, ac si in regem ipsum contulisset? Idem si quis faciat erga Dei
legatos ac nuncios, ut quos creatori debuit.



CURTIUS: Ita quidem si justam erroris causam habuisset.


SENAMUS: Idem si faciat erga Dei legatos ac nuncios, quosque creatori
debuit honores, ad servum ipsius (errore non simulato) detulerit, cur
non in eadem causa sit et idem1 praemium
mereatur, ac si Deo immortali detulisset2?
Legimus, Aegyptias obstetrices amplissima praemia tulisse, cum
crudelia3 Pharaonis jussa mendacio salutari
elusissent, quia Deum metuerant4. At non
alium Deum metuebant aut colebant, quam Apim bovem, cujus ne Israëlitae
quidem lata lege oblivisci potuerant. Nam cum Pharao juberet, Israëlitas
Deum suum in Aegypto colere, illud reposuit Moses: Non posse illic sacra
fieri Deo, quem Aegyptii exsecrabantur, ac periculum impendere
Israëlitis, ne ab Aegyptiis lapidibus obruerentur. Deus igitur misertus
est obstetricum, quae bovem adorabant.


1. Alius: quidem. 
2. Alibi: decrevisset. 
3. Alibi: crudelis. 
4. Alius: metuerunt.


SALOMO: Aliud est, recte factis praemia tribuere, aliud, errore admissa
peccata excusare. Nam qui Deum colit, huic praemia tribuuntur, tametsi
officio nulla merces debeatur. Qui vero solem adorat, justo ducitur
errore (si justus error esse potest1) in ea
causa esse2, ut non modo veniat excusandus,
sed etiam praemia mereatur, quoniam erga Deum voluisse sat est, ut
praemia consequaris3, tametsi quod velles
praestare non potueris. Rectam igitur voluntatem ac numinis metum Deus
optimus remuneratur, non propterea4 tamen
recte fecisse dicitur5, qui statuam colit,
quoniam pietas gentium non6 impietas erga
Deum, ut sapienter Salomo scribit. Neque vero Ismaëlitae, qui omnes
omnium religiones in civitatem distinctis7
templis admittunt, propterea suam deserunt nec sine impietate quisquam
pluribus religionibus inter se discrepantibus uti potest.


1. Alius: possit. 
2. Alibi: est. 
3. Alius: consequatur. 
4. Deest in alio codice. 
5. Alibi: dicetur. 
6. Alii: est. 
7. Alibi: discretis.


SENAMUS: Alexander Severus fortissimus imperator ac religiosissimus
fuisse dicitur. Is tamen Abrahamum, Orpheum, Herculem, Christum in
Larario pro Diis Penatibus colebat et quidem bona fide, cum1 summam integritatis laudem omnium scriptorum judicio
tulerit. Cum igitur Judaeos, paganos et Christianos de summa religionis
dissidere perciperet, maluit omnes omnium religiones amplecti, quam
repudians ad numinis contemptum quemquam excitare atque ista ratione non
modo singulos, sed universos inter se cum republica summa pietatis ac
caritatis consensione conjunxit.


1. Alibi: nec.


CURTIUS: Ista quidem integritatis ac prudentiae laus est, non pietatis,
sine qua tamen nullus virtutibus locus esse potest.


OCTAVIUS: Si nullus virtuti sine vera religione locus esset, cur Jonas
legatus a Deo missus ad Ninivitas veram religionem non promulgare nisus
est1? Neque enim siderum ac statuarum cultum
deserere jussit, aut leges divinas rejectis idolis amplecti, sed
excidium tantae civitatis brevi futurum.

Qua voce principes2 ac magistratus perterriti
jejunia, supplicationes, poenitentiam indixerunt. Et vidit Deus,
inquit propheta3, quod a flagitiis
abstinerent et misertus est illorum, ne calamitatem, quam decreverat,
inferret. Illud etiam animadversione dignum, quod princeps edicto
rationem subjiciens: Quis, inquit, affirmare audeat, num4 Deus nostri miserturus sit? At pro Deo
Mithram sive Bahalem colebant, Deum tamen aeternum flexerunt5.


1. Alius: pervulgare visus est. 
2. Alibi: princeps. 
3. Jonas 3, 10. 
4. Alibi: quin. 
5. Alibi: flexerint.


FRIDERICUS: Poenitentia quidem scelerum praeteritorum ac jejuniis
propitium habuere1 creatorem, non cultu
Solis.


1. Alius: habuerant.


SENAMUS: Nisi gentium sacra aeterno Deo grata fuissent, cur neglectis
sacris frugum calamitate, morbis popularibus, bellorum offensionibus
populi conflictarentur? Cur item eos, qui summa sollicitudine1 sacra Deorum procurarent2,
qui3 mortuos homines ac statuas colerent,
videmus imperiis, honoribus, victoriis, summa rerum omnium affluentia
fuisse cumulatos? Et quidem Polybius4
scribit, Romanorum imperium nulla re magis quam religione crevisse. Quod
M. Tullius diserte affirmans: Majores, inquit, nostri nec
robore Gallos, nec multitudine Hispanos, nec artibus Graecos, nec
calliditate Poenos, nec sensu naturali5
Italos, sed religionis ac Deorum metu freti ac sacrorum cultu
superarunt. Quid Papinianus, Deus Jurisconsultorum: Summa ratio est,
inquit, quae pro religione facit, quae Deorum sacra, cum fieri
desiissent, exoriente religione Christiana, civitates ac respublicas
toto terrarum orbe ingentibus calamitatibus conflictari coeperunt, ut
Graecos et Latinos acerbissimas querelas numini6 Christiano objecisse scribat7
Justinus. Quam quidem criminationem ut dilueret Augustinus, libros de
civitate Dei scripsisse fertur, non aliam ob causam, quam ut a gravi
illa8 contumelia sive vera sive falsa
Christianos vindicaret, quibus Deorum omnium contemtus objiciebatur.


1. Alii: solitudine. 
2. Alibi: provocarent. 
3. Desunt haec sex sequentia verba in alio codice. 
4. Libro 6 de milit. ac domest. Rom. disciplina. 
5. Alius: nativo. 
6. Alius: nomini. 
7. Alius: scribit. 
8. Alius: ista.


SALOMO: Eadem haec fuit Israëlitarum, qui duce Jeroboamo aeterni Dei
cultum deseruerant, querela: Ex quo sideribus ac coelestibus illis
luminibus sacra facere destitimus, ab omni felicitate deserti,
calamitates ac miserias ingentes pertulimus. Gravius etiam argumentum
est, quod qui sacra Deorum diripuerant, calamitosos exitus semper
habuerunt. Neque enim solus Luc. Flaccus, Antiochus Nobilis, Menelaus,
M. Crassus, Herodes, Gabinius, qui sacratum aeterno Deo Hierosolymis
aurum expilaverat, sed etiam Q. Caepio1
consul, Brennus, sacrilegi Phocenses, Achas caeterique, qui templa
daemonum diripuere, funestissimis casibus perierunt. Inde aurum
Tholosanum veterum2 proverbio usurpatum.

SENAMUS: Lege divina3 sanctissime cavetur, ne
quicquam idolis dicatum detrahatur4, capitali
poena subjecta, vel quia idolo quasi vero Deo sacratum sit, vel quia
daemones ultores res suas a furibus ubique5
vindicant et condicunt, vel quia idolorum furtum faciunt interdum ut pro
Diis laribus colantur6.


1. Alibi: Scipio. 
2. Alius: veteribus. 
3. Deuteron. 7. Levitic. 27. Josuae 7. 
4. Alibi: distrahatur. 
5. Deest in alio codice; alii legunt: sibi. 
6. Genes. 31. Judic. 19.


OCTAVIUS: Ego quidem sic statuo, eum qui et1
veram religionem et falsa numina, quae pro veris habentur2, contemnit, summa impietate obligari, qualem fuisse
accepimus Caligulam Augustum3, qui Jovi
statori contumelias4 in aurem insusurrabat.
Idem tamen, cum tonaret, antra metu perterritus subire solebat, et cum
Vestae simulacrum deosculandum posceret5, ad
terram6 allidebat.


1. Alii: nec. 
2. Alius: habet. 
3. Suetonius in Caligula. 
4. Alibi: contumeliam. 
5. Alibi: peteret. 
6. Alius: solum.


FRIDERICUS: Id quidem usitatum est sortilegis omnibus, qui1 hostias exadoratas2 verbis
ritualibus proculcant aut rubetas eo cibo pascunt aut imagines Christi
sagittis feriunt, quasi Deum, quem etiam Deum esse arbitrantur,
violaturi, idque se facere ac fecisse confitentur, a daemonibus
persuasi. Nec daemones id suaderent, nisi plane intelligerent,
sortilegos arbitrari, hostias illas Deos esse3.


1. Alibi: quod. 
2. Alii: exadorta, vel: consecratas, vel:
exadorea. 
3. Ita omnes.


SENAMUS: Quis igitur dubitet, etiam Deo gratam esse religionem
paganorum, cujus contemtum daemones ipsi suadere et omnium religionum
eversionem moliri conantur1?


1. Alius: conentur.


CORONAEUS: Illud omnibus persuasum esse opinor1, multo praestabilius esse falsam, quam nullam habere
religionem, ut in omnibus rerum publicarum gentibus nullum perniciosius
est ἀναρχία, in qua nemo imperat,
nemo paret, nulla praemia bonis, nulla supplicia peccatis2 irrogantur. Sic nulla est tanta superstitio, quae metu
divini numinis improbos in officio continere et naturae lege quodammodo
tueri3 non possit, cum praemia bonis,
supplicia peccatis irrogari divino judicio persuasum habeant. Et in eo
quidem capite4 Epicurus inexpiabile scelus
admisit, quod omnem divini numinis metum radicitus evellere conatus, ad
peccandi licentiam aditus omnes aperire videatur. Itaque
Narsingarum5 Indiae pontifices Deorum ac
daemonum statuas aspectu terribiles ac monstrosissimas in templis
collocare solent, ut modis omnibus improbi ab injuriosa facinorosaque
vita numinis terrore prohibeantur.



1. Alius: est, opinor. 
2. Alibi: sceleratis. 
3. Alius: continere. 
4. Alii: Et quidem in eo capitalis. 
5. Alii: Marsingarum.


FRIDERICUS: Si demus, eos qui falsam religionem colunt, justo errore
excusari, quisnam1 erroris justam causam
impietati obtendere2 jure

queat, cum servus ignavus perinde ut conscius voluntatis, qui jussa
domini non impleverit, vapulaturus sit.


1. Alibi: quis non. 
2. Alibi: obtrudere.


SENAMUS: Ita quidem, si Lucae verbis assentiamur, sed quis adeo iniquus
judex erit, tam crudelis tyrannus, qui principis edicta, quae subditis
abdita fuere, violantes1 capite plectere
velit?


1. Alii: violenter.


CURTIUS: Si promulgatis legibus humanis omnes obligantur, nec juris
ignorantia quenquam excusat1, quis divina
lege2 toto terrarum orbe toties ac tam diu
promulgata ignorantiam excuset?


1. Alius: quisquam excusatur. 
2. Alibi: divinae legis ... promulgatae.


SENAMUS: Quodsi leges legibus contrariae sunt et legumlatores
legumlatoribus1 hostes, religio religioni,
pontifices pontificibus pugnantes, quid miseri subditi facient, cum in
sectas alii alias distrahantur?


1. Alii: legumlatorum.


TORALBA: In tanta legum ac religionum inter se dissidentium varietate
statuendum1 est, quae sit vera religio, qua
re comperta etiam illud exploratum et compertum erit, quisnam
ignorantiam aut animi morbum excusare poterit2?


1. Alibi: scrutandum. 
2. Alius: possit.


FRIDERICUS: Quis dubitet veram vel potius solam religionem esse
Christianam?


OCTAVIUS: Totus fere terrarum orbis, Asia quanta est, Africa pene tota,
magna pars Europae ex infinita sectarum diversitate1, quam quisque adamaverit, eandem omnium
formosissimam2 ac praestantissimam esse
arbitratur.


1. Alibi: et infinitae sectarum varietates. 
2. Alius: fortissimam.


CURTIUS: Non populorum multitudine optimum religionis genus, sed
veritatis ponderibus, quae Deus ipse praescripsit, exigere oportet:
hominis enim proprium est opinari, Dei vero scire1.


1. Alibi: serviri.


CORONAEUS: Quoniam in disputationem de religionibus1 sensim delapsi videmur2,
priusquam longius progrediamur, explicanda quaestio nobis est, hesterno
die proposita: an scilicet viro bono de religionibus disputare
liceat?


1. Alius: religione. 
2. Alibi: sumus.


TORALBA: Mihi quidem Plato1 sapienter dixisse
videtur: parentem universitatis invenire difficile est et cum inveneris
pervulgare nefas: τὸν
μὲν οὖν πατέρα τοῦ παντὸς εὑρεῖν τε ἔργον καὶ εὑρόντα εἰς πάντα ἀδυνατὸν
λέγειν: non quia nefarium sit, ut plerique Tullium Platonis
interpretem voluisse arbitrantur, sed ne minus latine redderet τὸ ἀδύνατον impossibile, ut eodem
sensu Horatius: Tu ne quaesieris, scire nefas, quem mihi, quem tibi
finem Dî dederint, quia vulgus rerum sublimium splendorem oculis
caligantibus ferre non potest, aut si quis acutius videat, nullius tamen
est tanta vis eloquentiae, ut divinae majestatis arcana complectatur,
sed multa peccari2 necesse est. Ac propterea
Plato3, cum de angelis, quos ubique

Deos appellat, quaestio incidisset: Per Deos, inquit, quaestionem de
Diis cohibeamus, de iis enim loqui metuo. Itaque praestabilius4 est, omnino tacere, quam temere de re omnium
sacratissima5 aut non satis pro dignitate
disputare.


1. In Timaeo. 
2. Alibi: precari. 
3. In Cratylo. 
4. Alibi: probabilius. 
5. Alius: sanctissima.


SALOMO: Mihi quoque de religione1 sermonem
serere, periculosum semper visum est, tum quia de Deo aliter quam pro
dignitate loqui, grave scelus est, tum quia nefas est, cuiquam pietatis
opinionem, qualiscunque etiam sit, eripere, aut religionem cujusquam
argumentis in dubium vocare, nisi melius quiddam te2 persuasurum3 confidas. Omitto
illud, quod multis exitio fuit, cum alios de suscepta religione
deturbare conarentur, neque id praestare potuissent. Cujus rei cum multa
sint exempla, tum vero nullum gravius, quam Flori, Judaeae praesidis,
quem nostrae gentis pontifex maximus jure amicitiae cum ad unius aeterni
Dei cultum pertrahere et ab inanibus idolis revocare conaretur neque id
persuadere potuisset, capitales inimicitias cum potente adversario
contraxit, unde gens nostra tot ac tantis bellis postea conflictari
coepit, ut amissa libertate ac sedibus avorum, durissima servitute a
Romanis opprimeretur.


1. Alius: religionibus. 
2. Alius: nisi me quiddam a te. 
3. Alibi: persuasum.


SENAMUS: Ut religio nova melior ac verior sit vetere, non tamen
evulganda mihi videtur, quia non tantum utilitatis allatura videtur nova
religio, quantum ex ipsius novitatis contemtu detrahitur de pietate
veteri, aut certe de mortalibus necessario numinis metu. Ut si quis
aedificii sua vetustate caduci lapides angulares mutare velit, temere
fecerit. Illud1 etiam periculosius, quod
mutationem religionis sequatur2, fere
conversio ac miserandi rerum publicarum exitus, gravissima bella,
graviores etiam calamitates a popularibus morbis, a daemonum
vexatione.


1. Alibi: Id. 
2. Alius: sequitur.


CORONAEUS: Haec certe mutationem religionis incommoda publica fere
sequuntur, cujus rei causas non satis perspectas habeo.


OCTAVIUS: An quia vetere religione de mentibus hominum detracta et novae
religionis nondum insitae1 contemtu homines
verum inter et falsum ambigere ac pietatem omnem ex animis eruere
consueverunt? Tunc enim a daemonibus exerceri ac obsideri solent.


1. Alius: invitae.


SALOMO: In ea dubitatione nullum est efficacius amuletum, quam precibus
assiduis ab immortali Deo1 petere, ut in
rectum iter deducamur.


1. Deest in alio codice.


FRIDERICUS: Vulgo quidem colloquia de religione suscepta ac probata
disputationis in modum serere, non minus periculosum, quam perniciosum,
nisi quis divina potestate, ut Moses, aut armis, ut Muhammedes, plebem
renitentem cogere vi possit. Sed inter eruditos privatim res divinas
ingerere et explicare, fructuosissimum semper judicavi, quomodo
Salomonem nostrum in eam disputationem saepe ante pertrahere sum
conatus, nec potui

tamen, nisi forsitan metuit, ut de suscepta religione discedere1 cogatur. Sic enim aspides ajunt utramque aurem
obturare, quo minus magorum illecebris capiantur.


1. Alibi: decedere.


Cum ad haec Salomo vultu demisso1 nihil
respondisset, quamquam sperabatur, TORALBA rupto silentio: Verius est,
inquit, Salomonem a disputationibus de religione abhorrere, cum propter
eas causas, quas aperuit, tum etiam ne vel avorum religionem ejurare
videatur, si defensionem deserat, vel in offensionem cujusquam incurrat,
si pertinacius illam tueri vellet2.


1. Desunt haec duo verba antecedentia in alio codice. 
2. Alii: velit, vel: debeat.


CORONAEUS: Quis in tanta voluntatum ac animorum conjunctione, quantam
inter nos videmus, offensionem deserendo dare aut accipere possit? Illud
quidem pro Salomone spondeo ac promitto, summam omnibus tum eruditionem,
tum oblectationem sua oratione semper allaturum, nec quicquam gratius
mihi futurum, quam ut inter nos summa quisque libertate de religionibus
disserendo fruatur. Age igitur, Salomo, ut quae mente concepisti ac
parturis, libere parias.


SALOMO: Ista quidem vis est. Nam quid refert, qua me ratione
cogatis1, cum aut ingratus sim, si de vestra
erga me benevolentia dubitem, aut iniquus, si metuam argumentorum vi de
sententia cadere2. Sed profecto nostris
legibus ac moribus de religione disputare prohibemur. Majores quidem
nostri synagogas publicas ac scholas religionis instituerunt, in quibus
leges divinas diserte legere atque omni aetati ac sexui interpretari
solent. Etenim in majorum commentariis legimus, Hierosolymam scholas 481
olim habuisse3; nusquam tamen de religione
disputare cuiquam licebat, ne leges divinae in dubium vocari viderentur.
Nam quaecunque disputantur, in opinionem cadunt; opinio autem verum
inter et falsum ambigit, dubitatio rursus impietatis opinionem parit. Et
quemadmodum nihil ineptius est, quam geometros suadere aut oratorum4 dicendi copia5
demonstrare velle: ita nihil perniciosius mihi videtur, quam ea, quae
omnibus demonstrationibus certiora esse debeant et quibus salutis
fundamenta nitantur, dubia disputatione concutere conari. Et quidem
memini legisse me in Justini Martyris dialogo cum Tryphone Judaeo, quem
adeo imperitum et ineptum fingit, ut me lectionis et ineptiarum
scriptoris6 valde pigeat (victoriam enim
dialogistes, quasi miles gloriosus in theatro stans, decernit). Uno
tamen loco Tryphonem seipsum objurgantem inducit, quod contra morem
majorum de religione cum illo7 disputaret.
Tibi vero, Friderice, qui me pietatis officio de sententia dimovere
cupis, magnam debeo gratiam; sed cum aetas ingravescat jam mea, vix est
ut a majoribus insitam mihi religionem ex animo penitus evellere possim.
Ut autem vos a vestra deducam, vetant non modo

nostrorum, sed etiam vestrorum pontificum decreta. Quis ergo
disputationis fructus erit? Aut qua mente feretis, si quae sentiam, ut
ratio disputandi postulat, libere dicam? Aut quo animo Deum erga me
futurum sperem, si ejus oracula dissimulatione veri ejurare velim?


1. Alius: rogatis. 
2. Alius: decedere. 
3. Ut scribit Optatus Afer Milevitanus lib. 8. 
4. Alii: oratores. 
5. Alii: cupidine. 
6. Deest in alio codice. 
7. Alibi: ipso.


FREDERICUS: Si rerum divinarum perspicua veritas tam clara tibi est,
Salomo, non video, cur metuere debeas, veris ac perspicuis argumentis
cedere.


SALOMO: Veritati quidem semper cessi, sed utcunque me cogatis1, iniquo Marte certabitur, si vobis omnibus obsistere
velim. Nec acerbius quicquam mihi contingere2
potest, quam ut vestram in me voluntatem disputationibus patiar
extenuari.


1. Alius: utcunque cogitatis. 
2. Alius: occidere.


CORONAEUS: Hunc obsecro metum, mi Salomo, abjicere te velim: seu viceris
seu vincare, nihil tamen de nostro singulari erga te amore detractum,
etiam prae ceteris omnibus spondeo, recipio, promitto.


Hic cum haesitasset1 Salomo, SENAMUS eum
intuens: Profecto Senensibus nostris2 jam
pridem senatus decreto licuit Academias habere, ea tamen lege
posita3, ne de rebus divinis ac4 pontificum5 decretis
disputaretur. Quo6 edicto unius hominis
temeritate violato et capitali poena secuta, seditiones in illa urbe ad
hanc usque diem7 conquieverunt.


1. Alius: haesisset. 
2. Alius: Judaeis. 
3. Deest in alio codice. 
4. Alibi: aut. 
5. Alibi: pontificis. 
6. Desunt alibi sequentia haec verba usque ad finem
interlocutionis. 
7. Alius: ad haec usque tempora.


OCTAVIUS1: Persarum etiam ac Turcarum edictis
cautum est, ne de religionibus ullae disputationes gerantur. Quod etiam
reges ipsi Moscovitarum ac Germanorum principes, maximis Augustae
comitiis, post exitialia diuturnaque bella edixerunt, ne Catholicos
inter et Augustanae confessionis pontifices de religione
disputaretur.


1. Deest tota haec Octavii interlocutio in aliis codicibus.


FRIDERICUS: Non tamen in publicis Academiarum scholis disputationes
prohibentur, quae modo1 inter ejusdem
religionis theologos haberi consueverunt.


1. Deest in alio codice.


CURTIUS: Summa certe astutia dicam, an impietate, Mahummedes cum
prospiceret, suae religionis arces ac fundamenta facillime1 subversum iri, si admotis argumentis quasi machinis
oppugnaretur, capitali poena interdixit, ne quis de legibus a se latis
unquam2 disputaret.


1. Alius: facile. 
2. Alius: usquam.


OCTAVIUS: Consimile habemus Justiniani Augusti interdictum, qui vetuit
de Trinitate ac fide catholica publice contendere.


SALOMO: Periculosius mihi videtur, de suscepta ac probata religione
inter eos1, qui2
semel probarunt, disserere, sive publice sive privatim, quam inter eos,
qui varias sectas tueri proposuerunt, quoniam pro sua quisque

acerrime pugnat, qui3 vero contra suam ipsius
religionem disserit, eandem expugnare et dubitationibus propositis
evertere conatur.


1. Alibi: nos. 
2. Pro his tribus verbis legit alius: inter nos,
quam. 
3. Pro his septem sequentibus verbis alius legit: qui
vero suam ipsius religionem deserit.


SENAMUS: Veteratorem quendam memini, Lugdunensium praesidem, qui cum
sectas Lutheranorum inter se discrepantes per se ipsas convelli cuperet,
sectarum alumnos quasi gladiatores1
committere solebat, ut suis se gladiis mutuo jugularent, non aliter
quam2 antiqui Martis sacerdotes post
exsecrationes3 legitimas, facibus ardentibus
inter utrasque acies injectis, proeliandi signum dare consueverunt,
iidem4 tamen belli periculis5 repente seipsos subducebant, quos propterea πυρσοφόρους appellabant. Ita pleraque
bellorum incendia maxime ex illis disputationibus excitari solent6, ad spectaculi fructum. Id etiam7 fecisse videmus Julianum Augustum, cum Arianos ab exilio
revocaret, ut Catholicorum vim frangeret, nec modo generi Judaeorum
favebat, ut Christianorum, quos capitaliter oderat, potentiam enervaret
ac debilitaret, sed etiam Jovis et Apollinis pontifices ac ritus
paganorum8 pene antiquatos ad usum revocabat.
Idem statuas Deorum cum Caesaris statua sic copulabat, ut periculum
declinari non posset, dum scilicet imperatori debitus honor cum daemonum
cultu conjungebatur, aut principis contemtu majestatis crimen
impendebat.


1. Duo haec verba desunt in alio codice. 
2. Alibi: ac. 
3. Alius: exercitationes. 
4. Alibi: iisdem. 
5. Legit alius: iidem in bello periculoso. 
6. Alius: excitarunt. 
7. Alibi: Idem. 
8. Alibi: antiquorum.


TORALBA: Apposite M. Tullius1 illud
usurpavit, impiam consuetudinem esse, de Diis disputare, sive ex animo
id fiat, sive simulate, quia2 nunquam de
tanta re simulate agendum est, multo minus joco3, si seriam disputationem contra quam4 sentias susceperis, tuae religionis eversionem moliaris
necesse est.


1. De natura Deorum. 
2. Haec sex sequentia verba omittunt alii et legunt:
simulate quid agendum est. 
3. Alius: jocose. 
4. Alius: quem.


FRIDERICUS: Quid si docendi vel discendi1
causa fiat?


1. Alius: disserendi vel docendi.


TORALBA: Ne id quidem periculo vacat, quia religio versabitur vel in
scientia, vel in opinione, vel in fide. Si1
in opinione religio est, ambigua illa verum inter et falsum ambigit et
disputationibus iniquis ac magnis2
labefactatur. Si in scientia, demonstrationem esse oportet, certissimis
principiis fundatam ac necessariis conclusionibus munitam. Quae autem
stant3, ejusmodi disputationem nullam
admittunt. At nemo est, opinor, qui religionis cujusque demonstrationes
tradiderit, etiamsi nonnulli efficere hoc sint conati, sed frustra, quia
tantum abest ut fides cum demonstratione ac scientia stare possit, ut
funditus evertatur. Dicitur enim4 Graece
scientia

ἐπιστήμη,
ἀπὸ τοῦ ἐπιστάνειν τὸν νοῦν: quia mentem huc illuc distractam
sola sistere possit. Hic fidem appello theologorum more, non
dialecticorum, qui argumentis necessariis ac fidem facientibus
dubiam5 rei veritatem illustrant6. At theologi fidem in assensione pura, sine
demonstratione, collocarunt, et quarum rerum, quamdiu hic vivitur, fidem
habemus, coelestes animae scientiam adeptae sunt. Fidem autem hujusmodi
aut infusam aut labore ac studio partam fecerunt, verbi gratia ejusmodi,
quae lectione aut auditione percipiatur, cum ei assentiamur, quem virum
bonum et eruditum arbitramur. Quam probitatis et eruditionis opinionem
si rejicimus, fides amittitur, si vero assentiri pergamus, disputatio
inanis est, quia hoc vel illud credere collibuit, sive verum sive
falsum. Nam qui geometrica theoremata docenti assentitur, nec tamen
intelligit, fidem quidem habet, non scientiam, si7 vero plane intelligit, adipiscitur quidem scientiam, sed
eodem momento fidem amittit. Fidem autem infusam theologi appellant
virtutem theologalem, quae Deum tantum sui argumentum ac objectum habet.
Ea vero8, fides divina munere ac concessu
tributa, si tamen necessaria est et certa9,
ut amitti nequeat, vis est, non fides. Si libera quadam assensione
nititur, summae impietatis est, argumentis humanis doctrinam, quam Deus
summa bonitate afflaverit, cuiquam10 eripere
conari. Quae cum ita sint, omnino disputationibus de religione abstinere
oportet.


1. Alius codex ita legit: Religio fit ambigua verum inter et
falsum ac disputationibus magis magisque labefactatur. Si in scientia?
demonstrationem subesse oportet. 
2. Alius: Magis ac magis. 
3. Alii: sunt. 
4. Eusebius in demonstratione evangelica. Scotus in proleg.
sent. qu. 45. 
5. Alii: dubiae. 
6. Alibi: illustrarunt. 
7. Desiderantur haec septem sequentia verba in aliis
codicibus. 
8. Alius: porro. 
9. Alibi: coacta. 
10. Deest in alio codice.


OCTAVIUS: Florentinos accepimus in statu populari edixisse, ne de
legibus semel susceptis ac probatis disputaretur, quam legem a Lycurgo
olim latam meministis1. Quod si de legibus
humanis controversias movere non licet, ne ullus ad perrumpendas2 leges proposita disputatione aditus aperiatur,
quanto minus in legibus divinis id fieri debet, aut si privatim
periculosum3, quanto publice
periculosius.


1. Plutarchus in Lycurgo. 
2. Alibi: corrumpendas. 
3. Alibi: periculose.


CURTIUS: Laudabile quidem est, ex antiquissimorum prophetarum institutis
a disputationibus rerum divinarum abstinere, quod1 de sua quemque religione interpretari oportet, nec
Christianis liceat, summa suae religionis capita in dubium revocare, nec
item Judaeis2 inter ipsos, ut nec
Ismaëtis3 quidem inter sese. Sed Ismaëlitae
hoc amplius, quod nec secum ipsi, nec cum Judaeis aut Christianis de sua
religione disseri4 patiantur, absurde illi
quidem et malitiose. Nam si vera est illorum religio sive superstitio,
quo verior aut certior, eo ad persuadendum facilior, aut si tantum bonum
Christianis et Judaeis communicare nolunt, illud profecto est animi
invidi ac ipsa malevolentia jejuni. Sed verius est, Ismaëlitas et
Judaeos a disputationibus abhorrere, quod veritatis Christianae
perspicuam5 lucem lippis oculis intueri
nequeant.


1. Desunt haec septem sequentia verba in alio codice. 
2. Alibi: Judaei vel: Judaeos. 
3. Alibi: Ismaëlitae. 
4. Alius: discerni. 
5. Alibi: conspicuam.



CORONAEUS: Curtii1 sententia mihi probabilior
fit, ne scilicet Christianis inter seipsos vel publice vel privatim de
summae nostrae religionis, i.e. de fidei capitibus, contendere liceat,
ne ambiguis et probabilibus argumentis huc illuc mentes distrahantur, ac
variis erroribus implicentur2, cum3 tamen divinae leges4 omni
sexui, omnibus ordinibus, omnibus aetatibus, omnibus locis ad legendum
et intuendum proponantur, ut lege divina sanctissime cautum est5. Semper tamen licuit ac licebit, inter varias
sectarum familias de optimo religionum genere disceptare ac Neophytos,
Catechumenos, Energumenos, Ismaëlitas, Judaeos, Paganos et Epicureos a
recta via oblique oberrantes, argumentis, auctoritate, antiquitate,
eruditione, demonstrationibus perspicuis in rectam salutis viam
deducere, pro ea6 quae homini cum homine
intercedit humanitatis et caritatis conjunctione.


1. Alibi: Certum. 
2. Alii: impleantur. 
3. Alibi: dum. 
4. Alibi: divina lex ... proponatur. 
5. Deuteron. II. et III. Josua I. et XXIV. 
6. Alibi: per eam ... conjunctionem.


SENAMUS: Disputationes istas de religionibus perspicio1 ad nihilum recasuras. Quis enim arbiter tantae
controversiae futurus est?


1. Alius: prospicio.


FRIDERICUS: Christus Deus1! Sic enim
spopondit: Si tres in meo nomine fuerint coacti, in medio futurus
sum.


1. Alius minus bene: Christianis Deus!


SENAMUS: At hoc ipsum caput est religionis totius, quod inter
Christianos et Judaeos, item inter Ismaëlitas et Christianos
contravertitur: Christus sitne Deus, necne?


CURTIUS: Ad id confirmandum idoneis testibus ac tabulis uti oportet.


SENAMUS: Illud etiam ambigitur, qui testes sint idonei, quae tabulae,
qui fidejussores dari1 possint, qui non
egeant fidejussore, ut certa et minime dubia fides adhibeatur.


1. Alibi: esse.


CORONAEUS: Ecclesia judex erit. Scitum est ac pervulgatum1 illud Augustini: Non crederem evangelium2, nisi id ipsum etiam ecclesia confirmaret.


1. Alius: provulgatum. 
2. Alius: evangelio.


SENAMUS: Gravior etiam controversia est, quaenam sit ecclesia vera?
Judaei suam esse affirmant, Ismaëlitae infitiantur, Christianus contra
sibi vindicat, pagani tota India sese antiquitate omnibus praedicant
anteferri oportere. Itaque Nicolaus Cusanus Cardinalis, vir doctissimus,
nihil de ecclesia christianorum sibi probandum scripsit, sed hoc,
inquit, posito fundamento, quod ecclesia per unionem ad Christum
constituatur, illud assumit, quod in praecipua quaestione positum
est.


SALOMO: Illud quidem Christiani ac Ismaëlitae confitentur1, et in eo potissimum cum Ebracis conveniunt, solam et
veram Dei ecclesiam in gente Israëlitarum fuisse, quae sola toto
terrarum orbe verissimum unius Dei aeterni cultum tuebatur, sola
conservatrix foederis aeterni, quod Dei

digito tabulis lapideis incisum est et sanguine sacratum erat, sola
legis aeternae litterarumque sacratiorum custos.


1. Alibi: profitentur.


FREDERICUS: Ita vero ad Christum usque.


OCTAVIUS: Judaei aeque ac Ismaëlitae N.T. tabulas repudiant1 quasi a Christianis corruptas, tametsi Muhammedes
evangelica testimonia citare2 non
dubitaverit3, potissimum in Alcorano Elmeide
et in Azora duodecima, non tamen in4 ea, quae
in Christianorum manibus versatur.


1. Alius: rejiciunt. 
2. Alibi: ciere, vel: adhibere. 
3. Alius: dubitat. 
4. Deest in aliis, qui loco vocis versatur legunt:
versantur.


TORALBA: Si sola scriptorum auctoritate religionis verae fundamenta
nituntur, expedita res erit Pythagoraeorum, vetere decreto: αὐτὸς ἔφα Sin ea verborum obscuritas est,
ut in varios sensus trahi possit, ad arbitros, i.e. ad sapientes, res
deducenda erit.


SENAMUS: Sed etiam illud dubitatur, qui sint sapientes? si enim aliorum,
i.e. stultorum, judicio sapientes putantur, stulti sunt et suo judicio
furiosi.


TORALBA: De sua quemque arte peritum consulere solemus, neque etiam1 opifices sine usu et certissimis rationibus credi
sibi volunt; falli tamen possunt, si demonstratione vacant. Rerum autem
divinarum fides ac constantia ab unius Dei auctoritate dependet, qui nec
falli, nec fallere potest, quae quidem auctoritas omnibus omnium
demonstrationibus, argumentis, tabulis ac testibus longe
praeponderat.


1. Alibi: enim.


SENAMUS: Vera profecto sit religio, quae Deum auctorem habet, necesse
est, sed num hujus legis1 aut illius auctor
sit, hoc opus, hic labor est.


1. Deest in alio codice.


SALOMO: Cum sacerdotes Apollinem1, quem
Chaldaei Bahalem vocant, pro Deo colendo proponerent, Helias propheta
coram Achabo rege periculum fieri jussit, ea conditione, ut is pro vero
Deo haberetur, in cujus hostia flamma coelitus delapsa sacrificium
consumsisset. Cum Apollinei pontifices Camarin2 ardentissimo aestatis sole preces ac vota ingemerent3 atque ex ipso vultu et venis cruorem
elicerent4, Helias ironia eleganti cum altius
vociferandum esse diceret, inclinante sole ad occasum ipse tribus verbis
flammam de coelo detraxit, quae voracissime hostiam, altare, lapides
derepente consumsit, aquas etiam in silices effusas celerrime hausit,
cujus portenti spectaculo rex ipse cum populo attonitus, Deum aeternum
confiteri, Helias vero 450 solis sacerdotes trucidari jussit. Paulo post
imbres, quos toto triennio ac mensibus5 sex
Helias precatione sua cohibuerat, contraria rogatione abundanter effusi
sunt.


1. Alii: Apollinis. 
2. Ab habitu fumoso dicti. 
3. Alibi: ingeminarent. 
4. 1 (3) Reg. 18. 
5. Alibi: et menses.


FRIDERICUS: Optarem ego nunc Heliam quendam periculum coelesti prodigio
spectantibus1 regibus ac populis facere,
quaenam ex tot ac tam multis religionibus optima sit.


1. Alius: spectabilibus.



SALOMO: Vetabat lex divina1, Deum, quis
aut2 qualis sit, experiri, nec nisi Deo
jubente Helias id facturus fuisset. Nulla portenta perfidos, nulla
prodigia movent sceleratos. Videtis hoc tanto ac tali prodigio Heliam
nihil profecisse, nam paulo post ad cultum Bahalis relapsus est cum
populo rex Achabus, Helias vero ab Isabella ad caedem designatus, nisi
fuga sibi consuluisset. Nec vero usquequaque3
terrarum tot ac tam stupenda miracula commemorantur, quam quae universo
populo Israëlis spectante facta legimus. Quae probatio verae religionis
certior fieri potest?


1. Exodi 17. 1 Reg. 18. 
2. Alibi: qui et. 
3. Deest in alio codice.


CURTIUS: Vera religio mihi probanda videtur ecclesiae auctoritate,
sacrae scripturae veritate, antiquitate ipsa, oraculis divinis,
prodigiis coelestibus, rationibus perspicuis.


SALOMO: Rabbi Moses Rambam brevius rem contraxit ac tria1 tantum nostris credenda proponit, scilicet
demonstrationem, sensum2 et oracula
prophetarum; caetera, inquit, credi possunt, sed nulla necessitate.


1. Alius: duo. 
2. Alius: sensuum.


SENAMUS: Si fides oraculis habetur, extat vetus oraculum Apollinis, qui,
consultus de infinita religionum varietate, quaenam esset optima,
respondit uno verbo: Antiquissima. Cum rursus ambigeretur, quaenam esset
antiquissima, respondit: Optima.


TORALBA: Sic mihi persuasum, etiam si nullis oraculis testata res esset,
optimam tamen religionem esse antiquissimam. Est enim tanta fides
antiquitati1, ut sua se auctoritate facile
sustentare possit. At novae religiones, nova sacrificia, nova
sacramenta, novi ritus, novae leges, nova consilia2, novae ecclesiae, nova decreta, novi mores florentissimas
quaeque civitates funditus everterunt.


1. Alii: antiquitatis. 
2. Alius: concilia.


CORONAEUS: Hoc quidem grave praejudicium est pro catholica romana
ecclesia adversus novae religionis creatores1. Quamobrem decernatur, si placet, quae sit antiquissima
religio, ut2 etiam pateat, quae sit optima,
nam altero cognito utrumque cognitum erit.


1. Alibi: creaturas. 
2. Alius: vel etiam quae sit etc.


SALOMO: Ne, obsecro, pergamus eo, quo itur, sed quo eundum est Nam
divina lex1, quam Christiani et Israëlitae
probant, sanctissime vetat, consulere daemones, aut Manium2 Deorum oracula exquirere, aut fidem ullam iis habere. Ob
id enim Ochosiae regi aegrotanti3 nunciatum
est ab Helia, male periturum, quod Bahalem, quem Graeci Apollinem
appellant, de valetudine et salute consuluisset. Erat enim in more
positum et optimis quibusque principibus consuetum, si qua de re
dubitarent, aut aliquid gravius suscepturi essent, Deum consulere,
quibus respondebatur in somniis et visionibus nocturnis, si prophetiae
domum haberent, sin minus, per aliquem ex prophetis; si vates nullus
esset, per pontificem. Propheta quidem oratione

perspicua, quae divinitus acceperat, rogantibus respondebat, sed
pontifex sacras vestes indutus ex4 aurea
tabula, in qua duodecim gemmae5, duodecim
tribuum insculpta nomina continebantur6, quid
futurum esset, conjectura quadam consequebatur7, ex insueto gemmarum fulgore, si felicem, vel
obscuritate, si miserum exitum res esset habitura, vel etiam ex
eminentia litterarum, ex quibus dictum infitians vel affirmans
eliciebatur. Ac propterea Balaamus8 vates
populum Israëliticum beatum praedicavit, quod nulla daemonum aut magorum
contagione violaretur, sed opportune oracula sua divinitus reddita
exaudiret. Quodsi nefas est, daemonem Apollinem audire9, quanto sceleratius, religionis arbitrum10 accipere, cum omnium religionum eversionem moliatur.


1. Deut. 18. Levit, 20. 
2. Alii: inanium. 
3. Alibi: agonizanti. 
4. Alius: pontifex sacra veste indutus
et etc. 
5. Alibi: gemmis. 
6. Josephus in antiqq. jud. 
7. Alibi: consequentia. 
8. Num. cap. 23 et seqq. 
9. Alius: consulere. 
10. Alius: arbitrium.


SENAMUS: Imo1 vestram, Salomo, religionem ut
optimam probavit, sic etiam2 de optimo
religionum genere consultus respondit3:


Μοῦνοι
Χαλδαῖοι σοφίαν λάχον, αὔταρ Ἑβραῖοι

Αὐτογένητον
ἄνακτα σεβαζόμενοι θεὸν ἁγνῶς,


i.e. soli Chaldaei sapientiam nacti sunt, Ebraei vero Deum aeternum pie
colunt. Item de Judaeorum gente4 consultus,
ita respondit:


Ἥδε
θεὸν βασιλῆα καὶ γεννητῆρα πρὸ πάντων,

Ὃν
τρέμεται καὶ γαῖα καὶ οὔρανοι ἠδὲ θάλασσα,

Ταρτάριοι
τὲ μυχοὶ καὶ δαίμονες ἐκφριττουσι,


i.e.


Illa Deum regem pure colit omnipotentem,

Quem mare, quem tellus ingens, quem sidera coeli,

Quem genii exhorrent, metuit quem maris5
abyssus.


1. Alius: Hinc. 
2. Alius: enim. 
3. Eusebius in praepar. evang. Lactantius. Justinus
Martyr. 
4. Alibi: regno. 
5. Alius: immanis.


SALOMO: Ista quidem sunt principum Christianorum seu discipulorum
Christi, qui etiam genere Judaei et Judaeorum religionem vulgo profiteri
putabantur1, inventa, ut antiquitatis speciem
Christianae religioni conciliarent2, nec
tamen, quod si3 mille Apollines religionem
Judaeorum optimam judicarent omnium, fidem ullam haberemus.


1. Alius: profitebantur. 
2. Alius: ostenderent. 
3. Alii: nec si.


FRIDERICUS1: Immo verius est, Apollinem2 daemonem Hebraeorum et Chaldaeorum religionem ac
sapientiam simul contulisse, ut ambiguitate proposita utramque aboleret,
ut non ita pridem apud Juliacenses3 in vico
Laemi4 quidam maleferiatus Curio daemonem
rogavit5, cur puellam, quam possidebat6, tam sollicite ad missam urgeret? an sacrificium
illud salutare hominum generi arbitraretur? Huic daemon: Amplius,
inquit, deliberandum mihi censeo. Nam si respondisset, salutarem esse
missam, Lutherani ob id ipsum rejiciendam esse censuissent; sin
rejecisset,

Catholici salutarem esse dixissent. Itaque ambiguo responso utrisque
illusit. Alias idem sacrificulus daemonem rogavit, qui monachum7 obsidebat, quisnam esset? Sum, inquit, Matthias
Durensis Abbas, nec prius obsessum dimittam, quam Trevirim
profectus8 virginem Mariam placaverit, quod
pictori statuae virginis non cumulate satisfecerit.


1. Deest in aliis codicibus. 
2. Alibi: Apollineum. 
3. Alius: Julianenses. 
4. Alibi: Leoni. 
5. Wierus de praestigiis. 
6. Alius: obsidebat. 
7. Alibi: moechum. 
8. Alibi: Trevirini praefectus.


OCTAVIUS: Ne Apollinis oracula cum responsis obsessorum confundamus,
semper existimavi, oracula Christianae religionis primordio magna sui
parte a Graecis conficta, prout quisque hanc vel illam religionem
probaret aut improbaret, ut contraria legimus apud Porphyrium iis, quae
ab Eusebio et Lactantio commemorantur; cujusmodi est illud:
rogantibus1, qualis futurus esset Messias,
respondisse fertur Apollo: Mortalis erit secundum carnem i.e. θνητὸς ἔσται κατὰ
σάρκα. Simile2 est etiam illud
oraculum, quod Augusto patri redditum ferunt: Puer, inquit, Hebraeus
Deus rex me fugere3 cogit4; quasi Suetonius, Dio, Tacitus, qui levissima quaeque
Augusti somnia scriptis prodiderunt, oraculum tanti ponderis ac momenti
omissuri fuissent. At etiam M. Tullius5, qui
nascente Augusto consulatum gerebat, scribit, Apollinis oracula pridem
conticuisse, ut jam nihil contemtius esset. Si tantum erat silentium
Apollinis ante Tullium, qui6
trecentesimo7 post anno8 tot ac tam multa oracula, quae petita legimus,
effudisset?


1. Addit alius: Judaeis. 
2. Aliue: Consimile. 
3. Alii: facere, vel: tacere. 
4. Suidas verbo Augustus. Nicephorus Callistus l. 1
c. 17. 
5. Libr. de divinatione. 
6. Alibi: quod. 
7. Ita omnes codices. 
8. Alibi: trecentos post annos.


CURTIUS: Quam1 diuturni silentii causam
Plutarchus2 ad interitum daemonum referendam
putavit. Porphyrius vero Apollinis oraculum editum de silentii causa non
ad illum Deum Hebraeum et regem, sed ad Jovem traxit: Οἴχεται, inquit, οἴχεται
Ἀπόλλων ἐπὶ φλογὸς καὶ βιάζεται οὐράνιος φῶς Ζεῦς ἐστὶ. Quis
autem, nisi plano demens, foeminam a daemone obsessam ore furente ac
rabie spumante, ut Plutarchus, Heraclitus ac Basilius scripsere, ambigua
voce balbutientem de futuris rogare velit? saepius enim aures foeminarum
pudendis admovere oportebat, ut responsa audirentur; cujusmodi3 sagam Coelius Rhodiginus in oppido Rhegio se
scripsit vidisse, quae pudendis obloquebatur, de praeteritis quidem
perspicue, de futuris obscurissime respondebat. Eo tamen erupit
amentiae4, ut talium sagarum responsa pro
divinis oraculis venditarent5 non modo
imperiti homines, verum etiam ipsi, qui summam eruditionis ac sapientiae
opinionem de se ipsis excitarant, Justinus, inquam, Eusebius,
Lactantius, Porphyrius. Credite, inquit Justinus, credite vetustissimae
Erythreae Sibyllae, cujus libros toto terrarum orbe servari
contigit6. Quin etiam Sibyllarum oracula,
versibus Graecis excusa, latine facere ac non ita pridem evulgare non
dubitavit Castalio, in quibus biblica historia brevissime contracta
est.


1. Alius: Tam. 
2. In libro de oraculorum defectu. 
3. Alius: cujus. 
4. Alibi: amentia, vel: dementia. 
5. Alii: putarent. 
6. Alius: contingit.



OCTAVIUS: Ego Sibyllas omnes daemonum contubernio infames esse non
dubito, nec ullum impiae superstitionis argumentum majus1 esse opinor, quam quod Sibyllarum oraculis quasi
fatis2 sustentatur. Atque in eo quidem
Tertullianus3 graviter mihi labi videtur, qui
religionis Christianae probationem ex eo potissimum exquirit, quod
daemones in obsessis occulta quaeque rogantibus Christianis proderent,
Christi sapientiam et virtutem laudantes, caeteris vero paganorum
sacerdotibus nihil responderent. Iisdem Sibyllarum responsis Dei nomen
quadrisyllabum esse denunciatur, ac ne quis sacrum illud Hebraeis
tetragrammaton aeterni Dei proprium cogitaret, tres priores syllabas
duarum litterarum, postremam trium esse, ac totum quatuor vocalibus et
quinque consonantibus constare, idque consistere numerum MDCCXI,
quem4 Cardanus
ἀρσενικὸν esse putavit,
sed suo merito irrisus est,
quod numeri litterarum minime congruant, tametsi caeteri conveniant; qui
vero subtilius discusserunt, non aliud quam dictionem φαοσφόρος syllabas quatuor, totidem vocales,
quinque consonantes, tres priores syllabas duarum, quartam trium
litterarum praescriptum numerum continere judicarunt. Quo quidem oraculo
solem luciferum i.e. φαοσφόρον
seu Apollinem miseris hominibus colendum quasi Deum proposuit daemon
ipse Apollineus5.


1. Alibi: magis. 
2. Alius: fundamentis. 
3. In Apologetico. 
4. Alii: quod.



	
5. φ =
	500	



	
α =
	1	



	
ο =
	70	



	
ς =
	200	



	
φ =
	500
	
  φαοςφόρος



	
ο =
	70	



	
ρ =
	100	



	
ο =
	70	



	
ς =
	200	



	
	1711	





SENAMUS: Ego vero nomen φαοσφόρου seu Luciferi,
lacis totius creatori optime
convenire judico, qui solus ab humanis mentibus tenebras ac caliginem
dispellere possit.


CURTIUS: Ea fraus est daemonum, falsa veris confundere, quo facilius
imperitos fallere queant et admirationem sui concitare, nihil tamen nisi
a furentibus respondebatur. Legistis1, in
antro2 Lepadio Trophonio, Mopsitanos3 dormientes somniis perterritos ac furentibus
similes oracula fudisse.


1. Pausanias in Achalcis. 
2. Deest in alio codice. 
3. Alius: Mopsi fano.


SENAMUS: At cum Epicuraei quidam oracula Mopsi coram Asiae Proconsule
irriderent1, rusticum quendam ad Mopsum
miserunt cum obsignata epistola, in qua nihil aliud quam illud, utrum
bovem atrum, an album sibi mactari vellet? Rusticus2 in fano obdormiverat, somno3

excitatus, ad Epicuraeos cum epistola obsignata rediit, nihil tamen
aliud se audisse retulit, quam vocem cujusdam susurrantis illud: Atrum.
Quo audito proconsul impietatis Epicuraeos coarguit ac Mopso deinde
sacra facere non destitit. Sed audiamus Herodotum4, cujus aetate loquacissimi fuere omnes Apollines. Is enim
scribit: Cnidios, cum Isthmum Halicarnassi perfodere conarentur, nec
quidquam proficerent, caementis in oculos obsilientibus, aut latomis se
ipsos vulnerantibus, ad Pythiam5 profectos
responsum hoc tulisse: Isthmum neque aggerate, neque fodite; Jupiter
namque ipse, si voluisset, fecisset insulam! Illi accepto responso ab
opere destiterunt. Deum quidem ista6
decrevisse argumento est, quod Demosthenes, Demetrius Poliorcetes7, Caligula, Nero, Domitianus, qui Isthmum Corinthi
perfodere sunt conati, vel caesi vel capti, vel ab hostibus prostrati
fuere, quod vel oracula divina contemnere, vel naturae statum et ordinem
perrumpere conarentur. Quid? cum Athenienses, variis cladibus et morbis
popularibus oppressi, Apollinem consulerent, respondit, suam aram
duplicari oportere; erat enim cubica. Fabri cubum cubo supposuerunt8 imperite9. Cum pestis
multo magis quam antea grassaretur, iterum Apollo consultus respondit:
aram non esse duplicatam. Itaque Geometras tota Graecia arcessiri
oportuit, ut ara cubica duplicaretur,
quod tandem10 Plato cum
μεσολάβῳ
praestitisset, exhausta civibus urbe,
caedes11 conquievit. Advertite, obsecro,
daemonem γεομετρικώτατον
Atheniensibus rem omnium difficillimam proposuisse, scilicet cubum
duplicare, quod mortalium nullus adhuc demonstratione, sed physica
tantum ratione consequi potuit. Oportuisset enim duabus lineis,
quibuscunque datis, duas medias proportionales invenire, quod nullus
adhuc conficere potuit. Nicolaus Cusa12 id
tentavit, Orontius13 id se esse assecutum
jactavit14, ex eoque τετραγωνισμὸν penitus ignotum
demonstrasse. Sed ejus paralogismum15
Nonius16 Lusitanus ac Buteo Delphinas
perspicue17 docuerunt. Sic Apollo
admirabilitatem sui multo quam
antea majorem excitavit, quam18 Plato bona
fide auxit19, cum ab Aegyptiis20 eruditus praedicaret: Apollinem hoc responso Athenienses
a luxu, libidine, crapula, rapinis ad honesta ingenuarum artium studia
revocare voluisse.



1. Plutarchus de oraculorum defectu. 
2. Alius addit: qui. 
3. Alibi: a sono. 
4. L. 1 cp. 44. 
5. Alii false: Phidiam. 
6. Alii: ita. 
7. In textu: Polycrates. 
8. Alibi: imposuerunt. 
9. Alibi: imperiti. 
10. Alibi: etiam. 
11. Deest in aliis. 
12. Alius: Chusa. 
13. In libro de quadrat. circuli. 
14. Alibi: putavit. 
15. Alius: parallelismum. 
16. Alius: Navius. 
17. Alii: perspicere. 
18. Desunt haec quatuor verba in aliis codicibus. 
19. Plutarchus de daemonio Socratis. 
20. Alius: Aegyptio.


TORALBA: Si fabri cubicam argillae massam arae cubicae aequalem
fecissent et ad pondus tantundem adjecissent, tum utramque massam simul
coagmentatam figura cubica finxissent, nullo negotio expedita res erat
physica ratione.


SALOMO: Apollinis aeque ac Bahalis oracula seu vera seu falsa a

daemonibus profecta fuisse, nemini dubium esse potest, in rem eam
penitus intuenti. Nunquam1 enim Pythia
sacerdos respondit, nisi furibunda, ore spumante, turgido gutture,
oculis torvum intuentibus, saepe etiam pudendis obloquentibus, aut
clausa bucca vel ex intimo pectore verbis erumpentibus. Quo etiam2 statu sacerdotes Indicos fuisse legimus ante
Hispanorum adventum, qui daemonum cultus, sortilegia et sacrificia
humana sustulerunt. Oracula vero divina prophetis tantum concessa ac
munere Dei contigisse lex divina3 perspicue
docet, et a prophetis reddebantur non furenti, sed tranquilla mente et
valde quieta ac constanti. Neque vero vigilanti cuiquam mortalium,
praeterquam uni Mosi, Deum apparuisse divina lex aperte declarat;
caeteris prophetis non nisi dormientibus, seu somniis seu visionibus
nocturnis, quae decem omnino generibus complexus est Moses Rambam.4 Paucissimis tamen lux infusa divinitus toto vitae
decursu contigit ut Samueli, Heliae, Helisaeo, Isaiae. Quoties enim in
sacris litteris illud occurrit, Deum vel angelum domini locutum,
prophetia est in somno vel visione dormienti patefacta, ut visiones
Abrahae et colloquia Dei cum illo ac caeteris omnibus praeter Mosen.
Quod arcanum qui non percipiunt animo, variis erroribus implicantur.
Interdum tamen vigilantibus, quid factu sit opus, suggeritur, sed id fit
intimis animi sensibus, angeli procurantis officio.5 Dormientibus vero saepe voces divinae exaudiuntur aut
vellicationes aut etiam terrores sentiuntur6,
quo pertinet illud Elihu Jobi7 instruentis:
Semel, inquit, Deus loquitur et iterum, si homo non advertit
in somniis, in visu nocturno, quando sopor8
dormientes obruit9, tunc aurem hominibus
vellicat ac divinam vocem10 velut
expresso11 sigillo consignat, ut tenuibus
probitatem, potentibus superbiam eripiat. Cui congruit illud
Isaiae12: Deus, inquit, summo
diluculo vellicavit mihi aurem, ut audirem, aperuit mihi aurem, ego vero
praebui me obsequentem. Hanc autem13
vellicationem auris nemo plane nisi expertus intelligit.14 Prophetis quidem nostris vaticinia admirabilia et in
multa saecula prodita fuere, quibus populorum strages et15 excidia civitatum, imperiorum conversiones, caedes
principum calamitosae denunciantur16, quae re
ipsa statis temporibus, ac tantis post aetatibus comperta fuere. Ab iis
ergo prophetarum vocibus ac scriptis oracula petenda, ab iis17 solis verae religionis testimonia sunt exquirenda.


1. Alibi: Neque. 
2. Addunt alii: in. 
3. Num. 12. 
4. In libro More nevochim. 
5. 1 (3) Reg. 13. 16. 
6. Alibi: sensuum. 
7. Hiob 33, 14 sqq. 
8. Alibi: super. 
9. Alibi: opprimit. 
10. Alii: ac doctrinam. 
11. Alibi: impresso. 
12. Jesaiae 50, 4 sqq. 
13. Alius: Sane autem. 
14. Alius: intelliget. 
15. Deest in aliis codicibus. 
16. Alii: denunciarentur. 
17. Alii: ex his, vel: et iis.


CURTIUS: Prophetarum quidem principes ab Abrahamo et Israelitis
arcessere oportet, nec tamen omnes videmus. Videmus enim Bileamum1,

genere Chaldaeum, etiam oracula divinitus hausisse et conversionem
rerum publicarum admirabiles duo millia annos ante percepisse2 animo, quam contigissent. Item Jobum, Heliam,
Helisam3, Arabes ante legis promulgationem
divinis oraculis claruisse.


1. Num. 23. 
2. Alius: hausisse. 
3. Alibi: Helipham.


SENAMUS: Si vera somnia rerum praesentium aut futurarum prophetiae1 nomine veniunt, innumerabiles prophetae futuri
sunt. Ecquis enim est, cui non appareat in somniis ac visionibus
nocturnis verum2 quiddam, quod aliter scire
non potuisset? Quin etiam sceleratis somnia saepe verissima occurrunt.
Nam3 Philostratus4
tyrannus se a Jove praecipitem de coelo deturbari somniavit, paullo
antequam interficeretur. Item Caracallae imperatori visum est in
somniis pridie quam necaretur, se a Severo patre suo5 perculsum ac vocem patris principis6 audivisse acerbe illum increpantis: En praemium fraterni
parricidii! nam Caracalla jusserat Getam occidi. Plenus est Artemidorus,
plenae historiae talium somniorum. Et quidem Synesius ille7 Christiamis pontifex librum περὶ τῶν ἐνυπνίων scripsit,
in quo vaticinia non modo hominibus, verum etiam brutis ipsis
animantibus communicari scribit.


1. Alius: prophetico. 
2. Alius: rerum. 
3. (Artemidorus). 
4. Alii: Pisistratus. 
5. Alius: sica. 
6. Deest in aliis. 
7. Alius: ipse.


SALOMO: Quaedam somnia vera sunt, plurima tamen falsa, ut quae ab animi
perturbatione1 ac curis ad animos derivantur.
Multas curas sequuntur somnia, inquit sapientiae magister2, et ubi multa somnia, plurimae sunt
vanitates. Saepius etiam a ciborum varietate et copia somnia
contrahuntur, sed iis, qui pura mente a sordibus, a libidine, a curis
inanibus, a cupiditatibus vacui, sobrii dormiunt, saepius somnia vera et
somniis praestantiora visu objiciuntur, quibus turpia declinare, honesta
prosequi aut futura scire docentur, quae in universum communi quadam
appellatione vaticinia dici possunt. Prophetia vero singulari quadam
appellatione dicitur divina vis, Dei munere et concessu3 tributa ad futura prospicienda ac denuncianda, quae4 non tantum veteribus, sed his quoque
temporibus5 accidit. Quod enim legitur in
Hebraeorum commentariis, prophetiam post reditum ab exilio desiisse, non
eo pertinet, ut nulla deinceps somnia Hebraeis divina contigerint, sed
ut intelligamus, Dei vocem ad prophetas fieri desiisse, ut ejus mandata
legesque6 principibus ac populis7 annuuciarentur. Neque enim desunt quamplurimi, qui pro
sua aut aliorum salute jussa in somniis divinitus accipiant, vel ut
hostium insidias effugiant, vel ut a vitiis abstineant, vel ut ab
impietate et superstitione ad veram religionem deducantur, sive8 de rebus dubiis fiant certiores. Et quidem vera
somnia et visa nocturna efficaciora sunt ipsis actionibus vigilantium,

ut cum Abrahamus dormiens sibi pro salute urbium Sodomae et Gomorrhae
precari videretur et9 cum Deo familiariter
colloqui; non minus efficax illa supplicatio exstitit, atque nescio an
non efficacior, quam si vigilans ea petiisset10. Item Salomo in somniis sapientiam a Deo precari sibi
videbatur11, quae precatio in somniis tam
efficax exstitit, ut eodem12 somnio Deus
responderit, se preces illius exaudiisse ac sapientiam illi tantam
afflavisse, quantam mortalium antea aut postea13 nemini.


1. Alii: perturbationibus. 
2. Ecclesiastes 5, 2 sq. 
3. Alibi: consensu. 
4. Alibi: quod. 
5. Alii addunt: saepe. 
6. Alii addunt: ne. 
7. Alibi: populo. 
8. Alii: ac. 
9. Desunt haec quinque verba sequentia in alio codice. 
10. Alibi: illam praestitisset. 
11. 1 (3) Regum 3. 
12. Alibi: eidem. 
13. Alibi: et postea.


FRIDERICUS: Si summam religionis ac salutis nostrae ad inania somnia
revocaremus1, actum de religionibus est. Jam
enim pridem Paulus admonuit2, a falsis
prophetis studiosissime cavendum, nec si angelus coelo delapsus in
terram3 aliud doceat, quam quae ab eo tradita
sunt, ei assentiendum. Quo satis innuit, non vates novos aut4 Apollines aut5 oracula
cujusquam exquirenda6 ad optimum genus
religionis dijudicandum, cum aperte7 doceat,
esse Christianum.


1. Alibi: revocamus. 
2. Galat. 1. 
3. Alibi: in terras, quae verba in aliis plane
desunt. 
4. Alibi: non. 
5. Alibi: non. 
6. Alibi: cuiquam exoptanda. 
7. Duorum horum verborum loco legit alius:
verum.


SENAMUS: Quoniam Judaei non modo Paulum, verum etiam Novi Testamenti
tabulas omnes, Ismaelitae vero Christiana1
scripta2 omnia repudiant, aliis testibus
nobis utendum est. Nihil autem mihi commodius videtur, quam decernere,
quae3 sit antiquissima religio, hanc4 enim optimam fore, maximum erit argumentum.


1. Alius: Christianorum. 
2. Deest in alio codice. 
3. Alibi: quaenam. 
4. Alius: sane eam.


TORALBA: Si optimum genus religionis antiquitate ipsa metimur, altius
nobis ab ipso totius humani1 generis parente
origo est petenda. Hunc enim optimis moribus, optima disciplina, optima
scientia2, optimis denique animi virtutibus a
Deo exornatum3 oportet, cum ab eodem
sanctissimam linguam didicisset. Neque enim4
per se eloqui potuisset, aut omnium animantium, quibus ex insita
cuique5 vi et potestate nomina indidisse
dicitur, naturas nisi ab optimo parente ac magistro eruditus hausisset
et expressisset6. His tam multis ac
praeclaris virtutibus filios sibi charissimos imbuisse consentaneum est
atque inprimis vera religione, ut scilicet Deum aeternum adorarent eique
sacra facerent, tum precibus, tum frugibus, tum pecoribus7 oblatis, quae flammarum sacrificiis consumerentur, cum
ante aquarum colluviones carnibus non vescerentur8.


1. Deest in alio codice. 
2. Alibi: sanctitate. 
3. Alibi: subornatum. 
4. Alius: etiam. 
5. Alius: ejus. 
6. Philo in alleg. legg. 
7. Alibi: pecudibus. 
8. Zonaras l. 1 ita scribit.


SALOMO: Caetera quidem tibi, Toralba, facile assentior, pecorum1 tamen carnibus homines aeque ac lacte vixisse non
dubito. Ad quid enim2 tam multi greges? tot
armenta ubique terrarum, quae suo foetore mortua

nocuissent3, nisi homini suavissimis carnibus
vesci licuisset? Nam quod divina lege permissum est, carnibus vesci,
modo sanguis in terram effunderetur, eo pertinet, ut, quod antea impune
licuerat, cruore saginare4 se ipsos, id5 amplius ne liceret. Nihil enim6 sanguinis esu impurius, nihil nocentius aut ad lepram et
elephantiasin accomodatius alimentum excogitari potest.


1. Alius ita: nisi pecorum carnibus vesci semper
licuisset. 
2. Alius: etiam. 
3. Alibi: jacuissent. 
4. Alibi: sanguinare. 
5. Alii: ut. 
6. Alius: etiam.


TORALBA: Nulla mihi tecum, Salomo, de ciborum esu1 controversia futura est, illud tantum meae conclusionis
argumentum est, Adamum ejusque filium Abelem optima religione imbutos
fuisse, deinde Sethum, Henochum, Methusalem ad Noachum usque, qui
aeternum illum et verum solumque Deum, rerum omnium opificem ac parentem
totiusque mundi architectum maximum, caeteris omnibus exclusis,
sanctissime coluerunt. Hanc igitur religionem non modo antiquissimam,
sed etiam omnium optimam esse confido, et qui ab illa antiquissima
optimaque religione discesserunt, in labyrinthos errorum2 inexpiabiles incidisse.


1. Alibi: usu. 
2. Deest in alio codice.


SALOMO: Mihi tecum, Toralba, convenit, illam scilicet optimam religionem
esse antiquissimam ab optimo parente generis humani traditam, quae unius
aeterni Dei cultu purissimo, semota Deorum ac divorum omnium atque etiam
rerum creatarum turba, continetur. Nam quod scribitur, aetate Sethi Deum
coli coepisse, plerosque fefellit ambiguitas verbi הוּחַל quod incipere et profanare significat.
Jonathan Chaldaeus interpres ita reddidit1 ex
hebraeis chaldaica: tunc coeperunt homines orare in nomine
domini. Sed Onkelos, quem Latini Aquilam nominant, qui etiam ex
Hebraicis Chaldaica fecit, ita reddidit: Tunc coeperunt homines non
orare in Dei nomine, cum scilicet ad res creatas et eorum, quae sub
sensum cadant, cultum se ipsos convertere coepisserit; quae sententia
verior est, cum satis appareat, Abelem et Cainum soli Deo cultum
exhibuisse, ac ipsum Henochum tanta religione ac pietate claruisse, ut
adhuc vivus et spirans divina bonitate fuerit ab hominum2 coetu et conspectu abreptus, quod praeter eum nemini,
excepto Helia, legimus contigisse. In eadem religione perstitit
Noachus3, qui solus mortalium omnium ipsius
Dei testimonio ac judicio integer est ac justus appellatus. Semus item,
Noachi4 filius, Dei altissimi sacerdos ac
Solymorum5 rex justissimus, eadem pietate
paternam religionem amplexus est, qua floruit usque ad Abrahami aetatem,
i.e. ab eluvionibus aquarum CCCXLV annos, quo tempore migravit Abrahamus
ex Ur6, Chaldaeorum urbe7, eamque migrationis causam fuisse tradunt8, quod Chaldaei a vero Deo ad solis et siderum cultum
deficerent. Defectionis rursus causam fuisse opinor, quod cum in coelum

intuentes aeterno Deo sacra facerent9, oculis
quasi manibus sese abduci passi sunt ad ea sidera, quae sub adspectum
cadebant, quod Abrahamus indigne ferens vitae periculum adiit, cum
aperte siderum cultum execratus esset. Chaldaeus interpres scribit10, Nimrodum, qui primus dominatum in liberos
homines invasit, jussisse Abrahamum in fornacem projici, quod ab unius
immortalis Dei cultu ad res creatas avelli nollet, inde tamen prodigio
stupendo11 ereptum et in Syriam a Deo missum,
ubi in purissima illa religione majorum acquievit ejusque nepotes, donec
Aegyptiorum fraudibus ab ingenita religione deflexissent, nec solum
sidera, sed etiam elementa, animantia, statuas, daemones, deserto mundi
conditore, adorarent. Deus igitur populi sui misertus quadringentos post
annos, quam ictum foedus erat cum Abrahamo, Moysen excitavit, per quem
naturalem et insitam animis hominum12 a Deo
religionem ex animis hominum paene obliteratam ad usum revocavit. Ac
tametsi Numa Pompilius statuas, Zeno Stoicus templa Diis exstrui, i.e.
ἱερὰ θεῶν13 οἰκοδομεῖν, idque etiam sanctissimi reges
Persarum prohiberent, ne Dei majestatem, quae amplissimo mundi sinu non
continetur, angustiis concludere viderentur, terrenum14 tamen deinde templum jussit exstrui, non modo ut ab
inimicis coeli, sed etiam siderum coelestium adspectu seu culta sacra
facientes amoveret.


1. Alibi: reddit. 
2. Alibi: humano. 
3. Alii: Noëmus. 
4. Alii: Noëmi. 
5. Gen. 6. 
6. Alius false: unâ. 
7. Gen. 12. 
8. scribunt. 
9. Alibi: fecerint. 
10. In Ecclesiast. IV. 
11. Alibi: prodigiis stupendis. 
12. Desunt duo haec antecedentia verba in aliis
codicibus. 
13. Alius: θεοῖς. 
14. Alius: tentorium.


TORALBA: Constat igitur, optimam atque antiquissimam omnium religionem
ab aeterno Deo cum recta ratione mentibus humanis insitam, quae quidem
Deum aeternum ac solum homini colendum proponit, quoniam superius
demonstratum est, Deum illum ab omni corporum contagione alienissimum,
rerum omnium conditorem et conservatorem esse, qui cum optimus maximus
sit, summum etiam cultum ei deberi, caetera numina, quae ab eo creata
sunt, honoris cultu illi anteferre aut1
conjungere sine ingenti piaculo posse neminem. Qui ergo sic vixerit, ut
purum Dei cultum et naturae leges sequatur, quis dubitet, quin eadem
felicitate fruatur, qua nunc justus Abel, Henochus, Noah, Semus,
Abrahamus, Jobus, caeteri, quod Deus ipse laudabili testimonio sibi
gratissimos ac sanctissimos esse2 declaravit?
Nihil enim verius a Platone dici potuit, quam antiquissimos humani
generis parentes eo posteris meliores fuisse, quo propius aberant a
conjunctione Deorum: οἱ
παλαιοὶ καὶ κρείττονες ἡμῶν καὶ
ἐγγύτεροι θεῶν οἰκοῦντες, a quibus ad posterorum3 aures vestigia prisca saeculi dimanarunt. Et quidem
Simplicius, Christianorum aeque ac Judaeorum communis adversarius,
mentis humanae consummatam perfectionem definit conversionem ad dominum:
i.e. πάσα
ἀνθρωπίνη πλειότης εἰς τὴν πρὸς θεον
ἐπιστροφήν. Idem paulo post: Quamdiu igitur mens humana radicibus
altissimis4 autori suo adhaeserit5,

poterit incolumis eam integritatem, in qua creata est, facile tueri; ab
eo autem avulsa diffluet et marcescet6, quoad
rursus ad originem et autorem revertatur, i.e. ἀποσπασάσα
δὲ ἑαυτήν καὶ ὅθεν ἐφ᾽ ἑαυτῇ ἀποῤῥιζωσάσα, ἐκεῖθεν
μαραίνεται καὶ φθίνει, ἕως ἔμπαλιν ἐπιστραφῆ καὶ ἑνωθῆ πρὸς τὴν
αἰτίαν.


1. Alibi: et. 
2. Alibi: fuisse. 
3. Alius: posteros. 
4. Alii: arctissimis. 
5. Alibi: cohaeserit. 
6. Alibi: diffluit et marcescit.


SENAMUS: Si haec optima et antiquissima religio naturae, omnium
simplicissima sufficit ad vitam beatam, cur tot sacrificia, ceremoniae,
ritus lege Mosis jubentur1? Neque enim
pecudum modo, verum etiam hominum hostias legimus. Nam Jephtha, princeps
illius gentis, filiam, quam habuit, immolavit eodem fere tempore, quo
rex Agamemnon filiam Iphigeniam.


1. Alibi: jubente.


SALOMO: Sacrificia pecudum ab ipsa naturae lege primus Abel ac caeteri
deinceps arripuisse videntur, hominum vero mactatio1 populis fere2 omnibus
perniciosissimo more3 fuit usitata; Chaldaeis
inquam, Persis, Amorrhaeis, Graecis, Italis, Gallis, Poenis, Indis. Nec
tamen Jephtha filiam immolavit, ut omnes fere opinantur, sed perpetuae
castitatis votum a se amandavit, ut Chaldaeus interpres, Rabbi Levi Ben
Gerson et David Kimchi, verius et melius interpretantur, quam qui
parricidii crudelissimi parentem accusant. Cui interpretationi
congruit4, quod singulis annis virgines illam
inviserent et5 consolarentur. Vox enim
hebraea לְתַבוֹת
quae6
ambiguitatem eo loco peperit7, non tam lugere
significat, quam consolari, sacrificium vero Jephtham fecisse oportet
earum rerum, quae8 lege divina mactari fas
erat.


1. Alii: immolatio. 
2. Alibi: vero. 
3. Alibi:  modo. 
4. Alibi: convenit. 
5. Alius: ut. 
6. Alibi: quod. 
7. Alius: proponit. 
8. Alius: quae ... mactare.


TORALBA: Si naturae lex et naturalis religio, mentibus hominum insita,
sufficit ad salutem adipiscendam, non video, cur Mosis ritus, ceremoniae
necessariae sint.


SALOMO: Nihil in majestate Bibliorum antiquius aut sacratius est lege
divina, cujus divisio triplex est. Nam praeter historiarum libros
praecipua est lex moralis, secunda ritualis, tertia politica. Moralis
iterum duplex: altera1 pars ad Dei cultum,
altera ad hominum inter ipsos mutua officia spectat. Dei cultus quatuor
decalogi capitibus primis continetur, caetera sex capita ad tuendam
hominum inter se2 fidem ac societatem
pertinent. Politica vero diffusius eadem complectitur, quae secunda
tabula brevissime continet, scilicet leges judiciales, connubiales,
praetorias3, quibus Hebraeorum respublica
fundata est et constituta, sine quibus licet et viro bono in
desertissima solitudine et ubique terrarum salutem adipisci. Ritus vero
et sacrificia4 a Deo instituta, ut
Israëlitae, qui ab Aegyptiis et finitimis populis sacra daemonibus et
animalium statuis facere didicerant, ab iis deinceps abstinerent, quod
fieri non potuisset ob inveteratum daemonibus sacrificandi morem,
nisi5 eadem sacra Deo facere juberentur.
Atque eo pertinet

gravior illa ac toties injuncta Israëlitis criminatio, quod epularentur
על דמים super sanguines, ut
deterrima Circe Ulyssem ac socios docebat, Manes pascere6 sanguine effuso in scrobem plurium animantium cruore7. Itaque propositis omnium sacrificiorum
generibus, ad extremum illud a legislatore subjicitur8, ne deinceps sacrificent satyris et daemonibus, quibuscum
scortari, consueverant. Deum vero sacrificiis nullo modo delectari, ex
eo planum fit, quod vetuit9 usquam terrarum
sibi pecudes mactari, praeterquam uno loco, quem ad sacrificandum
delegisset, tametsi ubique gentium synagogas ac fana liceret habere ad
laudes et leges divinas praedicandas. Nec vero sine summa Dei bonitate
ac procuratione templum illud Sionis, ubi sacrificia pecudum fieri nec
alibi licebat, a Vespasiano Imperatore incensum est, ut omnes
intelligerent, non armentis aut10 gregibus
mactandis flagitia11 dilui aut scelera
expiari, aut salutem ab eo quenquam adipisci, ut apud Jeremiam12 Deus clara voce populo contestatur hunc in
modum: Holocausta vestra victimis accumulate et ad satietatem carnes
vorate, nihil enim majoribus vestris hujusmodi mandavi, cum illos ex
Aegypto educerem. Et certe nihil Deus clara voce praeter decalogum
jussit13; nullum autem sacrificium toto
decalogo continetur, quod ubique foedus cum populo percussum appellatur.
Id autem a prophetis14 toties ac tam saepe
repetitum est, scilicet Deum a mactatione pecudum abhorrere, ut non15 aliam ob causam templum illud exarsisse ac
populus Dei ex Palaestina ejectus esse videatur, quam ne deinceps in
cruore pecudum spem salutis collocaret. Aufer, inquit Oseas16, a nobis nequitiam, et exsolvemus juvencos
labiorum nostrorum. Item17: Num veniam
in conspectum Dei cum holocaustis, vitulis, agniculis? Num placent Deo
mille arietes aut 10,000 torrentes olei? Num dabo primogenitum ad
expiationem sceleris mei? Indicavi tibi, o homo, quid bonum sit18 et quid a te Deus exquirat, scilicet facere
judicium, deligere bonitatem et humilem esse coram Deo tuo. Cum
autem Saul, quominus Dei mandato paruisset, sacrificia excusaret, acerbe
Samuel illum increpans: Obsequium, inquit, sacrificiis
praestat19. Acerbius etiam apud Isajam
Deus execratur illos, qui sua scelera sacrificiis elui putant. Est
igitur in decalogi executione salus, non in sacrificiis statuenda.
Hoc fac, inquit, et vives! Et quidem cum rex Salomo arcam
auream fabricari jussisset, et20 in
sacratissimo sanctuario collocaret, nihil in ea deposuit praeter duas
tabulas decalogi lapideas. Arcam autem protegebat propitiatorium, ubi
Deus inter utrumque angelum versari dicebatur, ut omnes

intelligerent, Deum mortalibus propitium fore, si sacrum decalogi foedus
exsequantur. Item21 Salomo cum Deum loquentem
introduceret22: Serva, inquit,
mandata mea, ut vivas! Quae qualia sint, significat his verbis:
Liga ea super digitos tuos, scribito super tabulas cordis tui!
Qua quidem eleganti allegoria decem digitorum decem23 decalogi praecepta24
complexus est, ac duplici tabula cordis significat, primam tabulam
decalogi pertinere ad superiorem animae facultatem, quae ipsa mens est,
ad quam primae tabulae leges de cultu divino referuntur, secundam vero
tabulam ad inferiorem animae partem, qua docemur naturam coërcere,
libidinem continere, ab alienis rebus mentes, oculos, manus abstinere.
Nam 613 capita ac leges25, quae libro legis
continentur, partim ad judicia, partim ad mores, partim ad ritus, partim
ad uberiorem explicationem26 decalogi
spectant27, ut cum uno verbo decalogi
scortatio prohibetur, vox enim hebraica נאוֹת omnem scortationem significat,
sive cum daemonibus,
sive cum statuis caeterisque rebus, sive cum proximis, quibuscum
incestus admittitur28, sive cum alterius
uxore: denique lex illa vagos omnes concubitus, stupra29 et cum brutis nefariam copulationem vetat, quae fusius
Moses in libro legum explicat, quam quae tabulis fuere30 comprehensa. Universam vero legem R. Moses Rambam in
quatuordecim partes distribuit: prima pars aversionem a flagitiis et
conversionem ad Deum; secunda idololatriae prohibitionem; tertia morum
probitatem; quarta caritatem erga singulos; quinta mulctas pecuniarias;
sexta contractuum et hereditatum jura; septima dies fastos, nefastos,
feriatos; octava jejunia31; nona preces et
laudationes; decima sanctuarium; undecima sacrificia ritus; duodecima
pollutiones et expiationes; decima tertia cibos vetitos ac cupiditates
frangendas; decima quarta vetitas libidines. Quae omnia copiosissime
libris LXI pandectarum hebraicarum et capitibus 532 continentur,
vetantibus quidem legibus poenae, jubentibus praemia subjiciuntur, ut
cum benignitatis fontes tenuibus aperire jubemur32, haec verba subrogantur: Et bene tibi erit, vel
opibus te cumulabo, si hoc feceris. Semper enim largitionem in
tenues consequetur affluentia bonorum, ac tametsi nulla merces debeatur
officio, nihilominus tamen et iis, qui a vetitis abstinuerint, et iis,
qui jussa fecerint, mercedem ingentem Deus decrevit.


1. Alii: una. 
2. Alibi: homines. 
3. Alius: praedicatorias. 
4. Addunt alii: sicut. 
5. Alibi: etiamsi. 
6. Alius: placare. 
7. Odyss. l. X. 
8. Levit. 17. 
9. Deuteron. 14. 15. 16. 
10. Alibi: nec. 
11. Alibi: peccata. 
12. Jerem. 7, 21 sq. 
13. Deuter. 4. 
14. Psalm. 40. 49. Hoseae 6. 
15. Alibi: nullam. 
16. Hos. 14, 3. 
17. Michae 6, 6 sqq. 
18. Alibi: est. 
19. 1 Sam. 15. 
20. Alius: ut ... collocaretur. 
21. Alii: Idem. 
22. 1 Regum. 7. 
23. Addit alius: illa. 
24. Alius: capita. 
25. Alii: capita legum, vel: capitibus
leges. 
26. Alius: interpretationem. 
27. Alibi: pertinent. 
28. Alibi: committitur. 
29. Alii addunt: paederastiam. 
30. Alibi: erunt. 
31. In aliis codicibus haec ad septimam partem referuntur,
ita ut tredecim tantum partes enumerentur. 
32. Alii: jubentur.


OCTAVIUS: Cum itaque Judaei ubique terrarum a sacrificiis pecudum
abstineant, inutiles sunt illae sacrificiorum leges.


SALOMO: Nullum est sacrificium, nulla instrumenta sacrorum, nulli ritus,
quae rerum in naturae thesauris abditarum arcana pulcherrima non

contineant, ut ingeniosissime Philo Hebraeus1, Abraham Aben Esra, Rex Salomo, Leo Hebraeus
interpretantur. His etiam docemur prius de peccatis confiteri2, deinde poenas acerbiores ac piacula3 deprecari impendentia, tum gratias agere pro tam multis
beneficiis, quibus continuo beamur, denique laudibus Deum praedicare,
postremo Deo mentes puras sacrificare.


1. De sacrificiis. 
2. Alii: conferri, vel: converti. 
3. Alii: pericula.


TORALBA: Equidem ab astrologo Judaeo didici, decem illa decalogi capita
decem orbibus coelestibus ordine decenti naturae convenire. Primum ipsi
Deo tribui, ut naturae universae autori supremo, secundum orbi secundo,
qui Hebraeis deserta1 appellatur, propterea
quod nulla stella eo coelo continetur, ita quoque sculptilia sanctissime
prohibentur. Tertium caput, quo Dei nomen temere usurpare prohibemur,
orbi tertio congruit, ne per Jovem caeteraque sidera jusjurandum
concipiamus. Quartum caput, de festa quiete Sabbathi, orbi Saturni, cui
et septima dies Saturni, velut Hebraeorum2
Sabbathi nuncupatur. Quintum caput, de cultu parentum, quinto orbi seu
Jovis, qui a Graecis Deorum parens, a Latinis Jupiter, quasi Juvans
pater est appellatus. Sextum caput, de caedibus, orbi Martis, quem
Homerus3 homicidam vocat et urbium eversorem.
Septimum caput, de adulteriis ac libidine, orbi Veneris. Octavum, de
furtis, Mercurio, quem veteres mercatorum Deum et lucri autorem
fecerunt, et collegium mercatorum4 Romae
dicebatur Mercurialium. Nonum, de vetitis mendaciis falsique crimine
tribuitur Soli, de quo Virgilius: Solem mentiri, quis dicat? Quin etiam
Hebraei solem pro veritate usurpant, ut eo loco: Misericordiam et
veritatem diligit Deus, hebraica littera sic habet: quia sol et scutum
est Deus, quod LXXII interpretes sic reddunt: ὅτι
ἔλεος καὶ ἀληθείαν ἀγαπᾶ κύριον.
Graeci Apollinem fecerunt oraculorum ac divinationis
rerum abditarum parentem, principem et qui discussis nebulis omnia
perspicua facit. Decimum caput orbi Lunae, cui eandem vim in macrocosmo
tribuunt5, quam jecori in microcosmo, ubi vis
cupiditatis maxime consistit, ita quoque decimo capite cupiditates
cohibere jubemur.


1. Alibi: dextra. 
2. Alius: Ebraeis. 
3. Il. Ε, 31. 
4. Alius: mercatorium. 
5. Desunt haec quinque sequentia verba in aliis
codicibus.


FRIDERICUS: Valde arguta mihi admirabilisque videtur decalogi cum
orbibus coelestibus convenientia, quam Toralba ex abditis Hebraeorum
arcanis promisit,
quae non solum naturae universitati
congruere, verum etiam ordinem planetarum a veteribus traditum
confirmare videtur. Nam quod Ptolomaeus a veterum opinione1 primus omnium discedens Venerem et Mercurium sub sole
collocavit, id eo argumento fecisse videtur, quod solis apsidem2 a terra distare scribit diametris terrestribus
604½, quod immane spatium planetis vacuum relinquere incongruum putabat,
cum ab axe luna distaret terrae diametris 570. Sed multo absurdius est,
quod Arabes et

caeteri fere omnes astrologi inter apsidem Solis et Martis intervallum
intercedere tradunt diametrorum terrestrium 3815, quod septies majus est
intervallo solis et lunae.


1. Alibi: placitis. 
2. Alibi: solem.


SALOMO: Ex iis quidem intelligere potestis, omnia rerum maximarum arcana
et abditos1 naturae thesauros in legibus
divinis i.e. etiam in majorum nostrorum litteris ac libris latere, si
quis altius scrutari velit. Hunc autem decalogum legis naturalis
epitomam esse judicavit Abraham Aben Esra, quae quoniam obliterata
videbatur et ingentibus hominum sceleribus ac flagitiis violata, Deus
optimus maximus, hominis exitium miseratus, solenni legislatione2 naturalia edicta et interdicta maximis sui populi
comitiis renovavit et in tabulis lapideis incisa, tubarum clangore,
tonitruis, fulminibus ac flammis in3 monte
Horeb ad coelum usque medium perstringentibus, ac monte terribili
concussione trepidante, aeternum illud decalogi foedus cum populo
aspersis sanguine tabulis, ut in feriendis foederibus mos erat,
sacravit. Quae cum ante oculos mihi proponerem ac tanti spectaculi
faciem altius contemplarer, quasi furore divino percitus haec breviter
cecini:


Quis vero, metuende! tua te voce tonantem4

Audiit impavidus, cum jura sacrata juberes

Nec violanda dares tremuli de vertice montis

Foedera Sinai? Quis vel clangore tubarum

Non fuit attonitus vacuas resonante5 per
aures6?

Quisve sacri sceleratus acerbam numinis iram7

Ferre tui potuit, quoties armatus in hostes

Flammea vibrares ingenti fulmina dextra?

Quippe superborum tu colla tumentia regum

Deprimis, et forti victor violenta refellis8

Sceptra manu, quatiens saevi diadema tyranni.

Conteris immanes populos et regna potenti

Comminuis brachio, quaecumque invicta videntur.

Sed Christos humili vindex e pulvere semper

Erigis ipse tuos aciesque evertis ad unum

Indomitas, ductuque tuo fit victor inermis!


1. Alii: reconditos. 
2. Deuter. IV. 
3. Alius: a. 
4. Alibi: sonantem. 
5. Alibi: resonare. 
6. Alius: auras. 
7. Alii falsa: vim vel: viam. 
8. Alius: reballia.


TORALBA: Hoc quidem foedus, duabus tabulis ac decem capitibus
deprehensum, quid aliud est, quam ipsissima lex naturae? Hanc enim a
natura legem arripuimus, hausimus, expressimus, ad quam non docti, sed
facti, non instituti, sed imbuti sumus, atque imprimis Deum aeternum
causam1 non modo rerum omnium effectricem,
sed etiam conservatricem esse eandem, pro jure suae majestatis metuendum
ac venerandum ac pro

incredibili erga nos bonitate amandum ac toto mentis impetu
prosequendum. Venerationem autem et cultum Deo debitum sacrilegio
surripere, ac rebus creatis ac caducis illum tribuere et2 praemia salutis ac fiduciam in illis collocare, nefarium
scelus est. Quod item secundo capite decalogi figuram ullam aut imaginem
Deo tribuere prohibemur, natura quoque nobis insitum est, quia naturali
et perspicua ratione Deum incorporeum esse demonstravimus. Ac propterea
Numam Pompilium sua lege statuas Deorum ullas fieri vetuisse3. Et quidem si nefas est, coelum, sidera, solem adorare,
quanto sceleratius4 est hominum figmenta
venerari? At mirum mihi saepe visum est, tot populos, tam multis tamque
eruditissimis temporibus statuas coluisse studio pietatis, cum
Heraclitus, philosophorum antiquissimus, statuarum cultores perinde
facere diceret, ac si cum parietibus colloquerentur5.


1. Deest in alio codice, qui porro legit: effectotem ...
conservatorem. 
2. Alii: aut vel: ac. 
3. Plutarchas in Numa; Augustinus de civitate Dei. 
4. Alibi: scelestius. 
5. Alii: obloquerentur.


CURTIUS: Ab his populis excipiendi sunt Persae, Scythae, Afri ac veteres
Romani, quos M. Varro sine simulacris annos amplius CXXX coluisse
scribit.


SALOMO: Quid in re tam perspicua argumentamini? Satis est, uno verbo
detestabili ac foedissimo statuam κόπρον i.e. stercus appellare.
Hac enim voce majores nostri solent execrari idola.


TORALBA: Caetera capita decalogi omnium fere gentium communia sunt, quod
satis est argumenti, legem divinam omnino1
naturae consentaneam esse. Excipio quartum decalogi caput, scilicet
requiem Sabbathi. Neque enim video, quid sit, quam ob rem Judaei
septimum potius quam sextum, ut et Ismaëlitae, aut primum, ut
Christiani, feriari debeant. Quod enim natura injustum sit2, temporis decursu justum fieri nequit, contraque3. Si ergo ante legem a Mose latam scelus non erat,
die septimo rebus agendis ac opificiis implicari, cur postea impium esse
coepisset?


1. Deest alibi. 
2. Alibi: est. 
3. Alius: contrave.


Hic ut1 Salomo conticuisset, contra quam
sperabatur, FRIDERICUS: Salva, inquit, res est, Salomo obmutuit2.


1. Alius: cum. 
2. Alibi: obtinuit.


SALOMO: Non video, cur loqui debeam, cum sit capitale, tesseram
imperatoris1 prodere.


1. Alibi: imperii.


CORONAEUS: Ita quidem apud hostes, non inter amicos et familiares, quos
hic videmus. Explica igitur, Salomo, quid hic tesseram appelles, ne
Toralba victoriam incruentam reportare videatur.


SALOMO: Certe sabbathum est tessera1 Deum
inter et populum selectum, quam ceteri2
populi capere non possunt, nec si possint, velint3. Argumentum a Toralba propositum jam antea pridem
Justinus Martyr objecerat Tryphoni. Sed illud abs te, Toralba, peto: num
tibi natura justum vel injustum videatur4,
arma ferre?


1. Ezech. 20, 12. 20. Exod. 31, 17. 
2. Alius: non selecti. 
3. Desunt haec quatuor antecedentia verba in uno
codice. 
4. Alibi: videtur.



TORALBA: Videtur ἀδιάφορον.


SALOMO: Quid si princeps impendente seditione arma gestare prohibuerit,
num tibi civis injustus et injuriosus atque iniquus videatur, qui
adversus edictum armatus incedat?


TORALBA: Assentior ego quidem.


SALOMO: Cur ita, cum antea non injustum esset?


TORALBA: Quia naturae lex est, ut magistratui jussa imperanti pareamus,
et qui aliter facit, injustus censeatur.


SALOMO: Quanto igitur injustior est, qui Deo vetante id, quod antea
vetitum non erat, interdicto non paruerit, sive justum, sive injustum id
esse arbitretur; quamquam fieri non potest, ut quicquam injustum a Deo
jubeatur.


CURTIUS: Hoc potissimum inter naturales et civiles leges interesse
jurisconsulti tradunt, quod civiles sint earum rerum, quae justae et
injustae dici nequeant, antequam jubeantur aut prohibeantur, naturales
vero justitiam perpetuo annexam habeant, sine ullis edictis aut
interdictis.


FRIDERICUS: Cur igitur ante Moysen nullum de quiete septimi diei legimus
edictum?


SALOMO: Quis affirmare potest, nihil antea de sancta illius diei quiete
interdictum1 fuisse? quanquam prisca
aetate2 homines totum fere otium honestis
studiis et rerum sublimium contemplationi tribuere solebant, ut omne
tempus illud festa quies et sabbathum continuum videretur. Postea vero
cum3 deterior aetas, inanium artium
voluptatibus, jocis, libidini, bellis, rapinis intenta, rerum coelestium
et divinarum studia sprevit, quid tam necessarium fuit, quam homines ad
hanc naturae legem4, honesta virtutis studia,
ad mentis quietem, ad cogitationem rerum divinarum, ad sui salutem
revocare? Id autem diei septimi festa quiete sancire placuit.


1. Alibi: edictum. 
2. Alii: pietate. 
3. Alibi: quum. 
4. Addunt alii: id est ad.


SENAMUS: Sed cur potius septimam, quam primam? Nec video, cur1 postremo capite decalogi aliena appetere prohibeamur,
cum satis sit, nemini fraudem facere, et ea non exercere, quae publicam
laedunt tranquillitatem: mentibus autem humanis imperare aut
cogitationibus vim inferre, quis possit?


1. Alibi: an.


SALOMO: Ad singula vicissim. Primum, rationem a Deo rerum suarum
exposcere, scelus, ambigere nefas est. Nam quod aliena concupiscere
vetat lex divina, alienum est ab omnibus legibus humanis, atque in eo
potissimum praestantia divinae legis1 enitet,
quae securim non modo ad caudicem et ramos, sed etiam ad radices et
fibras flagitiorum omnium admovit. Quisquis enim erumpentes cupiditates
coercerepotest, is profecto imperatoris invicti laudem meretur. Qui vero
aliena concupiscit, jam scelus admisit, etsi2

pravas cupiditates ad exitum perducere non potuerit, quoniam, ut possit,
omnia pertentabit, sed recisa libidine nihil unquam molietur. Nihil
autem mirum, si3 homines hominum
cupiditatibus leges nullas posuerunt, quia nec praemia merentibus nec
poenas4 irrogare potuissent, quippe sensus
animorum5 non videntur, id unius Dei proprium
est, qui abditas animorum latebras pervestigat ac propterea καρδιογνώστης appellatur6. Neque enim actionum ac sermonum prius quam cogitationum
praeputia circumcidi jubet. Et quemadmodum Deus7 accepta ferre et praemia tribuere solet praeclaris
hominum voluntatibus, ita quoque perinde ac homicidam habet, qui
occidere cum maxime vellet, non potuit tamen, quia plus peccatur ipsa
mente, quae pravitati acquievit, quam sceleris executione, quae ad
sensus, satellites animi, quasi ad principis ministros refertur.


1. Alius: lucis. 
2. Alius: etiamsi. 
3. Alii: sed. 
4. Desunt alibi haec duo verba. 
5. Alibi: animi. 
6. Jerem. 12. 
7. Deuteron. 11.


CORONAEUS: Sed ad quietem septimi diei redeamus, quaenam ratio subesse
potest?


SALOMO: Rationem suae legis, quod rarissime fit, subjecit legislator
ipse: Quoniam, inquit, sex diebus coelum, maria,
terram1, quaeque his continentur omnia,
Deus creavit ac septimo
die requievit, eique benedixit ac sanctificavit illum. Et quominus
ambigeretur, pluribus verbis caput illud declaravit, quam totius
decalogi capita, nec unquam aliis diebus benedixisse aut eos2 sibi consecrasse3 legimus.
Nam cum populus universus instruendo Dei sacrario et instrumentis
sacrarii valde occuparetur, diem tamen septimum Deus excipiens:
Nihilominus, inquit4,
mea sabbatha colite,
quoniam illa sunt quasi tesserae secretiores et arcana inter me et vos
posterosque vestros, ut intelligatis, me esse Deum aeternum, qui
sanctifico vos. Feriamini igitur sabbathum, quoniam sanctum vobis
est5: quisquis ullum opus fecerit die
sabbathi, de coetu populi exscindatur6. Sex
dies sufficiant7 rebus agendis, dies septimus
quies esto sancta Deo aeterno, quisquis opus ullum fecerit, morte
afficiatur. Conquiescant igitur filii Israel die septimo, ut colant
sabbathum foedere sempiterno, quoniam illud est arcanum et tessera inter
me et filios Israel, tessera, inquam, sempiterna, quoniam sex diebus
Deus condidit coelum et terram, septimo quievit.—Haec ille.
Videtis, cum homines, liberos, servos, jumenta sanctissimo illo die
conquiescere jussisset, quanta verborum copia, quam exquisita ratione
iterum atque iterum inculcat. Neque eo contentus populum universum
rursus convocari jussit, deinde coacta8
concione legislator quasi legem novam laturus: Haec sunt,
inquit9, quae

mandavit Deus. Sex dies negotiis agendis aut operi tribuantur, dies
septimus sit vobis sacer, quia sabbathum requies est Deo. Quisquis opus
ullum in eo fecerit, moriatur, ne accendatis ignem in domiciliis
vestris. Item alibi10: Admonete
populum Israelem, ut sabbatha sanctissime colat. Id autem saepissime
repetitum legimus, et cum maleferiatus quidam septimo11 die ligna legisset12, Moses
sententiam, tametsi jam lex lata erat, non prius ferendam putavit, quam
judicem Deum appellaret, qui eum capitali supplicio damnatum lapidibus
obrui mandavit. Illud et mirabilius13, quod
cum manna caducum singulis diebus plueret, die tamen septimo nihil
decidere solebat14. Cum autem e tentoriis die
septimo quidam egressi fuissent, quasi manna collecturi, Deus ita
exarsit eosque oratione acerbo increpans: Quousque, inquit,
tentabitis me? dedi vobis sabbathum ad requiem, ut die sexto duplices
cibos colligatis, consistite igitur in tentoriis die septimo, nec
quisquam posthac foris egrediatur. Item urbe Hierosolymorum obsessa
et lata jam de excidio sententia, liberationem omnem Jeremias15 Deo jubente pollicetur, si sabbatha sancta colerent.
Itaque Deus apud Jesaiam exclamans16: O
beatum, inquit, illum, qui sabbathum meum delicias suas
appellat! Item paulo post: Quisquis metuit mea sabbatha temerare
ac foedus illud sanctissimae quietis coluerit, hunc ego sublimem
proveham in montem sanctum meum, i.e. in coelum. Quid Ezechiel? ubi
sabbathum appellat Dei sacramentum ac tesseram secretiorem inter Deum et
populum Israelis17, Ac propterea
theologi18 sabbathorum rationes ac leges
copiosissime amplexi sunt.



1. Septem haec sequentia verba desunt in alio codice. 
2. Alibi: nos. 
3. Alibi: conservasse. 
4. Exod. 20, 31 et 34. 
5. Alibi: erit. 
6. Alibi exscindetur. 
7. Alibi: sufficient. 
8. Alii: convocata. 
9. Exod. 35. 
10. Num. 15. 
11. Alibi: sabbathi. 
12. Alii: collegisset. 
13. Alibi: mirum. 
14. Exod. 16. 
15. Thren. 15 et 17. 
16. Jes. 56, 58. 
17. Ezech. 20 sq. Alibi: Israelem. 
18. L. 2 Pandect. c. 4 et 24 (Talmud).


CURTIUS: Hanc opinor causam fuisse, cur acutissimus1 quidam theologus2 ad stuporem
usque miretur, tot ac tam multis capitibus legum divinarum ac
prophetiarum sabbathi otia inculcari, quasi, inquit, ejus diei cultu et
quiete summa divinae legis et salutis nostrae3 contineatur. Idem quoque negat, sabbathum aut legem a
Christo fuisse abrogatam, eosque reprehendit, qui aliter sentiunt.


1. Alii: argutissimus, vel: augustissimus. 
2. Calvin. inst. ep. 4. 
3. Deest alibi.


OCTAVIUS: Ego Ismaelitasnon aliam habuisse causam judico, cur pro
septimo die sextum feriari soleant, quam ut a Christianis aeque ac
Judaeis festo die segregarentur, ut Christiani, qui primum diem pro
septimo ad colendum sibi proposuerunt, ut a Judaeis secederent. Nam si
jure diem sextum Ismaelitae feriarentur, propter fugam Mahummedis ab
hostibus1 prostrati ac vulnerati die sexto,
profecto aequius erat, Christianos sextum

diem, quo Christus supplicio affectus est, feriari2, quam primum, quo dicitur revixisse.


1. Alibi: hoste. 
2. Alibi: celebrare.


TORALBA: Miror ego, Ismaelitas et Christianos cum Judaeis in eo
convenire, quod decalogus divina voce promulgatus aeternam haberet,
quasi naturae lex, auctoritatem, eos tamen quietem festivam
commutavisse, „cultuque Judaeo septima sacrare“, ut poetae verbis
utar1.


1. Ovidius in Fast.


FRIDERICUS: Ideone Christiani Judaeorum superstitionibus ullis
obligati1 teneantur?


1. Deest alibi.


SALOMO: Si decalogi1 quartum sacrosanctum
est, caetera quoque sacrosancta sunt; sin profana quaedam superstitio,
caeteras quoque decalogi leges pessum ire necesse est, quas tamen
aeternas et immutabiles nulla2 exceptione
confitentur.


1. Alii legunt: Ut decalogi capita, ita etiam sacrosanctum
est, quae tamen aeterna et immutabilia confitentur. 
2. Alibi: sine ulla.


TORALBA: Caetera quidem decalogi capita natura ipsa dictitat, quartum
non item, ut etiam Abraham Aben Esra ingenue fatetur.


SALOMO: Cum Deus lapidibus obrui jussisset eum, qui die sabbathi ligna
colligerat, ad Mosen conversus: Dic, inquit, populo, ut fimbrias ac
vittas hyacintho infectas extremis vestium oris assuant, ut in eas
intuentes omnia Dei jussa ad animum revocare consuescant eaque
exsequantur, neque curiosius pervestigate apud vos, aut curiosius post
oculos vestros exquirite, quibuscum scortari consuevistis.


FRIDERICUS: Cur non liceat festam quietem agere, mundi creationem
recolere, Dei beneficia commemorare ac naturae parentem crebris laudibus
celebrare, die primo aeque ac septimo? Nihil enim, utro die id fiat, ad
sanctitatem referre videtur.


SALOMO: Si nihil refert, utrum feriari debeamus primum diem an septimum,
cur primum potius quam septimum contra perspicua Dei jussa
eligendum1 putas, nisi veri Dei leges opera
data2 proculcare velis? Tu diem tuum natalem
festis epulis recolere libentissime soles, non hesternum, cur septimum
diem, mundi natalem, rejicis, ut pridie vel postridie festum agas? At
nulli diei Deus praeter septimum benedixit, nullum diem praeter septimum
sanctificavit, non sextum, non primum sibi consecravit3. Quanquam ista vetus paganorum impietas diem solis
appellatione diserta4 feriari jubet5, quo quid sceleratius?


1. Alius: optandum. 
2. Alibi: debita, vel: dedita. 
3. Alius: benedixit. 
4. Omittuntur duo haec verba antecedentia in alio
codice. 
5. Alibi: jubent.


CURTIUS: Ita quidem scripta lex est, non quod soli sacra fiant, ut scis
tu quidem, Salomo, sed quia in ferendis legibus, ut perspicuae sint, ad
populi captum loqui necesse est.


SALOMO: Igitur errore populari omisso, cum Deus prospiceret futurum,


ut imperitorum hominum inscitia dicam an impietate, creationis memoria
ex animis hominum obliteraretur, diem mundi natalem jussit solenni cultu
celebrari. Fuit enim tanta Aristotelis et Epicuri vel impietas vel
ignorantia vel utrumque, ut mundum aeternum fuisse ac fore existimarent,
contra quam superius demonstratum est. Neque solum diem1 septimum, sed mensem quoque septimum, quo creatus est
mundus, clara plurimarum feriarum memoria posteritati commendavit, legum
quoque divinarum lectionem eo mense ac die, quo mundi creatio perfecta
est, auspicari jussit. Anno septimo agricultura deseri jubetur. Item eo
die ac mense, quo mundi creatio consummata est, pontifices ipsi a capite
leges divinas incipiunt omnibus interpretari, accensa facium ac
lucernarum maxima copia, quem morem ab Aegyptiis observari scribit
Herodotus2, qui mos antiquissimus, mundi
creationis index, nondum ab usu exolevit. Hunc autem creationis mensem
Ethanim3 i.e. illustrium Chaldaei vocant,
quoniam eo potissimum mense, quo mundus conditus est, magnorum virorum
ortus et occasus ac rerum publicarum insignes conversiones accidere
consueverunt. Dies autem creationis in tota natura tam clarus est, ac
prae caeteris tam4 perspicuus, ut nemo
dubitare debeat5, legem de quiete sabbathi
omnium maximo naturalem et universae naturae consentaneum esse. Sed
manum de tabula!


1. Desunt haec quinque sequentia verba in aliis codicibus. 
2. Historiarum Libro II. 
3. Alius: Ethranim. 
4. Deest in aliis codicibus. 
5. Alii: deberet.


CORONAEUS: Cur manum de tabula? aut quamobrem propositae orationis filum
abrumpis eo loco, quem potissimum quaerimus, scilicet quietem diei
septimi perinde naturalem esse, ac caetera decalogi capita?


SALOMO: Quia metuo, ea1 quae in arcanis
divinis latent, oratione temerare; nec tam multa dixissem, nisi vos
rerum divinarum amantissimos intelligerem.


1. Deest in aliis codicibus.


CORONAEUS: Ne igitur nobis sublimium rerum veneratoribus1 ac divinarum invideas haec arcana.


1. Alibi: venatoribus.


SALOMO: Ego quidem pauca de multis. Septimo die corporibus robur et
incrementum praecipue additur; bonorum etiam virorum sapientia eo die
potissimum augetur, ut majores nostri a prophetis didicerunt; in
sceleratos autem ultio aëris1 potestatibus eo
die potissimum permittitur. Quod saepe quidem, sed nunquam plenius2 intellectum est, quam in Aegypto stupenda clade,
qua3 omnia hominum ac bestiarum primogenita
totius regni longe late patentis nocte media diei septimi eodem momento
interierunt, Asmodaeis caedentibus4. Quare
lex divina circumcisionem infantis in octavam diem prorogari jubet, ut
sabbathum sanctum intercedens robur addat infanti. Quin etiam medici de
morbo aut accepto vulnere statuere nihil solent ante octavum diem,
propter septimi vim ac potestatem. Illud autem ab omni

antiquitate compertum est, noxios daemones initio diei septimi, i.e.
post occasum solis diei sexti, sceleratos agitare5, ab electis vero procul arceri6. Sic enim interpretandum est illud cujusdam Rabbini
theologi, qui septimo die daemones noxios ab angelis coërceri dicit, ne
scilicet bonis infesti sint. Ex quo intelligitur, totam rerum naturam
sanctissimi illius diei vim ita sentire, ut etiam7 vulgari proverbio jactari soleat: nullum unquam8 sabbathi diem praeteriisse, quo sol se hominibus
non praebeat contuendum. Et quidem nisi horizontis obliquitas ultra
sexagesimam partem circuli magni versus utrumque polum terris
intercedentibus solis adspectum auferat, sol die septimo clarior
conspici9 consuevit, aut coeli spirabilis
status mutari, ut si ardentissimo calore sex diebus coelum infectum
fuerit, die sabbathi nubibus roscidis aut aquilonibus10 aliquo modo refrigeratur, sin perpetuis11 nubibus vel nebulis caliginosum extiterit totos sex
dies, sabbatho solis splendore dies serena temperatur. Item qui morbis
aut febribus continuis conflictantur, nisi desperata salus est, die
septimo mitiores sentiunt dolores. Huc etiam pertinet Graeci illius
philosophi12 quaestio vetus: cur die sabbathi
aër mutatur? illud enim ab omni antiquitate penitus exploratum est. Mens
autem boni viri ac Deum metuentis, quae rerum coelestium contemplatione
ac laudibus divinis quasi epulis delicatissimis pascitur die sancto, et
quae hominem ab homine seducit, eo fit aptior ad hauriendum divinae
lucis fulgorem, quae13 die septimo prae
caeteris copiosius affulget14. Hic autem
humanae mentis in Deum raptus pretiosa mors a Davide15 et osculum oris divini appellatur a Salomone16. Quid? quod17 Josephus
antiquitatum scriptor clarissimus tradit, fluvium sabbathicum in Syria
sic appellari, quod non nisi isto die fluere consuescat18.


1. Alius: aëriis. 
2. Alius: planius. 
3. Alii: quae. 
4. Alii: cadentibus. 
5. Alibi: agere. 
6. Alibi: proculcari. 
7. Alibi: et. 
8. Alii: Nullum, inquam. 
9. Alii: aspici. 
10. Alius: aquilonaribus. 
11. Alius: continuis. 
12. Justinus Martyr, qu. 69. 
13. Alii: qui, vel: quo. 
14. Alibi: effulget. 
15. Psalm. 116, 15. 
16. Cant. 1, 1. 
17. Alibi: Quin. 
18. Lib. 7 de bello jud. cp. 24.


TORALBA: Fateor equidem, diei septimi arcana valde mirabilia mihi fuisse
hactenus incognita.


CURTIUS: Non dubito, quin mentis agitatio ac meditatio ingenium
vehementer exacuat. Concedo et illud, nihil praeclarius1 ab homine fieri posse, quam Dei optimi maximi beneficia,
leges, actiones, opera contemplari et ex his laudes ejus eruere ac
praedicare. Sed2 cum primi illi parentes
humani generis ante legem de cultu diei septimi nullam ad
contemplationis praesidia dierum discretionem adhibuerint, non videbam,
cur subtilius rationem temporum exquirere deberemus, aut cur diem
septimum quam caeteros3 sanctiorem esse
praedicaremus.


1. Alibi: pulcrius. 
2. Alii: Sic. 
3. Alibi: caeteris.


FRIDERICUS: Nulla dierum distinctio est in coelo1 ac ne in terra quidem ubique; est enim2 ultra sexagesimam magni circuli partem tanta lucis

ac tenebrarum varietas, ut ad utrumque polum accedentibus post
septuagesimam coeli partem dies menstrua sit, propius bimestris,
trimestris, quadrimestris, sive pro 24 horis bis mille octingentas3 horas diem sine sole supra horizontem continuo
videre, et4 sub utroque polo dies unus est
semestris sine solis ortu, nox item una sine solis occasu semestris, et
cum alii 365 dies habeant, anno vertente, qui sub polo versantur, diem
unum et noctem unam habeant, utramque semestrem.


1. Alibi: coelis. 
2. Deest in aliis codicibus. 
3. Addunt alii: octoginta. 
4. Alibi: ut.


SALOMO: Ultra septuagesimam partem meridiani circuli polum versus nullis
mortalibus ulla statio patet, et ut pateat, quis tam stupidus, quin1 solis circuitum horarum 24, sive supra sive infra
horizontem, denotare non possit?


1. Alii: qui.


FRIDERICUS: Id fortasse doctiores, sole supra horizontem existente1, observare possunt, sed quis semestri nocte
discrimen illud annotaret? Sed ut ab utroque polo ad regiones medias
redeamus, fieri nullo modo potest, ut eadem dies septima esse possit
toto terrarum orbe, quia cum occasu solis incipit2 sabbathum maximum, mense Aprili hora sexta
pomeridiana3 in urbe Hierosolymitana, eodem
momento regionibus Brasilianis Indorum meridies est; ex quo necesse est,
sex horarum intervallo diem septimum citius auspicari Hierosolymis, quam
populis4 Brasilianis.


1. Alibi: stante. 
2. Alius: incipiat. 
3. Alii: promeridiana. 
4. Alii: a populis.


SALOMO: Argute quidem Fridericus, sed quis in tanta oceani ac terrarum
ab ultima Syria usque in Americam regionem immensitate, i.e. milliaribus
amplius 6060, diem septimum putet confundi posse? Argutias igitur
omittamus ac diem septimum, qui tot ac tam multis argumentis tamque
perspicuis naturae demonstrationibus illustratur1, ad divinas aeque ac naturae leges pertinere
fateamur.


1. Addunt alii: putemus confundi posse, sed.


FREDERICUS: Si septima dies sola sit sancta, cur a vobis nova luna1 trigesimo quoque die colitur?


1. Alii: ἱερομηνία.


SALOMO: Nulla dies divinis laudibus aut actionibus honestis eximitur,
sed potissimum dies septimus creationis mundi ac trigesimus divinae
procurationis index festivus esse jubetur, quia non satis erat, mundum
condidisse, nisi rebus genitis1 Deus
prospiceret ac statum, conditionem, alimenta, incrementa, vicissitudines
rerum omnium tueretur2.


1. Alibi: conditis. 
2. Alibi: intueretur.


OCTAVIUS: Illud est, opinor, quod innuit Horatius1, ubi τὴν
τριακάδα Judaicam vocat trigesima sabbatha, quanquam non solum
Judaei, sed et Graeci ac Latini novilunia festis diebus colebant, ut
Juvenalis hoc versu significat2:


Observant ubi festa mero pede sabbatha reges,


et Plutarchus περὶ
δεισιδαιμονίας.


1. Sat. 1, 9. 
2. Deest alibi.



CURTIUS: Nimia profecto superstitione Judaei Hierosolymam a Pompejo
scalis admotis otiose1 expugnari ac cives
omnes sponte2 velut in verriculo aut sagena
rapi, partim3 etiam crudeliter mactari et
urbem floridissimam4 opibus diripi die
sabbathi patiebantur, quem Dio historicus Saturno fuisse sacratum
scribit in hac expeditione, ubi Judaeos Vegetius5 aeque ac Plutarchus6 valde
irrident.


1. Deest in alio codice. 
2. Deest in eodem codice. 
3. Deest in eodem codice. 
4. Idem habet: florentissimam. 
5. De re militari. 
6. De superstitione.


SALOMO: Divina lex eos beavit, qui non subsederunt1 in subselliis derisorum2. Hanc
quidem Hierosolymorum expugnationem, Strabo factam scribit ἐν νηστείᾳ τῶν Ἰουδαίων, cum
tamen die sabbathi jejunare prohibeamur. At Josephus non a Strabone
modo, sed etiam a Dione et Eusebio3
discrepat; scribit enim, urbem captam a Pompejo die Tamuz, M. Tullio
Cicerone et M. Antonio consulibus, quod ut factum sit die septimo,
Judaeorum tamen religionem4 ac numinis metum
laudare potius, quam irridere deberent5.


1. Alius: consederunt. 
2. Psalm. 1, 6. 
3. Alius: Vegetio. 
4. Alibi: religionis. 
5. Alii: debemus.


FRIDERICUS: Agatharchides1 Cnidius leges ac
religionem Judaeorum ob id maxime sprevit, quod2 Ptolemaeum Lagi filium Hierosolyma die sancto otiose
invadere permisissent.


1. Alius: Agatharchiades. 
2. Joseph. antiq. jud. I, 12.


SALOMO: Res tamen ex animo1 cessit Judaeis.
Nam Philadelphus Ptolemaeus Lagi filius urbem illam ac templum
ingentibus donis ac largitionibus locupletavit, centum millia captivorum
nostrae gentis, sua pecunia redemtos, manu misit, tabulam ex auro
solidam2 duorum cubitorum ac semis in
sacrarium sanctissimum intulit, theologos LXXII ingentibus donis ac
largitionibus, ut sacra biblia ex Hebraeis graeca facerent,
locupletavit, quo nihil majus ac melius ab ullo principe praestari
potuisset.


1. Alii: ex animi voto, vel: ex omni voto. 
2. Alibi: solido.


FRIDERICUS: Sed negari non potest, quin supina illa negligentia dicam,
an stultitia, plane capitalis fuerit, quod Judaei urbem florentissimam
opibus, propugnaculis, juventute, otiosissime1 expugnari, liberos, uxores, templa sacratissima militum
direptioni patere, quam die sabbathi tueri maluerunt. Nam quid aliud
est, quam Dei bonitatem experiri ac tentare? ubi enim2 periculum a capite, a liberis, a familia propulsare die
sabbathi vetuit? Prius enim3 Agamemnon arma
quemque parare jubet, deinde a Jove victoriam precatur his verbis: δὸς μοὶ
κατὰ πλῆρες ἑλεῖν Πριάμοιο μέλαθρον i.e. da mihi sublimem Priami
subvertere sedem. Nam cum olim Romani inprimis religiose dies praeliares
a festis discrevissent, ut M. Varro scribit, ab hostibus continuo
lacessiti praeliares dies4 exemerunt, ne
cuiquam deinceps religio injiceretur, diebus festis proelium
committere.


1. Alius: atrocissime. 
2. Addunt alii: obsecro. 
3. Hom. Il. Β, 414. 
4. Alius addit: de festis.



SENAMUS: Jam quoque pridem Judaei dierum praeliarium religionem
repudiarunt, nam Judas Maccabaeus strenuus imperator, cum die sabbathi
Hierosolymam ab Antiocho Nobili expugnatam ac Judaeorum partem in
speluncis exuri, partem mactari, partem suffocari non repugnantes
audiisset, exercitui, quem ex fugitivis civibus collegerat, aperte
declaravit, se pro delubris, pro focis, pro lege, pro civium salute, pro
libertate etiam diebus sabbathis pugnaturum, ac deinceps ingentes
de1 hostibus victorias adeptus est2 ac parva manu saepe legiones Antiochi vicit ac
prostravit.


1. Alibi: ab. 
2. Alius: reportavit.


FRIDERICUS: Non religio, sed superstitio est, quod Judaei tam
pertinaciter ab omnibus etiam necessariis negotiis die sabbathi sic
abstinendum putant, ut ne filius quidem aquis parentem mersum aut
fluvio1 interceptum eripiat, aut illata
vulnera2, quo minus sanguis effluat, obligare
velit. Quam superstitiosam crudelitatem Christus3 exhorruit, cum sacerdos viatorem vulneribus saucium die
sabbathi deseruisset, rustici autem benignitatem laudavit, quod hominem
languentem vulneribus obligatis jumento domum importari jussisset. Cum
autem pontifices in Christum acerbe inveherentur, quod4 aegrotum septimo die curavisset ac lectum alio transferri
jussisset5, ipse obtrectationes6 illorum verbo diluens: Sabbathum, inquit,
propter hominem, non autem homo propter sabbathum conditus est;
filius autem hominis dominus est sabbathi. Itaque curationes
admirabiles7 multitudini, morborum
innumerabilium varietate languenti, saepius die sabbathi mirifice
ostentavit8.


1. Alius: flammis. 
2. Alibi: illato vulnere. 
3. Luc. 10, 31 sq. 
4. Matth. 12. Luc. 6, 13 sq. 
5. Alius: transferre mandasset. 
6. Alibi: objectiones. 
7. Alibi: admirabilis. 
8. Matth. 12. Marc. 2. Joh. 7. 9. Luc. 1. 6. 13 sq.


CURTIUS: Simili superstitione insaniebat nauclerus ille Judaeus, quem
Synesius1 scribit die sabbathi navis
gubernacula in altissimis fluctibus deseruisse, nec ullo mortis aut
tormentorum metu aut navis cum vectoribus periclitantis ad officium
revocari potuisse.


1. In Epistolis.


SALOMO: Nos etiam leges non ad legum, sed ad hominum salutem latas
arbitramur, nec putamus eum in legem quid commisisse, qui quid1 fecerit vetitum die sabbathi premente2 necessitate, quippe quae nullis coërceri legibus, nulla
obligatione teneri potest. Si tamen demus, sabbatho curare licuisse, non
propterea licuit asportare3 cubile. Illud
enim potissimum arguebatur4, quod Christus
lectum asportari5 jusserat. Quin etiam
pontifex facti conscius plebem increpuit his verbis: Sex dies rebus
agendis supersunt, his ergo diebus accedite ad curationem, non die
sabbathi.


1. Alibi: quicquid. 
2. Alius: poscente. 
3. Alius: exportare. 
4. Alius: arguebant. 
5. Alius: avehi.


FRIDERICUS: Haec verba pontificis1 non eo
pertinent, ut curare die septimo scelus arbitraretur, sed ut invidis
obtrectatoribus omnem sui calumniandi praeriperet occasionem.


1. Alibi: Christi.



CORONAEUS: Si morbus tam gravis est, ut dilatio vitae periculum sit allatura,
etiam diebus festis curare licere ac semper licuisse non dubito. Sin
facile unius diei moram ferre possit aegrotus, differendum opinor, dum
festa quies praeterierit, quam nos Dominicam dicimus, quia domino sancta
sit, ut sanctissimis christianae ecclesiae institutis docemur. Quibus
acquievisse me profiteor ac prae me fero1,
nec me argumentis cujusquam patiar auferri, aut a suscepta Romanorum
pontificum religione divelli. Quod enim Salomo in allegoriis:
Custodi, inquit, fili mi, jussa patris tui, nec dimitte legem
matris tuae2, ego Dei mandata et
ecclesiae interpretor3. Idem: Ne
transferas terminum, quem majores tui pepigerunt4.


1. Alibi: praefero, vel: pro me fero. 
2. Proverb. 6, 20. 
3. Alius: interpretabor. 
4. Proverb. 22, 28.


SALOMO: Patris quidem appellatione Deus, matris autem natura mihi
significari videtur. Nec tamen dubito, quin ad ecclesiam quoque
transferri possit, quae duobus annorum millibus ante floruerat, quam
Jesus, Josephi et Mariae filius, nasceretur, qui tamen sabbathum
saepissime coli jussit1, ac Paulus2 ipse sabbathismum populo Dei datum scribit, quibus
verbis populum Dei a Christianis et barbaris aperte discrevit. Ac
tametsi Christianorum oriens ecclesia diem primum, quem vos dominicum
appellatis, initio feriaretur, non propterea a cultu sabbathi
destiterat3 Tertulliani aetate, cujus haec
verba sunt: Duas in anno hebdomadas ἀπὸ κρεοφαγίας4 abstinemus exceptis sabbathis et dominicis.
Item: Sabbathis omnibus, qui adierit5,
inveniet Deum.


1. Lucae 17. 
2. Hebr. 4. 
3. Alibi: desistebat. 
4. Alii: κρεοφαγῶν. 
5. Alibi: audierit.


CURTIUS: Justinus eodem, quo Tertullianus, tempore floruit et apologiam
eodem tempore pro Christianis scripsit ad M. Aurelium Augustum, in qua
fatetur, Christianos ad preces et eucharistiae communionem diebus
dominicis convenire solitos, nihil tamen de sabbatho. Ac tametsi
primordio nascentis ecclesiae christianae plerique circumciderentur, ut
etiamnunc his temporibus Aethiopes Christiani, et sabbathum
feriarentur1, nihilominus tamen Paulus,
frequenti discipulorum concilio coacto, Petrum increpuit ac legitimos
majorum ritus abrogandos esse communi decreto persuasit2. Itaque cum ad Colossenses3
scriberet: Ne quis, inquit, vos judicet in cibo aut4 potu, vel parte diei festi vel noviluniis vel
sabbathorum, quae sunt umbra futurorum.


1. Alibi: feriantur. 
2. Act 15, 22 sqq. Gal. 2, 14 sqq. 
3. Col. 2, 16 sq. 
4. Alibi: vel.


CORONAEUS: Fieri potuit, ut primus ac septimus dies Christianis festivus
exstiterit; sed cum utriusque diei conservatio rebus agendis grave
afferret impedimentum, Victor pontifex Romanus sub annum Christi 196
sabbathi quietem valere jussit ac pro sabbatho dominicam feriari.



SALOMO: Cave putes, Coronaee, me Christianis persuadere1 velle, ut pro dominica sabbathum accipiatis, ne diem
sanctissimum sabbathi aeque ac Dominicam saltationibus impudicis,
crapula, libidine, venationibus, lusibus, denique impuris scortationibus
foedissime contaminari videam non sine maximo animi dolore. Praestat,
illum diem negotiis ac rebus agendis transigere, quam impurissimis
flagitiis violare.


1. Alibi: persuasisse.


SENAMUS: Vos Judaei tetrici ac tristes non videmini dies festos colere,
quos veteres omnes tum Graeci tum Latini ludibus publicis, conviviis,
choreis, canticis, saltationibus laetiores esse voluerunt ac propterea
Diis immortalibus gratiores.


SALOMO: Non abhorret gens nostra a choreis et saltationibus, quin et
dies festus nobis vocatur חַג1 a saltatione et meditatione, ne festi dies
choreis tantum divinis, sed meditationibus etiam tribuantur. Itaque
noviluniorum diebus2 omnes omnibus3 oblectationum generibus, quae modo4 a turpitudine abhorrent, summopere delectamur5, nec quicquam nobis saepius ingeritur, quam ut intimi
animi pectoribus laetemur ac, tametsi sanctissimo die sabbathi a
vulgaribus choreis abstineamus, canticis tamen divinarum laudum,
suavitate vocum ac nervorum admista, diem illum laetissimum ac
jucundissimum reddere solemus, ac festis epulis coram immortali Deo
obtestamur, nos6 summa cum laetitia cibis
sacrificiorum optimis vesci, ut lege divina jubemur, nihilominus tamen
aliquot horas mentem legum divinarum lectione pascimus7, idque ab antiquissimis prophetarum discipulis ad haec
usque tempora usurpare solemus. Sic enim de Sunamitide ad Elisaeum
profecta8: Cur, inquit9, maritus uxori, venis ad prophetam, cum nec sit luna
nova, nec sabbathum? Licet enim duobus milliaribus, non tamen
longius a domo discedere, ut oracula divina ab eruditis theologis
hauriantur. Quod autem Senamus tristiores et moestiores nos caeteris
nationibus videri queritur, haec potissimum causa est, quod non modo
sabbathum, sed etiam omnia decalogi capita impune violari videmus10. Nam cum primo capite unius aeterni Dei cultus
proponatur, nihilominus tamen sexcenta millia Deorum ac multo plura11 videmus ubique coli. Veteres quidem pagani
trecentos Joves, ut ille12:


Trecentum tonat ore Deo Erebumque Chaosque,


et quae plura hyperbole amplificat, ad 36000 prodidere; at videmus13 tot a Christianis Deos coli, quot angelos, quot
beatas mentes arbitrantur, i.e. innumerabiles prope legiones, praeter
eos, quos divorum albo pontifices, evocatis arte magica daemonibus,
scripsere detestanda quadam apotheosi14. Et
cum secundo

capite decalogi ante statuas aut ullas imagines procidere easque
revereri capitali subjecta poena prohibeamur, omnia tamen fana, omnes
templorum angulos ac recessus quaqua versus sculptilibus idolis
redundare videmus, et quidem ex omni materia, ex omnibus metallis,
lapidibus, lignis, terra, cera, farina, ipsaque putrida cadavera, pulpam
aceto et sale conditam, ossa, cineres, cereis ardentibus deosculari, et
eorum contactu non modo corpori salubritatem, sed etiam menti
sanctitatem et ubique salutem comparari putant. Illud etiam
detestabilius, quod in omnibus horariis precationibus15 secundum decalogi caput, quo statuarum cultus
interdicitur, non modo in Italia, Gallia, Hispania, verum etiam in ipsa
Germania ex ipso decalogo expunxerunt16 ac
penitus abraserunt. Ac mirum mihi visum est, cur Martinus Lutherus
negat17, ullas imagines lege divina
prohiberi, praeterquam ipsius Dei, non item crucifixi et18 apostolorum, deinde subjicit: Nos Mosen nec audire nec
videre volumus, mandata de statuis et sabbatho sunt ceremoniae sublatae.
Quae quis aequa mente ferre potest? in eo praesertim, qui se religionum
censorem profiteatur. Tertium decalogi caput, quo nomen domini temere
usurpare prohibemur, multo gravius etiam quam superiora violatur: quia
non modo pejeratur, verum etiam contumeliis nomen illius
sacratissimum19 dilaceratur, ac pro aeterno
Deo peregrina Deorum ac daemonum nomina jurantur, cum toties ac tam
diserte20 aliud quam aeterni Dei nomen ac
numen21 jurare prohibeamur. Omitto secundae
tabulae capita ac potissimum scortationes, adulteria, stupra et
utriusque sexus ab ordinibus sacris libidines, continentiae specie
turpiter effusas.


1. Deest in alio codice. 
2. Alibi: dies. 
3. Alibi: omnium. 
4. Alibi: quomodo ... abhorreat. 
5. Alius: oblectamur. 
6. Deest in aliis codicibus. 
7. Alius: pasci, ita ut antecedenti verbo
vesci correspondeat. 
8. Alibi: profectura. 
9. 2 (4) Regum 4, 8 sqq. 
10. Alius: violare debemus. 
11. Alibi: plures. 
12. Virgilii Aeneis IV. 
13. Alibi: ut videamus. 
14. Alii: ἀποθεώσει. 
15. Deest in alio codice. 
16. Alius: induxerunt. 
17. Tom. III. (Jen. ed.)—Alibi: neget. 
18. Alibi: aut. 
19. Alibi: sanctissimum. 
20. Deuteron. 9. Jerem. 5 et 12. 
21. Desunt haec duo verba in alio codice.


Quae cum Salomo vehementius, quam pro senili aetate, dixisset, silentium
secutum est. Silentii causa fuit, quod ejus oratio CORONAEUM, acerrimum
rituum Romanorum propugnatorem, pupugerat, qui cum se ad
responsionem1 comparare videretur2, omnibus in eum intentis, sermonem cohibuit, rupto
silentio: Mihi, inquit, in animo erat, Salomonis querelas et
criminationes diluere, sed in aliud tempus differendum puto, ne de
libertate dicendi quicquam cuiquam detraxisse videamur3.


1. Alii: reprehensionem. 
2. Alii: paratum videret. 
3. Alibi: videar.


OCTAVIUS: Etiam animi pendeo, loquarne an taceam?


CORONAEUS: Cur taceas, cum tam copiosa dicendi seges proponatur, si vel
Salomonem refellere velis?


OCTAVIUS: Cum religionem Ismaëlitarum et instituta cum moribus ac
ritibus Christianorum comparo, mihi videor in terras de sublimi delapsus
coelo. Nam Ismaëlitae summa veneratione Deum aeternum, nec plures uno
colunt, Jesum autem ipsum Isaiam vocant, non modo verbum, sed etiam
spiritum ac nuncium Dei fuisse agnoscunt et manibus hostium ereptum,
quominus

ab improbis capitali supplicio afficeretur. Hunc autem nec Deum, nec Dei
filium1 arbitrantur, ac propterea sanctissime
vetant adorari. Abrahami legem se tueri profitentur, ac Deum eundem
colere, quem ille vivens ac spirans adoravit. A cultu statuarum
tantopere abhorrent, ut non modo in templis ac delubris nusquam
unquam2 caelatas vel sculptas vel fusas vel
pictas imagines, verum etiam nihil eorum, quae natura peperit, seu
stirpes, seu animantia pingere liceat, aut ad spectaculi fructum usquam
haberi, subjecta legibus vetantibus poena capitali. Et3 quidem, cum statuas Christianorum quasi ad virtutis
imitationem positas excusarem, Pracadius quidam illud mihi reposuit, eos
ipsos, quorum statuas veneremur, coelesti felicitate frui, quod divorum
imagines dejecissent, ut4 Deum aeternum
adorarent. Psalmos Davidis, quos divinitus hominum generi5 datos affirmant, cantibus ac nervis usurpare et quater
quidem interdiu publice, noctu semel privatim precari consueverunt. Ac
memini, cum essem eodem cubiculo6 hospitii
cum Africano inclusus, illum media nocte surgentem a cubili laudes Deo
immortali canere ac me graviter increpare, quod tacerem, usurpans illud
arabica lingua: Media nocte surgebam, ut laudem dicerem nomini
tuo7; tum et illud ex libris Jobi
afferebat: Multi, inquit, queruntur, se opprimi tyrannide et
cum calamitatibus conflictari, nemo tamen est, qui Deum nocte
laudatoriis canticis prosequatur.


1. Alii addunt: esse, vel: fuisse. 
2. Alii: nulla usquam. 
3. Aliter legit alius codex: Et quidem eo minus statuas
venerantur, ut etiam felicitate coelesti se frui glorientur, quod
divorum etc. 
4. Alibi: ac. 
5. Alibi: Hominibus quasi. 
6. Alibi: cubiculorum. 
7. Psalm. 42, 4 sq. et 119, 55.


CORONAEUS: Ecclesiae Romanae mos jam inde a Pelagio, pontifice maximo,
usitatus est, septies singulis diebus Deum laudibus, supplicationibus et
canticis die noctuque colere. Quod ab ipso Davide1 didicimus et expressimus: Septies, inquit,
interdiu tibi dixi laudem; quod nec Judaei faciunt, nec
Lutherani, nec Zwingliani, qui sacra publica ita circumciderunt (excipio
Anglos, segregatos a Puritanis), ut bis tantum tota hebdomade preces
publice2 fieri patiantur.


1. Psalm. 119. 164. 
2. Alius: publicas.


SALOMO: Lex divina pontifices et Levitas mane ac vesperi Deo laudes
canere jubet et matutinum quidem sacrificium quatuor horarum fuisse
scribit Rabbi David, vespertinum unius horae, privatim vero laudes
divinas assidue quemque momentis omnibus recolere laudatissimum. Nam
laudare septies apud Davidem non finitum numerum, ut ecclesia Romana
putat, sed infinitum continet seu incertum, ut fere semper. Sic enim
mater Samuelis1, cum Deo gratularetur:
Sterilis, inquit, peperit septem. Nocturnas vero laudes
privatim ex cujusque voto fieri majores voluerunt, quibus nihil
efficacius, nihil gratius esse potest.


1. 1 Sam. 1, 6 sqq.


OCTAVIUS: Rogationes Ismaëlitarum breves quidem sunt, sed supra

modum efficaces in hunc modum: El hemdu, tilla hi rabis hallamine, El
rahami, El rachini, Melichi, Jarini, El dini, ejahe, rah tu vejache,
vestecun Isdina. Elzzirata Mustitfa mazzirata cladina evanta alahim gari
ri il magduli olahem velal soline amim. Id est: Laus Deo misericordi ac
flexibili regi extremi judicii! O mortales pietatis amantes, colamus
illum et auxilium consequamur, da nobis, aeterne Deus, certissimam
cognitionem eorum, quos selegisti, ut nunquam, illis offensis, ex gratia
tua excedam. Amen. Haec precatio ab illis Lassala1 dicitur i.e. communis omnium, quia praeter hanc variae
sunt preces ac paene innumerabiles, quas ex voto sibi quisque
commentatur.


1. Alibi: Lessala.


CORONAEUS: Non video, cur Pater noster Christi cedere debeat Lassalae
Ismaëlitarum aut schema Hebraeorum.


SALOMO: Nostrum illud schema, quod ab omnibus Judaeis quotidie
usurpatur, non est precatio, sed commemoratio, ne ab aeterno Dei cultu
unquam discedamus. Quin Moses in concione totius populi eadem verba sic
expressit, quae a Latinis et Graecis non satis apte reddita mihi
videntur. Sic enim opinor melius1: Audi
Israël! Is qui est aeternus Deus noster, aeternus est unus, amabis
igitur Deum tuum aeternum ex toto corde tuo et tota anima tua et toto
impetu virium tuarum. Atque haec verba, quae jubeo, in corde tuo
haerebunt, eaque saepius inculcabis liberis tuis, seu domi sedeas, seu
ambules, seu jaceas, seu surgas, et alligabis ea ad manum, et quasi
monumenta erunt pro oculis tuis, quin et asscribas ea postibus domus
tuae et pro foribus tuis. Illud est schema nostrum, quod in
membranis vitulinis2 scriptum et in capsulis
conditum brachio sinistro alligamus quidem et capiti inter caesariem et
frontem, idque chaldaica vox Tephilin a תָפֵל,
quod alligare vel appendere3
significat: alii ab hebraica voce תפלחן, quae orationem
significat4, quoniam ea quotidie quasi preces
sanctissimas recolunt. In iisdem etiam membranis inscribunt periodum e
decimo tertio capite Exodi, quae incipit: Memento diei hujus, quo
egressus es ex Aegypto, usque ad haec verba: A diebus in
dies5, et ex eodem capite, paulo post
periodum, quae incipit: Et erit, cum introducet te, usque ad haec
verba: quod potenti manu eduxerit nos Deus ex Aegypto6. Item periodum ex secundo capite Deuteronomii, quod
incipit: Exit itaque si audiendo, usque ad haec verba: coelum
supra terram7.


1. Deuter. 6, 4 sqq. 
2. Alius: fibulanis. 
3. Alibi: apprehendere. 
4. Desunt haec octo antecedentia verba in aliis
codicibus. 
5. Exod. 13, 3 sq. 
6. Exod. 18, 7-9. 
7. Deuter. 11, 1 sqq.


FRIDERICUS: Tanta Judaeorum superstitio est, ut satis esse putent ad
salutem adipiscendam, eas membranas circumferre, ut1 quidem Catholici

principium evangelii Johannis collo alligant, ea spe ac fiducia, ut ab
omnibus calamitatibus ac morbis tuti sint, quas ligaturas execrabiles
appellat Augustinus.


1. Alibi: et.


SALOMO: De nostris si ullus ea spe ac fiducia ducatur, ut earum rerum
sola gestatio ad salutem prosit, quem puto esse neminem, hunc insanire
judico. Sed haec summa capita majores nostri ab unoquoque nostrum
circumferri voluerunt, ut quotiescunque capsulas vel in postibus videant
Mezazam, primi capitis, et divinae legis memores ab omni cultu
peregrinorum numinum abstinere, et ad verum Deum vitam instituere
consuescant.


OCTAVIUS: Ab omnibus ligaturis istis ac pictis imaginibus Ismaëlitae
abhorrent et veram pietatem amplectuntur. Illud etiam praeclare, quod
Mesquedas vel1 fana sic construunt, ut nec a
viris foeminae conspici, nec viros foeminae contueri possint, sed
habeant utrique stationes medio pariete discretas.


1. Alii: seu.


SALOMO: Haec a nostris, ut optima quaeque, assumserunt1 et expresserunt Ismaëlitae, ut nec in templis nec in
synagogis viri foeminas intueri possint. Ita fit, ut nullae pravae
cupiditatis inflammandae occasio aut lenociniorum illecebrae ullae
quaerantur.


1. Alii: acceperunt, vel: sibi asserunt.


CURTIUS: Utinam mos ille nostris hominibus in mentem veniret! Cur enim
laudabilia instituta, ubiubi sint, non imitemur? Illud enim quodammodo
asseverare possumus, nulla fere templa Christianorum lenocinio
vacare.


SALOMO: Nihil flagitiosius mihi videtur, quam pietatis faciem libidini
obtendere; ob id enim sublatus est mos a majoribus nostris, quo feminae
prae foribus tentorii sacri1 excubabant2, propterea quod sacerdotes, filii pontificis
maximi ac principis Eli, stuprum his inferre non dubitarint3. Maxima semper cura fuit majoribus nostris, non modo
impudicitiam, sed impudicitiae suspicionem a sacris longissime
amovere4. Quin5
etiam meretrices ab extrema memoria majorum nostrorum nunquam nisi vultu
velato foras prodibant. Post etiam in Arabia omnes Hebraeae mulieres
capitibus omnino praeter oculos contectae fuerunt, cum in publicum
exirent. Tandem etiam in templis non modo velari, sed etiam parietibus a
virorum conspectu segregari placuit, quod sapienter Ismaëlitae imitati
templa omnia parietibus habuere utrique sexui divisa.


1. Alius: sacra. 
2. Forte: exercebant. 
3. 1 Sam. 2, 22 sqq. 
4. Alii: movere. 
5. Alibi: Hinc.


FRIDERICUS: Nulla calumnia1 graviore
Christiani veteres oppressi dicuntur, quam quod stupris et incestibus
nocturna sacra religionis specie funestarent, quam quidem ad calumniam
diluendam scriptae sunt apologiae Origenis, Justini, Athenagorae,
Tertulliani, atque hic etiam in libro de

velandis virginibus Christianorum morem valde improbavit, quo quidem
foeminas viris confusas inter amplexus et oscula caritatis, quae in
ipsis templis fiebant, invaluisse scribit.


1. Origenes contra Celsum; Talmud. in tract. de sabbatho; Philo
in libro de vita contempl.


CORONAEUS: Id quidem a pontificibus Romanis aliquando, ut opto et spero,
emendari poterit, perinde ut illa pietatis oscula fuere sublata.


OCTAVIUS: Agnosco equidem, omnia fere Judaeis et Ismaëlitis, quod1 ad religionem attinet, communia esse, utrisque
aeterni unius Dei cultus, utrisque idolorum summa execratio, item
circumcisio et genus ab Abrahamo utrisque ducitur; abstinent utrique a
sanguinis2 et porcorum esu, denique lectiones
utrisque frequentissimae, quas Tertullianus3
non satis argute reprehendit in Judaeis, quos lavari quotidie scribit,
quia4 quotidie inquinantur, quasi vero
Christiani penitus circumcisi puriores essent, cum tamen David Goliathen
ob id execratus sit5, quod esset
incircumcisus et immundus. Quanquam Aethiopes Christiani circumcisionem
amplexi fuere, qua etiam veteres Aegyptios uti consuevisse scribit
Herodotus6. His vero temporibus non modo
mares7 a maribus, verum etiam foeminae8 a foeminis nymphae quadam particula
circumciduntur.


1. Alibi: quid. 
2. Alii: sanguine. 
3. De baptismo. 
4. Alibi: quoniam. 
5. Alibi: est. 
6. Lib. 4. Sed intelligendum est de his Aegyptiis, qui
genere Judaei sunt. 
7. Alibi: mas. 
8. Alii: foemina.


CURTIUS: Fuit illa quidem foederis cum Abrahamo percussi tessera1, non tamen ullam2
video fuisse circumcisionis utilitatem.



1. Alibi: tabula. 
2. Alii: aliam.


SALOMO: Quae major aut1 sanctior utilitas
esse potest, quam divini foederis arcanum? Quanquam qui curiosius ista
scrutantur, maximas circumcisionis asserunt2
utilitates, tum ad procreationem liberorum commodiorem, tum ad
inflammationem tumorum amovendam, tum ad coërcendam vim libidinis
effervescentis, quam Rabbi Moses praecipuam circumcisionis causam esse
arbitratur. Hoc tamen Judaei ab Ismaëlitis differunt, quod hi nec azymis
nec agnis paschalibus utuntur3 nec sabbathi
festiva quiete, nec ad occasum conversi precantur, nec Messiam
exspectant, ut Judaei, excipio eos, qui Haly sectam sequuntur, quos
Imanias vocant. Ac tametsi preces ad omnia coeli templa4 fieri posse confiteantur, saepius tamen ad Mecham ora
convertunt, ut olim Daniel in urbe Babylonis exul, in genua procumbens,
Hierosolymam versus orationem5
concipiebat.


1. Alii: et. 
2. Alibi: afferunt. 
3. Alius: utantur. 
4. Alibi: omnes coeli plagas. 
5. Alii: vota.


SENAMUS: Mercurius Trismegistus adoraturos primum ad orientem solem,
meridie ad Austrum, sero ad occasum converti1
jussit. Graecis tamen nonnullis usitatum erat, ad orientalem plagam Diis
sacrificare, heroibus vero ad occasum, caeteris omnibus ad orientem, qui
mos a Chaldaeis et magis Persarum ad omnes fere populos dimanavit; illi
etiam diluculo ac

potissimum etiam soli orienti, quem Mithram appellabant, sacra facere
consuerant. Hinc Maro:


Illi ad surgentis conversi lumina solis.


Sic tamen ut statuae in occidua plaga collocarentur, ortum spectantes,
ut Vitruvius2 scribit. Jubet enim Porphyrius,
adoraturos statuis ortum spectantibus ἀντιπροσώπους
esse et converti ad occasum, contra
quam Christiani statuas occasum spectantes collocare solent, ut eas ipsi
vultu ad orientem converso adorent.


1. Alii: verti. 
2. Alius: Virumnius.


FRIDERICUS: Christiani veteres cum rogarentur, cur ad solis ortum
conversi vota conciperent, respondebant1, id
illis in usu esse, quod oriens honoratior esset occasu. Sic enim
Pompejus2 Cornelio Syllae dixisse fertur,
plures orientem, quam occidentem3 solem
adorare. Non video tamen, cur Judaei ab omnibus populis dissidentes ad
occasum conversi sacra faciant.


1. Justinus Martyr qu. 118. 
2. Plutarchus in Pompejo. 
3. Alibi: abeuntem.


SALOMO: Plerique nos id facere putant, ne solem ac sidera orientia
colere videamur. Sed falluntur, cum sol utramque plagam spectet et
utroque tempore sacra faciamus. At noster legislator tentorium sacrarii
ad exemplar universitatis constructum erexit. Est autem rapidissima
orbium coelestium conversio ab ortu ad occasum, et qui naturae cursum
tenere volet, cum sideribus ad occasum progredi necesse habet, non
regredi ad ortum. Ex quo quidem pulcherrima naturae arcana eruuntur,
ut1 decentem et naturae congruentem morem
intelligamus, quae scilicet dextra, quae pars mundi sinistra
dicatur.


1. Alibi: et.


TORALBA: Haec disputatio plurimum1 exercuit
omnes scriptores, nec tamen de mundi situ probabilem afferunt caussam.
Nam Pythagoras, Homerus, Plato, Aristoteles, Galenus, Averroesdextrum
mundi latus in oriente posuere, Plinius et Varro sinistrum. Augur enim
Romanus, sub Dio templorum sacra lituo dividens, vultum ad Austrum
convertebat, ut haberet a sinistris ortum et occasum a dextris.
Empedocles, Cleomenes, Lucanus, Solinus, Philo Ebraeus dextram mundi
partem Aquiloni tribuunt.


1. Alius: ut plurimum.


SALOMO: Pontifex Hebraeorum sacrificans vultu ad occasum converso
dextrum latus Aquiloni opponit, laevum Austro, qui situs convenit
universae naturae. Sunt enim dextra sinistris robustiora ac vegetiora,
ut pes dexter ac brachium dextrum sinistro grandius, vegetius ac
robustius est. Cor sapientis, inquit Salomo1,
in dextra ejus, stulti vero in sinistra, quia stulti, libidinis
impotentia, cupiditatibus suis imperare nequeunt, ut sapientes. Sic
aquilonares homines australibus robustiores sunt ac vegetiores, et
ubique fere ad Aquilonem corpora sunt formae dignitate praestantiora,
ingeniorum vis tamen minor. In dextro latere jecur situm est, sanguinis
officina, in sinistro lien, conceptaculum atrae bilis. Sic ad
aquilonarem

regionem homines sunt rubicundi ac robusti, nam robustum a rubore
Latini2 derivant, ad meridiem atri; vis tamen
ingeniorum major ad Austrum, cujusmodi sunt melancholici. In dextro
latere jecur vim cupiditatis continet, vitiorum alimentum et ὑποκείμενον, ac propterea victimae ad
Aquilonem spectantes caedi jubentur3. In
sinistro vis atrae bilis ab ipso liene homines contemplationi deditos
habet ac coelestium rerum meditationi; sic ab Aquilone bella,
calamitates, exercitus in sacris litteris saepius denunciantur et
potestas ingens Leviathani ad Aquilonem, qui etiam ob id
Aquilonaris4 appellatur. Contra vero Deus
dicitur ab Austro venire et profectiones Abrahami versus Austrum. Quo
pertinet etiam illud: Dicam Aquiloni, da! et Austro, noli
prohibere!5 quia prohibentis major, quam
tribuentis potestas. Nec minus mirum videri debet, quod omnes omnium
populorum regiones, Chaldaeorum inquam, Judaeorum, Ismaëlitarum,
Christianorum ab Austro derivantur. Exercitus vero Gothorum, Vandalorum,
Herulorum, Hungarorum, Turcarum, Tartarorum, AngloSaxonum ab Aquilone ad
Austrum. Item motus omnium animantium est a dextro ad sinistrum
latus6, ac motus trepidantis orbis elati ab
Aquilone ad Austrum inclinat, mirabili naturae consensu. Ex quo
Judaeorum intelligitur templa Deorum7 ad
occasum conversa et pontificum statum in sacris faciendis universitati
naturae consentaneum esse. Ex eoque non tantum Homeri, sed etiam
Pythagorae, Platonis, Aristotelis, Averrois, Galeni, Plinii, Varronis
errores emendantur, ac mirabilia naturae arcana intelliguntur, etiamsi
preces ad omnia coeli templa laudesque divinae locis omnibus ac
regionibus Deo gratissimae semper fuerunt.


1. Eccles. 10, 2. 
2. Festus in voce robustus. 
3. Levit. I. Jerem. 46. Ezech. 42. 
4. Joel 2, 20.—Alibi: Aquilonates. 
5. Jes. 43, 6. 
6. Aristoteles de hist. anim. II, 1. 
7. Alibi: Judaeorum.


OCTAVIUS: Non video, Ismaëlitas tam acute philosophari, sed qui citra
tropicum cancri regiones incolunt, ad Mecham seu Jezecat seu Medinam
Alnabi, ad civitatem prophetae et montem Moriam, ubi Abrahamus filium
immolare1 jussus est, convertuntur, scilicet
ad Austrum; qui vero sunt ultra tropicum, convertuntur ad Aquilonem.
Illud tamen singulare est, quod Ismaëlitae, quoties precantur2, bis inclinato vertice terram ac manus utrasque
deosculantur, Christiani vix unquam.


1. Alibi: immorali. 
2. Alibi: provocantur.


CURTIUS: Manum deosculari Deum adorantes1,
antiquissimi moris est, ut Jobus ipse testatur, non quidem ut de2 osculo cogitarent, sed ut ori silentium
imponerent3, unde saepe peccatur; ut etiam
nunc plerique cum de peccatis confitentur, pectus solent tundere, ubi
cor residet, pravarum cogitationum artifex; alii frontem vola caedere,
ubi animi sedem esse arbitrantur, quasi poenas ab auctoribus flagitiorum
reposcerent ista percussione.

Verum enim vero4 sine saliva5 osculari nemo potest. Illud enim veterem6 sapit idololatriam eorum7, qui
terram pro Deorum ac rerum omnium parente adorabant, magnae Cybeles
appellatione carmine impio: O hominum, pecudum, divûmque aeterna
creatrix!


1. Alii: adorantem. 
2. Alii: non quia de. 
3. Alius: imperarent. 
4. Alios: Terram vero. 
5. Alius: scelere. 
6. Alius: veterum. 
7. In eodem deest.


SALOMO: Nos erecti Deum laudamus, flexis genibus fausta precamur,
adversa deprecamur interdum etiam stantes, ut Ezechias ad parietem
conversus, nunquam sedentes, multo minus ambulantes, nisi morbus vel
imbecillitas cogat, ut Mosen, qui cum diutissime pansis1 ad coelum manibus, tantisper adversus Amalekitas
pugnabatur2, erectus stetisset, fractis
viribus consedit, fusis tamen et extensis manibus usque ad occasum.
Fallitur autem Plutarchus3, qui Numam
jussisse scribit, ut adoraturi sederent, quod et Latinis inusitatum et a
Pythagoricis decretis, quibus Numa dicitur imbutus fuisse4, alienum. Sic enim Pythagorae symbolum: περιφερόμενον προσκυνεῖν i.e.
circumvolutum procidere. Et nos quidem peccata confitentes frontis ad
humum contactu5 testamur humilitatem, quod
Plutarchus appellat, ῥίψεις
ἐπὶ πρόσωπον. In ardentissimis rogationibus6 Eliae statura imitamur7. Is
enim cum sua oratione coelum tribus8 annis et
sex mensibus ita conclusisset, ut nec imbres ulli nec rores depluerent,
septies oravit, quoad exoraret9, vultu inter
genua composito humi advolutus, qui humillimus est infantis in utere
habitus, ut eliceret imbrem. Sessio10 vero et
adoratio e11 diametro pugnant.


1. Alibi: passis. 
2. Exod. 17, 9 sqq. 
3. Περὶ
δεισιδαιμονίας. 
4. Addit alius: penitus. 
5. Alius: fronte ad humum contracta. 
6. Alibi: orationibus. 
7. 1 Reg. 7, 1-9. Jac. 4, 17. Sir. 48, 2. Luc.
4, 25. 
8. Alibi: sex. 
9. Alibi: exoraretur. 
10. Desunt haec sequentia Salomonis verba in alio
codice. 
11. Alius: toto; alius: tota.


OCTAVIUS: Tantum abest, ut Ismaëlitae osculantes humum adorare velint
Cybelem, ut nulla gens ab idololatriae suspicione longius absit. In
templo sermones et colloquia facere aut deambulare, scelus arbitrantur.
Festis diebus hora sexta concio populi frequens est, nec ante meridiem
festo die cibantur; die vero paschali, quae omnium sanctissime colitur,
post jejunium menstruum1 Elmeide coenam
concelebrant, tum deosculatis mutuo manibus offensiones mutuo acceptas
charitate summa ignoscunt ac veterum ἀγάπας recolunt,
non ficta simulatione, sed bona fide,
nec si quisquam post accepta2 illa oscula
manuum3 acceptas injurias ulciscatur, impune
laturus est, sed gravi judicio damnatur. Si quis concionibus ac precibus
publicis adesse recusaverit, mulcta, infamia, carceribus coërcetur. Nec
tamen4 unius aeterni Dei purissimo cultu, sed
etiam humanitate et benignitate populos omnes longe superant5. Ac mirantur, Christianos homines tantam egentium
multitudinem, tantam suorum nuditatem6 et
inopiam aequo animo

ferre posse, cum apud Ismaëlitas plura sint domicilia egentibus ac
peregrinis vacua, quam tenues domiciliorum egentes. Saepe quidem videre
potuistis Turcas in hac urbe tenuibus ubique occurrentibus7 nummos libenter objicere. Nulla enim lex apud istos
sanctior colitur, quam Ullache i.e. exsolvere debita et egentibus
largiri. Itaque saepius occurrunt viatoribus chorabitae, quos Eremitas
Graeci vocant, a quibus hoc unum precantur, ut ad se divertant. Postea
vero quam exquisitis ferculis, lotionibus et cubilibus8 foverunt, non modo nullum pretium reposcunt, sed etiam
gratias agunt his verbis: Demum hannam fal alla se verfis, i.e. hoc
animae meae detur, Deus te amet! Sunt etiam frequentissima
domicilia9 a litteratis hominibus circa fana
constituta et uberrimi ad alimenta reditus; vix enim est ullus opibus
locuples, qui aut templum aut publicum hospitium consecrandum non curet.
At innumerabiles Christianos videmus, quos non benefacere delectat, sed
benefecisse videri, ut ambitioni magis, quam inopiae donare10 videantur. Et quum paucissimi benignitatis fontes
egentibus11 aperiant12, tum vero id faciunt, vel ad furtorum et flagitiorum
expiationem (neque enim13 aqua citius ignem,
quam largitio in egentes peccatum restringit)14 vel ad incrementa rei familiaris15. Nihil enim verius a Basilio Magno dici potuit, quam
artem omnium quaestuosissimam esse eleemosynariam16. Ac Musulmanni quaestum rei domesticae non spectant, sed
solius Dei intuitu largiuntur, ad idque curiosissime a concionatoribus
erudiuntur, ut mihi Christianis jure opponere posse videantur, quod olim
Spartanus17 quidam seniori assurgens in
theatro, ne adolescentibus considentibus spectaret erectus, Athenienses
honestas artes18 ad pompam et fastum habere,
non tamen ad usum. Hoc vero singulare est, quod Ismaëlitae a vino et
alea, vetantibus legibus, abstineant, tametsi plerique Christiani se
legibus solutos arbitrantur, propterea sive vini luxum et aleam
sequuntur, sive adulteria, stupra, rapinas, injurias, verbera, caedes,
mentis ad omnia concitas,
quodque his omnibus foedius est, capitales
in Deum contumeliae19. Juventutis autem
molles et teneres annos studiosissime legibus divinis erudiunt, neque
enim fabulas audiri et20 libidinis ludos
aperiri patiuntur, sed Alcorani divinis praeceptis tam assidue imbuunt,
ut ante pubertatem fideli memoria teneant; cantica vero impudica nulla
audiantur. Denique cum illorum religionem, judicia, leges, mores,
instituta cum vestris21 comparo, verissime
Ismaëlitas ex omnibus populis Musulmannos i.e. fideles esse judico, non
tantum, quia lex Muhammedis naturae consentanea est, ut Algibel et
Avicenna scripsere, sed etiam quia caeteri verae22 faciem ac speciem

religionis habent, illi religionem ipsam non tantum habere, sed
possidere mihi videntur23.


1. Alibi: nostrum. 
2. Deest in alio codice. 
3. Alibi: post illas manuum exosculationes. 
4. Alii: tantum. 
5. Alius: superarunt. 
6. Alibi: ruditatem. 
7. Alibi: accurrentibus. 
8. Alius: cubiculis. 
9. Alius addit: scholastica. 
10. Alibi: donari. 
11. Alibi: pauperibus. 
12. Alii: appareant. 
13. Alius: vero. 
14. Alii: restinguit. 
15. Tob. 12, 9. 
16. Alius: eleemosynam. 
17. Alius: Spartiata. 
18. Addunt alii: et divinas, vel: et
doctrinas. 
19. Alibi: contumaciae, vel: injuriae. 
20. Alius: aut. 
21. Alii: nostris. 
22. Alibi: fere. 
23. Alibi: videantur.


Cum ad hanc orationem caeteri conticuissent ac mirarentur, Octavium a
Christianis ad Ismaëlitas defecisse, nec quisquam Octavii orationem1 refutaret, tandem rupto2 silentio FRIDERICUS: Non erat, inquit, animus, Octavii
orationem refutare, ac vos ob id opinor conticuisse, quod refutatione
minus egeret. Nec mihi de moribus ac religione Muhammedistarum3 disputare placet, quia non licuit eorum civitates
ac respublicas pervestigare; illorum tamen religionem Octavio,
ingeniosissimo viro, probari non puto, sed ea tantum4 verbi gratia disseruisse. Legistis, opinor, libros de
doctrina Muhammedis, item de moribus ejus ac toto vitae genere atque
illud inprimis, quod ingeniosissimus ille5
religionum artifex in libris6 quidem
Muhammedes nuncupetur7, in coelo vero Almad.
Sic enim8 Homerus fluvium, qui Trojam
praeterlabitur, Xanthum ab hominibus, Scamandrum a Diis vocari. Cum
autem natus est Muhammedes, ad eum alendum venti scilicet, aves, nubes,
angeli convenerunt, venti quidem odoribus, aves fructibus, nubes aquis.
Et quoniam angelis nihil supererat, quod infanti praeberent, ira perciti
discesserunt. Eundem tamen in coelum abreptum fuisse tradunt ab ipso
Gabriele, ac post reditum prophetam se tulisse, conciones publicas
habuisse; sed quoniam nec orationibus ullis, nec rationibus, quae
vellet, persuadere poterat, vi et armis agere decrevisse; fugatum tamen
die Veneris ab hostibus fugisse, a cujus fuga, scilicet ab Hegira,
initia9 ducunt annorum, postea vera validiore
manu reversum Mecham expugnavisse ac discipulis militibus diripiendam
dedisse. Ab his initiis et praeda locupletiores imperium paulatim
propagarunt, cum Arabiae latrones ad societatem10 proposita libertate ac diripiendi spe coegissent. Ipse
vero jam senio confectus comitiali morbo dicitur interiisse, sed cum
tertia die resurrecturum se promisisset, tam diu jacuit insepultus,
quoad teterrimo foetore intolerabilis a plebe in cloacas urbis projectus
esset. Plerique cum Garuffa, uxore Mazuchi11,
deprehensum ac caesum fuisse tradunt, cum diceret eas uxores, quas
propheta vellet, jure suo capere potuisse. Abadallam vero et Machilium
occidi jussisse, quod prophetam esse negarent, ac tametsi uxores
septendecim domum duxisset, nihilominus tamen Zeidi quoque uxorem socii
dicitur rapuisse. Jucundissimam quoque fabulam commentus est, ut vini
non solum abusum tolleret, sed rem et usum necessarium prohiberet;
fingit enim duos angelos coelitus in terram ad judicia exercenda
demissos, ebrietate et illecebris formosae meretricis, cujus amore
tenebantur, persuasos esse, ut alter illam in coelos veheret, alter in
terram reveheret, propterea mortalibus vini

usum interdictum fuisse. Ex omnibus autem fabulis nulla foecundior est,
quam quae extat de paradiso Muhammedis, ubi ciborum fercula
exquisitissima fore pollicentur, tum vini, lactis ac mellis torrentes
undique profluentes, foeminarum etiam formosissimarum ac cynaedorum
greges, quibus uti liceat et abuti, ac septuaginta millibus annorum
voluptatibus perfrui, post convivium, quod etiam annorum septuaginta
millium spatio definit. Quod12 cum Averroës,
Arabicae philosophiae princeps, legisset, porcorum paradisum dixit,
ut13 mirum videri non debeat, si impietas
illa detestabilis, tot ac talibus propositis praemiis, totum pene
terrarum orbem invasit.


1. Alibi: rationes. 
2. Alius: recepto. 
3. Muhamedanorum. 
4. Alibi: de ea tamen. 
5. Alii: iste. 
6. Alibi: terris. 
7. Alius: usurpatur. 
8. Alius: etiam. 
9. Alibi: initium. 
10. Alius: saevitiam. 
11. Alius: Mafuchae. 
12. Alibi: quae. 
13. Alibi: et ... debet.


CURTIUS: Tanta vis est pravae opinionis, ut hominum mentibus semel
insita potentius quam natura ipsa dominetur. Et quidem apud Narsingas
Indorum1 populos mortuis maritis viduas eodem
incendii rogo viventes ac spirantes cum cadaveribus2 exuri constat, non modo veterum, sed etiam recentiorum
scriptorum summa consensione easque summa alacritate eo deferri ab
amicis, ut voluptatibus maritorum sempiternis perfruantur. Sed et illud
valde puerile debet videri, quod Ismaëlitae flagitia lotionibus assiduis
elui putant, non aliter atque Indi occidentales3 Hispaniolae ex intimo stomacho ante aras ac statuas
vomentes scelera profligari putabant.


1. Alius: Indiae. 
2. Alibi: cadavere. 
3. Alibi: orientales.


OCTAVIUS: Nihil mirum est, si Averroës Ismaëlitarum religionem valere
jussit, cum etiam Christianorum ac Judaeorum leges omnes foedissime
proculcarit. Sed Avicenna, princeps in omni genere philosophiae ac
medicinae clarissimus, scribit, legem Muhammedis miserias ac felicitatem
summarum voluptatum corporis proposuisse, aliam tamen beatitatem1 lege praestabiliorem in animo habuisse. Quae
autem ex libris Elimel Nebi, h.e. vita prophetae ejusque doctrina, et
Edit el nebi i.e. historia prophetae, recensuit Fridericus, plane
apocrypha sunt Ismaëlitis neque usquam theologis approbantur, sed
imperitis hominibus conscripta rejiciuntur, ut ea, quae a Bonaventura
theologo de vita Christi circumferuntur, cum scilicet arbores frugiferae
summa cacumina curvassent leviter, ut infanti Christo, ad poma inhianti
ad satietatem usque vesci liceret. Quae theologi christiani non magis
probant, quam innumerabiles hujusmodi fabulas, quas in aurea dicam an
ferrea lectione divorum legimus, quae referre nolim, ne nos pigeat
ineptiarum. Alcoranus, qui a collectione sic dicitur vel Alphaticianus a
distinctione capitum, quae 123 numerantur, nihil habet ineptiarum, nihil
sibi contrarium, nihil repugnans, ut putarunt Dionysius Carthusianus et
Cardinalis S. Sixti2, qui adversus legem
Muhammedis scripserunt. Mitius aliquando3
Richardus4 ordinis praedicatorum, arabicis
litteris et disciplina instructus5, tametsi
quibusdam locis et falsa simulavit et vera dissimulavit.

Quod autem de paradiso et sordidis voluptatibus plerique calumniantur,
satis refelluntur ex iis, quae Azora septuagesima quinta et septima
scribuntur, scilicet adulteros et perjuros sempiternis inferorum ignibus
deflagraturos, ut clara voce testatus est ipse legislator Muhammedes. At
ne foeminas quidem a viris, dum sacra fiunt, conspici, nec in publico
vultus revelari6 patiuntur populi, qui
Muhammedis legibus7 obligantur. Quod item
Christiani Muhammedem se resurrecturum spopondisse commemorant, nusquam
scriptis Ismaëlitarum ista reperies. Atque in eo ipso inter se
discrepant Christiani, quod alii quidem tertia die, alii octingentesimo
post anno resurrectionem se promisisse jactant, quasi Lycurgus
alter8, Apollinem consulturus, cives suis
legibus obligaret, quousque rediisset. Omissis igitur fabulis inanibus,
si quis studiose legat Alcoranum, nihil in9
eo reperiet, quantum quidem judico, nisi summam erga Deum religionem,
pietatem in parentes, caritatem in proximos, benignitatem adversus
tenues, justitiam in omnes assidue inculcari videbit10.


1. Alibi: beatitudinem. 
2. Alius: Coeli. 
3. Alius: aliquis. 
4. Alii: Ricualdus, vel: Ricaldus. 
5. Alibi: divino instinctu. 
6. Alii: revelare. 
7. Alibi: lege. 
8. Alibi: ille, vel: olim, vel:
aliter. 
9. Desunt alibi sex haec sequentia verba. 
10. Deest in alio codice.


FRIDERICUS: Mirum est, Agarenos Muhammedis in coelum ascensionem sine
mulo fingere non potuisse, aut cur scalam potius non adhibuerint1, quam jumentum2, nisi
probabiliorem fore putarent mulorum in coelos3 ascensionem.


1. Alibi: adhibuerunt. 
2. Alibi: mulum. 
3. Alibi: coelum.


OCTAVIUS: Nihil hujusmodi proditum est in sacris1 Muselmannorum litteris, nec magis incredibiles sunt
hujusmodi fabulae, quam Numerii2 Attici,
praetoris Romani, qui juratus, in coelum ascendisse Augustum, acceptis a
Livia decem aureorum millibus, confirmavit. Sed cum alius ascensionem
Drusillae in aedibus Caligulae fratris nobilem affirmaret, non sine risu
ingenti a populo acceptus.


1. Alibi: sanctis. 
2. Alibi: Numerici.


CORONAEUS: Miror, Octavium superstitiones Agarenorum, misericordia
potius, quam risu dignae cum sint, ipse acutissimi judicii ac doctrinae
singularis, probare potuisse eoque magis, quo diutius ab illis dura
servitute fuit oppressus.


OCTAVIUS: Me Deus optimus maximus a piratis comprehensum in littore
Siciliae mercatori Syriaco1 vendi passus est;
hic rursus Paracadio2 me dedit, qui ut
religionis amantissimum ac litterarum studiosissimum me esse
intellexerit3, de mea religione (jam enim
triennium4 captivus populari, Arabum linguae
consueveram)5 percontari coepit. Ego cum ad
singula capita responderem et in meam sententiam illum pertrahere
conarer, quo nihil ab immortali Deo magis et melius mihi optandum
judicabam, ille contra tot ac tam multis rationibus urgebat, ut ab
argumentis, quasi ab

aquis desertus6 in vado haererem; tandem mihi
libellum exhibuit arabica lingua a Dominicano quodam christianae
religionis desertore conscriptum pro defensione religionis Ismaëlitarum.
Quem ut legi et relegi, in varias animi sententias distractus, mirabar
ab homine Christiano, et quidem ordinis praedicatorum, ejurata majorum
religione scribi potuisse. Ad extremum rationibus victus acquievi; quod
cum herus animadvertisset, libertate me donavit, quam ut plerique
adipiscantur, Muhammedem amplecti solent et circumcidi se patiuntur.


1. Alibi: Syriae. 
2. Alius: Paracactio. 
3. Alibi: intellexerat. 
4. Alii: tertium. 
5. Alii: adsueveram. 
6. Alibi: desolatus.


FRIDERICUS: Audivi quondam eos, qui antrum Trophonium subirent, saltare
solitos, ut1 qui a daemone in furorem
agerentur, quos amici cum revocare conarentur, simulatque ingressi
fuerant, choreis sese admiscebant. Idem Octavio contigisse videmus.


1. Desiderantur haec septem sequentis verba in aliis
codicibus.


OCTAVIUS: Omitto contumelias, quibus Muhammedis dignitas adversariorum
obtrectationibus laceratur; rem teneo, h.e. verum ac sincerum unius
aeterni Dei cultum.


TORALBA: Si vera religio in puro aeterni Dei cultu versatur, naturae
legem sufficere confido ad hominum1 salutem.
Nec aliam religionem habuisse videmus antiquissimos humani generis
principes ac parentes, qui aurei seculi memoriam posteritati
reliquerunt, non docti, sed facti, non instituti, sed imbuti ab ipsa
natura, a qua pietatis, religionis, integritatis ac virtutum omnium
rivulos hauserunt et expresserunt. Id quod non solum omnibus omnium
philosophorum sententiis probatum, sed etiam oraculis, si qua fides est
oraculorum, confirmatum videmus. Nam roganti M. Tullio, quodnam vitae
institutum sequeretur, responsum est: naturam sequi oportere. Quod ipsum
Paulus ad Romanos2 scribens non obscure aut
ambigue, sed aperte confitetur: Gentes, inquit, quae lege
vacant, natura ipsa legitime vivunt, quia tametsi legum tabulas nullas
habent, nihilominus edicta mentibus suis consignata circumferunt,
testificante conscientia ipsorum. Quibus verbis rectam rationem et
naturae legem ad hominis3 salutem sufficere
docet. Quae cum ita sint, quid opus erat tot ac tam multis ritibus,
quibus obligantur Judaei, Christiani, Agareni, Pagani? Hanc enim
religionem omnium antiquissimam ac optimam esse confido.


1. Alibi: omnium. 
2. cap 1, 20 sqq. 
3. Alii: hominum.


Quae cum breviter perstrinxisset Toralba, silentium secutum est; neque
enim de religionibus, quod quisque sentiret, hactenus aperuerat, praeter
SALOMONEM, publica auctoritate fretum1, qui
tandem rupto silentio: Mei sensus, inquit, cum tuis, Toralba, plane
congruunt, scilicet ea, quae ad salutem pertinent, naturae legibus omnia
contineri; atque his naturae legibus vixisse Abelem, Henochum,
Noachum2, Abrahamum, Jobum3, Isaacum,

Jacobum, quos viros! certe ipsius immortalis Dei testimonio, quo nec
majus ullum, nec gravius cogitari potest, summam pietatis ac
integritatis laudem adeptos. Neque enim circumcisio, quae Abrahamo et
posteritati quasi tessera foederis data est, necessaria fuit ad salutem,
sed ob id potissimum circumcidi jubemur, ut a caeteris populis a Deo
selecti ac segregati videamur. Hanc autem naturae legem significare
videtur Deus ipse, cum diceret: Benedicentur in semine Abrahami omnes
gentes, eo quod obedierit voci meae nec unquam edicta mea legesque meas
violarit4. Atque lex a Mose nulla lata
est, nisi quadringentesimo et trigesimo post anno. Caetera vero, quae
legibus ritualibus ac judiciariis continebantur, sublato Dei templo ac
eversa republica Hebraeorum antiquata fuere. Nam diserte prohibemur5 usquam terrarum pecudes mactare nisi eo loco,
quem nominatim Deus designarat. Decalogus tantum6 ac circumcisio cum agno paschali ad sempiternam
acceptorum beneficiorum memoriam a nobis usurpatur. Sic autem persuasum
habeo, nullam omnino religionem sine ritibus ac ceremoniis consistere
posse, nec opinor ullum majus arcanum habere religionem romanam tantae
diuturnitatis, quam rituum ac ceremoniarum tantam, quanta cogitare
potest7, multitudinem ac varietatem, tum
suavissimam canticorum ac organorum, tum etiam vestium ac suppellectilis
sacrae ac pretiosae8 pompam, quae populum
quasi spectaculo admirabile retineat suspensum. Ad quod9 enim Deus vestitum Aaronis pontificis maximi augusta
quidem specie venerabilem fecisset? aut cur tot sacrificiorum ritus, tot
lotiones, tot exquisitas expiationes jussisset, si plebis imperitae
mentes cultu religionis obligari commodius arbitraretur? Multa quidem a
Judaeis ecclesia Romana, maximam tamen rituum partem a veteribus Graecis
et Latinis accepit, ut10 etiamnum pelles
hostiarum, quibus ipsi sacrifici caput obvelabant, a Canonicis usurpari
videmus; et abrasiones verticis jam inde ab Iside, quae Osiridis audita
morte caput una cum ejus sacerdotibus abrasit, forsitan originem
traxerunt, tum etiam populi dimissiones11
peractis sacris, quas τοῦ
δήμου ἀφέσεις appellabant, tum aquae lustrales, chori,
proterviae12, theophaniae, tensae, fercula,
saltationes ac pulvinaria Deorum.


1. Alibi: victum. 
2. Alii: Noëmum. 
3. Deest in alio codice. 
4. Gen. 26, 4. 
5. Deut. 4, 19 sqq. 
6. Alibi: tamen. 
7. Alius: posset. 
8. Alibi: sacram et pretiosam. 
9. Alibi: quid. 
10. Deest in aliis codicibus. 
11. Addit alius: cum dicitur: Ite, missa est. 
12. Exod. 12.


CURTIUS: Haec pompa Romanae religionis ludos potius theatrales ac
spectacula veterum paganorum decet, quam veram pietatem, quae fucum
respuit, simulationem ac speciem abhorret, nec quicquam fallacius est,
quam quod exterius speciosum apparet, ut fucatae1 merces, picti parietes, fucati vultus. Et quemadmodum
piscis Tulis ac tigris bellua pereleganti colorum varietate cutim
distinctam habent, cum tamen nihil utraque animante crudelius sit: ita
quoque de religionibus judicandum, quae ritibus tantum ac ceremoniis
nituntur.


1. Alii: fucata.



SALOMO: Alter certe alterius ope carere non potest.


OCTAVIUS: Nihil a Toralba, parum etiam a Salomone dissident Ismaëlitae,
ac saepissime legislator in Alcorano contestatur populos omnes, Abrahami
legem profiteri1 et exequi, scilicet purum
unius aeterni Dei cultum, ab omni idololatria penitus alienum,
benignitatem adversus tenues, infinitis locis justitiam in omnes. Hoc
tantum interesse puto, quod legislator Hebraeorum cum praemia cultoribus
suis proponeret, duobus verbis rem absolvit: hoc fac et vives;
Ismaëlitarum vero legislator paradisum suum tot ac tam multis deliciis
ac voluptatum fruendarum spe instruxit, ut talibus illecebris etiam
invitos et nolentes in officio retineret, flagitiosos vero ab injuriosa
et conscelerata vita, suppliciorum immanium2
acerbitate proposita, revocaret. Ritus autem ac necessarias tantum
ceremonias, nullas inutiles habemus, nulla spectacula, nullas picturas
aut caelaturas, quae populum a cultu et cogitatione rerum divinarum
avertere queant. Lotionibus etiam frequentissimis utimur, ut sordes
etiam interiores saepius eluere condiscamus.


1. Alibi: confiteri. 
2. Desunt haec tria verba in aliis codicibus.


TORALBA1: Qui rituum multitudine plebem
obruunt, religionem in superstitionem convertunt; qui autem omnes omnino
resecant, nae illi omnes religiones a stirpe evellunt, non aliter ac
vinitor ille, qui a vicino superflua vitium2
secare doctus, ut vites abundantius repullularent, suas ipse solo tenus
exsecuit. Idem iis contigisse videmus, quos antiquae Romanorum
religionis piget, brevi quoque novae pigebit, nisi cum ritibus ac
ceremoniis necessariis, tum etiam praemiorum spe majore pontificibus ac
sacerdotibus proposita, optimum ac doctissimum quemque retinere
conentur. Nihil autem accuratius divina lege praecipitur, quam ut
sacerdotibus ac Levitis bonorum omnium decimae, primitiae ac
sacrificiorum legitima pars modis omnibus tribuatur. Sic enim ab
Hebraeorum sapientibus traditur, frugum sterilitatem, pecorum interitus
ac inopiam extremam eos consequi, qui sacerdotibus sua eripiant, qui
decimis fraudem faciant. Importate, inquit Deus apud
prophetam3, decimas omnes in aedem4 meam, ut subinde largitio fieri possit, atque in
eo ipso periculum facite et tentate me, si non aperuero coeli fenestras
omnes, ut impleam vobis thesauros meos5 et
affluentiam omnium bonorum: increpabo devastatorem6, quo minus calamitatem et sterilitatem vestris agris
inferat; quo quidem arcano nullum ad opes comparandas majus esse
potest.


1. Alius: CORONAEUS. 
2. Deest alibi. 
3. Mal. 3, 10 sqq. 
4. Alibi: domum. 
5. Alibi: vos thesauris meis. 
6. Alius: devoratorem.


OCTAVIUS: Illud1 Muselmannis omnibus
potissimum curae est, ut sacrorum antistites opibus affluant, idque
Muhammedes sapienter providit, ne sacerdotum inopia rerum divinarum ac
religionis afferat contemptum.


1. Deest in aliis codicibus.



CURTIUS: Decuitne Muhammedem, qui se prophetam ferebat, mendaciorum
ferculis imperitos plebis animos inescare aut legem a Gabriele sibi
datam mentiri? Cum autem1 in Alcorano
scripserit2, virginem Mariam matrem Jesu esse
Mosis et Aaronis sororem, nimis pueriliter in historia mentitus est;
duobus enim annorum millibus Maria soror Mosis ante mortua erat, quam
Maria mater Jesu nasceretur. Quod autem Agareni se Deum aeternum colere
praedicant et eundem adorare, quem olim Abrahamus, in eo ipso a sua lege
defecerunt, quippe Dei ac Muhammedis laudes3
saepius cumulant, sepulcra Muhammedis ac Nabissae religiose adorant ac
donis ingentibus oblatis venerantur. Quid enim funestius, quam quod
Muhammedes turpissima4 libidinum foeditate
homines impuros ad suae religionis cultum pellicere modis omnibus
tentavit? aut quis corruptor publicus non sibi persuadeat, pulchrum ac
honestum esse in terris id, quod in paradiso honestum esse docuit
legislator? et quidem Leo Afer, qui, Mahomedis ejurata religione,
Romanam amplexus est, scribit, quendam sectarium Ianfarida5 in urbe Cahira publice mulierem, spectante populi corona,
constuprasse ac post amplexum cives mulieris istius vestimenta, quasi
divinitatem6 stupri contagione adepta
fuissent, summis digitis contacta exosculari coepisse, maritum vero non
tantum uxori et adultero gratulatum esse, sed etiam festas epulas et
ludos amicis cunctis concelebrasse. Quod mirum videri non debet, cum
talia praemia Muhammedes suae religionis cultoribus proposuerit7. Quodsi Pythagoras Homerum, Orpheum, Hesiodum
apud inferos, de arboribus suspensos, a serpentibus jure torqueri dixit,
ac Plato ipse a sua civitate Homerum exegit, quod Deorum jurgia, plagas,
lenocinia, stupra, caedes, incestus turpiter finxisset, quanto poena
graviore dignus est Muhammedes, quod8 se
prophetam et legislatorem et pietatis magistrum et religionum censorem
profitetur9?


1. Alii: enim. 
2. Alibi: scripsisset. 
3. Desiderantur haec viginti verba in aliis codicibus. 
4. Alii: turpissimarum. 
5. Alibi: Ibufaridae. 
6. Alii: divinam. 
7. Azora 1 et 81. 
8. Alibi: qui. 
9. Alii: profiteatur, vel: profitebatur.


SALOMO: Haec omnia non modo dictu foeda, sed etiam exemplo perniciosa
videntur, scilicet hominibus turpia libidinum praemia proponere virtutis
ac pietatis ergo, ac falsis promissis imperitos, contra quam deceat,
tractare1, cum Deus optimus maximus promissa
non tantum praestet, sed etiam multo liberalius, quam polliceatur2; impostores vero plura semper promittant, quam
efficere queant aut velint. Nam cum Deus spopondisset, virgam illius,
quam ad pontificem sibi delegerat, germinaturam, mox eadem virga
protulit germina, flores, frondes, fructus: ita quoque cum suae legis
cultoribus terram polliceretur, coelestia praemia largitur; cum vitam
promittit, non modo hanc, sed etiam futuram multo meliorem donat. Sic
Onkelos Chaldaeus interpres locum hunc: Qui pacta mea et judicia
exequetur,

vivet3, interpretatur de vita
sempiterna. Illud perniciosius, quod qui praemia ista libidinum fabulosa
esse sciunt, etiam supplicia4 proposita pro
fabulis habent et in omne dedecus praecipites ruunt.


1. Alii: lactare. 
2. Alibi: pollicebatur. 
3. Levit. 19. Exod. 20, 31. Deuter. 15. Ezech. 2. 
4. Alibi: sceleribus.


OCTAVIUS: Xenophontis et Platonis sententia mihi valde probatur,
scilicet magistratibus ac medicis licere ac semper licuisse, perinde ac
nutricibus erga infantes, mentiri, his quidem salutis corporum ac rerum
publicarum causa, quanto magis animorum1
saluti modis omnibus consulendum? Demus certe Muhammedem corporeas
voluptates post hanc vitam promisisse his, qui pudicitiam colerent, quam
ipse legislator in Maria virgine, in Zacharia, in Johanne maximis
laudibus pluribus Alcorani locis commendavit, adulteros vero sempiternis
inferorum ignibus devovit2. Sed quis non
videt, haec ab eo3 scripta fuisse, ut omnes
intelligerent, eos, qui sese turpium voluptatum blanditiis
mancipassent4, praemiis aeternis ac beata
vita carituros? Sic enim aperte declarat5.
Sed quoniam australes populi omnium maxime projecti sunt in Venerem,
Muhammedes illa praemia excogitavit, ut homines etiam invitos
pertraheret6 ad verum decus. Cum igitur illa
sanxerit, ut animas ab interitu servaret, quid in eo genere tum
peccavit, quod veniam non mereatur? aut quid aliud Christus
proposuit7, quam eos, qui summa cum
integritate vixerint, beatissimam vitam in aeternis voluptatibus
perfruendis adepturos? Quanquam non valde solliciti sint viri boni ac
sapientes, quanta sint virtutis ac pietatis praemia futura, cum virtus
per se ipsam maximum sibi praemium sit, ac magnopere laudandus videatur,
qui nihil boni facit, nulla proposita mercede. Omissis igitur virtutum
praemiis, omnes omnium religiones inquirite, si ulla est usquam gentium
aut antea8 exstitit unquam, quae puriorem
aeterni Dei cultum doceat, quae ab idolorum et creatarum rerum non modo
cultu, verum etiam adspectu et cogitatione longius discedat, quam
religio Musulmannorum.


1. Alibi: animarum. 
2. Azora 76. 
3. Alibi: illo. 
4. Alius: manciparent. 
5. Azora 1 et 6, 51 et 117. 
6. Alibi: protraheret. 
7. Alibi: promisit. 
8. Alibi: ulla.


SALOMO: Quod Ismaëlitae aeternum Deum nec plures uno colunt, hoc habent
a lege divina, nec decuit Muhammedem, novae1
legis specie, quam ab angelo Gabriele sibi datam mentitus est, vera
falsis, turpia honestis miscere.


1. Alibi: nova.


OCTAVIUS: Necessariam fuisse legem Muhammedis, docuit eventus; neque
enim aliter Asiae et Africae populi de opinione illa deitatis, quam de
Jove et Christo conceperant, deturbari potuissent, nisi Muhammedes ope
divina id praestitisset, ne deinceps homines ullam spem aut praesidium
salutis in illius vita aut in hujus morte collocarent, quem tamen
mortuum esse negavit, sed Dei potestate hostium manibus ereptum. His
jactis fundamentis, duo1 praesidia maxima
stabiliendae religionis adjecit, primum quod servitia

ad pileum vocavit, libertate proposita iis omnibus, qui se suamque
disciplinam sequerentur, alterum quod de sua lege2 disputari vetuit, sed bellorum vastitate ac terrore
poenarum sua jussa detrectantes compelli jussit3. Itaque Homarus, Muhammedis legatus, ingenti servorum
exercitu collecto, praefectos urbium ac praesides Arabiae, Syriae,
Aegypti armis fregit, ac brevi Chaldaeorum ac Persidis regiones4 invasit, exustis omnibus paganorum et
Christianorum libris. Illud tamen arcanum adhibuit, quod Christianos
quidem ad se pertraxit, cum prophetam Christum appellaret, Judaeos vero,
Arianos, Nestorianos, Sabellianos pellexit, cum Christum negaret Deum
esse. Est enim Arianorum sententia fundamentum religionis Ismaëlitarum,
quoniam utrique virginis quidem filium et creaturam esse confitentur,
Deum tamen esse negant5. Quae Arianorum
sententia conciliis octo confirmata est, scilicet quae Tyri, Sardibus,
Smyrnae, Mediolani, Seleuciae, Nicaeae, Tarsi coacta sunt, ac potissimum
synodo Ariminensi, qua sexcentorum pontificum concordibus animis ac
sententiis Arianam religionem comprobarunt. Clarius etiam Nestorius, qui
Mariam Dei matrem esse aperte negavit.


1. Deest in alio codice. 
2. Alibi: religione. 
3. Azora 2. 3. 6. 
4. Alibi: legiones. 
5. Epiphanius contra Arianos; Hilarius l. 3. de
trinit.


CURTIUS: Si haereticorum inter se conspirantium multitudo synodus est
appellanda, quid obstat, quominus Epicuraeorum coetui ecclesias et
concilia non liceat appellare? At ne juris consulti quidem ullam
societatem scelerum aut collegia flagitiosorum1 coire patiuntur, quanto minus Nestorianorum,
Sabellianorum et Arianorum nefariae conjurationes2 in Deum concilia dici debent, cum abrogaverint praecipuum
fidei caput, scilicet Christi deitatem ac trium personarum in unius
essentia trinitatem, quam firmissimis innumerabilium conciliorum ac
potissimum Nicaenae synodi fundamentis stabilitam debemus tueri.


1. Alibi: flagitiorum. 
2. Alibi: conciones.


OCTAVIUS: Christianae religionis antiquitatem—1


1. Alii codices adjiciunt: conspiciuntur.


Hic CORONAEUS, cum Octavium ad responsionem paratum prospiceret ac
diutius de rebus gravissimis protracta disputatio fuisset, coetum
solvens: Post coenam caetera, inquit, ne Octavium de possessione
loquendi dejecisse videamur; tum illud disseretur, si placet, an viro
bono de religione aliter sentire liceat, quam publice profiteatur? Ita,
salutati vicissim, cum summa spe futurae disputationis discesserunt.




LIBER QUINTUS.


Cum ad coenam singuli rediissent, ego tragoediam Octavii persequi
jussus, cum ad eum locum pervenissem, quo Soliman, Turcarum rex,
primogenitum Mustapham fracta gula in interiore cubiculo coram ingenti
exercitu ad Prusiam1 coacto projici mandavit,
praeconis voce ad tubae sonitum altissime exclamante hoc carmen:


Sit unus coeli imperator2 maximus,

Sit unus terrae imperator praepotens;


consistere me jussit Coronaeus, qui quidem secundis3 mensis affabre ficta4 poma
veris ita miscuerat, ut acutissimus quisque5
posset falli.


1. Alibi: Prassiam, vel: Russiam. 
2. Alibi: temperator. 
3. Alius: sentiendi. 
4. Alius: picta. 
5. Alibi: quisquis.


FRIDERICUS, homo minime malus, specie deceptus, cum pomum fictum
dentibus admovisset: Haud scio, inquit, an quisquam vestrûm non falleretur.
Quum caeteri propius intuentes
admirati sunt tam artificiose ficta1 poma, ut
de arbore decerpta viderentur, CORONAEUS: Si oculorum sensus, omnium
acutissimus, tam absurde fallitur in rebus levissimis, quî2 fieri potest, ut mens, quae nihil nisi a sensibus habeat,
rerum arduarum ac sublimium scientiam certam nanciscatur?


1. Alius: facta. 
2. Alii: quid.


SENAMUS: Didiceram ab Aristotele1, sensus
nunquam, sed mentem saepe falli.


1. De anima 3, 3.


TORALBA: Et ab Academicis, opinor, peccatur, sensus semper falli ac
nihil scire posse, et ab Aristotele, quod sensus nunquam falli putat;
gravius1 tamen ab hoc, quam ab illis, quod
mentibus nihil inesse affirmant, quam quod a sensibus hauserint; sed
quoniam haec a nobis fusius disputata sunt in quaestione de anima, nihil
repetitione opus esse videtur.


1. Alibi: quamvis.


CURTIUS: Ars in hujus pomi fabrica (quod intentis oculis intuebatur)
naturam aut vicisse aut certe exaequasse videtur.


SALOMO: Ars quidem hominis, natura vero Dei radius est, ac tantum abest,
ut ars naturam vincere et exaequare, ut ne vix quidem imitari possit, ac
tametsi opificia, signa picturae, hominum oculos saepe fallunt,
mirabilius tamen est, in eo genere bestias falli nunquam1 posse. Itaque cum regem Salomonem regina Sabae fallere
conaretur, vero ac ficto flore simul compositis, rogavit, uter verus
esset? Princeps sapientissimus apes importare jussit, quae ad verum
florem repente advolarunt, arte neglecta.


1. Alibi: non.


Et cum nescio quid aliud in eam sententiam dixissent, hymni modulatione
immortali Deo gratias egerunt.



FRIDERICUS, quem fictio pomi pupugerat: Utinam, inquit, sic omnes, qui
falsa simulare ac vera dissimulare acutissime norunt, tanta felicitate
detegerentur.


CORONAEUS: Rem omnium maximam optat Fridericus, quae tamen nec
appetenda1 nobis et unius Dei propria sit.
Nam si omnes omnium voluntates et cogitationes omnibus paterent, nec
suam innocentiam boni contra vim improborum tueri nec de sceleratis
justa supplicia sumi possent, quia2 per leges
humanas cogitationes flagitiosae poenam non patiuntur. Idcirco bonis
improbi, cogitationibus nudatis3 semper
insidiarentur, sceleratis vero boni nunquam. Itaque Momus suo merito
irrisus est, quod cum naturam temere carperet, tum vero fenestram in
pectore fieri oportuisse contenderet, ut animorum occultae latebrae ac
intimi recessus explicarentur. Sed ut proverbio dicitur: Ῥᾶον
ἐστὶ μωμεῖσθαι ἢ μιμεῖσθει. Nam cum naturae parentem admirari ac
laudare debuisset, impie criminatur4.


1. Alibi: expetenda. 
2. Alii: qui, vel: quin. 
3. Deest in alio codice. 
4. Alibi; debuissent ... criminantur.


CURTIUS: At illud quanti est, quod nudatis consiliis scelera
praeoccuparentur?


SENAMUS: Ne Deus quidem, qui omnes hominum cogitationes percipit mente
ac suscepta parricidia prospicit, prius punienda judicat, quam ad exitum
ea perducantur, contra quam Isocrates1 ac
Tiro Tullius fieri oportere putabant, ne supplicio poenitentiam
cogitationis impiae praevertisse putaretur2.


1. Contra Lochiten; Tiro apud Gellium c. 29. 
2. Alii: quaeremur.


TORALBA: Ego quidem non, si possim, aliorum sensus aperire velim, sed
illud optem, ut nemo aliud sentiat et aliud obloquatur, nisi id alterius
commodo fiat, ut superius ab Octavio dictum est, laudabile semper
fuisse, salutaribus uti mendaciis.


FRIDERICUS: Ita quidem homines hominum causa de rebus publicis ac
privatis statuunt, sed cum Deus singulas mentes altissime1 scrutetur, mirum tamen, plerosque2 adire templa, sacra facere, vota verbo tenus concipere ac
reddere, contra quam sentiant ac velint; ac de his quidem3 Deus apud Esaiam4; Populus
hic, inquit, labiis suis glorificat me, cor autem ejus longe est
a me.


1. Alibi: artissime vel: accuratissime. 
2. Alibi: plures. 
3. Alibi: quondam. 
4. Jesaiae 29, 13.


SENAMUS: Quoniam Fridericus in quaestionem a Coronaeo propositam
ingressus, ut accuratius discutiatur: an viro bono de religionibus
aliter sentire liceat, quam publice profiteatur, distinctione opus esse
opinor. Nam theologorum fere omnium summa consensione nihil aliud est
religio, quam aversio a creatura ad purum unius Dei1 cultum, impietas vero aversio a creatoris cultu ad
creaturas; verius opinor, quam Aristoteles, qui religionem

definit περὶ τῶν
θείων2 ἐπιμέλειαν. Et pauci admodum
reperiuntur, qui sine ullo bonorum, famae, capitis metu publice et
privatim, ubi terrarum fuerint, Deum aeternum colant, quos ordine primo
collocare possumus. Secundum genus est eorum, qui privatim Deum aeternum
amplectuntur ac publica idolorum templa fugiunt. Tertium genus est
eorum, qui hostium captivi idolorum ac daemonum templa supplicii metu
adeunt, nihilominus tamen intimis animorum sensibus Deum aeternum
contestantur, sese ab omni idololatria mentem alienam ac puram retinere,
secuti Jeremiae4 consilium in iis litteris,
quas ad cives Babylonem adductos scripsit, quos graviter cohortatur, ut
cum ante idola procidere cogerentur, animis tamen et mentibus Deum
aeternum adorent. Quartum genus est eorum, qui nec hostium captivi sunt,
nec pericula capitis adire coguntur, sed opibus, honoribus, liberis
aucti5, publica idolorum fana subeunt, ne
opes deserere aut exulare necesse habeant, privatis tamen precibus ac
votis Deum aeternum venerantur et pro statuis procidentes eundem suae
puritatis testem appellant ac precantur ab immortali Deo, ne vis illa
sibi fraudi sit. Quintum genus est eorum, qui, falsa religione, quam
opinantur veram esse, altius imbuti, aliorum templa, quae profana
putant, refugiunt ac privatis domesticisque Diis inserviunt. Sextum
genus est eorum, qui privatos6 Deos et falsam
religionem, quam habent pro vera, privatim et publice sine metu
amplectuntur. Septimum est eorum, qui dubitant, verane sit an falsa
opinio, quam sectantur, in ea tamen instituti publice ac privatim
acquiescunt, ambigua spe salutis. Octavum genus est eorum, qui quam
veram religionem putant, ob id tantum sectantur, ut pietatis opinione
tutius fallere possint. Nonum genus est maleficorum et sortilegorum, qui
cum in ipsis templis adoraturi procumbant, Deum illum, quem rerum
existimant, mentibus ac verbis tacitis impie detestantur et
privatim7 daemonibus8 humanas hostias mactant, aut si de religionibus statuendi
potestatem habent, sacrorum majestatem ac venerationem omni genere
foeditatum conspurcant, ut qui Bahalis Peori sacra instituerunt, pudenda
impudentissime revelare cogebantur9 ac
stercoribus religionis speciem funestare, nec minus turpiter, qui, ad
sagarum Pythiacarum pudenda auribus admotis, oracula excipiebant.
Decimum genus est eorum, qui nullam omnino religionem, aut religionis
speciem curant aut inquirunt, sed bestiarum in modum cupiditatibus ac
libidini obsequuntur. Quorum10 teterrimi non
satis habent omnem ex animo religionem et religionis speciem exuisse,
verum etiam omnes omnium religiones privatim et publice irridere. Ex
quibus planum fit, septem esse religiosorum hominum genera, quos
amplecti soleo, quatuor vero Atheorum appellatione usurpare possumus,
alios aliis deteriores.


1. Alibi additur; creatoris. 
2. Alibi: τὸν θεὸν,
vel τὸ θεῖον. 
3. Post librum Baruch, in epistola ad Judaeos in
Babylonia. 
4. Alibi: adjuti. 
5. Alii: patrios. 
6. Alius: privatis. 
7. Alibi: daemoniis. 
8. Alibi: cogebant. 
9. Alius: omnium.



OCTAVIUS: Cui publice sine metu capitis ac bonorum non licet, Deum
aeternum colere, hunc tamen ante aras daemonum ac idolorum procidentem
mente pura Deum adorare posse, judicavit Jeremias1, cujus sententiam quis audeat aut velit aut possit
improbare?


1. Epist. ad cives in Babylone.


CURTIUS: Mihi profecto probari non potest eorum simulatio, qui corpore
quidem statuas, mente vero Deum adorare se posse arbitrantur; id enim si
licuisset, cur Paulus contra sentiens: Corde, inquit, creditur
ad justitiam, ore autem fit confessio ad salutem. Qui aliter
faciunt, hos Tertullianus ἀλλοφύλους appellans: negat, inquit,
quisquis1 dissimulat.


1. Alibi: quicquid.


OCTAVIUS: Multa quidem probantur, plura1
improbantur, caetera nec probantur nec improbantur, sed quodammodo
excusantur, ut quae vi et metu fiunt.


1. Alibi: multa.


CURTIUS: Ita forsitan1 apud judices metus
verberum aut gravioris cruciatus.


1. Alibi: quidem.


OCTAVIUS: Tune igitur, Curti, Deum acerbiorem arbitrare, quam humanos
judices?


FRIDERICUS: Ut sit excusatio1 metui
cruciatus2, quo minus clara, voce quis Deum
aeternum profiteatur, non video tamen, ut quisquam excusandus sit, quod
ante Dianae aut alterius virginis statuam procumbat, ne opibus aut3 honoribus cariturus sit, modo patriam deserere
liceat, ut licuit Abrahamo, qui ne ad siderum cultum adigeretur, sedes
patrias jussu divino mutavit. Alioquin non video, quibusnam rationibus
oraculum illud divinae vocis effugere possimus4: Qui me confitetur coram hominibus, confitebor et ego eum
coram patre meo, qui in coelis est. Itaque Christiani veteres, qui
Juliani Augusti fraude sacra daemonibus fecerant, a suis pontificibus
admoniti ac poenitentia fracti, publice exclamabant5: Nos animo Christiani sumus ac fuimus, Christe servator,
fidem tibi non fregimus.


1. Alibi: Ut sic excusatur. 
2. Alibi: cruciatuum. 
3. Alibi: et. 
4. Matth. 10, 32. 
5. Epiphanius lib. III.


OCTAVIUS: Si fidem ista ratione non fregerant, errore decepti, nihil
erat, quamobrem errorem deprecarentur aut precarentur veniam, cum qui
errant, nullam praebeant assensionem1.


1. Alibi: assentationem.


CURTIUS: Est apud Originem1 gravis et acerba
reprehensio in eos, qui quod mentibus de Christo sentirent, id ipsum
verbo negarent. Tales hypocritas Deus apud2
Heliam hac ratione refellit3: Reliqui mihi
7000 virorum etc. Haec verba non ad mentem4, sed ad corpora referri, quis non videt? Quodsi
veteres5 Apollinis, Dianae, Jovis aeditui
clara voce atheos, Epicuraeos (addit Lucianus etiam Christianos)
compellebant6, ut ex eorum templis
excederent, quanto id verius in templo Dei fieri oportet?


1. Contra Celsum. 
2. Alius: ad. 
3. 4 Regum 17 sqq. 
4. Alibi: mentes. 
5. Alii: Veneris. 
6. Alii: compellebat vel: compellabant.



OCTAVIUS: Duobus propositis incommodis majus est declinandum, summo
sapientum omnium consensu. Grave quidem est homini prudenti ac
religioso, ante simulacra inania procidere, osculari, donis amplificare,
tametsi mens adorantis sit aeterno Deo conjuncta; gravius tamen,
impietatis labes aeternas subire et ab omni religione desertum videri,
si sacra publica deseras; gravissimum, exemplo pernicioso caeteros
contemtu publicae religionis ad omne genus impietatis1 arcessere. Haec igitur incommoda prius declinanda sunt,
quam illa. Neque enim cuique licet, uxorem, liberos, parentes, familiam
secum abducere2, et ut liceat, longissimas
tamen regiones peragrare necesse est, ut populum vera religione utentem
reperias3. Moses quidem4 ac Jeremias5 animo supplicia
percipiebant, quae Israelitisimpendebant, ac futurum6 perspexerunt, ut captivi ad hostes abducti lapides ac
ligna inviti adorarent, quia7 prae vero Deo
idola maluissent, ut per quae quisque peccat, per ea ipsa puniatur. Id
tamen singulare adversus idololatriam8 Deus
ipse amuletum dederat, ut animos ad se converterent, cum statuis
inservire cogerentur, seque propitium illis fore testatus est.


1. Alius: impietatum. 
2. Alibi: ducere. 
3. Alibi: reperiat. 
4. Deuteron. 28. 
5. Jeremiae 16. 
6. Alibi: futura. 
7. Alii: qui vel: quod. 
8. Alibi: idololatras.


CURTIUS: Ad servos et captivos haec oratio pertinet, vel ad eos, qui
carceribus, vinculis, verberibus ad impios cultus adiguntur, ut1 quidem Albuguerii, proregis apud Indos
orientales, crudelitas singularis denotatur, quod Christianorum, qui ad
Muhammedem2 inviti defecerant3, dextras manus ac pollices sinistros, nares et auriculas
amputari jussit. Sed haec ad eos non pertinent, quibus alio emigrare fas
est.


1. Alibi: et. 
2. Alius: Muhammedanos. 
3. Alius: defecerunt.


OCTAVIUS: At licuit Naëmo principi emigrare, noluit tamen, qui tamen ab
Elisaeo propheta excusatur1. Is enim lepra
curatus vovit, se deinceps aeterno Deo sacra facturum. Si tamen, inquit,
rex Syriae humeris meis innixus sacrificet2
Deo Rimmoni, propitius mihi sis. Ad quem Elisaeus: Vade, inquit,
in pace! Quibus verbis perspicuum fit, etiam illum, qui opibus ac
divitiis affluens sine ullo periculi metu contiguam Syriae Palaestinam
evadere poterat, ut libere Deo sacra facere liceret, excusari tamen.
Neque enim, opinor, Deus Abrahamum patriam deserere jussit, ne sideribus
servire compelleretur, sed ut adversariorum insidiis liberaretur.


1. 2 (4) Regum 5, 20 sqq. 
2. Alius: significet; alius:
sacrificaverit.


FRIDERICUS: Ego illum, qui corpore et publice ante aras ac statuas
mortuorum procumbit, etiamsi Deum pura mente adoret, non minus peccare
statuo, quam si omni religione deserta Atheus censeretur, quoniam
imperitos abducit a vero Dei cultu.


CORONAEUS: Superstitio, quantacumque sit, quovis atheismo tolerabilior
est; nam qui superstitione aliqua obligatur hunc numinis metus in
officio quodammodo ac naturae legibus continet, atheum vero, qui nihil
nisi

testem metuit aut judicem, ad omnia scelera proclivi lapsu ruere
oportet. Ac tametsi actionum humanarum praestantiam sapientissimus
quisque non solum finibus ipsis metitur, verum etiam omnibus partibus et
causis, scilicet efficiente, subjecto, forma, fine, summam tamen omnium
actionum ac praecipiam causam ipso fine dijudicat1.


1. Petrus Lombardus ex Augustino libro 2. sent. 1. qu. 1. Thomas
in secunda secundae q. 15. et canon. ministr. 23. qu. 5., ubi intentio
mala reddit opus malum, quod alioquin bonum fuisset, et 15 qu. 6. cap.
51: Si sacerdotibus.


CURTIUS: Quid igitur fiet sacris litteris, quae toties ac tam saepe
hypocrisin abominantur?1


1. Job. 8. 13. 15. 17. 20. 27. 34. Jesai. 9 et 33. Matth. 6. 7.
15. 22. 23 et 24. Luc. 12. 13. Jer. 9. Ezech. 33. Mal. 3. 2 Regum
15.


OCTAVIUS: Ita quidem abominantur eos, qui labiis Deum, non mente colunt,
quod pietatis ac justitiae speciem immanibus flagitiis praetendunt. At
is qui genibus advolutus, ante idola procumbit ac nihilo secius mente
sincera Deum veneratur, longissime abest ab hypocritarum perniciosa
simulatione.


SALOMO: Probabili certe argumento utitur Coronaeus, vir non modo πολιτικώτατος, sed etiam εὐσεβέστατος, quo superstitionem,
quantacunque sit, quovis atheismo judicat tolerabiliorem. Videtur tamen
atheus, qui Deum penitus ejuravit et ex animo ejecit, minus peccare,
quam qui illum cum rebus creatis conjungit eodem cultu, quia minus
peccat servus fugitivus aut miles desertor, quam qui obsequium domino et
imperatori suo contumeliose praestat. Quin etiam gravius peccatur ab
iis, qui aeternum ac verum Deum cum falso cultus honore communicato
copulant, quam qui hunc ab illo disjungunt, et veri Dei veneratione
deserta inserviunt iis, quos sibi erroris opinione Deos finxerunt. Et
quemadmodum uxor poenis capitalibus obligatur1, quae legitimum thorum, adulterio commisso,
conspurcaverit, meretrix non item, quia maritum, quem nullum habet,
fraudare2 non potest: ita, duobus
superstitiosorum hominum generibus propositis, alteri quidem ingrati,
qui3 verum Deum non exquirunt4, alteri5 contumeliosi, qui
quidem aeternum ac solum Deum agnoscunt, eundem tamen insigni contumelia
non dubitant societatis impurissimorum daemonum vel statuarum
contubernio violare. Contumelias autem acerbius, quam injurias ferre
solent ii, qui nullam suae dignitatis et gloriae curam habent; at
immortali Deo suae gloriae decus quanti sit, indicat illa obtestatio
apud Jesaiam: Cui, inquit6, me
exaequavistis, aut cujus similem fecistis? Vivo ego, si meos honores
cuiquam impertiar? Et quidem impios Deus saepe execratur, saepius
tamen eos, qui se cum diis peregrinis7
communi caeterorum obsequio conjunxerunt, supra modum zelotypia commotus
abominatur. Et quoties agit de jure suae majestatis,

agit autem8 saepissime, supra homines et
supra Deos hominum9 fictos et supra quicquid
est, quod hujus mundi ambitu comprehensum videmus, ut in altissimo
imperii et honoris culmine collocatus, caetera fluxa ac caduca
longissime infra se despiciens, pro nihilo esse et ex nihilo creata et
ad nihilum recasura10 testatur.


1. Numerorum 20, 10. 
2. Alibi: foedare. 
3. Alibi: quod. 
4. Alibi: cognoscunt vel: agnoscunt. 
5. Alius: aliter. 
6. Jesaiae 46, 9 sq. 
7. Deest in alio codice. 
8. Alibi: enim. 
9. Addunt alii: inani opinione. 
10. Alibi: evasura.


OCTAVIUS: Non dubito, illum, capitaliori fraude obligari, qui sciens,
prudens creatorem cum creatura1 honoris
communicatione conjungit, quam qui Deos fictiles una cum vero Deo plane
rejicit. Et quidem2 mallem diceres, Octavium
nunquam exstitisse aut abs te, Coronaee, qui singulari amore me
amplecteris, repudiari, quam furiosum, petulantem, iracundum, impium
dici ac talium hominum contubernio copulari. Sic quoque praestat, Deum
non esse, mentiri, quam aut mortalem aut corporeum arbitrari aut cum
sanctis3 illum eodem cultu, iisdem sacris,
eadem ara consecrare4. Sed qui statuas ac
sidera pro Diis habent, vel angelos ac divorum mentes iisdem sacris cum
aeterno Deo conjungunt, etsi non recte faciunt, attamen in eo sunt, ut
quodammodo excusationem mereantur, cum integra mente et animo, recta
conscientia, sic a pontificibus instituti, sic docti, sic imbuti,
numen5 sibi cognatum et cognitum colant.


1. Alibi: creaturam cum creatore. 
2. Alius: plane. 
3. Alibi: cum his. 
4. Alii: consociare. 
5. Alibi: mundum.


SALOMO: Agnosco, rectam illam animi conscientiam Deo non ingratam esse.
Argumento est, quod lege divina capite plectatur1 et is qui quem Deum esse putabat, verbo violavit, et qui
aeternum Dei nomen minus diserte pronunciavit2. Vocem enim אֱלהֵיךּ i.e. Deum tuum distinxit a nomine
sanctissimo יהוה, quo Deus aeternus
significatur, et utrumque3 ab utroque
segregatur, quod arcanum latet imperitos linguae sanctae. Ex quo
sequitur etiam, aeterno Deo non4 ingratum
esse cultum, qui fictili5 Deo exhibetur bona
fide. Itaque videmus6 Abrahamum, Isaacum,
Jacobum, Josuam foedera cum paganis idolorum cultoribus ferientes,
jurejurando Deorum suorum illos obligasse, ut non minus peccare
videretur, quod7 Deos fictiles, quam qui Deum
aeternum pejurio violarent.


1. Alius: plectitur. 
2. Levit. 24.—Alibi: pronunciant vel:
enunciaverit. 
3. Addunt alii: caput. 
4. Deest in aliis codicibus. 
5. Alibi: futili. 
6. Genes. 37, 31. Josuae 9. 
7. Alii: qui.


OCTAVIUS: Est apud Aristotelem1 memorabilis
historia: si quis in charta jusjurandum scripsisset, illamque in fontem
Palicorum2 jecisset3, si pejeratum esset, charta fundum petebat, et qui
perjurio sese obligarat, brevi moriebatur.


1. περὶ
θαυμασίων ἀκουσμάτων. 
2. Alii: Palisorum, vel: Palyrum. 
3. Alius: conjecisset.


SALOMO: Si peccatur ab eo, qui, quem Deum putabat, eundem perjurio
contumeliose afficit, etiam si Deus non sit, consequens est, Deo non
ingratos esse honores, qui errore justo ac bona fide Diis fictilibus
exhibentur.


CURTIUS: Quis errore justo1 se tueri potest,
ut dominum servo, regem subdito, creaturam creatori cultu anteferat aut
conferat?


1. Alius: decore, juste.


OCTAVIUS: Veteres populi, paucis admodum exceptis, aut peregrina numina
coluerunt, aut cum Deo conjugarunt1, quin
etiam illi ipsi, qui in Samariam jussu regis Assyrianorum2 venerant3, Deo aeterno simul
ac Diis patriis sacrificabant; justo quidem errore, cum ita
instituti4 essent ac a suis pontificibus
imbuti, ac si aliter fecissent, quam a pontificibus praescriptum esset,
impietate se ipsos obligare5 viderentur,
quoniam pontifices ubique religionis sunt judices, ut L. Lucullus
pontifex in senatu disserebat6. Nec divina
lex cuiquam judicia religionum praeterquam pontificibus et ordini
Levitico7 tribuit, tametsi violatae
religionis supplicia quoque ac caeteris irrogari velit.


1. Alibi: combinarunt. 
2. Alii: Assyriorum. 
3. 2 Regum 17. 
4. Alibi: instructi. 
5. Alibi: commaculare. 
6. Cicero ad Atticum l. 4. 
7. Deuteron. 22.


FRIDERICUS: Quid igitur Christus, cum diceret1: Eum qui domini jussa mente2 percepit ac plane intellexit, si minus exequatur,
gravissimis plagis vapulaturum, cum vero qui penitus ignoravit3, minus quidem, sed vapulaturum tamen et
ignorantem simul cum ignorantia ac inscitia periturum?


1. Lucae 12, 47 sq. 
2. Deest in alio codice, qui legit: percipit. 
3. Alibi: ignoraverit.


OCTAVIUS: Profecto verberibus dignus non modo is, qui domini jussa, quae
exequi poterat, contemsit, sed etiam is, qui non exsequitur, non tamen
is, qui nec scire poterat et suorum pontificum culpa1 in fraudem impulsus est, cum Dei sui voluntatem ac jussa
diligentissime exquireret2. At pontifices,
sacerdotes, episcopi, ministri religionum ac sacrorum interpretes Dei
voluntatem ignaris ac imperitis litterarum omnium hanc esse
interpretantur ac persuadent, ut non solum aeterno Deo, sed etiam
Apollini, Dianae, Virgini, Palladi, Angelis, daemonibus, statuis hominum
ac bestiarum, cadaveribus et cineribus sacra faciant. Hanc igitur
illiteratorum et agrestium hominum imperitiam quis accuset? aut quis
poenas mereri putet? quis potius non reprehendat3 eorum pervicaciam ac superbiam, qui pontificibus ac
sacerdotibus non acquieverunt? cum lege divina4 sanctissime caveatur, eos, qui pontificis magni decretis
non paruerint, capite puniendos.


1. Alii: causa. 
2. 1 Corinth. 14. 
3. Alibi: reprehendet. 
4. Deuteron. 17.


SENAMUS: Ego quidem sic existimo, eos, qui pontificum suorum auctoritate
freti ac jussis obsequentes, statuas vel ossa putrida pro Deo coluerunt,
bona fide semper excusari.


SALOMO: Divina lex1 pontifices ac sacerdotes
tantae eruditionis ac sapientiae esse voluit, ut nullam erroris
praetexerent excusationem, quoties de jure divino quaereretur, cum tamen
caeteros non modo universos,

sed etiam singulos ipsumque populi totius principem errore peccantes
semper excuset.


1. Levit. 5.


TORALBA: Justum errorem justa excusatione purgari non dubito, litterarum
etiam atque eruditionis expertes, qui1 in
majorum suorum institutis ac pontificum suorum decretis acquiescant,
justam erroris causam habere, non tamen litteratos ac potissimum eos,
qui doctrina rerum naturalium imbuti fuerunt, a qua quidem certissimas
de unius Dei natura, potentia, bonitate notiones elicere potuissent, uti
etiamnum Paulus ipse aperte declarat.


1. Alibi: quod.


SALOMO: Praeclara quidem vis naturae est, hominum mentibus insita, quae
illos ad pietatem, justitiam, virtutes omnes exsuscitat: sed ut divinam
sententiam assequatur, nisi Deus ipsos afflaverit1, non magis fieri potest, quam inclusa tabula2, docta manu picta atque elegante colorum varietate
distincta videri, sed oportebit perspicuo lumine illustrari. Ita3 Moses coacta populi concione declaravit4, cum diceret: Non dederat hactenus vobis Deus
cor ad intelligendum, nec oculos ad intuendum, nec aures ad audiendum,
annos tamen quadraginta populum ab Aegypto per desertissimas regionum
vastitates reduxerat5 in Palaestinam cum
ingentibus ac stupendis rerum admirabilium6
prodigiis ac portentis. Interdum Deus homines ita excoecari patitur,
ut etiamsi rerum omnium magnarum scientiam adepti sint, nunquam Dei
cognitione ac vera religione fruantur, quoniam ingenii acumine ac
subtilitate elati feruntur atque arroganti supercilio divinam
sapientiam7 suo studio se assequi posse
confidunt. Job8 vero aperte confitetur, nec
in aquis, nec in terris, nec in daemonibus, quos volucres appellat,
sapientiam inesse, sed solius immortalis Dei munere et concessu tribui
ad eamque assequendam lucernam divinam sibi praeluxisse.


1. Alibi: afflavit. 
2. Alius: inclusae tabulae ... distinctae ...
pictae. 
3. Alius: Id autem. 
4. Deuteron. 29, 4 sqq. 
5. Alius: deduxerat. 
6. Alibi: imo admirabilibus. 
7. Alibi: divina. 
8. Jobi 29 sq.


TORALBA: Istud quidem assentior, non tantam naturae esse vim ac
potestatem, ut sine ope ac luce divina consummatam illam rerum divinarum
sapientiam assequatur. Videmus enim Aristotelem, qui veterum omnium
philosophorum fontes exhauserat1, multa
quidem argute et ordine decente scripsisse, rerum vero divinarum
scientiam nullam habuisse2, ut supra
perspicue demonstratum est3, Platonem vero,
qui ab Aristotele argutiarum subtilitate superatur, multo certiores de
Deo deque mortalium animarum vi ac potestate comprehensiones habuisse,
quas sine divina luce nunquam potuisset adipisci. Nam cum in ipso
ineuntis aetatis flore Phaedonem scripsisset: Libenter, inquit,
mentis4 illius aeternae praestantiam ac
naturam didicissem, sed neque per me ipsum intelligere, neque ab alio
audire poteram. Quibus autem ritibus Deus homini colendus sit, qui
doceat, fore

neminem confitetur5, nisi Deus ipse ducem se
praebeat. Id autem appellat rem omnium maximam ac praecipuam, τὸ μέγιστον καὶ
κυριώτατον. Cui congruit illud Arriani ad Epictetum: Nos a Deo
per angelum de rebus maximis ac pulcherrimis admoneri, περὶ τῶν
μεγίστων καὶ κυριωτάτων διὰ καλλίστου ἀγγέλου. Idem paulo post:
Memento aeterni Dei illumque adjutorem appella: τοῦ θεοῦ μέμνησο,
ἐκεῖνον ἐπικάλου βοήτον. Quid Jamblichus? Certum est, ea sola
fieri oportere, quibus ipse Deus delectatur, quae assequi nemo potest,
nisi aut Deum ipsum audierit aut arte quadam divina sibi illud
comparaverit.


1. Alii: exhauserit. 
2. Alius: hausisse. 
3. Alibi: fuit. 
4. Alius: mortis. 
5. Alibi: fere neminem esse confitetur.


SALOMO: Quo quisque Deum accedit propius ac ardentius amat et metuit, eo
lux illi salutaris copiosius affulget, quam Aristoteli defuisse quis
miretur, cum vix unquam Dei meminerit, cui etiam illudit, cum animal
vocat aut negat justum esse, fortem, prudentem, sapientem,
inanissimis1 sophismatum argutiis confisus.
Quid autem capitalius quam arbitrari, eum, a quo sapientia, prudentia,
justitia, virtutes omnes oriantur, iisdem ipsum carere?2 Idem libro decimo quarto τῶν μετὰ τὰ φυσικὰ
(nam duo posteriores Arabum beneficio in latinum redierunt),
ubi praecipuum erat de Deo
argumentum3 nihil usquam nisi libri decimi
primi capite postremo, idque tam breviter, ut rem praeteriisse potius,
quam attigisse videatur. Plato saepissime4 de
Deo vero, nec tamen aliter, quam summa cum veneratione ac numinis metu
scribit et in contemptores5 Dei supra modum
excandescit, illud autem frequenter usurpare solet: si Deus velit, aut
ubi Deo collibuerit, ἐαν θεὸς
ἐθελῇ vel ἐὰν μὲν
τῷ θεῷ φίλον. Denique Deum solum bonum persuasum esse habet in
eoque virtutes omnes παραδειγματικὰς
καὶ αἰτιώδεις εἶναι. Quis ergo tantam
sapientiam ac numinis claritatem in eo fuisse dubitet, qui Deo et cui
Deus tam carus exstiterit?6


1. Addit alius: ac levissimis. 
2. Aristoteles lib. 14 Metaphys. 
3. Alibi: argumentari. 
4. In Timaeo, in Phaedone, in Alcibiade, in Theage. 
5. Alibi: contemplatione, vel:
contemplationibus. 
6. Alius: extitit.


SENAMUS: Sed Platonem1 tametsi de Deo tam
praeclare scriberet ac sentiret, Apollini, Palladi caeterisque diis
populorum sacra fecisse ac sacris interfuisse videmus, etsi litteris
secretioribus amicos ad unius Dei aeterni cultum et cognitionem
cohortaretur.


1. Ep. 7 ad Dionem.


SALOMO: Mirum videri debet nemini, si Platoni divina lux abundantius,
quam caeteris philosophis affulsit, cum tanta veneratione scriptis
omnibus Deum persequeretur1, ut eum Numenius
Academicus Mosen Atticum appellare non dubitarit. At noster legislator
aeque ac Salomo non semel admonuere, Deum ab iis inveniri, qui toto
mentis impetu feruntur in ejus investigationem ac venerationem; et
quidem me de Deo disserentem metus invadit cogitantem, nihil ab hominum
oratione, nihil a mente proficisci, quod tantae majestati congruere
possit, seu sententiarum seu verborum ponderibus

res exigatur. Et ut sit aliquis ea religione ac naturae bonitate, ut
toto animi conatu in Dei amorem rapiatur, ut etiam orationis ubertate ac
verborum luminibus Dei laudes exornare, ut omnia ejus gesta, judicia,
leges rerumque omnium mirabilem procurationem sermonis copia complecti,
ut illius vim infinitam, potestatem, sapientiam cogitatione, verbis,
scriptis prosequi possit, ut denique tanti numinis majestatem omnibus ad
intuendum proponat, frustra tamen se torqueat, nisi Deus ipse
afflaverit2 aures et mentes auditorum.


1. Alius: prosequeretur. 
2. Alii: afflavit, vel: affluxit.


CORONAEUS: Demus igitur operam, ut qui amore ac necessitate studiorum
unum et idem esse videmur, unum et idem de rebus divinis sentiamus, ut
tandem praepotenti optimoque rerum omnium conditori similes fiamus. Nam
in eo videtur Plato summum hominis extremumque bonum posuisse.


CURTIUS: Eadem est Christi et acutissimi cujusdam theologi1 sententia: Ei, inquit, cum apparuerit, similes ei
erimus.


1. Joh. 3. 7. 8. 9. Acta 14. Calvini institut.


SALOMO: Non video, cur in eo summi hominis bonum constituere debeamus,
cum nihil creatori cum creatura simile ac commune esse universim1 possit, ut R. Moses non semel admonuit, sed
verius est, extremum hominis bonum in aeterni Dei fruitione versari.
Satiabor, inquit David2, cum
apparuerit gloria tua.


1. Alii: univoce. 
2. Psalm 16 (17), 15.


SENAMUS: Ego ab Aristotele didiceram1, summum
hominis bonum in virtutis amore2
consistere.


1. Eth. ad Nicom. lib. 7. 
2. Alius: actione.


TORALBA: At ille1 suorum decretorum
constantiam non tuetur, cum aliis summum bonum in mentis actione
collocarit, quo quidem loquendi genere usus est, ne cum2 magistro Platone, cujus omnia decreta evertere3 conatus est, idem dicere videretur, cum tamen idem
sentiret, quia nemini dubium est, quin ipsa mentis actio sit contemplatio,
quam improprie actionem appellat. Neuter tamen verum hominis bonum
attigisse videtur, quia tametsi negotium ad otium, motus ad quietem
referatur, actio ad contemplationem, ipsa tamen contemplatio esse potest
rerum abjectiorum ac viliorum, et ut sit circa rem omnium optimam et
maximam, quoniam alio refertur, extremum bonum dici nequit. In quo
rursus Aristoteles4 non leviter lapsus, quod
finem hominis cum ejus summo bono confundit.


1. Alibi: Atqui. 
2. Desunt haec novem sequentia verba in alio codice. 
3. Alibi: rejicere. 
4. Libro 2 et 11 ad Nicom.


SENAMUS: An potest alius esse finis hominis, aliud extremum ejus
bonum?


TORALBA: Quidni? Fines rerum omnium genitarum sunt extra res ipsas,
nihil enim fit propter se, bonum vero cujusque rei in se vertitur, et
ejus commodo, non alterius expetitur, quoniam se quisque plus amat, quam
bonum illud, quod sui beandi causa conquirit. Gramen enim progerminat,

ut sit pabulum pecori, pecus hominum victui1,
jumenta ut hominibus sint adjumento2 ac pro
illis moriantur. Nemo tamen dixerit, hunc bestiarum finem extremum esse
bonum illarum, cum rerum omnium commune bonum sit, bene esse pro
cujusque natura. Ita quoque finis hominis est, inserviisse gloriae Dei.
Omnia, inquit ille3, feci propter
me ipsum, etiam impium ad diem ultionis, cum scilicet impius flammis
exuritur aut in mare demergitur, ut Pharao cum legionibus eum finem
habuere, ad quem nati, facti, editi fuerant. Sic enim Deus ad Pharaonem:
Ad hoc excitavi te, ut ostenderem in te virtutem meam et ut mei
nominis fama ubique dispergatur. Nemo autem dixerit, Pharaonem
summum bonum adeptum fuisse. Ex quo sequitur illud etiam, eos scilicet
aberrare, qui argumentum aut subjectum4
philosophiae moralis statuunt esse summum bonum, quod per se ipsum Deus
est, nec aliud cogitari potest.


1. Alibi: victus. 
2. Alibi: sint hominum adjumenta. 
3. Proverbiorum 16, 4. 
4. Alibi: et fundamentum.


SENAMUS: Quodnam igitur subjectum futurum est sapientiae1 moralis?


1. Alibi: philosophiae.


TORALBA: Homo beandus.


SENAMUS: Cur ita?


TORALBA: Quoniam omnis disciplina, quae ad actionem refertur, subjectum
habet id, cui primo acquiritur ipsius actionis bonum, non autem ipsum
bonum, ut valetudo non propter se ipsam appetitur, sed propter hominem.
In quo rursus deprehenditur aliud peccatum Aristotelis1, quod2 summum bonum statuit in
eo, cujus causa caetera non cupias, ipsum vere propter se, non alterius
causa, quia Dei fruitio, in qua psaltes lyricus3 et Salomo felicitatis humanae summam constituunt, non
propter se ipsam, sed propter hominem ab homine expetitur. His erroribus
sublatis, caetera, quae ad felicitatem illam pertinent, faciliora sunt
futura. Cum enim lex divina ad honesta prosequenda turpiaque declinanda
hominem excitaret, illud subjicit, ut bene tibi sit, quia Deo nihil
accedere, nihil decedere potest. Igitur actio virtutis non est extremum
hominis bonum, quoniam ad contemplationem, ut motus ad quietem refertur,
contemplatio ad optimae rei h.e. ad Dei cognitionem, cognitio ad ejus
amorem, amor eximius ad fruitionem. Ad quod enim amas, nisi ut re amata
fruaris? In hac autem fruitione summa voluptas animi versatur in actu
reflexo h.e. in clarissima lucis et amoris Dei erga nos effusione, quam
patiendo adipiscimur, non agendo.


1. Ethicorum libro 1 cp. 7. 
2. Alibi: qui. 
3. Psalm. 16 (17).


SENAMUS: Sed cum haec beatitas divinae fruitionis mortalium nemini
contingat tantisper, quam mortalis corporis ergastulo inclusa mens est,
quis unquam beatus erit?


SALOMO: Certe paucis admodum felicitas illa contigit, ut Mosi tantum
vigilanti, caeteris prophetis dormientibus, nec1 tamen omnibus. Video2,

inquit Esaias3, Deum in sublimi sede
majestatis et viderunt oculi mei regem Deum exercituum. Item
Ezechiel4 oratione longiore se hanc
beatitudinem assecutum gloriatur. Huic felicitati proximus est
prophetiae gradus, cum divina lux, intercedente angelo humanae menti
copulato inter dormiendum affulget.


1. Alibi: non. 
2. Alibi: Vidi. 
3. Jesaiae 6, 1 sqq. 
4. Ezech. 2, 1 sqq.


SENAMUS: Quid Aristoteli1 fiet, qui beatam
vitam in actione virtutis ob id consistere docuit, ne dormientes,
inquit, beati videantur?


1. Eth. ad Nicomachum.


SALOMO: Tantum abfuit ille a veri summique boni cogitatione1, ut bonorum fines ac malorum cum extremis bonis et malis
confuderit, ut Toralba disseruit, quin etiam hominis officium, finem ac
felicitatem unum et idem esse putavit, quia secundum virtutem vivere
hominis officium est, quod ille summum bonum appellat2.


1. Alii: cognitione. 
2. Alibi: vocat.


FRIDERICUS: Ego vero summum hominis bonum Dei cognitione per Christum
terminari confido. Haec est enim, inquit ille, vita aeterna,
ut agnoscant te Deum verum et quem misisti Jesum Christum1.


1. Johannis 17, 3.


SALOMO: De Christo quidem alias. Sed Dei cognitio proximus1 est ad illam, quam expetimus, felicitatem gradus. Sic
enim sapientiae magister2: Nosse Deum3 consummata justitia est, et tuae potestatis
agnitio radix est immortalitatis. Illa tamen cognitio fertur ad
cultum, cultus ad amorem, amor ad fruitionem, quae summam animi
voluptatem parit, vel potius ipsa voluptatis4
est fruitio.


1. Alibi: maximus. 
2. Sapient. 15, 3. 
3. Alibi: te. 
4. Alibi: voluptas.


TORALBA: Haec igitur mea sententia est, primos illos aurei saeculi
parentes, quos superius diximus, Abelem, inquam, Enochum, Jobum sine
lege, Mosen sine Christo veram illam divinae voluptatis fruitionem
purissime lege naturae adeptos fuisse.


SALOMO: Non alia mihi mens est. Nam cum Abrahamum legem altissimi
coluisse legimus1, quid est aliud, quam
naturae legis exemplar secutum esse? Et quidem Philo Hebraeus2: Edicta, inquit, duarum tabularum nihil a natura
discrepant, nec magno studio opus est, ut vitam exigas ad praescripta
legum divinarum, quoniam nihil aliud, quam naturae legem et majorum
nostrorum vitam continent. Haec ille. Sed quoniam aetate Mosis naturae
lex hominum sceleribus ac flagitiis ita inquinata erat, ut penitus ex
animis obliterata videretur, et quasi sua vetustate antiquata, Deus
optimus maximus, hominum vicem misertus, eandem naturae legem sua voce
renovare ac decalogo, quem tabulis lapideis inscripserat, complecti
voluit, ac potissimum interdicta, quibus naturam violare prohibemur. Cum
igitur

homines ad naturae legem obsurduissent, divina vox necessaria fuit, ut
qui naturam contemserant, naturae parentem sua verba resonantem
exaudirent.


1. Genes. 22. Sirac. 44. 
2. In libro de vita sapientis.


OCTAVIUS: Muhammedes Mosem imitatur, cum leges naturales, i.e. divinas
pessum ire ac pro Deo aeterno mortuis hominibus cultum exhiberi
perspiceret, naturae legem de unius aeterni Dei cultu renovavit,
mortuorum hominum funestissima sacra sustulit. Sic enim1 Deum Abrahami se colere ac vitam Abrahami ad usum
revocare clara voce testatur2, se vero nihil
aliud esse, quam Dei nuntium ac servum, caeteris etiam prophetis
inferiorem3.



1. Alius: etiam. 
2. Azora 4. 
3. Alibi: infeliciorem.


CURTIUS: Optimum divinae legis interpretem habemus Christum, quo nec
majorem possumus1 nec optare meliorem, qui
non est alius, quam Deus ipse ab aeterno tempore2 genitus, qui hominem tantum induit, ut humanum genus ab
interitu et exitio servaret sempiterno.


1. Alii: possimus. 
2. Deest in aliis codicibus.


FRIDERICUS: Non alia mihi mens est, nec a Curtio diversa de religione
sententia, nisi quod Helveticam, opinor, amplectitur1, ego vero Augustanam, quae auricularem quidem
confessionem, non tamen singulorum peccatorum dinumerationem probat2. Item Christi verum corpus mystica verborum
prolatione panis speciei subesse confido3,
quod Helvetica ecclesia negat, et statuas ad iniitationem, non vero ad
cultum admitti oportere existimo4, quas
Helvetii novae religionis professores rejiciunt omnino.


1. Alibi: opinionem complectitur. 
2. Alius: probo. 
3. Alibi: existimo. 
4. Alibi: confido.


CORONAEUS: Ego vero ecclesiae Romanae catholicam religionem1, in qua natus ac educatus semper acquievi, vobis probatum
iri spondeo, si qua fides, quae maxima semper fuit scripturae
sacrae2, conciliorum decretis ac
sanctissimorum patrum per quindecim saecula concordibus animis ac
sententiis futura sit. Fundamenta quidem firmissima jacta sunt ab ipso
Christo, ecclesiae totius principe, deinde ab apostolis ac discipulis,
quasi parietibus constructa, a pontificibus Romanis tecta et consummata
est3. Quorum pontificum triginta tres
continentur4, qui pro Christi nomine caesi
fuere, tum innumerabiles sacrorum antistites ac omnium gentium
pontifices eandem ecclesiam moribus, miraculis, divinis scriptis5 fulcierunt: Irenaeus, inquam, Lugdunensis, qui a
successione Romana fidem apostolicam declaravit, Augustinus
Hipponensis6, qui ecclesia Romana viguisse
scribit apostolicae cathedrae principatum, Ignatius et Chrysostomus
Antiochiae, Petrus Alexander, Athanasius, Theophilus Alexandriae,
Macarius et Cyrillus Hierosolymis, Gregorius et Basilius in Cappadocia,
Polycarpus Smyrnae, Justinus Athenis, Dionysius Corinthi, Gregorius
Nyssae, Methodius Tyri, Epiphanius in Cypro; sed infinitum sit omnes
commemorare.


1. Alibi: religione. 
2. Alius: fuit, scripturis sacris, ctt. 
3. Damasus in vitis pontif. Romanorum. 
4. Alius: recensentur. 
5. Alii: doctrina, scriptis. 
6. De doctr. christ. c. 8. et Epist. 162.



Hic SENAMUS, qui aliquamdiu haeserat, cum loqui proposuisset: Omnes,
inquit, omnium religiones, tum naturalis illa, quam amplectitur Toralba,
tum Jovis gentiliumque Deorum, quos Orientales Indi ac Tartari colunt,
tum Mosis, tum Christi, tum Muhammedis, quam suo quisque ritu non fucata
simulatione, sed integra mente prosequitur, aeterno Deo non ingratos ac
justos errores excusari confido, tametsi omnium gratissima est illa,
quae optima. Itaque omnium omnia delubra, templa, sacella, ubiubi
terrarum sint1, adire non gravate consuevi,
tum ne pernicioso exemplo Atheus judicer, tum etiam ut caeteri divini
numinis metu terreantur. Quod meum studium optimo cuique probatum iri
non diffido, tum ex iis, quae superius dicta, tum ex eo maxime, quod
religiosissimos populos, quantacunque Deorum fictilium superstitione
uterentur, virtutibus, potentia, imperiis, opibus, victoriis Deus
aeternus, praemiorum arbiter, beavisse mihi videtur2. Qui vero suae religionis ac Deorum etiam inanium, in
quibus ullam3 divinitatem inesse
arbitrarentur, cultum deseruissent, bellorum offensionibus
peculiaribus4, morbis5, frugum calamitatibus, pecorum inopia, seditionibus
intestinis conflictari semper consuevisse, quod historicorum omnium
consensione6 planum7 fit8.


1. Alibi: sim vel: sunt. 
2. Alius: videatur. 
3. Deest alibi. 
4. Alibi: popularibus. 
5. Deest in aliis codicibus. 
6. Alius: consensu. 
7. Alibi: clarum. 
8. Alii: sit.


TORALBA: Si vera religio naturalis eaque perspicuis demonstrationibus
explicatur, ut non modo Octavius, sed etiam Salomo ipse confitetur, quid
Jove, quid Christo, quid Muhammede, quid mortalibus et fictilibus1 Diis opus est? Quis omnium theologorum melius aut
accuratius, quam Jobus Dei majestatem, potentiam, bonitatem, sapientiam,
judicia admirabilia, summam denique erga res omnes procurationem
explicare potest? Quis item arcana plura rerum naturalium ac divinarum
allegorica narratione complexus est, quam ille? quis de omnium mortalium
genere purius Deum aeternum adoravit2? Ille
tamen Arabs, antiquior Mose, non alia quam naturae lege, quam Abelis
lege vixit. Deus tamen, integritatis ac pietatis judex aequissimus,
tantam illi justitiae, religionis, puritatis laudem dedit, quantam
mortalium nemini. Christum, qui post annorum duo millia natus est, nec
speravit nec venturum suspicatus unquam, multo minus Muhammedem. At cum
solis et siderum mirabilem magnitudinem, sublimitatem, rapiditatem
intelligeret: Dispeream, inquit, si solis ac siderum
splendorem ac pulchritudinem intuens ad eorum adorationem prociderem,
quia scelus est capitali poena plectendum, Deum enim excelsum
ejurassem.3


1. Alii: futilibus. 
2. Job. 1 et 31. 
3. Job. 31.


FRIDERICUS: Eo ipso, quod Toralba Jobi libro, quo nihil divinius
fieri1 potest, atque ejus auctoritate utitur
litterarumque sacratiorem majestatem veneratur, profecto a philosophorum
gregibus segregari se putat oportere?


1. Alibi: esse.



TORALBA: Libros sacratiores melioris notae non improbo, neque tamen iis
assentior propter litterarum auctoritatem, neque enim id possum ac ne
velim quidem, si possim. Sed quia certis1
rationibus adducor, et quoniam disputatio saepe nobis est cum Epicureis,
qui litteras sacras pro fabulis habent, hos ego non librorum
auctoritate, sed perspicuis argumentis frangi atque ab illis, quasi
adhibita quaestione assentionem extorqueri volo, ut res cum re, causa
cum causa, ratio cum ratione certet. Nam qui credit, Deum esse trinum et
unum, quoniam a Deo ipso revelatum, oportet argumentis necessariis
constare, id a Deo revelatum esse, cui plus assentimur ut conclusioni
propter principia, quae si non erunt2
certiora conclusione, nihil poterit fieri, quia conclusio in principia
resolveretur, haec item ut alia aeque3
incerta.


1. Alii: certissimis. 
2. Alibi: essent. 
3. Alius: quaeque.


CURTIUS: In rebus divinis, quae a demonstratione longissime absunt,
usurpandum illud est, quod apud Lucam legimus1: Domine, adauge fidem meam2.


1. Lucae 17, 5. 
2. Deest hoc verbum alibi.


SALOMO: Superius dictum est, fidem omnem aut argumentis perspicuis aut
sensibus integris aut divinis oraculis niti, fidem infusam nullam esse,
nisi oraculo prophetae1 divinitus homini
dato, quod omni scientia certius est. Sed quia rarissima nunc sunt
prophetiae, acquiescere nos oportet oraculis prophetarum, quae majores
nostri summa fide posteritati reliquerunt, quoniam Christiani Alcoranum,
Ismaëlitae quidam2 novum Testamentum; Ebraei
utrumque repudiant.


1. Alibi: prophetiae. 
2. Deest in aliis codicibus.


OCTAVIUS: Ismaëlitae quidem hos evangeliorum libros, qui Christianorum
manibus teruntur, ut corruptos a sectariis omnino rejiciunt, vera
evangelia, quae tamen ipsi nusquam habent, penitus intercidisse
putant.


FRIDERICUS: Cur igitur Muhammedes1 Gabrielem
inducit ita loquentem: Si de legibus et edictis ad te missis dubitas
ulla in re, majorum libros legito, nihil amplius haesitabis. Item Azora,
cujus initium est: Sors Amram2, Deus inquit
misericors, vivens, altissimus, primo vetus Testamentum, deinde
Evangelium, postremo veracem Alphaream3,
vestrae legis confirmatorem, vobis dedit. Igitur utriusque Testamenti
tabulae, veteris et novi, aut usquequaque probandae sunt, aut
usquequaque rejiciendae. Quanquam nihil est novis tabulis comprehensum,
quod legibus divinis et prophetarum oraculis non congruere videamus.


1. Azora 91. 
2. Azora 3. 
3. Deest alibi.


SALOMO: Veteres majorum nostrorum tabulas probant Ismaëlitae,
Christiani, Judaei; sed quando Alcorani ac novarum tabularum fides in
dubium revocatur, veteribus tabulis utendum nobis est, ac testes omni
exceptione majores adhibendi. Hi autem exquirendi nobis sunt ab ecclesia

vera, cujus tanta sit dignitas, ut si omnium scripturarum ac litterarum
monimenta pereant, ab ecclesia tamen superstite rerum gestarum veritas
ac memoria in sempiterna posteritate resident. Ob id enim Moses in
populi concione: Narrabis, inquit, haec filiis tuis1, ne quis legem divinam cum litteris suspicaretur
interituram. Item apud Jesaiam2 Deus
Israëlitas sic obtestatur: Vos a me rerum gestarum testes
appello, non quia testibus egeret ad suae majestatis decus
stabiliendum, sed ut planum esset, ecclesiam Ebraeorum ab immortali Deo
fundatam ad selectani fuisse, Israëlitas adhuc viventes3 ac spirantes ad testimonium exsuscitabat, ut omnibus
gentibus non tantum scriptis legibus, sed etiam clara voce Dei actiones,
gesta, leges testificarentur, etiamsi litterae penitus interirent,
quanquam Deus sapientissimus prospexit, ne sacrae litterae4 interciderent, cum in lapides ac silices incidi et omni
aetati, omni sexui explicari ac describi jusserit5. Itaque incredibile videri possit, cum verum tamen sit,
in tot ac tantis majorum cladibus, exiliis, ipsiusque reipublicae
conversionibus et extrema eversione libros divinae6 legis integros exstare, et quidem in7 omnibus linguis ac populis pervulgatos, atque in iis
Christianos et Ismaëlitas suarum religionum fundamenta collocare.


1. Deuteron. 5, 31. 
2. Jesaiae 55, 4. 
3. Alibi: venientes. 
4. Alii: scripturae, vel: scriptiones. 
5. Exod. 1 et 29. Deuter. 28. Josuae 8. 
6. Alibi: divinos. 
7. Deest in aliis codicibus.


FRIDERICUS: Fuit quidem ante Christum ecclesia Dei1 in populo Israëlis, quae nunc ad Christianos translata
est, lege autem divina nihil aliud est, quam evangelii πρωτότυπος2, ut
Origenes appellat. Sed quando humani seminis3
servatorem, etiam4 totius ecclesiae caput a
stirpe Abrahami coelitus missum non modo repudiarunt Judaei, verum etiam
probris5, ac contumeliosa6 morte affecerunt, Deus etiam illos suo merito rejecit ac
repudiarit, ut ceterae gentes divinae salutis beneficio fruerentur.


1. Deest in aliis codicibus. 
2. Alius: ἀρχέτυπος. 
3. Alius addit: Messiam sui seminis. 
4. Alii: in. 
5. Alii addunt: omnibus. 
6. Alii: contumeliosissima.


SALOMO: Haud sane invidemus caeteris gentibus suam salutem, sed
ardentibus votis optamus ac pro illis continenter precamur.


FRIDERICUS: Vestris precibus ac votis facile carere possumus, quin etiam
vota Judaeorum potius nocitura Christianis quam profutura judicamus. Non
legistis apud Jesaiam1, fore tempus illud,
cum dicetur: Benedictus populus meus Aegypti, opus manuum mearum,
Assyrius. Item capite ultimo2:
Congregabo omnes gentes et linguas, quae venient et videbunt gloriam
meam, et mittam ad eos, ut praedicari possit nomen meum et laus mea
ubique promulgari. Ac de eorum numero mihi Levitas ac sacerdotes
cooptabo.


1. Jesaiae 19, 25. 
2. Jesaiae 66, 18.


SALOMO: Operae pretium est1 adjicere id, quod
a Friderico praetermissum est in illis Jesaiae oraculis2: Benedictus, inquit, populus

meus Aegypti et opus manuum mearum Assyrius, hereditas autem mea
Israël, quia est creator populorum et communis parens. Itaque legem
eandem voluit esse civium ac peregrinorum, et utrisque consultum esse
voluit3; sed tamen singulari quadam
praerogativa Israëlitas ex omnibus populis selectos sibi ascivit, quos
etiam et peculii et haereditatis et primogeniti appellatione quadam prae
caeteris et honore singulari cumulavit: Filius, inquit4, meus primogenitus est Israël, gens sancta, natio
sacerdotalis. Quae cum ita sint, quis arbitraretur, Deum immortalem
suae haereditatis unquam obliturum, suam gentem, suam ecclesiam
deserturum? Nam cum olim finitimi Israëlitarum populi urbes majorum
nostrorum ab hostibus5 solo exaequatas,
templum direptum6 atque incensum, reliquias
populi a Chaldaeis in servitutem abductas viderent, superba verborum
contumelia Israëlem a Deo rejectum criminabantur. Sed Deus apud
Hieremiam7 omni asseveratione8 confirmat, ratos coelestium orbium cursus ac rapidas
siderum conversiones ante conquieturas, quam Israëlitarum obliviscatur.
Idem, si poterit, inquit, coelorum amplitudo mensura designari aut
terrae fundamenta exquiri, ego quoque populum meum Israël repudiabo. Et
tametsi graves ac acerbas calamitates populo suo impendere9 minatur, si a sua lege desciscat, nunquam tamen sui cum
Abrahamo foederis ac populi obliturum, gravi jurejurando10 confirmavit11. Ac revera
nunquam suae gentis oblitus est, sed ubique terrarum dispersam
amplexatur, quia in eadem lege divina exercemur, in qua majores nostri
quatuor circiter annorum millibus acquieverunt, quod non modo sacri, sed
etiam profani scriptores testificantur. Sic enim Tacitus: Judaei unum
Deum, unum numen aeternum ineffabile, nunquam interiturum colunt, ac
profanos habent, qui simulacra colunt ac12
venerantur. Ac tametsi Hebraei, Ismaëlitae, Christiani Abrahamum
ecclesiae suae auctorem credere non dubitant, soli tamen Hebraei legem
ac religionem semper sui similem coluere. Christiani vero et Ismaëlitae
sectarum familias innumerabiles foverunt semper, Arianos inquam,
Nestorianos, Sabellianos, Manichaeos, Donatistas, Ebionitas, Novatianos,
Nazaraeos. Sed quid commemorem sectas circiter centum viginti, quas
Tertullianus, plures etiam quas Epiphanius jam initio nascentis
ecclesiae Christi scriptis suis dinumerat13?
Neque vero Themistius, nobilis peripateticus, graviorem habuit causam,
ut Valentem Augustum a profligatione et proscriptione Christianorum
revocaret, quam quod asseverabat, trecentas amplius sectas a se invicem
dissidentes Christianos fovere. Quaenam potuit igitur in tanta opinionum
inter se discrepantium varietate ecclesia consistere?

quin etiam his quoque temporibus Helvetiorum ecclesia Romanam14, Augustana utramque, Catholici Anabaptistas. Puritani
superstitiosos, Abyssini Graecos, Graeci Latinos refutant ac vicissim
omnes ab omnibus refelluntur. Nec minor est varietas sectarum inter
Ismaëlitas. Nam mortuo Muhammede Hali, sororis ipsius et Habitali15 filius, prophetam se ferens, sectam
potentissimam excitavit, Muhammedistis infestissimam, quae duae sectae a
discipulis incrementa sensim acceperunt, Lesharion scilicet et
Imanian16, qui certant inter se capitalibus
odiis; sed praeter utramque sectam sexaginta duae singulares
enumerantur. Nam Elhosiba Albilaben Muhammedis multa abrogavit17. Octogesimo18 post
anno Elhari Ibim novam sectam condidit, quae centesimo post anno
capitalibus pontificis et Calipharum decretis et suppliciis est
abrogata, deinde quinquagesimo post anno renovata ac rursus vigesimo
post anno rejecta, nec aliter discordiae sedari potuerunt, quam Elgazuli
theologus septem libris quasi arbiter pontifices quidem legum
imperatoriarum sectatores, legis vero Muhammedicae castigatores
appellaret19. Neque tamen licuit plebejis
ordinibus hanc sectam sequi, sed eruditis tantum. Cur eruditis tantum?
aut si Muhammedi lex ab angelo Gabriele data erat, ut quidem ille
mentitur, quid humanis castigatoribus opus erat? Aliam quoque sectam
creavit Esses Renardus20, aliam
Isbofaridus21, qui omnes omnium religiones
Deo gratas esse scripsit, si quem quisque Deum arbitretur, eundem
sincera mente colat; Deos autem appellat sidera, coelos, elementa. Sed
ne infinitus sim ac taedio vobis futurus, si omnes Ismaëlitarum sectas
oratione complecti posse confidam, quas tamen Eleofanus theologus
distincte libris septem, utcunque22 potuit,
explicare videtur. Ex quo efficitur, nec Ismaëlitas, nec Christianos
religionem certam, quam sequantur, ullam habere, multo minus ecclesiam
certam in tanta varietate.


1. Alius ita: Ac de illorum numero mihi leve pretium
est. 
2. Jesaiae 19, 25. 
3. Exod. 4, 23. 
4. Exod. 19, 6. 
5. Desunt alibi duo haec verba. 
6. Alibi: dirutum. 
7. Jeremiae 31, 37. 
8. Alibi: assecuratione. 
9. Alibi additur: hinc inde. 
10. Alibi: juramento. 
11. Levit. 1. 26. 
12. Duo haec antecedeutia verba desiderantur in alio
codice. 
13. Alii: dinumerant, vel: dinumerarunt. 
14. Alius: Helvetica ecclesiam Romanam. 
15. Alibi: Habigali. 
16. Alius: Leshariorum scilicet et Imaniarum. 
17. Alius: Abilaben multa legibus Muhammedis
subrogavit. 
18. Alii: octuagesimo. 
19. Alius: appellarat. 
20. Alii: Romardus. 
21. Alii: Ismofaridus. 
22. Alibi: ut aeque.


FRIDERICUS: Certissima ecclesiae et verae religionis argumenta sunt tum
in doctrina Christi, legibus divinis consentanea, tum in legitimo
sacramentorum usu perpetuaque electorum multitudine, unam et eandem
Christi disciplinam constituente1; Christum
vero Abrahami foedus explevisse2 et ejus
beneficio gentes omnes felicitatem divinitus promissam adepturas, omnes
fere confitentur, exceptis Judaeis, Paganis3,
Epicuraeis. Ecclesia inquam4 Romana,
Zwingliana, Augustana, Graeca, Abyssina, neque hi modo, sed etiam
Ariani, Manichaei, Donatistae, Nestoriani, Sabelliani, Eutychiani,
Pelagiani, neque hi tantum, verum etiam Agareni, a Muhammede instituti,
Christum Messiam esse testantur. Nec solum isti, sed et bona pars
Judaeorum, Apostoli inquam, Christi discipuli, reipublicae Christianae
creatores.

Et quidem, si quis Judaeus in coetum arrogandum se dederit, prius
Christum Mariae virginis filium5 verum
Messiam confiteri necesse est6. Nec si
quidem7 inter se Christiani dissideant,
propterea inconcussam ac stabilem ecclesiam, quae8 invisibili electorum coetu conflatur, subvertendam
inquam.


1. Alibi: constituere. 
2. Alii: explicuisse. 
3. Deest in aliis codicibus. 
4. Alibi: Ecclesiae, ut etc. 
5. Addunt alii: et. 
6. Alibi: habet. 
7. Alii: quid. 
8. Alius: ex.


CURTIUS: Nullam omnino ecclesiam comperiemus, si levium etiam opinionum
fibras computare1 velimus omnes. At ne vetus
quidem illa Israëlitarum multitudo ecclesiae nomen mereretur, cum
sectarios suos quoque haberet2, Nazaraeos
scilicet, Pharisaeos, Sadducaeos, Essaeos, Samaritanos, Herodianos,
Hemerobaptistas.


1. Alius: amputare. 
2. Alibi: haberent.


SALOMO: Sectarios ab haereticis dividere nos oportet; hi enim ab
ecclesia penitus divelluntur, illi vero non item, sed puriore quodam
vitae instituto a fece plebis segregantur, ut quos divina lex notat
Nazaraeos1 i.e. separatos, quod2 ex voto dies aliquot aut menses aut annos aut perpetuam
vini abstinentiam vovebant, quo tempore nec barbam nec crines
circumcidere licebat. Atque haec una secta est, ab immortali Deo
instituta, eorum qui caeteris sanctiores essent, qua quidem imitatione
Pharisaei h.e. separati, et Essaei h.e. operatores, qui3 non simul actione ficta, sed operibus ipsis sanctissimam
omnium vitam agebant. Seorsim enim collegia instituebant Essaei et victu
communi utebantur, ut monachi, sine ulla vestitus commutatione4. Hemerobaptistae nihil aliud a caeteris
differebant, quam quod corpora quotidie proluebant. Sadducaeorum nomen a
צדק, quod justum significat, quod
justiores caeteris haberi vellent Sadducaei, sed a plerisque ad ironiam
trahebatur, ut Aegyptii reges, qui fratrem aut patrem aut matrem
interfecerant, Philadelphos, Philopatres, Philomatros appellabant.
Igitur intelligitis, homines istos5 omnes
vitae sanctitate, non religionum varietate dissidere. Alioquin si
haeretici illi appellandi sint, innumerabilium monachorum collegia,
victu ac convictu discrepantia, haereticorum appellatione censeri
oportet. Quantum ad Samaritanos attinet, nec Judaei genere sunt, nec
religione, nec Ismaëlitarum coetu continentur; quippe Deorum turbam cum
aeterni6 Dei cultu conjungunt, ut7 catholici Romani, qui ad unius aeterni Dei venerationem
angelos ac Divorum ordines adjunxerunt, statuas etiam proni deosculantur
et panis crustulas8 pro Diis habent, quod
Zwingliani summae impietati tribuunt, Romani Catholici Zwinglianos,
Augustanos, Graecos capitalibus judiciis ac flammis ultricibus
prosequuntur9, quasi10 Deum faciant illi impietatis rei. Sed Hebraeorum
purissima ac simplicissima religio nihil impuri admistum habet, nullas
haereses adjunctas, nullum praeterquam unius Dei cultum agnoscit.


1. Alibi: Naziraeos. 
2. Alii: qui. 
3. Alii: quod. 
4. Josephus, de jud. 2, 8. 
5. Alii: hos omnes. 
6. Alibi: aeterno. 
7. Alii: et. 
8. Alii: crustula, vel: crustulam. 
9. Alibi: persequuntur. 
10. Alii: Sunt autem hi aut illi impietatis
rei.



CURTIUS: Quod Salomo gloriatur, Israëlitas singulari quadam Dei
beneficentia selectos fuisse, demus illud; sed ab illa coelesti gratia
sponte defecerunt1, quando Christum Deum et
hominem humani seminis servatorem sibi oblatum, falsis testibus ac
calumniis oppressum, supplicio contumeliosissimo dediderunt2. Itaque nihil mirum, si Deus, tanti sceleris immanitate
commotus, centum amplius Judaeorum myriades, unius anni vertentis
spatio, quo Vespasianus Hierosolymam obsedit et expugnavit, trucidari
passus3 est, tum etiam urbes Palaestinae ac
templum ipsum ferro ac flamma deleri, urbem funditus everti, populi
reliquias in servitutem abduci ac toto terrarum orbe dissipari. Illud
etiam divini furoris argumentum vel maximum est, quod de religione
sanctissima non solum dejecti ac exterminati omnino fuerunt, verum etiam
de principum fere omnium consensu interdictum illis est, ullam terrae
glebam usquam gentium possidere, quare4
ingentes calamitates propter Christum supplicio affectum illis
contigisse quis dubitet?


1. Alibi: discedunt, vel: desciverunt. 
2. Alii: dederunt. 
3. Alius: jussus. 
4. Alii: quas.


SALOMO: An non1 quingentos amplius annos quam
Christus nasceretur, majores nostri multo2
graviora passi fuerant3 a Chaldaeis, qui
templum, urbes, oppida caedibus ac flammis funestarant totamque regionem
in vastitatem redegerant et populum in servitutem abduxerant. Postea
vero quam postliminio redeuntes, oppida, urbem ac templum ipsum
instauravimus, Antiochus cognomento Epiphanes, capta et direpta
Hierosolyma, triduo nonaginta millia4
Judaeorum mactavit. Item Ptolemaeus, Lagi filius, rex Aegypti, tantam
erga majores nostros crudelitatem exercuit5,
ut etiam milites Judaeorum infantibus vesci cogeret, quae ducentos annos
ante contigerunt, quam Christus nasceretur. Quanquam si religio propter
hujusmodi calamitates rejicienda venit, nulla merito majore quam
christiana rejici deberet, cum trecentos amplius annos continuae caedes,
supplicia, tormenta, proscriptiones et crudelitates intolerabiles toto
terrarum orbe in Christianos decernerentur.


1. Alibi: Ante. 
2. Alibi: multa. 
3. Alii: sunt. 
4. Aliii novem millis. 
5. Josephus, de b. jud. I.


FRIDERICUS: Illud quidem acceptum referebant Judaeis, quorum synagogas
sentinam Christianorum persecutionum appellabat Augustinus1.


1. Libro 1. de imitat.


SALOMO: Quonam modo id fieri potest1, cum
Judaei Romanorum hostes judicati sint ex senatusconsulto, primum
Claudio2, deinde Trajano, post etiam Hadriano
principe?


1. Alibi: potuit. 
2. Josephus de b. j.


CURTIUS: Si vestrae, Salomo, religionis fides stabilis esset aut1 certa, aut si religio Christianorum non esset
omnium certissima, cur apostoli Judaei seminis ac sanguinis, cur
discipuli ac prirni illi antistites, christianae religionis creatores,
Christum ardentissimo amore amplexi sunt? Cur innumerabiles

vestri generis et nominis2 jam antea et his
quoque temporibus se Christianis pontificibus adoptandos dederunt et
summa cum sua laude verbis et scriptis Christum publice profitentur?


1. Alius: ac. 
2. Alibi: ordinis.


SALOMO: Imo potius mirum videri debet, cur tam pauci a nobis vel potius
a Deo foedifragi deficiant1, cum tot
contumeliis tantaque rei inopia premantur. Illas autem2 clades nostrae genti confitemur3 illatas primo4 a Chaldaeis
propterea, quod a vero Dei cultu plerique desciverant, id quod
prophetarum vocibus ac scriptis testatum habemus. Sic quoque arbitramur,
majores nostros diram Romanorum servitutem pertulisse, quod ab immortali
Deo ad hominem mortalem adorandum et colendum paucis exceptis
defecissent.


1. Alii: defecerint. 
2. Alibi: enim. 
3. Alius: confidimus. 
4. Alius idem: primum.


CURTIUS: Sed cur sola Judaeorum gens ex omnibus tot ac tantas
calamitates pertulit?


SALOMO: Deus ipse causam subjiciens: Vos, inquit1, filii Israël ex omnibus populis agnovi, ac propterea
in vestra omnium flagitia animadvertam. Quod ab iis gentibus
segregamur2, Dei cultus eo nos deducit,
quod3 Bileamus, Chaldaeus vates, jam olim
mente praeviderat, cum diceret4: Hic
populus solus habitabit et5 inter caeteras
gentes non censebitur. Item cum Deus caeteras gentes coelestium
siderum virtutibus ac potestatibus subjecisset6, Israëlitas tamen exemit: Ne, inquit, adores
solem, lunam, sidera, quae praeparavit Deus caeteris quidem populis, qui
amplissimo sinu coeli coërcentur, vos autem adjunxit sibi et eripuit de
fornace ferrea, ut esses populus hereditarius ac selectus7.


1. Amos 3, 2. 
2. Alii: segregantur. 
3. Alii: adducit, et. 
4. Numer. 23, 9. 
5. Alibi: quod. 
6. Alius: subjunxisset. 
7. Deut. 4, 19 sq.


CORONAEUS: Haesi semper eo loco, nec intelligo1, quid Deus voluerit, cum diceret, caeteris quidem populis
coelestia sidera2 attributa fuisse, Israëlem
vero singulari quadam praerogativa sibi delegisse.


1. Alibi: intellexi. 
2. Alibi: signa.


SALOMO: Hebraeorum theologi sic locum illum interpretantur, ut1 caeteros quidem populos siderum coelestium
legibus ac potestate gubernari, solos Israëlitas et qui in eorum coetum
ac societatem conscribi volunt2, legibus
coelestium siderum solutos, Deum unum vitae ac felicitatis habeant
auctorem nec metuant diras illas, quibus astrologi minantur, planetares
trajectiones et concursus. Libet enim versibus accepta beneficia
quodammodo commemorare:


Ipse ego3 crudeli servatus ab hoste
triumphos

Saepe tuli faciles, nec quidquam sidera vires



Exercere suas in me, non aspera fata,

Haud4 metuenda bonis, non principis ira
timendi

Terruit5 impavidum, mihi non nocuere
latronum

Conjurata manus fusi sitibunda cruoris,

Non legio, magnam quae circumfusa per urbem

Sanguinolenta suos cives mactabat ubique.

Ac jam6 armata cohors, aditus ac limina
quaerens,

Me circumsteterat, clara cum numen ab arce

Hostibus eripuit sensum mentemque fefellit,

Ac me coelesti clypeo, coelestibus armis

Protexitque opibusque suis cumulavit abunde.

Singula quid memorem? Sacro spiramine pectus

Afflavit, legis latebrasque imosque recessus,

In quibus aeternae spes est humana salutis,

Edocuit, volucri semper comitante7
magistro

Pro quibus aeternos iterum renovamus honores8.


1. Alius: et. 
2. Alibi: voluerunt. 
3. Deest in alio codice. 
4. Alibi: Non. 
5. Alii: Terrent. 
6. Alibi deest hoc verbum. 
7. Alius: comitata. 
8. Alii: tibi debeo grates.


CORONAEUS: Heroica profecto beneficia carminibus heroicis eleganter
cecinisti. Sed cum erga Israëlitas tanta divinae bonitatis
beneficia1 extent, eo graviora vos ac
acerbiora supplicia manent.


1. Alibi: vestigia.


SALOMO: Ut primum a nobis peccatur, ita repente Deus in nos animadvertit
et1 ea pontificibus auspicari solet. Nam cum
angelos scelerum ultores2 misisset: A
sanctis meis, inquit, incipiatis3.
Illud enim amoris divini erga nos argumentum vel maximum est, quod et
assidue increpat, et continenter castigat. O beatum, inquit
lyricus psaltes4, quem Deus castigat!
In eos vero, qui ad verbera obduruerunt et collum obduxerunt, vim
gravius exercet, et tandem contestatur, se illos deserturum, nec amplius
castigaturum. Non amplius, inquit, coërcebo filias vestras,
cum pudicitiam prostituerint, nec uxores vestras, cum sese adulteris
submiserint5. Nihil enim a sapientiae
magistro verius ac melius dici potuit, quam tormentis6 ac doloribus prudentiam comparari. Quis enim
arbitraretur, Deum sic ultum7 fuisse
Israëlitas, ut propter eorum flagitia non modo lepram corporibus, sed
etiam vestibus ac aedium parietibus immitteret? Id autem interpretes
divinae legis tradunt; nusquam terrarum lepram vestimentis8 aut parietibus adhaesisse, praeterquam in Palaestina9 idque Judaeis omnibus supra modum mirabile,
caeteris populis incredibile videri, nisi diuturna experientia id
compertum esset; quamquam clades et exitia majorum nostrorum maximas
utilitates omnibus

populis pepererunt. Nam ex iis secuta est initio nascentis ecclesiae
Christi idolorum eversio, et cum toto fere terrarum orbe sidera,
daemones, elementa, fruges, animantia pro Diis ubique colerentur, tandem
post annorum tria circiter millia Judaeorum, qui christianam religionem
cum domestica combiberant, concionibus ac doctrina coli desierunt, ac
postremo Constantini dominatu conclusa fuere templa veterum Deorum; tum
libri Mosis ac prophetarum, quos habemus communes cum Christianis, ab
omnibus ordinibus ac populis pervulgari coepere, ut non immerito
Chrysostomus Judaeam gentium matrem appellarit, quae10 salutem reliquis omnibus populis divino munere et
concessu peperisset!


1. Alius: ut. 
2. Alibi: vindices. 
3. Alius: incipietis. 
4. Psalm. 94, 12. 
5. Psalm, 81. Jesaiae 1. Oseae 4. 
6. Alibi: lamentis. 
7. Alibi: ulturum. 
8. Alius: vestibus. 
9. Levit. 13 et 14. Leprae domorum ac vestium curationes
aeque ac corporum traduntur. 
10. Alii: quia.


SENAMUS: Verius poëta lyricus: Judaea capta ferum victorem cepit.


SALOMO: In eo certe mirabilem Dei bonitatem ac sapientiam intueri licet,
qui dum justas scelerum poenas a suis reposceret eosque procul a patriis
sedibus amandaret ac juste profligaret, colonias Israëlitarum toto
terrarum orbe deduxit, quae exteras nationes ab inanium Deorum ac
daemonum cultu revocarent, deinde divinis legibus ac institutis1 informarent, tum ad unius aeterni Dei cultum ac
metum assuefacerent. Ob id enim divina lege2
Israëlitas appellat regnum sacerdotale ac populum sanctum, propterea
hujus populi precibus ac votis, quasi gentium omnium sacerdotis,
florentissima quaeque imperia non modo ab interitu Deus servavit, sed
etiam beavit et quasi sapientiae sale respersit3, ne penitus interirent. Sic Deus apud Jesaiam4: Dedi te, inquit, testem gentibus, principem
ac praeceptorem populis. Huc etiam pertinet foedus illud5 cum Abrahamo percussum: In semine tuo, i.e. in
posteris6 tuis, benedicentur omnes
gentes, quia per hunc populum Deus universo terrarum orbi cognitus
est, et hujus populi precibus caeteris gratior fuit, quin7 et Ismaëlis gentem illustrem fore Deus promisit
Abrahamo8, quoniam, inquit, semen
tuum est. Itaque Rabbi Johannes exclamat, gentes idolis deditas
nesciisse, quantam jacturam sui facerent, cum templum illud
Hierosolymorum9, in quo gentium omnium
scelera expiabantur, inflammarent. Nam diebus festis, qui in tentoriis
celebrari consueverant, hostiae septuaginta immolari jubentur, quod
interpretes pro septuaginta populis factum tradunt10. Quod vero Curtius divini furoris argumentum putat, nos
de majorum sedibus ac terra sancta dejectos ac dispersos, quasi ἀπωστικοὺς11 καὶ ἀνεστίους vagari, illud bonitatis divinae
argumentum certissimum esse arbitramur, quod nusquam agri particulam
possidere liceret. Ob id enim Deus Israelitassuam haereditatem
appellat12,


quod ii, quibus coelum pro haereditate obtigit, terra non egent13 ac propria et eleganti voce sancti a Graecis
appellantur: ἅγιοι i.e. sine terra
ἄνευ τῆς γῆς. Sic enim Deus
de Levitarum tribu, quam pontificali ac sacerdotali praerogativa
ministerioque aedis sacrae donarat: Levitae, inquit, nullam
terrae partem capiant, quia haereditas mea est14. Quod15 autem de Levitis
inter Israëlitas, idem de Israëlitis inter omnes populos declaravit, cum
diceret16: Benedictus populus meus
Aegyptius et opus manuum mearum Assyrius, haereditas autem mea
Israel. Falluntur17 igitur, qui hoc
nostrum exilium et agrorum inopiam divinae erga nos ultionis
conjecturam18 esse putant. Quanto rectius
sapientes decreverunt, justorum initia esse castigationes, exitus vero
prosperos et felices, contra quam improbis accidit, quorum prospera
principia exitus habent valde calamitosos. Illud etiam praeclarius, quod
cum ante proscriptiones et exilia Israëlitae, rerum omnium affluentia
pingues et obesi, Deum aeternum minus, quam decuerat19, religiose haberent20 postea
in extremas oras, procul a patriis sedibus in servitutem expulsi et
abjecti, tam ardenter Deum adamarunt21, ut
nec praemiorum magnitudine a proposita religione divelli, nec poenarum
acerbitate terreri potuerint, quominus inter medios sui nominis hostes
mundi conditorem purissimo cultu adorarent, atque inter omnes populos
sui generis antiquitatem certissimam retinerent22, ipsiusque linguae sanctae majestatem inviolabilem
servarent23; haec enim sola divino munere
hominum generi concessa est, caeteras vero spurias et hominum arbitrio
fictas videmus. Haec sola naturalis est lingua, quae rebus vocabula per
naturam cujusque dicitur indidisse. Quae cum ita sint, quis dubitare
potest, quin populus hic a Deo selectus verissima sit Dei ecclesia,
fidelissimus rerum gestarum a Deo testis, sacrosanctae legis et
oraculorum custos a Deo designatus24, a quo
ad omnes populos salus dimanavit?


1. Alibi pro verbis ac institutis legitur:
institutos. 
2. Alii: divina lex. 
3. Alibi: sole respexit. 
4. Jesaiae 55, 4. 
5. Gen. 12, 3. 
6. Alibi: liberis. 
7. Alii: quoniam. 
8. Alibi: Abrahae. 
9. Alibi: Hierosolymitanum. 
10. R. Levi et R. Salomo Ben Gerson in Levit. 23. 1. in
Talmud. 
11. In codicibus sine dubio false legitur: ἀπωλίδες. 
12. Alius: pro haereditatis parte contingit. 
13. Alibi: egeant. 
14. Alibi: sunt. 
15. Alibi: Id. 
16. Jesaiae 49, 25. 
17. Alii: Fallunt. 
18. Alii: objecturam. 
19. Alius: docuerat. 
20. Alibi: colerent. 
21. Alii: adoraverunt. 
22. Alibi: retinuerunt. 
23. Alibi: inviolatam servarunt. 
24. Alibi: designata.


CURTIUS: Laudes quidem majorum vestrorum, prophetarum inquam et
illustrium virorum, audio ac lego non invitus, sed eorum, qui prophetas,
qui apostolos, qui Christum ipsum cruentis manibus interfecerunt, qui
sacrosanctam ejus doctrinam contumeliis omnibus funestarunt, ferre non
possum, multo minus sanctum ecclesiae nomen iis tribuere, quoniam vera
Dei ecclesia in electorum coetu consistit, ac tametsi vocantur omnes,
pauci tamen sunt electi. Electos autem esse oportet per1 fidem ab ipso Christo, qui ecclesiae caput est; qui
quoniam hominibus incogniti sunt, ob id ecclesiam invisibilem esse
tuemur. Caeteri, qui fidem Christi rejiciunt, sua se sponte albo

ecclesiae penitus2 exemerunt, Judaei inquam,
Romani3, Ismaelitae, Pagani, Epicuraei.


1. Alibi: qui habent. 
2. Deest in aliis. 
3. Alius: Sociniani.


SALOMO: Ecclesiae verbo coetus significatur, cujus acceptio duplex est:
una, quae1 populum Israelisselectum a Deo
continet, ut cum Moabitae et Ammonitae prohibentur in ecclesia populi
Dei censeri, i.e.2 jure connubiorum cum
Israelitidefoemina uti. Altera acceptio latius patet, cum scilicet
Ammonitae, Moabitae, Idumaei ac peregrini omnes, qui Dei foedus cum
populo percussum amplecti et in pacti societatem venire voluerint,
ecclesiae partem faciunt, caeteri eximuntur.


1. Alibi: qui. 
2. Alibi: et.


CURTIUS1: Neque vero ecclesiam invisibilem
electorum probare possumus, ut qui ab ecclesia Romana defecerunt, sed
visibilem tantum, a qua nemo nisi sponte segregatur i.e. qui Deum
aeternum repudiat, ut res genitas amplectatur aut cum illis creatorem
conjungat2.


1. Deest in aliis codicibus. 
2. Alibi: aut ... amplectitur ... conjungit.


OCTAVIUS: Veram Dei ecclesiam Ismaëlitarum esse facile1 convinci potest, sive amplitudine regionum, quae sunt
infinitae, sive origine Abrahami, a quo Muhammedes Ismaëlita2 genus ducit, sive Dei aeterni cultu, quem unum
sanctissime adorant, sive execratione idolorum ac imaginum, quas et
publice et privatim abominantur, sive puritate doctrinae, quae
inexplicabilium quaestionum latebras, quibus caeterae3 religiones misere conflictantur, suo splendore diluit,
sive legis exsequendae facilitate, quae major esse non potest4.


1. Alibi: fere. 
2. Alibi: Ismaëliticum. 
3. Alibi: exterae. 
4. Alii: possit.


CORONAEUS: Si veram ecclesiam latifundiis metimur, ecclesia Christi1 longe superior futura2
est, tum antiquitate temporis, tum multitudine populorum, tum principum
pene omnium consensu. Nihil enim verius a Seneca dici potuit, quam
pessimi argumenti esse turbam, ac propterea Pythagoras3 sequi vetuit viam popularem, i.e. ἐκτὸς λεωφόρου βαδίζειν.
Et certe viam
regiam ac latissime patentem ad inferos deducere, nunquam verius ac
melius perceptum4 est, quam Noachi aetate,
cum5 in ejus unius familia ecclesiam dei
constitisse planum sit. Cum autem Christi cruore fundata sit ecclesia
vera, quae in apostolorum, martyrum, confessorum, pontificum continua
quindecim seculorum serie6 floruit ac
praecipuam Romanae sedis dignitatem obtinuit, quis dubitare jure queat,
hanc, quam Romani pontifices tuentur, verissimam ac sanctissimam
ecclesiam, ut ne Lutherus quidem ipse dubitavit, sed aperte7 confessus est. Quamquam8 non
video, quam ob rem Agareni de multitudine9
populorum aut regionum gloriari debeant,

cum religio christiana nostro saeculo propagata sit in omnes orientalis
et occidentalis Indiae latissimas regiones, Europa triplo majores, et
antea ignotas mundi plagas pervaserit.


1. Alii: Sathanae. 
2. Alii: natura. 
3. Laërtius in Pythagora; Clemens Alex. in Strom. 
4. Alibi: praeceptum. 
5. Desunt haec septem sequentia verba in alio codice. 
6. Alibi: fere. 
7. Deest alibi. 
8. Sequentia haec verba ad finem usque interlocutionis
desunt in alio codice. 
9. Alibi: amplitudine.


FRIDERICUS: De quatuor religionum generibus, scilicet Judaeorum,
Christianorum, Ismaëlitarum, Paganorum, plures unâ verae esse non
possunt. Pagana quidem a se ipsa refellitur, Ismaëlitarum vero, quae
Muhammedem conditorem arcessere1 solet,
ineptior est, quam ut argumentis refutari mereatur. Itaque contentio
nobis praecipua est cum Judaeis, qui de librorum sanctitate et
antiquitatis origine gloriantur. Primo igitur abs te, Salomo, peto, si
Christum verum Deum esse certissimis argumentis ac testibus omni
exceptione majoribus demonstrari possit, num christianam ecclesiam,
cujus caput est Christus, veram esse fatebere?


1. Alibi: agnoscere.


SALOMO: Quidni? sed hoc opus, hic labor est.


FRIDERICUS: Imo nihil facilius.


SALOMO: Non demonstrationem peto, sed probabile aliquod argumentum.


FRIDERICUS: Illud igitur quaero: Num Messiam venisse antea an1 venturum olim putes?



1. Alius: aut.


SALOMO: Confido equidem venturum.


FRIDERICUS: Fateri quidem non dubitas, cum extremo capite symboli
Judaeorum, quod R. Moses pervulgavit, scriptum sit, Messiam esse
expetendum. Id autem callidissimo commento factum est. Cum enim
christiana aemulatione symbolum fidei totidem capitibus, quot
Christiani, finxissent, caput extremum surrogarunt, scilicet Messiam
venturum, ne quis crederet1, Christum Jesum
esse Messiam. Sed si nondum venit, quando tandem venturum putas? Nam
vester Abrahamus, is qui a vobis שַּׂר i.e. princeps
usurpatur2,
astrologiae peritissimus, Messiam vestrum venturum spoponderat3 anno Christi MCCCCLXIV. Is tamen omnium opinionem
fefellit. Nec ita pridem aetate nostra Judaeus quidam, cum se Messiam
faceret, a praetore Bononiensi flammis tanti sceleris ultricibus exustus
est. Alius in Judaea, cognomento Barcochab i.e. stellae filius4 Messiam sese ferens5,
variis cladibus Christianos afflixit6. Non
dubito, cum a nobis7 quaeritur, quid8 tamdiu moretur Messias vester, vos excusare9 solitos populi peccata, ut quidem in libris
talmudicis legimus. Sed cum peritiores vestrae gentis intelligerent10, se inani spe laetari, a Judaeorum secta non
modo11 desciverunt, verum etiam libros pro
religione christiana scripserunt. Testis est liber fidei ab Judaeo, qui
ad Christum accessit, testis est catechismus hebraicus Emanuelis
Tremelli cum eleganti epistola ad fratres Hebraeos;

tertius Isaacus Agrippinensis, vir eruditissimus; testis Paulus
Paradisus, regius hebraicae linguae professor in academia Parisiensi;
testis est Paulus Brugensis, testis Nicolaus Lyranus, bibliorum
interpres acutissimus, atque innumerabiles vestrae gentis, qui
etiamnum12 hac aetate Messiam Christum verum
Deum et hominem amplectuntur.


1. Alibi: ne qui crederent. 
2. Alii: appellatur, vel: nuncupatur. 
3. Alibi: spopondit. 
4. Numer. 24, 17,
(בַר כוֹזִיבָא). 
5. Alibi: gerens. 
6. Josephus de b. j. 
7. Alibi: vobis. 
8. Alius: quare. 
9. Alibi: accusare. 
10. Alius: intellexerint. 
11. Alii: addunt: sponte. 
12. Alii: extrema.


SALOMO: Si merito laudantur Pythagoraei, quod κενοτάφια exstruerent iis, qui a sua doctrina
defecissent, quasi mortuis hominibus, quanto aequius est, divinae legis
desertoribus erigere monumenta? Miror tamen te, Friderice, verae
religionis ac ecclesiae argumenta deducere ab iis, qui a sua defecerunt;
qua quidem ratione et Arianos et Ismaëlitas veram religionem tueri
dicemus. Hoc si nobis absurdum est, illud igitur absurdum videri debet.
Cum enim majores nostri vitulum ex auro conflatum in deserta solitudine
sibi erexissent ac pro Deo colerent, Deus Mosen interpellans:
Tuus, inquit, populus violatis foederibus a me defecit;
semper antea dixerat1: populus meus.
Quod satis est argumenti, eos, qui aeterni Dei cultum penitus
deseruerunt, ut mortuis inserviant, ab ecclesia Dei penitus excludi.


1. Alius ita: cum semper ante dixerit.


CURTIUS: Eodem igitur argumento concludemus, Judaeos, qui Christum verum
Deum humani generis servatorem deseruerunt ac suppliciis acerbissimis
cruciandum prodiderunt1, ab ecclesia vera se
ipsos abduxisse2, ac tum primum veram
ecclesiam in apostolorum et discipulorum coetu constitisse.


1. Alibi: tradiderunt. 
2. Alii: subduxisse.


SALOMO: Prospiciendum nobis est, ne pro argumento1 assumatur, quod erat concludendum, scilicet Jesum, quem
pro Deo colitis, esse Deum. Ac primum illud christianorum veterum
theologos fefellit, quod non perceperunt vim Hebraicae legis, cujus
ignoratione tam multa in legum divinarum interpretatione peccantur, ut
quidem2 maxime non facile dici possit3. Argumento sit, quod Justinus Martyr4, cum ab homine Judaeo rogaretur, quid vellent Christiani,
cum canerent Halleluja et Osianna, respondit5: Laudate concinne et magnitudo excellens, quo quid
ineptius? Nam vox Hallelu significat: laudate, Jah: Deum, vox Hosia:
serva, nah: quaeso.


1. Addunt alii: id. 
2. Alibi: quod. 
3. Alii: potest. 
4. In quaest. 10 ad orthodox. 
5. Addit alius: significare.


CURTIUS: At D. Hieronymus, cum a Judaeis irrideretur, quod quid esset
Hosianna nesciret, in Judaeam usque profectus, Judaeos ipsos in eo
genere facile superavit.


SALOMO: Illud admonendum putavi, quod Messiae vox, quid significaret,
veteres Latini et Graeci non satis intellexerunt1; est enim2 Messias nihil
aliud, quam unctus, et quoniam reges ac principes inungi solebant,
Messiae dicti sunt3. Quam vocem4 interpretes LXXII χριστὸν

reddunt5, non χρηστὸν, ut olim putabant Graeci.
Ex quo adversarii, in
contumeliam Christi, togati hominis statuam altero pede mancam et
auriculis asino consimilibus6 fingebant vel
librum manu tenentem, cum hac epigraphe: Christus! Quod vero Messiae vox
populi principem significet, ex eo satis intelligitur, quod David Sauli
satellites increpans: Cur, inquit7,
praesidium Domini nostri8 Messiae
deseruistis? Idem, iratus ei, qui Sauli ab hostibus caesi caput
secuerat9: Non veritus es, inquit,
inferre manum Messiae? Item cum Samuel Eliabum, Davidis fratrem
primogenitum, intueretur: Certe, inquit, hic est Messias
Dei.10 Quin et Samuel et David se ipsos
vocant Messias. Fuisse autem quam plurimos Messias, docet Nehemias in
concione post reditum ab exilio: Tu, inquit11, populo tuo plures Messias dedisti, qui ab hostibus
illum vindicarent. Nam vox משּׁיח, quam interpretes LXXII reddunt
χριστός,
eadem usurpatur hoc versu: Ne
attingite Christos meos, Messias meos12.
Id13 autem explicat Samuel in maxima populi
concione, priusquam regem designatum renunciaret: misit dominus14 ad populum Messias Jerubbahalem, Jephtham,
Samuelem. Falluntur15 igitur, qui unum
tantum Messiam esse aut fore arbitrantur. Omnium tamen16 errorum nullus fere capitalior est, quam eorum, qui
putant, eum Messiam, quem venturum speramus, Deum fore; gravius tamen
mihi peccare videntur, qui Messiam, quisquis fuerit aut venturus sit,
humani generis servatorem appellant, cum tamen nihil aliud futurum17 speremus, quam hominem ex homine, ducem belli
strenuum fore, qui Israëlitas, huc atque illuc dispersos ac dissipatos,
in Palaestinam et avitas majorum sedes reducat18 et ab imperioso aliorum19
dominatu vindicet, quales fuere Moses, Josua, Maccabaei ac principes
omnes, Dei munere majoribus nostris concessi. Nec desunt, qui Messiam ab
Helia unctum iri putant. Ac tantum abfuit, ut Jesus vester majores
nostros a servitute Romanorum20 vindicarit,
ut etiam a praeside provinciae caussa cognita servili supplicio fuerit
affectus.


1. Alius: intelligerent. 
2. Alibi: autem. 
3. 2 Regum 9, 1. 
4. Alius: Quum vero. 
5. Alibi: reddiderunt. 
6. Alibi: consimilem, vel: similem. 
7. 1 Regum 1, 34. 
8. Alius: vestri. 
9. 1 Regum 26, 9. 
10. 1 Regum 26, 16. 
11. Psalm. 6. 17. 83. 88. 
12. Psalm. 105, 15. 
13. Viginti haec proxima verba desunt in alio codice. 
14. Alius: Deus. 
15. Alibi: Fallunt. 
16. Alii: autem. 
17. Alii: venturum; vel deest hoc verbum. 
18. Alius: educat. 
19. Alibi: impiorum. 
20. Deest alibi.


CURTIUS: Illud est pingui Minerva Messiae arcanum ad principes et
tyrannos adducere velle, quod quidem arcanum plane divinum nemo
percipiet unquam, nisi id ei divinitus tributum fuerit1 et concessum. Nemo, inquit Christus, venit ad
me, nisi pater traxerit eum2.


1. Alii: velit. 
2. Joh. 6, 44.


FRIDERICUS: Si Messiae verbum ad principes et tyrannos pertineret, cur
igitur de promisso Messia, cur Moses Hardusam1 scriberet, magnum

et ineffabile Dei nomen יהוה nihil
aliud esse, quam Messiam, nisi Messias Deus2
esset?


1. Alius: Hardanam. 
2. Deest in alio codice.


SALOMO: Quia plerique nostrae gentis Messiam sensu secretiore
intelligunt immortalem regem, non ducem mortuum aut moriturum.


CURTIUS: Valde mihi frigere haec videtur responsio. Sed ad gentis
vestrae pareatem veniamus, qui, jamjam moriturus ac liberis fausta
precatus, ad Judam convertitur et oraculum proferens: Non
auferetur, inquit, sceptrum de Juda1. Si enim reges ac duces omnes Messias fore putaret, nec
Messiam illum humani generis servatorem singulari nota significaret,
absurdum illud fuisset ac sensui plane contrarium, scilicet sceptrum de
gente Judae non ante sublatum iri, quam Messias venturus esset, penes
quem regnum populorum futurum sit. Vocem enim שֶׁבֶם
sceptrum Onkelos Chaldaeus vertit שּׁוּלתַן
Sultan, imperator, qua voce imperatores non
Chaldaei tantum, sed etiam Arabes ac Syri significari solent, et pro
voce שִּׁילהֹ reddit Chaldaeus:
משיחא Messias, ut
ambiguitatem2 explicaret. Eadem est
interpretatio Targum Hierosolymitani, quem sequitur R. Salomo, et in
Davidis gente imperium tantisper scribit futurum, dum venerit Messias.
Et cum ab eo quaereretur, ubinam regnum Davidis? respondit: in
Babylonia, ubi fingit superesse adhuc principes de gente sua3, qui populis illis exulantibus imperent; ridiculum,
inquam4, an impium figmentum, sed ea saeculi
barbaries erat. Floruit enim sub anno Christi MCC, ut mendacii non
facile posset convinci, cum esset Gallia longissimis aquarum et terrarum
spatiis a Babylone disjuncta5, quae tunc
Arabum imperio ac dominatu crudeli tenebatur. Hanc porro
interpretationem caeteri repudiantes, pro sceptro6 dignitatem ac praestantiam in gente Judae tamdiu futuram
tradunt7, quo advenisset, qui mittendus erat,
scilicet rex David, tunc enim potestatem illam in dignitatem regiam
concessuram putant. Alii vocem Schiloh ad locum referunt, ubi erat arca
foederis, quae inde translata est a Davide8.
Alii ad Saulem unguendum in Schilo traduxerunt, quae interpretatio plane
contraria est historiae sacrae, quia prius arca deducta fuerit a Schilo
in urbem Kiriathjearim, ac ne Saul quidem unctus est in9 Schilo. Talmudici autem10
Messiae venturi nomen Schiloh fore tradunt, recentiores haec ad regem
Chaldaeorum Nebuchodonosorem pertinere statuunt, quia regem Zedekiam
interfecerit, nec ullus postea regnum adeptus est de stirpe Judae, quod
falsum11 est, cum Zorobabel gentem12 postliminio reduxerit ad sedes avorum. Praeterea13 Senatus Judaeorum, de stirpe Davidis sub
principibus Asmonaeis14 aristocratiae

speciem tuebatur15, quem senatum Herodes
sustulit, caesis patribus praeter16 Semeam.
Sub eadem fere tempora17 Jesus Christus Deus
ac Dei filius ex Maria virgine natus est. Interpretes LXXII reddunt pro
voce Schilo, reposita illi, quasi ex littera ש servili significet, quod vel quae et
לה scriptum sit pro
לך, cum litterae
Echeri18
permutabiles sint19. Sed ista quidem vis est
scripturae sacrae illata. Postremo David Kimchi, ut caeteris omnibus
acutior videretur20, Schilo a Schiliath
derivare conatur, quae vox secundinas significat, quibus involvitur
Embryo, quasi diceret בַנוֹ
i.e. filius ejus, scilicet matris, quam
interpretationem miror Galatinum21
amplecti22 potuisse.


1. Genes. 49, 10. 
2. Alibi: dignitatem. 
3. Alii: Juda. 
4. Alii: dicam. 
5. Alii: distincta. 
6. Alibi: qui sceptri. 
7. Alii: credunt. 
8. 1 Regum. 7, 1 sqq. 
9. Alibi: ad. 
10. Deest in aliis codicibus. 
11. Alibi: factum. 
12. Alius: de gente regia populum. 
13. 1 Regum 11, 4 sqq. 
14. Alii: Ammonaeis. 
15. Alius: praeferebat. 
16. Alius: propter. 
17. Alibi: eodem ... tempore. 
18. Forte Ehevi (in margine unius codicis). 
19. Locus vulneratus. 
20. Alibi: videatur. 
21. De arcania catholicae veritatis l. 4. c. 4. 
22. Alibi: complecti.


SALOMO: Videtis, hujus loci obscuritatem tantam esse, ut ne argumenti
quidem species ulla probabilis elici queat ad Messiam eo tempore
venturum1 quo natus est Jesus. Jam vero rex
ultimus gentis Judaeorum fuit Zedekias. At tametsi Zorobabel a stirpe
Davidis populo Judaeorum praefuit sub rege Persarum anno mundi ter
millesimo 3432, ejus tamen posteri nulli fuerunt. Principatus vero erat
penes pontifices ex Aaronis gente. Quin etiam Maccabaei ex eodem Aarone
reipublicae dominatum una cum pontificatu tenuerunt usque ad Antigonum,
ultimum Asmonaeorum, centum viginti sex annos. Hunc enim duplici
nomine2 Christum i.e. unctum, quia rex et
pontifex maximus erat3, Herodes, a senatu
populoque Romano, rex Judaeorum appellatus, anno mundi ter millesimo
octingentesimo quarto mactari jussit. Quadragesimo post anno natus est
Jesus. Ex quo intelligitur, sexcentos circiter annos ante Christum
neminem de gente Juda principatum Judaeorum tenuisse, nec posse
vaticinium illud ad Jesum pertinere. Omitto multa, quae Galatinus ex
talmudicis libris sensu plane contrario detorsit, ut4 cum Messiam tunc natum scribit, cum aedes sacra
Hierosolymorum exscinderetur, eumque Messiam Romae latere, qui stato
tempore appariturus sit. Quae imperitis fucum fecerunt, cum illam
dicendi rationem allegoriarum plenissimam minus caperent.


1. Alii: futurum. 
2. Alibi: ratione. 
3. Deest in aliis codicibus. 
4. Alibi: et.


CURTIUS: Planum est igitur, vos eo loco oraculo1 parentis vestri ita haesisse, ut nemo vestrum, qui
hebraica et chaldaica tractatis2, sese
expedire potuerit, quae ad Jesum translata luce clariora sunt. Caetera
prosequamur3, ne uno tantum loco Judaei
haesisse videantur, ad quem4, credo5, illud Esaiae oraculum spectat: Ecce virgo
concipiet et pariet filium, et vocabit6 nomen
ejus Immanuel7. Hoc enim Lucas ad
Christum pertinere docet8.


1. Alii: oraculis. 
2. Alius: translantis. 
3. Alibi: persequamur. 
4. Alibi: ad quae. 
5. Alii: cedo. 
6. Alius: vocabitur. 
7. Jesaiae 7, 14. 
8. Lucae 1, 31 sqq.



SALOMO: Esaias nihil unquam de Jesu, multo minus de Maria1 matre ipsius suspicatus est. His enim verbis utitur:
הִנֵּה הָעַלְמָה i.e. Ecce
juvencula! Neque enim haalma virginem significat, sed eam, cujus vir
amore fruatur, ut etiam nunc Christiani theologi2, qui modo hebraica intelligunt, confiteri coguntur. Nam
ea vox usurpatur a Salomone in canticis amatoriis3 de iis, de quibus apud virgines disserere indecorum
fuisset. Itaque amicam vel adolescentulam significat. Argumento est
etiam, quod halmanah viduam appellant4, quasi
a viro divisam aut quae5 virum amisit. At
quoties in sacris litteris agitur de virginibus, agitur autem
saepissime, proprium verbum semper usurpatur, scilicet בטולה vel נְעַרָה6 vel utrumque
conjunctim7.


1. Deest alibi. 
2. Hieron. Calvin. in cap. 9 harmon. 
3. Cant. 1. 6. Proverb. 10. 
4. Jesaiae 47 et Ezech. 9 et 44. 
5. Alibi: quod. 
6. Desunt haec duo verba in aliis codicibus. 
7. Gen. 24. Levit. 20. Jer. 31. Deuter. 32. 22. Exod. 22.
Judic. 19. 21. 2 Sam. 13. 1 Regum 1. 2. Psalm. 43. Jesaiae 23. 37. Amos
5. 8. Zach. 9. Thren. 2.


CURTIUS: Cur igitur vox haalma de Rebecca diceretur, priusquam
nupsisset, erat enim pudicissima virgo?


SALOMO: At eodem capite בטולה
i.e. virgo diserte adjicitur, ut omnis
ambiguitas tolleretur. Absurdum autem fuisset, Esajam virginis partum
contra naturae leges significare et ambigua voce haalma, quae saepius
unicam significat, in tanto ac tam stupendo prodigio uti voluisse.
Historia vero ipsa aperte declarat, de uxore regis Achas Jesaiam
scripsisse. Nam cum exercitus duorum regum, scilicet Samariae ac Syriae
inferioris, totam Judaeam infestarent, vaticinatur prophetes, uxorem
regis adolescentulam filium parituram ac paulo post utrumque regem de
Judaea discessurum, ut contigit. Nam biennio post Abia1, regis uxor, sic enim Josephus2 appellat, peperit Ezechiam, religiosissimum omnium post
Davidem ac fortissimum principem, ac paulo post urbis obsidio soluta
est. Fuisset autem illa inanis spes liberationis ab hostibus regionem
vastantibus, si in nativitatem Jesu i.e. in annum octingentesimum dilata
fuisset.


1. Alibi: Albia. 
2. Antiq. jud. l. 13, 9.


CURTIUS: Cur igitur Jesaias signum seu prodigium pollicetur? Aut quid
prodigii fuisset, mulierem parere?


SALOMO: Non dixit vates prodigium, sed signum illud ante liberationem
futurum, quod regina masculum pareret. Nam tribus capitibus puelli
nascituri historiam complectitur; septimo capite puerum nasciturum
scribit et clamatum iri: Immanuel i.e. nobiscum Deus! Sequenti capite
haec scribit: Acceptis testibus gravissimis Uria et Zacharia prophetis:
Accessi, ait, ad filiam prophetae Zachariae (erat enim Abia regina filia
Zachariae, uxor regis Achas), quae conceperat et pepererat filium. Et
dixit Deus ad me: Voca nomen ejus Lamaher schalal chusch bas1 i.e. accelera praedam, festina direptionem, quia
priusquam proferre possit! Abi, Immi, i.e, pater mi, mater

mea! tollentur copiae Damasci et Syriae ante regem Samariae, ante regem
Assyriorum etc., quoniam Immanuel, nobiscum Deus est. Nono capite, cum
jam puer Ezechias biennium attigisset, liberatis obsidione civibus:
Puer, inquit, natus est nobis et vocabitur nomen ejus2 admirabilis, consiliarius, fortis, pater futuri
saeculi, princeps pacis3. Quibus verbis
aperte constat, ad Ezechiam regem omnia4
pertinere, nihil ad Jesum, quem veteres5 ex
oraculo Immanuel vocari debuisse querebantur6; hic enim Christiani plerique haeserunt7, quanquam illud inexplicabile est, quod evangelistae
tradunt, Jesum vocatum fuisse Nazaraeum8, ut
impleretur, quod scriptum est apud prophetas: Nazaraeus
vocabitur, cum nullus usquam propheta haec9 scripserit.


1. Jesaiae 8, 1. 
2. Alibi: ipsius. 
3. Jesaiae 9, 6 sq. 
4. Alibi: nomen. 
5. Alius: veteri. 
6. Justinus qu. 90. 135 ad orthod. 
7. Alii: haesitarunt. 
8. Matth. 2, 23. 
9. Alii: hoc.


CURTIUS: Utrumque nomen et Jesus et Immanuel Christo1 aptissime2 congruit. Jesus
enim salvatorem3 significat, quia genus
humanum salvaturus esset4, ut evangelistes
scripsit5. Ac ne quis haereat in eo, quod
Hieronymus et Chrysostomus nihil6 a prophetis
de nomine Nazaraeo7 scriptum reperiant8, ex quo suspicantur, aliquot prophetas Judaeorum
fraude intercidisse, nihil ea de re suspicandum, quoniam Nazaraeus
domicilii cognomen est, ubi erat educatus.


1. Luc. 1. 2. 
2. Alius: apertissime. 
3. Alius: servatorem. 
4. Alius: servaturus. 
5. Alibi: scribit. 
6. Alius: nusquam. 
7. Alibi: nomen Nazaraei. 
8. Alibi: reperiri.


FRIDERICUS: Mihi videtur Osiander nomen Jesu non a verbo יָשַׁע, quod servare significat, deducere
voluisse, sed a sacratissimo Dei nomine יהוה, copulata1
salutari littera ש,
hunc in modum יהשוה,
ut naturam divinam cum humana tunc
conjunctam fuisse intelligamus, cum Jesus nasceretur2.


1. Alibi: copulatur. 
2. Alii: natus est.


CORONAEUS: Sed ut Salomo oraculi sententiam ad Ezechiam pertinere
acutissime1 contendat, non video tamen,
Ezechiam vocatum fuisse Immanuelem2, multo
minus haec3 ei congruere: Admirabilis,
consiliarius, Deus fortis, pater futuri saeculi, ut fulciat regnum
Davidis in aeternum, quae verissime Christo Deo conveniunt, ut haec
quoque4: Progerminabit virga de radice
Jesse et flos de ramis ejus prodibit, super quem spiritus Dei, spiritus
sapientiae, fortitudinis, scientiae, prudentiae conquiescit, quae
tam dilucide ad Jesum pertinent, ut non futura, sed praesentia, non
umbram, sed rem ipsam Esaias acu tetigisse videatur.


1. Alii: argutissime. 
2. Alius: Immanuel. 
3. Jesaiae 9, 7. 
4. Jesaiae 11, 1 sqq.


SALOMO: Quae Esaias praedixerat, filium regi, nasciturum, biennio post
contigisse videmus ex1 ipsius prophetae
verbis, quando2 sequente capite: Puer,
inquit, natus est nobis et filius datus est nobis

etc. Neque enim lingua hebraica patitur eo loco praeteritum usurpari pro
futuro, grammatici omnes Hebraeorum reclamant.


1. Alius: in. 
2. Alibi: quae.


CORONAEUS: Cur igitur puerum Ezechiam Dei nomine appellaret?


SALOMO: Vox Hebraica אל nihil aliud
significat, quam robustum et potentem. Declarat igitur Esaias, Ezechiam
heroëm non modo magnanimum, potentem, pacificum ac prudentem in
republica gerenda, sed et pium ac religiosum futurum, ut quidem1 princeps exstitit omnium post Davidem pietate,
prudentia, consilio, virtutibus omnibus clarissimus.


1. Alibi: quemadmodum.


FRIDERICUS: Mirum videri non debet, si Judaei oracula aliquantum obscura
alio detorquent, cum ea ipsa, quae nihil obscuritatis habent, sed in
perspicua luce posita sunt, argutiarum caligine obruere ac solis ipsius
splendorem obvelare conentur. Quanquam innumerabilia sunt ejus rei
oracula, quibus vaticinium illud Jeremiae1
confirmat: Ecce, inquit dominus, veniet dies, ut excitem
germen justum Davidi; regnabit rex prudenter ac juste imperabit, in
diebus ejus servabitur Juda et Israël cum securitate florebit, et hoc
nomen ejus, quo vocabunt eum Deus aeternus justitia nostra. Utitur
insuper2 sacratissimo nomine יהוה, quod nulli creaturae communicabile est, unde
colligit acutissimus quidam theologus3 ex hoc
Hieremiae loco, Messiam Deum futurum, quae4
ad Ezechiam nullo modo referri possunt, cum ante mortuus esset, quam
Hieremias nasceretur.


1. Jerem. 23 et 33. 
2. Deest in alio codice. 
3. Calvinus. 
4. Alibi: quae ... potest.


SALOMO: Haec ad Zorobabelem, principem regiae stirpis, pertinere,
sequentia declarant, quoniam hic populum de captivitate Babylonica in
Judaeam reduxit. Id1 autem2, quod Fridericus subjecit ex Hieremia: Vocabunt eum
Deus aeternus, nusquam in ullis exemplaribus legi: Vocabunt
eum, sed vox יִקְרְאוּ h.e.
clamabunt sive alta3 voce dicet populus: Deus
est justitia nostra! Quae phrasis hebraica est frequens in sacris
litteris et ab eodem Hieremia paulo post usurpata4: In diebus illis, inquit, servabitur5 Juda, Hierosolyma otium colet et vocabitur Deus
aeternus justitia nostra. Nam utroque loco adjectum est nomen
Jehovah. Quis autem tam ineptus est, ut Dei nomen urbi tribuat?
Consimilis est locutio haec: Et vocavit6
Jacob aram: fortis Deus Israëlis7. Item apud
Ezechielem8: Et Hierusalem vocabitur Deus
aeternus nomen ejus i.e. יהוה
per Mappik in הּ, quod
foemininum sonat, non masculinum. Videtis, in quos errores linguae
sanctae ignoratio deploranda theologos christianos adegerit9.


1. Alibi: Quod. 
2. Desunt duo haec verba in alio codice. 
3. Alibi: elata. 
4. Jerem. 33, 16. 
5. Alius: separabitur. 
6. Alibi: vocabat. 
7. Genes. 33, 20. 
8. Ezech. 25, 3 sqq. 
9. Alii: adegit, vel: redegerit.



FRIDERICUS:1 Mirabiles argutiae conflantur a
Judaeis non tam ignaris, quam pervicacibus, ut perspicua scripturae
sacrae loca quasi atramento sepiae2 suffusa
delitescant3. Caetera videamus.


1. Alii: CURTIUS. 
2. Alii: saepius. 
3. Alii: deleant.


CURTIUS:1 Locus est in libro psalmorum2: Dixit dominus domino meo, sede a dextris
meis; quo Christus ipse indominatam Judaeorum pervicaciam apte
convincit, ut Messiam Deum esse doceret: Si David, inquit3, vocat Christum dominum, quomodo filius ejus
esset? tunc enim4 obticuisse scribit.


1. Qui habent antea CURTIUS pro FRIDERICUS, omittunt hîc
CURTIUS. 
2. Psalm. 109 (110), 1. 
3. Matth. 22, 40. 
4. Addunt alii: Matthaeus.


SALOMO: Probabile est, illos obticuisse1, ne
ineptire in re tam futili2 viderentur, primum
quia hic psalmus non est Davidis. Sunt enim psalmorum auctores decem,
quos enumerat R. David Kimchi in hebraicis commentariis ad psalmum
primum. Hic autem psalmus est ordine CIX, ac in fine psalmi LXXII haec
verba subjiciuntur: Finis orationum Davidis3.
Ex quo intelligitur, consequentes psalmos non esse Davidis, nam in eo
vim argumenti collocarunt, quod haec verba Davidis esse arbitrantur4.


1. Alii: obmutuisse. 
2. Alius: subtili. 
3. Addunt alii: filii Isai. 
4. Alii: arbitrarentur.


FRIDERICUS: Cur igitur inscribitur psalmus Davidis?


SALOMO: Omnia exemplaria hebraica1 vacant hac
epigraphe, ut psalmus centesimus trigesimus septimus, tametsi a Latinis
inscribitur psalmus Davidis, nihilominus quingentesimo2 fere anno post scriptus est, i.e. post reditum ab exilio
Babylonis, ut illa declarant: super flumina Babylonis. Sed cum
inter decem autores psalmorum David caeteros dignitate superaret,
inscriptio totius libri tributa ei est, tametsi de psalmis centum
quinquaginta haud plures octodecim a Davide conscripti ferantur.
Quanquam si psalmus ille Davidis esset, christiani tamen theologi
argumentum illud Christi frigere3
tradunt4; quia fieri potuisse ajunt, ut
Christus Jesus5 Messias futurus Davidem
opibus ac potentia longe superaturus fuerit.


1. Alii: Ebraeorum. 
2. Alii: quinquagesimo. 
3. Alibi: frigide. 
4. Calvinus in harmonia (hom. ev.) in cap. 22 Matth. 
5. Alii: sive.


CURTIUS: Quae theologorum christanorum auctoritate probantur1, unumquemque probare oportet2. Qui3 profecto locis omnibus
Christi deitatem asserunt et de hoc psalmo Davidis convincunt, vocem
Adonai Deo soli convenire, ut de Messia tunc futuro illud interpretandum
sit.


1. Alius: Qui ... autoritatem probant, ubique etc. 
2. Alii addunt: si probant etc. 
3. Deest in aliis codicibus.


SALOMO: Vox Adonai per ָ 1 creatori tribuitur, per ַ 2 vero creaturae,
ut grammaticis notum est. At in hoc psalmo nec patach nec kamez
scribitur: sed hoc modo לְאְדֹנִי,
quae vox nunquam creatori tribuitur. Ac tametsi psalmi scripti fuissent
hebraice sine vocabulis notis, cum interpretatio graeca prodiit3, ut ex infinitis locis intelligitur, ac
potissimum ex psalmo

trigesimo et quadragesimo sexto, nihilominus tamen ex ipsa
prolatione4 nec kamez, nec patach in
penultima syllaba percipi potest.


1. I.e. kamez. 
2. I.e. patach. 
3. Alii: cum interpretatione graeca prodiit. 
4. Alius: interpretatione.


CORONAEUS: Quis melius psalmum interpretari aut1 scire potuit, quam Christus ipse?


1. Alibi: ac.


SALOMO: Profecto quam plurima loca in sacris litteris in aliam
sententiam imperite1 detorta videraus, ut
illud: In omnem terram exivit sonus eorum2, quod apostolis tributum est, cum tamen de sideribus et
coelis illic agatur. Et illud: Minuisti eum paulo minus3 ab angelo ad Christum referunt, qui tamen, si
minor angelis fuisset, Deus nullo modo esse potuisset.


1. Alibi: immerite, vel: impie. 
2. Ps. 19 (18), 5. 
3. Ps. 8, 6 (cf. Hebr. 2, 7).


CURTIUS: Vox מֵאֱלֹהִים
significat: a Deo, ut sit sensus: Christum, tametsi patri aequalis quoad
divinitatem, eo tamen fuisse inferiorem sit quoad humanitatem.


SALOMO: Hanc interpretationem funditus evertit uterque Chaldaeus
interpres, qui vocem hebraicam reddunt1
chaldaice מאלהים i.e. ab
angelis, quam LXXII interpretes reddunt: παρ᾽ ἀγγέλους, ut ambiguitas
τοῦ
אֱלֹהִים quae in
Deum et angelos convenit, omnino tolleretur. Agitur enim de hominis2 dignitate et praestantia, cui cum Deus omnia
subjecisset3, angelis tamen paulo inferiorem
fecit. Consimile est illud: Foderunt manus meas et pedes
meos4, quae plane desunt Hebraeis5. Sic enim scriptum est: עֲדַת
מְרֵעִים הִקִּיפוּנִי כִי סְ בָבוּנִי כְלָבִים כָּאֲרִי יָדַי
וָרַגְלָי: i.e. Congregatio impiorum offendit me, sicut leo
manus meas et pedes meos. Chaldaeus vero interpres Jonathan hoc modo
reddidit: Congregatio impiorum obsedit me, mordentes sicut leones,
manus meas et pedes meos. Vox enim כַאֲרִי in
כַאֲרוּ
mutata est, ut David Kimchi copiosissime docet, ut ad manuum et pedum
confixionem crucifigi6 accommodarent.


1. Alibi: reddit. 
2. Alii: hujus. 
3. Alibi: subjunxisset. 
4. Ps. 22 (21), 17. 
5. Haec quatuor verba omittit alius codex. 
6. Alius: crucifixionem.


FRIDERICUS: Imo verius est, a Masoretis recentioribus verbum
כארו in
כארי
mutatum1 esse, propter
litterarum affinitatem. Argumento sit, quod interpretes LXXII, qui jussu
Ptolomaei Philadelphi regis ex Ebraeis biblia graeca fecerunt, verbum
graecum ὤρυξαν i.e. foderunt, non
inseruissent pro vocibus ὥςπερ
λέων, quae nullam inter se affinitatem habent.


1. Alius: corruptum.


SALOMO: Agnosco illud utilitatis habere veterem interpretum LXXII
interpretationem, ut quid in altera mutare licet, in altera non liceat,
propter hebraicae et graecae linguae dissimilitudinem, ut cum Moses
scripsisset, Israëlitas annos 430 in Aegypto transegisse, interpretes
LXXII reddiderunt eundem numerum. Sed quia vox τετρακοσίων similis est voci τριακοσίων, plerique trecentos emendari
putant oportere, quia vix annos 140 in Aegypto

transegisse videantur, si aetates cujusque colligas1. Nihil tamen immutandum venit, cum hebraicae dictiones
integrae nullam sui diminutionem patiantur, sed a foederibus cum
Abrahamo percussis et promissione ei divinitus facta usque ad exitum
ex2 Aegypto numerus sibi constat, ut omnes
intelligant, per Aegyptum secretiori sensu intelligi terrestre
domicilium. Necesse est igitur, ad Hebraeorum fontes3, si quid ambigitur in Graecis, redire. Atque ex eo
intelligitur, quanta fide et integritate majores nostri sacras litteras
incorruptas nobis reliquerint. Nam cum antea vocalibus, punctis,
accentibus ac versuum distinctionibus scriptura vacaret, theologi post
extremum templi excidium ac potissimum Ben Asser et Ben Naphthali,
principes4 Masoretarum, libros singulis
capitibus, capita versibus, versus distinctionibus, distinctiones
syllabis, syllabas vocalibus et accentibus denotarunt. Nec eo tamen5 contenti, versus omnes numero complexi sunt, et
libri cujusvis medium designarunt, ne quid usquam addi aut detrahi
posset, ut librum Geneseos versus 15346
complecti notarunt, ac libri medium in his verbis esse: In gladio tuo
vives. Idem in caeteris libris fecisse videmus, in psalmis
accuratius. In quatuor enim libros et illo in capita distinxerunt, et
versum, qui medius est omnium librorum, notarunt7. Numerus autem versuum quinque librorum Mosis est 5845,
prophetarum 92948, hagiographorum 86649. Ac ne quid additum aut detractum esse videri
possit, Ptolomaeus Philadelphus sacras tabulas Hebraeorum in graecam
linguam transferri maximis sumptibus mandavit, trecentis amplius annis
antequam10 Jesus nasceretur, ad idque
conficiendum viros LXXII ex duodecim tribubus selectissimos accessere
non dubitavit. Accessit etiam triplex interpretatio Chaldaica, una
Onkeli11, quem Latini Aquilam vocant, qui
floruit ante secundi templi excidium, altera Jonathanis12, qui a Graecis eadem nominis significatione Theodotio
detur et floruit ante Jesum annos quadraginta duo. Tertia est13 Hierosolymitana, post excidium templi, quae fusior est
et cum paraphrasi, ut quod in scripturis obscure aut14 ambigue dictum erat, planius ac melius intelligeretur:
ut immerito15 Hieronymus queratur, quaedam
loca bibliorum, quae deitatem Jesu continebant, ab interpretibus LXXII
omissa fuisse, ut gratiorem et acceptiorem redderet16 suam, quam veterem, a quibus omnia corrasit17, interpretationem. Quae autem ad

historiam pertinent, ut octo versus postremi librorum18 Mosis, a Josua scripti traduntur, ut duodecim versus
postremi libri Josuae a Samuele, qui etiam librum Judicum ex antiquitate
majorum collegit et Samuelis primum librum usque ad caput vigesimum
quintum. Libros autem Regum magna sui parte Hieremiam scripsisse ajunt,
scilicet duos posteriores, uti a majoribus collectos acceperat, ut
Esdram librum Paralipomenon19, in quibus
continentur libri Hananiae, Nathanis et Gadi prophetarum.


1. Cahal cum patre Levi descendit in Aegyptum, vixit autem ille
annos 133. Ejus filius Amram vixit annos 137. Moses, filius Amram, natus
erat annos 80, cum eduxit populum. Demus, Cahal, cum in Aegyptum
descendit, annum vigesimum attigisse, et cum genuit Amram, annum 30
explevisse, detrahendi erunt anni 100, qui absorbentur in annis Amram,
quem si demus fuisse annorum 40, cum genuisset Mosen, summa erat annorum
140. (Theod. Beza.) 
2. Alius: ab. 
3. Alibi: fontem. 
4. Alibi: princeps. 
5. Deest in aliis codicibus. 
6. Alibi: 1504. 
7. Versus medius est in psalmo 77, 35: Deus excelsus
redemptor eorum est. 
8. Alii: 9224. 
9. Alii: 8064. 
10. Alii: quam. 
11. Alii: Onkelosi. 
12. Alii: Jonathani. 
13. Deest in aliis codicibus. 
14. Alibi: et. 
15. Alius: merito. 
16. Alius: redderent. 
17. Idem: corraserunt. 
18. Alibi: libri. 
19. Vid. postremum (50) caput libri primi Paralipom.


FRIDERICUS: Sed cum de sacris litteris agit Salomo, nihil de tabulis
Novi Testamenti. At vetera Testamenta jubentur valere apertis Novi
Testamenti tabulis, ut novis pactibus, novis legibus, novis foederibus
vetera semper cessisse videmus.


SALOMO: Demus illud de testamentis ac foederibus, modo sit idem
posterioris, qui prioris autor Testamenti, nec falsae sint aut suspectae
tabulae. At Novum Testamentum Christianorum non est ejus, qui prima
foedera in monte Horebi scripsit et promulgavit, non coram septem
testibus puberibus masculis, sed coram sexcentis millibus testium
praeter foeminas, servos et peregrinos. Novum autem Testamentum,
qualecunque aut cujusque sit, nemo affirmare potest. In eo tamen tot ac
tam multa detracta, addita, suspecta, commutata1 videmus, ut lectionum varietates habeat plus quam
trecentas. Nec tantum litteris aut2 syllabis
aut dictionibus, sed etiam periodis aut integris capitibus additis,
mutatis, detractis. Argumento sit, quod Epiphanius scribit, exemplo
Marcionis, Johannis discipuli, duo priora Lucae capita defuisse: in
quibus tamen ea continentur, quae nusquam ab3
aliis scriptoribus prodita fuere, scilicet angeli legatio ad Mariam,
partus virginis stupendus, magorum ab extremis oris profectio in4 Judaeam, stella praeeunte ad ea loca stabulorum,
in quibus virgo peperisset. Fuit autem Marcio Johannis evangelistae
discipulus, vir imprimis Christianorum studiosissimus, quippe qui
sestertia quadringenta in ecclesiam christianam profudit, qui quo
propius aberat ab elementis reipublicae christianae, eo minus a rerum
gestarum veritate potuit aberrare. Is ergo totum5 Lucae evangelium ut plane corruptum rejiciebat, ut quidem
Tertullianus6 scribit.


1. Alius: subjecta, commentata. 
2. Alibi: ac. 
3. Alibi: nunquam de. 
4. Alii: ad. 
5. Alibi: omnino tum. 
6. Contra Marcionem.


CORONAEUS: Marcioni, haeresiarcharum maximo, fides omnis jure derogatur,
cum ab isto1 evangeliorum corruptore
Manichaei errorum fontes ac flumina in universum orbem derivarint, ut
non immerito Tertullianus scripserit, unam epistolam Pauli ad
Philemonem2 falsarias Marcionis manus
evasisse ob sui brevitatem, quam ab eodem corruptam esse querebatur
Epiphanius.


1. Alibi: ipso. 
2. Desunt duo haec verba in alio codice.



SALOMO: Nihil ad Marcionis opinionem confirmandam valent illa duo priora
capita Lucae, nec verisimile est, caeteros evangelistas legationem illam
coelestem, partum virgineum, stellam magorum ducem1, denique res omnium maximas fuisse praetermissuros, cum
levissima quaeque complectantur ac saepe2
iidem eadem repetant, usque ad dysenteriae et haemorrhagiae curationem.
Aliud etiam est argumentum, duo priora illa capita Lucae scriptis
adjecta fuisse, quod tertium caput, quasi totius historiae
praefatio3, sic incipit: Anno quinto et
decimo imperii Tiberii Caesaris, Pontio Pilato praeside Judaeae,
Tetrarcha vero Galilaeae Herode, Philippi fratre Tetrarehae Barcoae et
Abilenes, sub pontificibus Hanna et Caiapha factum est verbum domini ad
Johannem etc. Haec initia sunt prophetarum ac historicorum fere
omnia4 communia. Sic enim incipiunt Daniel,
Ezechiel, Hoseas, Michaeas, Zephanias5,
Zacharias, Esdras, quos imitatus Lucas, initium hoc futurae historiae
fecerat, ut satis perspicuum, duo priora capita alterius esse potius,
quam auctoris.


1. Alii: stellas ... duces. 
2. Alii: saepius, vel: saepissime. 
3. Alius: prolusio. 
4. Deest in alio codice. 
5. Alii: Sophonias.


FRIDERICUS: Particula autem1 δὲ initio posita satis declarat, ad praecedentia
pertinere2.


1. Deest alibi. 
2. Addunt alii: ἔδει
δὲ.


OCTAVIUS: Nihil habeo, quod ea de re statuere possim1, sed memini me in sacris litteris Alcorani legisse,
legationem illam angeli ad virginem Mariam et ea, quae de partu virgineo
feruntur, plurimum tamen a Lucae scriptis discrepantia. Sic enim Gabriel
ad Mariam inducitur a Muhammede: O Maria, omnibus mulieribus ac
viris2 splendidior, purior ac jucundior, tibi
gaudium summi nuncio, cum verbo Dei, cui nomen est Jesus Christus, vir
optimus ac sapiens ab universitatis creatore mittitur. Ad quem illa:
Virum non attigi, Deus aeterne, quomodo pariam? Huic angelus: Omnia,
inquit, Deo facilia sunt. Ipse filium tuum divina virtute augebit,
librum legis, verum evangelium3 docebit,
coecos et mutos curabit, leprosos mundabit, mortuos excitabit, vetus
Testamentum confirmabit.


1. Alius: Nihil ea de re statuere possum. 
2. Alius: Omnibus utrique ac mulieribus. 
3. Alius: librum legiferum et evangelium.


SALOMO: Fateor quidem, Muhammedem subjecta illa Lucae capita legisse
forsitan aliter, quam scripta sint1, cum
infinita sit scripturarum varietas. Sed quod attinet ad particulam autem
initio capitis tertii, facilius fuit ei, qui duo capita subjecerat,
inserere, quam virgineos conceptus et partus, repugnante natura,
philosophis persuadere.



1. Alibi: sunt.


TORALBA: Non tam mirabilis mihi videtur partus virgineus, quam piscium,
avium, reptilium examina, quae prius demonstrata sunt, sine patre
repente prodire. Audistis Fridericum narrantem, daemonum ac foeminarum
concubitus et amplexus foecundos, idque tam usitatum esse, ut non tantum

Augustinus1 impudentes judicet, qui dubitent,
sed etiam Thomas Aquinas et caeteri fere theologi communi quadam
sententia foeminarum partus a daemonibus conceptos ut rem omnium
certissimam asseverarint, quae a Joanne et Francisco Pico2, philosophorum saeculi sui doctissimis, confirmantur.
Quae si vera sunt, quid mirum, si virgo sine hominis concubitu, angeli
officio concepit ac peperit? Accedit illud, quod non solum stirpes et
animantia pleraque sine ullo semine ex intimo terrae ac sinu ac utero
prodeunt, sed etiam id ipsum de hominibus pingui solo, calore coelesti
temperato factum, Anaximander, Empedocles, Anaxagoras, Plato ac tota
Arabum schola, auctore Avicenna, confirmant3;
inter historicos auctores Diodorus Siculus, Pausanias, Justinus, Strabo,
denique Aristoteles4 ipse in eadem sententia
fuisse videtur, ut omittamus poetas, apud quos nihil frequentius. Quin
etiam Maro, Varro, Plinius, Solinus, Justinus, Strabo, Columella, Silius
Italicus5 equas Lusitaniae saepius sine
maribus concipere ac parere, sed pullos ita natos triennium non excedere
tradunt. Incredibilis est, inquit Varro, foetura in Lusitania, sed tamen
vera, equos vento concipere, de quibus Maro:


Ore omnes verso in Zephyrum stant rupibus altis

Exoptantque leves auras et saepe sine ullis

Conjugiis vento gravidae, mirabile dictu.


Id quod Homerus antea de Achillis equis scriptum reliquerat. Non igitur
tam mirabilis videri debet virginis partus.


1. De civ. Dei l. 18. 
2. Joh. Picus in positionibus; Franciscus Picus l. 4
praelect c. 4. 
3. Plutarchus de placitis philos; Plato in Protagora,
Politico, Menexeno, Critia. 
4. Probl. sect. 10 et l. 2 de republ. 
5. Virgilius in Georgicis, Ovidius in Metamorph. Arrianus l.
3 de venat. Varro de re rustica. Plinius hist. nat. 1, 30. Solinus cap.
44. Columella l. 6.


SENAMUS: Demus haec, tametsi rarius accidunt, fieri tamen posse,
non1 repugnante natura; sed contra naturam
est, ut Christus natus sit utero virginis plane concluso, contra quam
Tertullianus scribit, virginem patefacti2
corporis lege peperisse, quod omnes theologorum scholae coarguere non
dubitarunt, quia Dei et hominis naturam in Christo unitam3 naturae lege solutam fecerant4.


1. Deest in alio codice. 
2. Alibi: patefactam. 
3. Alibi: naturae in Christo unitae; vel: naturam
in Christo unitam. 
4. Alii: fecerunt.


OCTAVIUS: Ismaëlitae Christum nec Deum nec Dei filium fuisse asseverant.
Sic enim in sacris Alcorani litteris scribitur: Multi mentiuntur, Deum
habere filium. Item1: Dic illis constanter,
Deum esse unum, incorporeum, qui nec genuit, nec genitus est, nec habet
quemquam sui similem, Jesum virum optimum esse et faciem2 omnium populorum, qui etiam Ruach3 dicitur, quod4 ipsi spiritum
et ventum Dei interpretantur. Illud tamen confitentur, Christum ex
virgine natum, cujusmodi plures esse putant, quos vulgari sermone
Nephlis Ogli, Britanni Merlinos, Germani Wechselkinder

appellant. Quin etiam in Hispaniola5
occidentalis Indiae persuasum erat, Concotonem Deum cum foeminis
concumbere et qui ex eo concubitu nascerentur, duplici corona insignes
esse. Quae antiquissima opinio veterum videtur fuisse, ut superius
Toralba disseruit. Sic enim Josephus6: Multi,
inquit, angeli Dei mulieribus misti contumeliosos filios genuerunt,
πολλοὶ
γὰρ ἄγγελοι Θεοῦ γυναιξὶ συμμιγνύμενοι
ὑβριστὰς ἐγέννησαν παιδάς.


1. Azora 121. 
2. Alius: facem. 
3. Alii: Ruella. 
4. Alii: quem. 
5. Alius: Hispania. 
6. Josephus libr. 2 Antiquit. Augustinus in c. 2
Genes.


FRIDERICUS1: Cur Ismaëlitae Christum ex
virgine natum Dei verbum et spiritum appellant, si tantummodo putant,
virum optimum fuisse?


1. Duae hae sequentes Friderici et Octavii interlocutiones desunt
in alio codice.


OCTAVIUS: Christum quidem prophetis omnibus ac Muhammede longe
superiorem esse, Ismaëlitae agnoscunt. Sic enim scribitur1 Deum Judaeis dixisse, Christum Mariae filium, cui dedimus
evangelium, lumen et confirmationem Testamenti et rectam viam timentibus
Deum, ad vestrae legis cumulum et consummatam perfectionem. Item in
capite Elmeide: designavimus hominum vestigia per Jesum filium Mariae
veracissimum eique dedimus evangelium, in quo est lux et veritas
aperta.


1. Azora 12.


CURTIUS: Si veritatem apertam in eo fuisse fatentur Ismaëlitae, cum
aperte Christus dixerit1 Ego principium
sum, qui loquor vobis, cur Deum esse negant?


1. Johannis 8, 25.


OCTAVIUS: Haec verba negant a Christo prolata, sed a falsariis
evangeliorum corruptoribus subjecta fuisse.


SALOMO: Profecto Jesus in synagoga majorum rogatus, cur se Dei filium
jactaret: Nonne scriptum est, inquit, ego dixi, Dii estis et
filii excelsi omnes?1 Quibus verbis
expresse2 declaravit et quidem actu legitimo,
non aliter se Dei filium esse arbitrari, quam caeteros mortales. Tametsi dictum
illud Davidis אֱלֹהִים אַתֵם
vertit Chaldaeus interpres: אַנְגְלִי אהין מלאכיא
i.e. angeli vos. Deinde idem interpres corrupta voce Graecorum
אַנְגְלִי usus est, scilicet:
Vos quidem magistratus ac
judices angelis nihilo vos inferiores esse arbitramini, omnes tamen ad
unum usque ruere necesse est. Haec enim ad principum ac tyrannorum
acerbam castigationem, non ad laudem dicta sunt, ut putat
evangelistes.


1. Psalm. 82, 6. 
2. Alii: aperte.


CURTIUS: Justa quidem oratio Christi est ad Pharisaeos. Ut illis eriperet
criminandi occasionem, ad apostolos vero conversus: Vobis,
inquit1, datum est nosse arcana Dei,
caeteris autem parabolis, ut scilicet criminationem dilueret2, quae in eo potissimum exstitit, quod se filium
Dei jactaret. Nam si vulgaris ea fuisset appellatio, qua quisque Deum
parentem omnium communem agnoscit, inanis erat adversus eum accusatio.
Fuit igitur in eo generatio quaedam sublimior ac divinior filii, qui ab
aeterno tempore

genitus est, sic enim saepius usurpatur, ut hoc differat ab hominibus
filio, quo nomine se ipsum appellavit, quia verus homo fuit et hominis
i.e. virginis filius et verus Deus, ab infinita aeternitate a Deo
genitus3.


1. Matth. 13, 11. 
2. Johannis 9, 16 sq. 
3. Matth. 3. 4. 14. 17. 25. Marc. 1. 3. 5. 9. 15. Luc. 1. 3.
4. 10. Joh. 8. 13. 14. 17. Rom. 1. 8. Hebr. 1. 5. 7.


SALOMO: Si ab aeterno tempore genitus est, originem illam non corpoream
fuisse oportet.


CURTIUS: Ab aeterno quidem genitus est, incorporea generatione sine
matre, postremis vero temporibus in utero virginis officio spiritus
sancti genitus est sine patre.


SALOMO: Cur igitur ubique appellatur filius Davidis et filius Josephi?
Frustra enim Matthaeus et Lucas stirpem Jesu a Davide usque ad Josephum
derivarent, nisi filius Josephi extitisset; huc enim pertinet utriusque
historia, ut illum de gente Juda et quidem de regia stirpe Davidis
oriundum esse docerent1, alioqui Messias non
futurus, ut ex oraculis prophetarum intelligitur, scilicet Davidis
gentibus ac stirpi Messiam deberi. Quin etiam in ipsis Talmudicis libris
Messias appellatur David, quoniam a stirpe Davidis germinaturus
esset.


1. Matth. 8. 12. 13. 26. 29. Marc. 2. 6. 9. 13. 14. Luc. 6. 9.
12. 18.


FRIDERICUS: Certe Suidas1 memorabilem
historiam narrat, scilicet Jesum sacerdotem a collegio pontificum
cooptatum fuisse, propter summam ejus eruditionem ac pietatem, et cum
originem ejus exquirerent, tum a matre tum a propinquis et obstetricibus
compertum esse, de virgine a spiritu sancto conceptum, prius angelo
denunciante, filium Dei futurum, qui nasceretur, idque a sacerdotibus in
acta publica relatum. Connubia vero cum agnatis et gentilibus jubente
lege saepius contrahebantur. Itaque satis erat Josephi stirpem a Davide
dici, ut intelligeretur, Mariae uxoris genus ab eadem stirpe deduci.
Tametsi
plerisque placet, Mariae genus ad Leviticam2
et Davidicam gentem pertinere.


1. In voce Ιησους. 
2. Alius: regiam.


SALOMO: Novum profecto est, foeminas gentem propagare, cum familiae
finem faciant. Lex autem illa de maritandis ordinibus in eadem tribu,
omnium fere consensu ac usu diuturno jam antiquata pridem erat, ut
videmus, avum Davidis sibi despondisse Moabitidem uxorem propinqui viduam:
ac Jojadam pontificem maximum Leviticae tribus, uxorem duxisse de tribu
Judae regiae stirpis, quia legi vetanti satis cumulate fiebat, si
praedia1 ex una tribu in aliam non
traducerentur, quae sola fuit legis ferendae causa. Quis tandem fabrum
regiae stirpis uxorem domum duxisse putet?


1. Alibi: praesidia.


FRIDERICUS: Etiam regum nepotes ac posteros inopes a pecunia fabrilia
tractare, quis dubitet? cum nec Dionysio tyranno de imperii culmine1 dejecto turpe fuerit, quod ludimagister esset,
nec filio Persei, regis Macedonum,

aut2 Jubae regi, quod inter mancipia
scribarum censerentur. Ita nec mirum debet videri, si posteri Davidis,
in Chaldaeam exsules abducti, obsequia servilia victoribus
praestiterunt.


1. Alibi: de imperio. 
2. Alibi: nec.


SALOMO: At postliminio redeuntes posteri Davidis, quotquot fuere,
honores senatorios1 adepti sunt. Quanquam
Matthaeus et Lucas non modo cum historia, sed etiam secum ipsi
discrepant, ut alter Jesum a Salomone, alter a Nathane2 infinita nominum varietate deducat; uterque enim tum a
Philone Hebraeo3, antiquitatis auctore
optimo, tum etiam ab historia sacra plurimum dissident; quod cum4 etiam argutus theologus5 ferre non posset, aperte scripsit, effici nullo modo
posse ex Matthaei et Lucae scriptis, ut Jesus a Davide originem traxisse
videatur. Ex duobus6 enim alterum fieri
potest, ut utraque theogonia seu genealogia falsa sit, alterum non
potest, ut plus una sit vera, cum utraque stirpites7 omnino diversas habeat, scilicet Salomonem et Nathanem
fratres. Illud enim in tanta repugnantia proditum est, ab utroque
evangelista Boas, Salomonis filium proavum esse Davidis, cum tamen inter
utrumque intersint anni 3728. Levius est
etiam, quod Justinus Martyr9 scribit, contra
quam10 caeteri sentiunt, Eli fuisse Josephi
patrem adoptivum. Quod autem ad Suidae historiam attinet, ne Christiano
quidem ulli praeter Suidam probatur, cum aperte pugnet11 cum omnibus scriptoribus evangeliorum. Electionem vero
fieri sacerdotum apud Judaeos inauditum est, multo minus etiam de stirpe
regia. Cui regulae12 cum derogare conaretur
Usias rex ac pontificibus honores praeripere obsistentibus repente
lepram contraxit, quia genti Aaronis tributum erat lege divina
sacerdotium, idque extra sortem et suffragium, caeteris tribubus ab
aditu sacerdotii exclusis.


1. Alibi: nomen senatoris, vel: honores
servatoris. 
2. Alius addit: cum. 
3. Lib. 1 de genealogia. 
4. Deest in alio codice; alius: id cum. 
5. Calvinus lib. 1 de harmon. 
6. Legit alius codex ita: Ex duabus enim lineis non
potest ut plus una sit vera, cum utraque stirpites omnino diversos
habeat, scilicet Salomonem et Nathanem fratres. 
7. Alibi: stipites. 
8. Alii: 368. 
9. Quaest. 131 et 133 ad orthodox. 
10. Alii: quam. 
11. Alii: nam ... pugnat. 
12. Alius: legi.


CURTIUS: Erroris opinione falluntur, qui non vident, nomina propria in
sacris litteris saepius commutari. Nam qui Azarias rex Judaeorum
loco1 dicitur, idem alibi Ozias appellatur.
Item Esdras mox Athiarsatha, mox Nehemias, mox2 Malachias vocatur, et qui saepius Artaxerxes, interdum
Ahasverus et Asverus dicitur. Quare de nominibus minime laborandum est,
modo rem teneamus, scilicet Christum ad Davidem3 genus referre, sive a Salomone vel4 a Nathane ducatur, cum uterque Davidis filius esset.


1. Alius: Judae uno loco. 
2. Alius addit: etiam. 
3. Alibi: Davidis. 
4. Alius: sive.


SALOMO: Sint haec Matthaei et Lucae μνημονικὰ ἁμαρτήματα,
sed urgent graviora. Aut enim Josephus est pater Jesu, aut alius.
Si non est pater Josephus, inanis1 est
illa gentilium descriptio a Davide, vel etiam

ab Adamo repetita; sin est natura pater, nec Maria virgo sit, nec alia
fuerit, quam caeterorum hominum origo. Sin Mariam stirpis Davidicae
fuisse arbitrantur, de conjugio Josephi argumentum incertissimum2, tum quia usu contrario lex antiquata pridem
erat, tum etiam quia Maria Elisabethae gentis Leviticae cognata
vocatur.


1. Alius: vana. 
2. Alius addit: est.


CURTIUS: Tua te, Salomo, argumenta refutant. Nam si antiquata lex erat
de maritandis ordinibus, quis dubitet Mariam paterno genere a gente
Levitarum, materno vero a Davide stirpem traxisse?


SALOMO: Sed his omissis1 Messiam in oppido
Bethlehem nasci oportuit ex oraculis prophetarum. At Jesus natus est in
vico Nazaraeo2 regionis Galilaeae, quae
fluminibus ac imperio divisa erat a Judaea. Hinc objectio illa, cum de
Jesu ageretur: potestne Nazaretho aliquid boni esse?3 quam etiam in Actis confirmat: Ego sum, inquit,
Jesus Nazarenus, quem tu persequeris4.


1. Alibi: missis. 
2. Alibi: Nazareth. 
3. Joh. 1, 46. 
4. Actor. 9, 5.


CORONAEUS: Vetus est illa objectio1 a
theologis jam pridem confutata. Quis enim nescit, Josephum et Mariam a
Galilaea
in Bethlehem oppidum concessisse census causa atque illic Mariam
peperisse, Nazarenum tamen appellatum, quod illic educatus, ubi mater
domicilium haberet2? Quin etiam Oregines
contra Celsum et Justinus Martyr3 stabulum,
in quo Christus natus est, in antro Bethlehem sua aetate a peregrinis
visitari consuevisse tradunt.


1. Unus false: occupatio. 
2. Alibi: habebat. 
3. In apolog.


SALOMO: Ita quidem existimant1, sed ratio
temporis cum historia census Augusti convenire nequit. Augustus enim
censum illum totius Romani imperii fecit anno sui dominatus penultimo,
ut est apud Dionem2, quo tempore Jesus annum
agebat3 quartum decimum.


1. Alii: existimo. 
2. Lib. 36. 
3. Alibi: attingebat.


CURTIUS: Descriptio duplex ab Augusto facta est. Sic enim dicit
Lucas1: primum praeside Lyrorum Cyrenio, et
quoniam2 in sua quemque civitate censeri
oportebat, ob id Josephum e tribu Juda cum uxore Maria in oppidum
Bethlehem profectum esse.


1. Luc. 2, 1 sqq. 
2. Alibi: quondam.


SALOMO: Id fieri nequit1, cum ex historia
Josephi2 Quintilius Varus eo anno praeses
esset, non Cyrenius. Idem Josephus scribit, Cyrenium Judaeae tantum
descriptionem fecisse ac novem annos post Herodem mortuum. Et quia3 subtilius ista conquirunt theologi
Christiani4, ex aetate Jesu colligunt,
Quintilio Varo praeside natum esse. Huc accidit, quod illa Augusti
descriptio civium Romanorum etiam peregrinorum et sociorum et
vectigalium censum continebat, ut planum5
facit Eusebius, qui post Aegyptiacam victoriam censum civium Romanorum
factum esse scribit, tum in urbe,

tum in provinciis. Numerum autem civium fuisse 6560000 et Christo
nascente 15820000. At Josephus non erat civis Romanus, alioquin Pontius
provinciae praeses Jesum filium ejus, majestatis ac impietatis reum,
Romam misisset, ut postea Festus, ejusdem provinciae praeses, Saulum
civem Romanum (quia pater ejus civitatis jus emerat) Romam amandavit.
Nec credibile est, si vectigales cum sociis censi fuissent, qui imperii
Romani finibus continebantur, tantam hominum paucitatem futuram, quantam
Eusebius ex libris censualibus in historiam retulit6. Ei7 tamen, repugnantibus
historicorum scriptis, vectigalis quoque populos censos fuisse
concedamus, qui tam acerbus et ineptus censor, qui subditos coëgit
unquam ex civitatibus et provinciis emigrare census causa? Quodsi unquam
factum est8, quis parturientes foeminas ad id
compulisset? Ac tantum abest, ut parturientes eo necessitatis adigerent,
ut ne foeminae quidem in censum venirent, ut videre est apud Livium9, qui quoties civium numerum ex censibus
descripsit, haec verba fere subjicit: Praeter mulieres10. Ut libro11 septimo: Civium,
inquit, qui puberes essent, supra centum decem millia, mulierum autem et
puerorum servorumque et mercatorum et sordidas artes exercentium, si
quidem Romano12 civi operosam artem tractare
non licuit, triplo plus quam turbae civili. Nec vero13 Moses duplici censu, quem habuit14, nec David, cum populum censeri jussisset, foeminas aut
minores annorum15 viginti complexi fuere. Jam
vero, si census causa emigrandum fuisset, oportuisset Africae incolas,
Romanorum subditos, cum uxoribus ac liberis totaque familia in Europam,
ubi nati fuerant, et ab Asia in Africam traduci, non sine intolerabili
molestia ac sumptu, quae nullis unquam Romanorum aut populi cujusquam
institutis facta legimus, sed ubi quisque domicilium habuit16, illic censebatur, et censores coloniarum libros
censuales Romam transmittere consueverant, ut Livius scribit. Quin etiam
Caesar ipse dictator17 civium singulas domus
urbis Romae adiit, quo censum faceret, ut scribit Tranquillus in
Caesare. Itaque non mirum, si acutiores Christiani theologi nodum istum,
quem solvere non poterant, secuerunt.


1. Alius: Id factum negatur. 
2. L. 4 de bello jud. 
3. Alius: qui. 
4. Beza ad 3, 2 Lucae. 
5. Alibi: plane. 
6. Alibi: contulit. 
7. Alius: Si. 
8. Alii: esset. 
9. Libro 2 Florus 1. 27. 
10. Desunt haec verba in uno codice. 
11. Alii: lustro. Caeterum haec omnia, usque ad
verba: quam turba civili, desunt in alio codice. 
12. Alibi: nostro. 
13. Alibi: etiam. 
14. Numer. 20. 
15. Alii: annis. 
16. Alibi: habebat. 
17. Alii addunt: ad.


FRIDERICUS: Valde subtilis est haec, dicam an futilis, disputatio. Sed
quaecumque occasio Mariam compulit, ut in oppidum Bethlehem concederet,
satis constat, illic natum fuisse Christum, cum etiam magi ab oriente
illuc profecti sunt ad infantulum adorandum, ut antiqua prophetarum
oracula implerentur1: Reges Arabiae et
Sabaeorum dona offerent et stella praeeunte perducti juxta stabulum, ubi
virgo peperisse dicebatur.


1. Esaiae cap. 60, 6.



OCTAVIUS: Illud, opinor1, omnibus
mathematicis ἀδύνατον videri
necesse est, ut stella unius stabuli tecto verticalis sit, sed tractum
plurimorum oppidorum ac regionum continere oportet, quia negant omnes
theologi Christiani fuisse cometam, sed ἀστέρα i.e. stellam fuisse asserunt.
Quanquam ne cometes
quidem, qui spatio2 immenso abesse a coelo
stellato, uni civitati, quantacunque sit, verticalis esse possit, quin
latissimis quoque regionum verticibus immineat.


1. Alibi: arbitror. 
2. Addit alius: aëris.


SALOMO1: Quomodo fieri potuit2, ut novam stellam Deus condiderit, cum ab omni opere,
post hujus mundi fabricam, conquievisse dicatur? Quasi vero angelorum
obsequiis ad reges ducendos caruisset3, aut
stellam ad iter demonstrandum interdiu inutilem minimeque idoneam ac
paulo momento interituram condidisset.


1. Addit alius: Sed. 
2. Alius: qui fieri potest. 
3. Ut Tobiam et Habacuc per angelos deduxit.


FRIDERICUS: Tametsi Deus populum per deserta loca deduceret, nihilominus
igneam columnam creavit, quae populo semper dux itineris praeiret.


CURTIUS: Magos eo pervenisse, planum fit ex eo, quod Herodes regem
futurum metuens ex stirpe Davidis, infantes conquiri ac mactari
mandavit1. Cum autem caedes impuberum
postularetur, omnes senatores stirpis regiae ac reliquos praeter2 Semeam interfecit3.
Itaque Josephus, ut Lucas4 scribit, in
somniis admonitus puellum in Aegyptum traduxit, ut illud ex oraculo
veteri conveniret5: Ex Aegypto vocavi
filium meum.


1. Alii: mandaverit. 
2. Alibi: propter. 
3. Josephus de bello jud. l. IV. 
4. Errat autor; scribit enim hoc Matthaeus 2, 12. 
5. Oseae 11, 1 (Matth. 2, 15).


SALOMO: Oseas propheta hoc loco non futura denunciat, sed res duorum
annorum millibus ante gestas, quam Christus nasceretur, scilicet
Israëlem ad avitas majorum sedes Deum arcessere voluisse. Sic enim
appellatur in sacris litteris: Primogenitus filius meus
Israel1. Quanquam absurdum est, ut
praenotionem sequatur res futura, quia praedictum sit, sed prospicitur
ac praedicitur2, quia futurum est, ut
Julianus Augustus Galilaeis ac Celsus Christianis saepissime
objecerunt.


1. Exodi 4, 22. Jerem. 31, 9. 
2. Alibi: praedicatur.


CURTIUS: Jam pridem haec omnia veterum haereticorum sophismata fregit
autoritas Augustini, Hieronymi, Theophili, Chrysostomi, Cyrilli, ut
nulla ratione possit evangelicae veritatis clarissima lux talium
argutiarum caligine obscurari. At vero1
facilius est, stellam ad reges deducendos creari, quam solis et lunae
cursum Josuae imperatoris arbitrio sisti.


1. Alius: Et.


SALOMO: Scriptae quidem veteris Testamenti tabulae certissimae sunt,
certissima illarum testimonia, non modo Hebraeorum, sed etiam
Christianorum et Ismaëlitarum summa consensione, sed evangelicis libris,
quos Hebraei et Ismaëlitae merito rejiciuut, quae fides esse
potest?1


1. Alibi: possit.



CORONAEUS: Si evangelica testimonia rejicitis, perinde est, ut si
principia scientiarum negaretis, sine quibus ne geometris quidem ulla
demonstratio constabit.


OCTAVIUS: Principia scientiarum seu postulata omnibus omnium sensibus
patent et animis imperitorum perspicua sunt; sed haec, quae contra
naturam fiunt, quibusnam principiis niti possunt?1 quanquam evangeliorum scriptores tot ac tam multis locis
a se ipsis dissident2, ut infinitum sit, ea
persequi. At quod verum sit, plus uno esse non potest, caetera igitur
falsa sunt. Sic enim Augustinus: Si scriptura, inquit, non continet
ineffabilem veritatem et aliqua sui parte falsa reperitur, non est in ea
certa3 fides, ut ei credatur, sed propter
falsitatem una sui parte compertam tota suspecta habetur. Quum etiam in
rebus ac rationibus hominum inter homines distrahendis, tabula4, quae una sui parte falsum continet, omnino
rejicitur.


1. Alibi: possint. 
2. Alius: dissentiant. 
3. Alibi: certe. 
4. Alius: tabulae ... continent ...
rejiciuntur.


CURTIUS: Tantum abest, ut scriptores evangelici1 dissideant inter se, ut ex ipsorum concordia sacrae
scripturae veritas eruatur. Si quaeris, inquit Ambrosius, quid Matthaeus
scripserit? id quod Lucas, Marcus, Johannes. Quid Lucas? id quod Marcus,
Johannes, Matthaeus. Quid Marcus? id quod Johannes, Matthaeus, Lucas.
Quid Johannes? id quod Marcus, Matthaeus, Lucas, ut nullus tam sui
similis sit, quam omnes omnium. Si quid est, inquit Augustinus2 quod repugnare videatur, nihil aliud, quam
mendosum codicem, vel interpretem non satis assecutum, vel quod scriptum
est, non percipi judico3. Idem Chrysostomi
judicium de sacris scripturis fuisse videmus. Sed quemadmodum dementes
putant, et solem geminum et triplices se ostendere Thebas, et imperiti
rectos coelestium orbium cursus errare arbitrantur, cum tamen ipsi
densissima caligine obruantur, sic quoque accidit iis, qui a recta via
deflexerunt, ut4 alios aestiment errare.


1. Alii: scripta evangelica, vel: scripturae
evangelicae. 
2. Ep. 9 ad Hieron. hom. 1 in Genes. 
3. Alibi: judicio. 
4. Alibi: alios existiment aberrare.


OCTAVIUS: Quaenam evangeliorum et novarum tabularum tanta esse potest
convenientia, quantam esse existimas? Cum Julianus imperator, si qui
transfuga usurpatur1, nullum majus ad
refellendos Christianos argumentum haberet, quam quod doceret, libros
eorum plenos esse τῶν
ἀντικειμένων, quam reprehensionem ut effugerent Christiani,
decreverunt2 evangelia quatuor tantum
probare, caetera omnia repudiare. Nam ex libro, qui inscribitur
orthodoxographia et ex ipsius Originis, Epiphanii, Hieronymi, Ambrosii
auctoritate colligimus, quindecim evangelia sacra, scilicet evangelium
secundum Marcum, secundum Paulum, secundum Basilidem, secundum
Matthaeum, secundum Bartholomaeum, secundum Lucam, secundum Thomam,
secundum


Nicodemum, secundum Johannem, secundum Matthiam, secundum Cerinthum,
secundum Hebraeos, secundum Aegyptios, secundum Nazaraeos, secundum
omnes apostolos. Idem acta S. Andreae3. Si
tot evangelia vera exstitissent, minime rejicienda fuerunt; sin falsa
aut inter se discrepantia, quaenam fides his aut illis habeatur? cum
omnes hos4 autores inter divinos, praeter
Cerinthum et Basilidem, relatos videamus a Christianis? Si mendacii et
impietatis convicti, cur pro divis coluntur5?
Si veraces ac sancti, cur eorum scripta ut falsa6 rejiciuntur?


1. Alius: appellatur. 
2. Apud Cyrillum libro contra Galilaeos. 
3. Apud Epiphanium in l. contra haereticos. 
4. Alibi: hi. 
5. Alibi: colunt. 
6. Desunt alibi haec duo verba.


SENAMUS: Ismaëlitas prudentius in hoc genere sibi consuluisse videmus,
quam Christianos. Cum enim plures libri lectionum varietate inter se
discreparent, Calipha quidam1 pontifex, Asiae
maximus, coactis in urbe Damasco theologis ducentis, sacros libros
collegit praeter Alcoranum, quibus ducentos camelos onustos fuisse
legimus, ex quibus sex theologi concordibus sententiis totidem libros in
unum volumen collegerunt, quod Zuna vocant, unde liber florum selectus
est, ac ne quid addi aut adimi posset in posterum, caeteros omnes
praeter emendatum dejici mandavit in lacum Damascenum, capitali poena
subjecta, si uspiam alius quam ab exemplari vel ab exemplo Archetypi
descriptus haberetur. Quo quidem arcano stabiliendae religionis haud
scio an ullum majus habuerint pontifices Agarenorum. Alcorani vero, qui
manibus teritur, Merbam filium Itha, quem auctorem esse plerique putant,
qui etiam dicitur Elgah, sententias octoginta2 de Alcorano vero detraxisse, ac totidem subjecit. Primus
autem ordine3 Homari successor recollegit ac
distinxit Alcorani4 Azoras, qui propterea
Alphurcanus in distinctione dici coepit. Ac ne humano consilio
conscriptus videretur, Deum Azorae primum auctorem ciere et a Gabriele
Muhammedi datum et carmine scriptum asserere non dubitarunt. Ac ne quid
de litteris detraheretur, posteri typis excudi sanctissime vetuerunt.
Quod edictum tanta severitate executum, ut cum mercator quidam civitatis
hujus Alcoranum in hac urbe excudi et Constantinopolim transvehi
curavisset, capitis postulatus sit; ac nisi legatus Venetorum, qui cum
principe Turcarum societatis foedere conjuncti sunt, imperitiam
typographi excusavisset, quoniam infinitis erroribus scatebat, supplicio
capitali addictus fuisset, nec tamen aliter evasit, quam libris omnibus
exustis et dextra manu truncata.


1. Alibi: quidam. 
2. Alius: octingenta quinque. 
3. Alibi: ordinis. 
4. Alius: Alcoranum in.


FRIDERICUS: Cum igitur Alcoranus ille non sit Muhammedis, cui non tantum
ab re sua otii erat, ut carmine scriberet leges divinas, sed merae
fictae fabulae vel potius rhapsodia metrica, id enim proprie vox arabica
Coran significare dicitur, cur tantae auctoritatis est apud
Agarenos?


OCTAVIUS: Non video, cur alterius, quam Muhammedis Alcoranus

dici debeat, quod1 ab erroribus librariorum
repurgatus, aut versibus scriptus sit, cum veteres fere legislatores
omnia versibus scriberent, ne quid facile addi aut detrahi posset. Sic
enim Draco, Solon, Terpander, Decemviri legum ferendarum, qui leges
duodecim tabularum tulerunt, quas Tullius appellat carmina duodecim, ut
ab omnibus etiam facilitate majore memoriae commendarentur et cum
voluptate canerentur. Est enim carmen a canendo dictum. Quin etiam
historia primis temporibus et physica versibus scribi consueverunt, ut
Orphei, Hesiodi, Lini, Musaei, Parmenidis, Homeri, Empedoclis,
Xenophontis2, Pherecydis, Thaletis, Davidis,
Sibyllarum, Appollinis dicta versibus continentur ac potissinmm divinae
laudes. Ac tametsi Moses3 unus ex omnibus
legislatoribus oratione numeris soluta4
scripserit, ne rerum gravissimarum pondera numeris inservirent, cantica
tamen omnia carminibus usurpavit.


1. Alibi: qui. 
2. Alibi: Xenophanis. 
3. Deuter. 33. Exod. 14. Psalm. 90, qui est Mosis. 
4. Alibi: orationem numeris solutis.


CURTIUS: Quia fabulae, quo gratiores sint, versibus scribi solent,
liceat1 Muhammedi fabulas versibus
conscribere et uno tantum volumine complecti, ne sibi contrarius
unquam2 esse possit, evangelica vero et rerum
a Christo gestarum fides nec versibus scribi decuit, nec ab uno, sed a
pluribus. Atque utinam evangelia secundum omnes apostolos et eadem
evangelia, quae modo commemoravit Octavius: secundum Aegyptios, secundum
Thomam, cui quod incredulus esset, fidem sensibus ipsis fieri oportuit,
secundum Nicodemum, secundum Matthiam, secundum Nazaraeos exstarent, ut
veritas magis ac magis eluceret et eadem omnium, quae semper fuit,
evangelistarum congruentia perciperetur.


1. Alibi: libuit. 
2. Alibi: usquam.


SALOMO: Si quatuor tantum evangelistarum inter ipsos congruitas
conciliari nullo modo potest a theologis christianis, quantam fore
putatis, si quindecim illa, quae dixistis, evangelia exstarent? Nam qui
harmonias evangeliorum scripserunt1, non
minus discrepant, quam voces quatuor, quae harmoniam nullam
efficerent2, nisi contrariae essent.


1. Calvinus et Gabriel a Puteo in TentamineA. Carolus Molinaeus. 
2. Alibi: efficiunt.


A. Tetrameno.


CURTIUS: Saepe videmus falsa veris tanta similitudine convincta, ut
nulla sit imperitis assentiendi aut dissentiendi nota, acutius tamen
intuenti nihil in sacris litteris dissentaneum videbitur.


SALOMO: Veterum quidem instrumenta tabularum1
nihil a se discrepant, sed novis tabularum legibus2 ita repugnant, ut raro similia utriusque loca
reperiantur. Novarum autem tabularum inter ipsas discordia primo cuique
intuenti facile perspicitur ac, ne singulos singulis conteramus, ne unus
quidem sibi ipsi convenit de rebus iisdem scribenti aut eandem historiam
bis

repetenti3. Nam Lucas4 Pauli comites attonitos ipsius casu stetisse scribit,
neminem tamen videntes, sed solam hanc vocem audientes: Ego sum Jesus
Nazarenus, quem tu persequeris5. Idem
paulo post comites Pauli coruscam lucem vidisse, nullam tamen vocem
audivisse scribit. Quae loca nulli adhuc interpretum6 conciliari potuerunt.


1. Alii: Veteris quidem instrumenti tabulae. 
2. Alii: Novi Testamenti libris. 
3. Alibi: in eadem historia bis repetita. 
4. Actorum 9, 7. 22, 6. 
5. Actor. 9, 5. 22, 8. 
6. Alibi: interpretes.


CURTIUS: Actiones apostolorum graeca lingua scriptae sunt, dictionum
autem φῶς et φωνή i.e.
lucis et vocis affinitas efficere potuit, ut
scriptorum1 incuria, qui ab archetypo
descripserant, facile alterum alterius loco usurparint, ut veteribus
Graecis contigit, Apollinis oraculum male interpretantibus, cum lucem
h.e. φῶς sibi placere diceret, ipsi
φὼς dici putarunt ὀξυτόνως i.e. hominem, unde2 mos mactandorum hominum apud Graecos dicitur
inolevisse.


1. Alius: scriptoris ... descripserat. 
2. Alibi: inde.


SENAMUS: Mirabile mihi videretur, si in tanta scriptorum varietate ac
sectarum, quanta fuit primordio nascentis reipublicae christianae atque
adeo in ipsis ecclesiae rudimentis, nihil in apostolorum ac discipulorum
scriptis dissentaneum reperiretur, cum Epiphanius scribat, pontifices
catholicos quaeri consuevisse, sacram scripturam ab Arianis1 depravari, ut2
Tertullianus3 acerbe quaestus est: Arianos
contra praedicare, ab adversariis omnia evangelia scripta corrumpi. Quin
etiam Origenes4 Marci evangelium erroris5 coarguere non dubitavit; Origenem autem
Hieronymus ecclesiarum patriarcham ac lumen appellavit; ac Rufinus ipse
in apologia Origenis scribit, Apellem et Marcionem jactare solitos, quam
pluribus erroribus evangelia suo studio ac labore fuisse repurgata. Idem
Marcio, Johannis apostoli comes et discipulus, actiones apostolorum,
apocalypsin et epistolas Pauli, paucissimis quibusdam exceptis, ut
suppositias rejiciebat, ut quidem6
Tertullianus7 scribit.


1. Alii: Arminianis. 
2. Alibi: et. 
3. De praescript. 
4. Contra Celsum. 
5. Deest in alio codice. 
6. Alibi: idem. 
7. In libro de praescript.


OCTAVIUS: Ob eam causam Ismaëlitae Novum Instrumentum penitus repudiant,
ut a Christianorum veterum1 sectis plane
corruptum. Tametsi multa peccantur etiam in historia, ut cum Zachariam
filium Barachiae in templo caesum dixit Christus2, qui tamen caesus non est, sed Zacharias filius
Jehojadae, pontifex maximus, qui annos circiter 400 antecessit Zachariam
prophetam, cujus scripta exstant, qui filius Barachiae, filius Iddo
appellatur, Haggaei prophetae aequalis3, qui
cum Zorobabele postliminio Hierosolymam rediit, quo tempore templum
nondum restaurari coeperat4. Alium quoque
Zachariam filium Barachiae profert Jesaias5.
Hic theologi

conflictantur inter se, ut ea concilient, quae conciliari non possunt.
Clemens Alexandrinus, qui ab aetate Christi proxime abfuit, Christum uno
tantum anno conciones habuisse tradit. Epiphanius Clementem reprehendit
ac duos annos concionatum testatur. Juniores annos quinque ex
evangelicis scriptis enumerant6 a baptismo
usque7 ad ejus supplicium. Tertullianus et
Africanus anno trigesimo passum arbitrantur, alii quadragesimo, quos
refellit Augustinus. Quaecunque autem de coena scripta sunt ab
evangelistis, ruinam minantur, quoniam evangelistae omnes in eo
consentiunt, mortuum fuisse Christum feria sexta hora nona, coenam vero
paschalem ab eo factam feria septima incipiente, post solis occasum, ut
semper fieri consueverat. Ut omittam, capitale fuisse, vetantibus
legislatoribus8, aliter facere. Ex quo
intelligitur, coenam paschalem Christum non fecisse nec si voluisset
potuisse, cum die sexto ante solis ortum comprehensus ac luce sequente
supplicio affectus sit. Nihilominus tamen in illo coenae instituendae
ritu Christiani summam suae religionis ac salutis contineri putant. Item
tradunt, Christum primo sabbathorum resurrexisse, eundem tamen tres dies
totidemque noctes in sepulcro jacuisse. Sic theologi christiani non modo
singuli a singulis, sed etiam omnes ab omnibus dissentiunt. Quos ut
conciliaret Paulus Burgensis, genere Judaeus, feria quinta coenam
paschalem fecisse scripsit, contra perspicua evangelistarum scripta.
Inde mos inolevit in ecclesia Romana, coenam feria quinta recolere. Quae
opinio non tantum testimonio evangelistarum, sed etiam efficacissimis
argumentis refutatur a recentioribus9, qui
agnum paschalem fecisse10 dicunt eo ipso die,
quo cruci affixus11 est, anno 1. Olymp. 203.
die 4. Aprilis, Luna 14. d. 6. Contra Mercator, historiarum ac temporum
peritissimus, anno 4. Olymp. 202. die 13 Martii, feria 6. Lun. 15.
mortuum tradit, Lucidus feria 6 Aprilis.


1. Alius: veteribus. 
2. Matth. 23, 35. 
3. Alius: filium Barachiae filii Jojadae appellant,
Haggaei prophetae aequalem. 
4. Zach. 1, 1. 7. Esrae 5, 1. 6, 14. 
5. Errat autor et sine dubio scribere voluit: Esdra
(Esdrae 8, 17). 
6. Alibi: emunxerunt. 
7. Deest usque alibi. 
8. Alius: sacratis legibus. Matth. 26. Marc. 14. Luc.
22. Exod. 12. Lev. 13. Num. 25. 
9. Jos. Scaliger l. 6 de emend. temporum. 
10. Alibi: edisse. 
11. Alius: crucifixus.


FRIDERICUS: Syllabarum aucupes et qui singulos apices nimis curiose
consectantur, temporum ac lectionum infinitam varietatem ubique
comperiunt. Sed qui lotis manibus et sincera mente accedunt, nihil
dissentaneum vident. Quanquam quo anno, quo die, qua hora quaeque facta
sint, nihil ad salutem.


OCTAVIUS: Haec igitur, quae leviora putantur, omittamus. Sed quonam modo
excusari possit, quod apud Johannem legimus, quo tamen nihil esse
gravius potest1, non video: Tres sunt,
inquit2, in coelo, qui testimonium
perhibent, Pater, Verbum et Spiritus sanctus, et hi tres unum sunt.
Hanc periodum antiquis omnibus exemplaribus interpretes gravissimi
deesse quaeruntur, subjecta Cyrilli pontificis Hierosolymorum3 antiquissimi auctoritate.


1. possit. 
2. Alibi: 1 Joh. 5, 7. 
3. Alius: Hierosolymitani.



FRIDERICUS: Desunt sane quibusdam exemplaribus, attamen Hispanus1 Codex eadem vocibus Graecis continet: Ὅτι τρεῖς εἰσὶν οἱ
μαρτυροῦντες ἐν τῷ ὀυρανῷ, ὁ πατὴρ, ὁ λόγος καὶ τὸ πνεῦμα, καὶ οὕτοι οἱ
τρεῖς ἕν εἰσι, quae catholicorum omnium consensu probantur.


1. Alibi: Hispanicus.


OCTAVIUS: Quis putet, Cyrillum, Hilarium, Ambrosium, Augustinum,
Hieronymum ac tam multos pontifices, cum Arianos refellerent, locum
illum tanti ponderis ac momenti fuisse praetermissuros, cum levissimas
quasque conjecturas, imo etiam syllabas et apices hujus argumenti
consectari videamus? At ne Johannes quidem illius epistolae auctor id
omissurus erat, cum ad evangelii scriptionem non prius accesserit, quam
Cerinthus et Ebio Jesum nihil praeter hominem fuisse praedicarent, ut
Epiphanius scribit.


FRIDERICUS: At illud est argumentum maximum, Johannem ea tam perspicue
scripsisse, ut omnem praeciperet dubitandi occasionem.


SALOMO: Johannes, qui1 caeteros evangeliorum
scriptores ut aquila dicitur superavisse, cum2 in multis sui oblitus videtur, tum in eo maxime, quod
Jesum antequam moreretur ita loquentem inducit3: Nemo ascendit in coelum, nisi qui descendit de coelo,
filius hominis, qui est in4 coelo. At
Jesus nondum in coelum ascenderat (si tamen ascendit), cum ne mortuus
quidem esset.


1. Alibi: quidem. 
2. Alius: tamen. 
3. Joh. 3, 13. 
4. Alibi: de.


CORONAEUS: Optimus quisque theologus1 sic
interpretatur, ut utrique naturae simul tribuat, quod neutri seorsim
conveniret. Alii duplicem ascensum fingunt, unum visibilem, alterum
invisibilem, de quo agitur hoc loco.


1. Calvinus in harmon.


TORALBA: At neque ascensus in coelum Deo convenit, neque homini.


CURTIUS: Utrique naturae convenit, quod seorsim alteri congruere non
potest. Atque haec solutio latissime patet ad mirabiles Christi
actiones, quae nec in hominem solum nec in Deum solum convenire
possunt.


SALOMO: Idem Johannes Jesum ita loquentem inducit1: Si testimonium perhibeo2
de me, testimonium meum non est verum. Alibi3 tamen plane contrarium affirmat: Dum si
testimonium, inquit, perhibeo de me ipso, testimonium meum est
verum, quia scio, unde veni. Item de Christo scribens4: Mea doctrina non est mea, sed ejus, qui misit me.
Cur suam appellat, si alterius est? Nam in eo ipso omnem deitatem5 a se abjecisse videtur.


1. Joh. 8, 14. 
2. Alibi: perhiberem. 
3. Joh. 5, 31. 
4. Joh. 7, 6. 
5. Alibi: divinitatem.


CURTIUS: Alia fuit oratio Christi ad apostolos, alia fuit ad Scribas et
Pharisaeos, qui sua dicta criminari consueverant, apud quos nihil aliud
se quam hominem, i.e, phrasi Hebraea et Graeca τὸν υἱὸν τοῦ ἀνθρώπου
profitetur,

at in coetu apostolonim aperte se Dei filium esse et ab eo venisse
affirmavit.


SALOMO: Idem Johannes1: Is super quem
videtis spiritum descendere, is est baptisatus a spiritu sancto. At
Matthaeus bene ac2 penitus Jesum Johanni
Baptistae fuisse cognitum scribit his verbis3: Quin potius abs te baptizari debeo.



1. Joh. 1, 33. 
2. Deest alibi; loco verborum bene penitus alii
legunt: ante. 
3. Matth. 3, 14.


FRIDERICUS: Cognitus quidem erat Jesus ut propheta, non autem ut
aeternus Dei filius, quia nondum audita Dei vox erat: Tu es filius
meus dilectus.


SALOMO: Sed quoniam utriusque1 Johannis
mentio incidit, jure mirantur2 etiam theologi
christiani, quamobrem Lucas introduxerit Elisabetham colloquentem cum
Maria, quasi3 foetum, quem utero gestabat,
senserit eodem visitationis illius momento, cum tamen ante visitationem
natus esset Johannes? Hanc absurditatem ut Graeci declinarent,
visitationis illius diem fastis exemerunt, sed eo die festum colunt
venerandae vestis Mariae virginis, in plachernis4 Syri vero et Graecos et Latinos aberrare praedicant ac
propterea visitationis festum diebus septem ante Johannis Baptistae et
hujus ante Christi natalem diebus septem collcoarunt.


1. Alibi: utrinque. 
2. Alius: merentur. 
3. Alius: sicut. 
4. Alius: glachemis.


CURTIUS: Quasi vero dies feriarum, quas colimus, nondum institutos tam
curiose veteres consectarentur!


OCTAVIUS: Gravius illud est, quod Johannes scribit1, Christum prius afflavisse apostolos spiritu sancto, quam
ascenderet in coelum, qui tamen obtestatur, spiritum non2 venturum, nisi abiret ad patrem3.


1. Joh. 20, 22. 
2. Loco duorum horum verborum alibi legitur: non
prius. 
3. Joh. cap. 14 et 15.


FRIDERICUS: Hoc ita scriptum est, ut intelligamus spiritum a patre et
filio prodire1, contra Graecorum
opinionem.


1. Alibi: procedere.


SALOMO: Solutiones istas non moror, sed miror apostolos toties ac tam
saepe labi, cum prophetas testes arcessere consueverunt, ut cum
Matthaeus scribit, Christum triginta nuramis argenteis divenditum
fuisse1, ut prophetia Jeremiae2 impleretur: Appretiaverunt, inquit, pretium
meum triginta argenteis, quae verba nec apud Jeremiam, nec apud
ulles scriptores veteris instrumenti reperiuntur. Item, ut Messiam
Deum3 de ligno suspensum iri docerent, illud
ex psalmis corripuerunt4: Dicite in
gentibus, regnavit a ligno Deus, ut quidem Justinus Martyr,
Lactantius, Augustinus, Cassiodorus, Theodulphus, alii aliorum errorem
secuti scripserunt, quae verba „a ligno“ Ebraeis, Chaldaicis, Graecis ac
Latinis interpretationibus veterum deesse videmus, non modo in
libris5 psalmorum,

verum etiam in libris Paraleipomenon. Sic enim Ebraica legimus: אִמְרוּ בַגוֹיִם יְהוָֹה
מָלָךּ, quae LXXII sic reddunt: εἴπατε
ἐν τοῖς ἔθνεσιν, ὅτι κύριος ἐβασίλευσε,
i.e. dicite in gentibus, Deus regnavit. Jam
vero miracula stupenda sunt a Johanne6
descripta, quae a reliquis praetermitti capitale videri possit, ut cum
milites praetoriani Jesum comprehendere conarentur, sola illius voce
perterritos ac retrolapsos corruisse. Item Lazari resurrectionem tam
stupendam solius Johannis7 testimonio niti
videmus, cum caeteri levissimas etiam febrium curationes denotarint.


1. Matth. 27, 9. 
2. Non Jeremiae, sed potius Zach. 11, 13. 
3. Alibi: ducem. 
4. Ps. 96 (95), 3 sq. 
5. Alibi: libro. 
6. Joh. 16. 
7. Joh. 11.


CORONAEUS: Nec ab omnibus omnia scribi potuerunt, cum nec omnes
evangeliographi rebus gestis adesse, nec si affuissent scriptis omnia
complecti, nec si omnia scriptis mandarent, mundus ea capere potuisset,
ut Johannes ipse scribit, sed ea quae ab aliis vel omissa, vel obscurius
dicta erant, recognovit, cum postremus omnium ad scribendum accesserit
et ab ipsa deitate Christi auspicatus fuerit eo tempore, quo Cerinthus
et Ebio Χριστὸν
εἶναι φίλον ἄνθρωπου praedicarent: Tum, inquit Epiphanius,
Johannes coepit εὐαγγελίζεσθαι.


SALOMO: Non capio, quae deitas in Christo esse potuerit, nam si post
baptismum spiritu sancto afflari coepit, ut quidem Lucas1 asseruit, quonam modo a daemonibus agitatus est, ut modo
supra pinnaculum templi, mox in montem altissimum subvectus sit?
Consimile est illud, quod Johannes tradit, Judam apostolum accepto
Christi corpore in coena, eodem momento a cacodaemonibus correptum
fuisse2. At in eodem homine bonus et malus
daemon simul stare non potuit. Nam cum Saul a Samuele rex est initiatus
et unctus, ab angelo beari et afflari coepit. Et postquam Dei jussa
sprevisset, desertus ab angelo coepit a cacodaemone agitari3. Jam vero cur tantum anno trigesimo Christus coepit
afflari spiritu sancto? Nam ex eo planum est, antea spiritu sancto
caruisse, quem tamen Deum fuisse affirmant.


1. Luc. 4, 36. 
2. Joh. 13, 17. 
3. 1 Sam. 12. 14.


CURTIUS: Utrumque stare potest, simul a bono daemone eundem agitari
posse1 et cacodaemonem eundem exerceri2 posse. Argumento sit, quod Jobus, mortalium
integerrimus, cum a malo genio torqueretur, non propterea tamen a bono
genio desertus, sed ad breve tempus facta est potestas ejus vexandi
Satanae, principi mundi hujus, ut probaretur.


1. Alibi: fuisse. 
2. Alibi: excoecari.


SALOMO: Quid divina potestate alienius, quam Deum agitari a daemone?
Quid item absurdius aut capitalius, quam appellare Satanam principem
mundi hujus, ut Jesus loquutus1, vel aëris
hujus, ut Paulus2 scribit. Hic enim
Manichaeorum perniciosissimus3 error, qui
Satanam rerum elementarium et corporum principem efficere tentarunt.
Angeli quidem

provinciarum principes ac urbium custodes et praefecti dicuntur in
scriptura sacra4, Satan5 vero carnifex eorum et minister.


1. Joh. 14, 30. 16, 33. 
2. Ephes. 6, 11. 
3. Alibi: perniciosus. 
4. Dan. X., 12. 
5. Alii: Satanas.


CURTIUS: Quando spiritum sancturu legimus Christum afflavisse post
baptismum, non eo pertinet, ut eum1 antea
ipso caruisse putemus, cum ipse Deus esset, sed quia tum maxime virtus
divina, quae antea humanitatis specie contenta delituerat, foras prodire
coepit et actionibus plane divinis implicari.


1. Alibi: illum.


SALOMO: Si spiritu sancto ita caruisset, ut putatur, cur his verbis
uteretur: Spiritus sanctus, cum venerit, docebit vos omnia1? Ex quo2 intelligitur,
ea quae spiritui sancto nota erant, illi fuisse igota, aut ea
noluisse3 aut non potuisse carissimos
discipulos docere, quae in Deum nullo modo convenire possunt.


1. Joh. 14, 26. 
2. Alius: eo. 
3. Alibi: non voluisse.


CORONAEUS: At in eo ipso Christi deitas elucet, qui tametsi apostolos
summa caritate complecteretur, eaque1
doceret, quae pro illorum captu percipi poterant; arcana tamen diviniora
ac sublimiora, nisi Deus illos spiritu suo afflavisset, non magis
intelligi2, quam colores sine luce videri
potuissent. Hoc igitur beneficium distulit post suam in coelum
ascensionem. Atque illud est, quod rex Salomo eleganti allegoria fingit
de amica interpellante Amasium, i.e. de mente sapientiae avidissima:
Trahe me, inquit3, post te et
curremus. Ita Christus non obscure aut ambigue, sed aperte dixit:
Nemo venit ad me, nisi pater traxerit illum.4


1. Alius: eosque. 
2. Alibi: intelligere ... videre. 
3. Cant. 1, 3. 
4. Joh. VI., 44.


SALOMO: Nisi evangelia magna vi distorqueantur, negari nou potest,
Christum multa ignorasse: Diem, inquit ille1, et horam judicii, ne angeli quidem sciunt, sed pater
ipse solus, ac propterea spiritum Christi diviniorem coelitus
evocandum fuisse. Si Jesus erat ipsissima patris aeterni sapientia, qui
fleri potuit, ut aliquid ignoraret, cum ignorationem theologi ab
originis sordibus ac peccatis derivari putent?


1. Matth. 24, 36.


FRIDERICUS: Haec ambiguitas bifariam dilui potest1, scilicet filium nescivisse judicii diem, ut evulgaret:
aliud enim est nescire negative, aliud ignorare privative, ut
scholasticis verbis utamur, vel quatenus homo nescivit, non quatenus
Deus. Quo pertinent illa2: Proficiebat
aetate ac sapientia. Item3 didicit per
ea, quae passus est, quae ad mentem humanam referuntur. Neque tamen
Ambrosii sententia probatur, qua secundum carnem scientia et sapientia
impleri coepisse scribit.


1. Cyrill. l. 9. Thess. cap. IV. 
2. Luc. 2, 44. 
3. Hebr. 13.


SALOMO: Fames, sitis, dolor, tristitia, metus, formido, consternatio,
quibus Christus conflictabatur, corpori et animae inferiori communia
sunt, quae tametsi aliena a sapienti a forti viro dicantur, humana tamen
esse1

fatemur, quia corporis contagionem quandam cum anima inferiore
significant. Sed scientia, prudentia, sapientia mentis solius propria
sunt, quae mens, si divinitati conjuncta fuit, nihil potuit ignorare,
tametsi affectiones humanas illi tribuunt, ejusmodi, ut nullum nisi
voluntarium fuerit perpessus, quod quidem si verum esset, quorsum
diceret: Anima mea turbata est?2 Cur
item in horto supplicia deprecanti sudores sanguinis aqua despersi3 diffluerent? cur in haec verba prorumperet4: Pater! si fieri potest? An illa Dei vox
est? num potius hominis dolore et desperatione fracti? Quid extrema illa
declamatio5: Deus meus, Deus meus, ut quid
dereliquisti me? Nonne6 satis significant
hominis abjectissimi vocem et alium a se Deum confitentis?


1. Alibi: ei. 
2. Matth. 26, 38 sqq. 
3. Alibi: respersi. 
4. Alibi: erumperet. 
5. Matth. 27, 46. 
6. Alius: Num.


TORALBA: Cum Zeno Eleates et Anaxarchus1,
variis uterque temporibus, in mortario malleis ferreis tyrannorum jussu
tunderentur, magno ac forti animo dolores acerbissimos pertulerunt,
atque etiam verborum2 majestate crudelitates
omnes aspernati superaverunt. Quis igitur Christum, quem totius3 divinae sapientiae fontem appellant, tam abjecti
et fracti animi fuisse arbitratur?


1. Diog. Laertius in vitis philosophorum. 
2. Alius addit: magnanimitate. 
3. Alibi: toties.


SALOMO: Memorabilis est historia septem fratrum Ebraeorum apud Josephum
περὶ αὐτοκράτορος
λογιςμοῦ1, qui Antiochi crudelissimi
tyranni jussu laceratis artubus cum flammis torquerentur, ne porcorum
esu contaminati legem divinam violarent, non lacrymas, non suspiria ex
intimo pectore duxisse aut vultum mutasse feruntur, sed invictum animi
robur adversus omnia tormenta prae se tulisse.


1. 4 Maccab. 7, 6 sqq. (cf. Euseb. hist. eccles. 3, 10).
[N.]


TORALBA: Fuit igitur in Christo metus futurae mortis necessarius, aut
non fuit metus, quia fingit metuere, qui volens metuit. Si non fuit metu
mortis perterritus, cum tanto ardore et impetu exclamaret, certe metum
simulavit, cum esset in ejus potestate, non metuere, non angi, non
dolere, non mori, non cruciari et simulatione quadam inanes illas
rogationes effudit, ut pater eum crudelissimo supplicio1 liberaret, cum nihil pateretur.


1. Alibi: cruciatu.


CORONAEUS: Non simulatione fictus, sed erat verus1 metus, verus cruciatus, verus dolor, vera mors, alioquin
tot loca scripturae de acerbissimis Christi doloribus, morte, cruciatu
pro generis humani salute falsa fuisse fateremur, quasi nihil hominis
habuisset Christus, si tum nihil pateretur: Sed tamen oblatus
est, inquit David, quia voluit.


1. Alibi: vere.


CURTIUS: In eo tantum quaestio vertitur, an vero metu conflictaretur, an
omnino metu vacaret? Metu caruisse putant plerique. Sic enim Paulus1: Cum in diebus carnis suae precationes et
supplicia omnes funderet ad2 illum, qui a
morte servare poterat, cum clamore

valido et lacrymis, exauditus est a metu. Sic enim illa verba;
ἀπὸ εὐλαβείας
interpretantur3, ex Ebraica phrasi4 et praepositione מִן. Est enim epistola hebraice primum scripta.


1. Ebr. V, 7 sq. 
2. Alibi: apud. 
3. Beza in cap. V ad Ebraeos. 
4. Alius: voce.


SALOMO: Certe cruciatum deprecabatur et mortem his verbis1: Si fieri potest, transeat a me calix iste, i.e.
cruciatus et mors ipsa cruciatum secuta. Si est exauditus, sine cruciatu
et morte supplicium evasit, si dolorem sentit ac mortem, non est
exauditus.


1. Matth. 26, 39.


OCTAVIUS: Ismaëlitae exauditum fuisse constanter affirmant ac Dei
bonitate hostium manibus ereptum, ex Alcorani Azora secunda, Simeonem
vero quendam cruci affixum. In qua sententia legimus Hilarium1, Simeonem magum, Celsum, Marcionem, qui fatentur quidem
cruci affixum, nullos tamen pertulisse dolores. Habuit Christus,
inquit Hilarius, ad patiendum corpus idoneum, sed non ad dolendum, ut
telum, ignem et aquam penetrans. At neque Christiani, neque
Ismaëlitae Christum probant habuisse corpus ἀλλοειδὲς2 καὶ φανταστικὸν, neque enim verus homo fuisset,
si spectri corpus impatibile ei fuisset.


1. Lib. 1 et 10 de trinitate. Epiphan. contra haereses. 
2. In codicibus false: αὐγοειδές.


FREDERICUS: Illud quidem est Mahummedis teterrimi perniciosissimum
figmentum, scilicet Christum supplicio mortis ereptum, ne homines in
Christi veri Dei ac hominis morte salutari fiduciam ac spem collocarent.
Oporteret enim omnia omnium1 sanctorum
scripta una littera inducere. Mortuus est, inquit Paulus2, propter scelera nostra et resurrexit propter
justificationem nostram. Mortalem fuisse quis ambigere potest, qui
hominem fuisse fateatur? At enim resurgens verum corpus recepit. Itaque
tum apostolis se contuendum praebens, ut verum corpus esse doceret:
Spiritus, inquit3, carnem et ossa
non habet, contrectate, videte loca clavorum et vulnerum
cicatrices.


1. Deest alibi. 
2. Rom. V, 6. 8. 
3. Luc. XXIV, 39.


OCTAVIUS: Celsus is, qui septem libros contra1 Christianos effudit2, Christi
resurrectionem plane similem dicebat resurrectioni Cleomedis Astypalaei,
quem ex Apollinis oraculo resurrexisse veteres scripserunt, nec postea
in sepuloro repertum. Idem Celsus3 valde
absurdum sibi videri scribit, quod unius meretricis testimonio
resurrexisse credatur is, qui pridie populis spectantibus in cruce
mortuus erat.


1. Alibi: adversus. 
2. Origenes l. 3 contra Celsum. 
3. Orig. c. Celsum. Lib. III.


FRIDERICUS: Celsum Epicureum fuisse constat; nulla autem est pietatis
nota melior, quam ab Epicureis irrideri.


SENAMUS: Si ex utero Christus conclusa vulva prodiit in lucem, ut omnes
Christiani fatentur, si adversariis illum lapidare cupientibus
disparuit, ut est apud Johannem capite octavo, si aedibus conclusis in
coetu discipulorum

visus est1 ac saepius hominum obtutum ut
Gyges effugit, si maria sicco pede calcavit, profecto spectrum fuisse
aut inane corpus habuisse fatendum est, quia verum corpus sive osseum
sive aëreum nullam penetrationem admittit.


1. Marc. 16. Luc. 14. Joh. 21.


SALOMO: Demus illud, corpora corporum nullam penetrationem pati, videmus
tamen angelos veris corporibus assumtis, imo et sortilegos transvectos
saepius apparuisse ac disparuisse, saepe quoque aquis subvectos nullis
voraginibus immergi potuisse, ut judicibus omnibus compertum est, eos
tamen veris corporibus indutos constat. Ita quoque Jesum verum corpus
habuisse et cruciatus acerbissimos ipsiusque mortis duritatem cum dolore
pertulisse confitendum est. Sed illud me angit, cur mortis et supplicii
veniam tam ardenti supplicatione flagitaret is, qui si Deus esset, nullo
negotio a se impetrare potuisset?


CURTIUS: Ut omnes intelligerent, Christum non modo Deum verum, sed1 etiam hominem verum esse, nec utramque naturam in
eo fuisse confusam.


1. Alibi: verum.


OCTAVIUS: Ismaëlitae constanter negant, Christum deitatem sibi
arrogavisse. Nec rapinam, inquit Paulus1, arbitratus se esse aequalem Deo. Atque ejus rei
sempiterna testimonia in evangeliis exstare videmus. Cum enim quidam
Christum compellaret his verbis2: Magister
bone! Tum ille: Cur me, inquit, dicis bonum, cum nemo
bonus sit nisi unus Deus? Hic non modo deitatem procul a se rejecit,
verum3 etiam peccatorem se confitetur. Item,
cum rogaretur, cur se Dei filium appellaret, reposuit illud4: Nonne scriptum est: Ego dixi, Dii estis et filii
excelsi omnes? Item illud: Vado ad patrem meum et ad patrem
vestrum. Nec satis habuit, se cum caeteris hominibus eadem originis
societate conjugare, verum etiam cum caeteris Deum unum agnoscere omnium
communem, nec modo illud, sed etiam sui reditus causam subjiciens.
Quia pater, inquit5, major me
est. Quo loco Tertullianus contra Praxeam: Pater, inquit, alius est
a filio quia major. Item illud6: Haec est
vita aeterna, ut cognoscant, te unum Deum verum et quem misisti, Jesum
Christum. Hic omnem omnino divinitatem exuit, ut acutissimis7 quibusque8 theologis
placet. Item9: Qui in me credit, non in me
credit, sed in eum, qui misit me. Item: Pater, in manus tuas
commendo spiritum meum. Item: Pater, quia hoc abscondidisti
sapientibus10. Paulus vero locis omnibus
Christum appellat dominum, sed a Dei appellatione semper segregans:
Benedictus, inquit,11 Deus domini
nostri Jesu Christi, et cum de

Christo multa scripsisset ad Timotheum, subjicit haec verba adversante
particula12: Regi autem seculorum
immortali, invisibili, soli Deo honor et gloria! Item: Unus est
dominus, unum baptisma, una fides, unus Deus13. Item appellat Christum imaginem Dei14, ut Moses initio libri originum hominem ad imaginem Dei
conditum scribit: res autem ab imagine tota natura differt. Item15: Deus autem pacis, qui reduxit a mortuis
dominum nostrum Jesum Christum. Item16:
Gratia in vobis17 augeatur per agnitionem
Dei et Jesu domini nostri. Item18: Unus est
Deus, ex quo omnia, et unus Christus, per quem omnia. Item19: Sciat omnis ecclesia, quod Christum hunc
Jesum facit Deus. Item: Qui custodiunt mandata Dei et fidem
Jesu20. Vox autem domini nihil aliud
Ebraeis quam doctorem21, paedagogum ac
magistrum significat. Itaque Lucianus22,
Christianam religionem professus, Christum μέγαν σοφιστὴν honoris causa vocat,
ut Plato Protagoram.


1. Phil. II, 6. 
2. Marc. X, 17. Lucae XVIII, 18. 
3. Alibi: veram. 
4. Joh. 10, 34 sq. 
5. Joh. 14, 28. 
6. Joh. XVII, 3. 
7. Calvinus; Cap. XX Joh. 
8. Alibi: quibusdam. 
9. Joh. 12, 44. 
10. Matth. 11, 27. 
11. 2 Cor. 1, 3. 
12. Timoth. 6, 15 sq. 
13. Eph. 4, 5. 
14. Col. 1, 15. 
15. 1 Petri 1, 2. 
16. 2 Petri 3, 18. 
17. Alibi: nobis. 
18. 1 Corinth. 8, 6. 
19. Ephes. 3, 10. 
20. Apocal. 14, 12. 
21. רַב,
רַבִּי,
רַבוּנִי. 
22. In Peregrino.


CURTIUS: Quid mirum, si Lucianus Atheorum ter1 maximus Christo, quem turpiter ac impie ejuraverat,
deitatem eripere conatur? Qui autem Christum a Paulo2 Dominum tantum, non etiam Deum, appellari ajunt, illud
opinor non legerunt: Ex Judaeis est Christus, quantum quidem ad carnem,
qui est in omnibus Deus laudandus.


1. Alius: derisor. 
2. Rom. 9, 3.


OCTAVIUS: Haec verba antiquis exemplaribus defuisse testantur Cyrilli et
Epiphanii scripta, ut illud: Petra autem erat Christus; et infinita
prope loca, quorum partem maximam Epiphanius denotavit. Sed qui fieri
posset, ut qui sit Deus, alteri sapientiam, sanctitatem acceptam ferat:
Pater, inquit, clarifica filium!1


1. Matth. XX. Marc. X. Joh. V.


FRIDERICUS: Bona fide, Octavi, caetera subjungere oportet: clarifica
filium claritate, quam habuit prius quam mundus hic fieret! Quis autem
exstitit prius quam mundus hic fieret, nisi Deus ipse? Hoc igitur loco
superiora facile diluuntur, quae tamen veteres ad personarum
distinctionem traxerunt.


OCTAVIUS: Sed juniores theologi veteram dicta refutant, cujusmodi est
illud: principium qui et loquor vobis; quod veteres ad deitatem referri
putant oportere. Et illa Jesaiae verba: generationem ejus quis
enarrabit?1 Quae veteres ad deitatem
pertinere tradunt. Apertioribus, inquit Calvinus2, scripturae locis contentos esse oportuit, ne se Judaeis
deridendos praeberent. Exceptio enim erat in promtu, prophetam de
Christo non cogitasse. Idem, quod Petri concionem refellit, qui haec
verba3:

Excitabit Deus vobis prophetam de fratribus vestris, mei similem,
ipsum audite, ad Christum pertinere diceret, qui cum Petrus
Christum. Mosi similem fuisse praedicat, illi eripit deitatem.
Muhammedes vero legislator Deum ita loquentem inducit, Azora tertia: O
Jesu Mariae fili, tu persuades hominibus, ut Dei loco te matremque tuam
Deos habeant ac venerentur. Ad haec Jesus ita respondit: Absit a me,
Deum esse mentiar, tu scis, me hominibus semper suasisse, ut te Deum
meum et suum adorent.


1. Jesaiae cap. 53, 8. 
2. Calvinus in Joh. 5 et 8. 
3. Deuteron. 18, 15. Act. 3, 23.


FRIDERICUS: Aliud est, eripere Christo deitatem, aliud negare, Christum
se pro Deo gessisse. Publice quidem Dei appellationem rejecit, apud suos
autem quis et qualis esset aperte declaravit, sic tamen ut divinae
illius majestatis decus humana imbecillitate ac specie vetaret. Sed cum
multa de Christi deitate occurrant, tum vero duo gravissima ipsius Dei
patris de coelo testificantis oracula exstant1: Hic est filius meus dilectus, in quo mihi complacuit,
ipsum audite! Item illud2: Et
clarificavi et clarificabo. Item illud Thomae clara voce
confitentis3: Dominus meus et Deus
meus! Nam utrumque in Christi persona conjunxit; quanquam testimonio
Johannis ipsius, qui4 ab intimo Christi
pectore divinam sapientiam expressit, nullum clarius esse potest. Sic
enim5 auspicatur spiritus sanctus illud
evangelium6: In principio erat verbum et
verbum erat apud Deum et Deus erat verbum.


1. Matth. 3, 17 et 17, 5. 
2. Joh. 12, 28. 
3. Joh. 20, 28. 
4. Desiderantur haec octo sequentia verba in uno
codice. 
5. Alius: etiam de Christo Jesu. 
6. Joh. 1, 1 sqq.


SALOMO: Tametsi ecclesia nihilo plus et certe minus apud nos ponderis
habeat, quam apud Israëlitas, nihilominus ea quae Christiani firmissima
putant divinitatis Christi fundamenta veteribus exemplaribus deesse
videmus. Nam Epiphanius haec verba1:
Audita est vox de coelo: tu es filius meus etc., Marcionis
archetypo deesse scribit, et illud2: In
Christi morte sol obscuratus est; item illud3: hodie mecum eris in paradiso; item illud4: Petra erat Christus; et illud: finis
legis Christus, in salutem omni credenti5; item illud: Quaeritis viventem, resurrexit a mortuis
et totum resurrectionis caput6. Item
illud7: Ut sciatis, quod filius hominis
potestatem habeat dimittendi peccata. Quid, ducenta circiter loca
commemorem, quae Marcionis exemplari defuisse Epiphanius denotavit8.


1. Matth. 3, 17. 17, 5. 
2. Matth. 24, 29. 
3. Luc. 23, 43. Caeterum desunt haec verba in uno
codice. 
4. 1 Corinth. 10, 4. (cf. Exod. 17, 6. Psalm. 78, 15 sq.
105, 41. Jesaiae 48, 21. Sapient. 11, 4). 
5. Rom. 10, 4. 
6. Coloss. 2, 16. 
7. Matth. 9, 6. 
8. Alibi: notavit.


CURTIUS: Si quid a Marcione haeresiarcha detruncatum, si quid ab Arianis
detractum, addictum, mutatum, inversum, perversum, an propterea fides
evangelicis scriptis deroganda venit? Nam ex eo maxime Christi deitas
colligitur, inquit Theophylactus1, quod
peccantibus ignovit, cum solius Dei sit proprium, crimen abolere.


1. Alius: Theophilus. (Theophylactus in cap. 1. Luc.
Cypriani serm. de laps.)



SALOMO: Illud quidem assentior, atque ita Dei propium esse, ut ne
angelis quidem tanta sit ab Immortali tributa potestas, ut Rabbi Joseph
notavit. De omnibus autem impietatis generibus, quae multa sunt, nullum
detestabilius est, quam homini ab homine illud ignosci, quod in Deum
peccatur1.


1. Psalm. 130, 4.


CURTIUS: At nihil saepius in sacris litteris occurrit, quam illa formula
Christi in curatione languentium: Remittuntur tibi peccata
tua1. Et cujus est, mundum judicare, nisi
Dei solius proprium? At Christo mundi judicium datum esse constat. Quis
igitur de illius deitate dubitare possit? Quae cum ita sint et cum omnia
non modo argumenta, sed etiam argutiarum sophismata, divinis oraculis
facillime diluantur, constanti ac stabili assensione Christi, veri Dei
et hominis, divinitatem tot ac tam multis seculis confirmatam, sic
teneamus oportet, ut nunquam nos a suscepta fide divelli patiamur.


1. Matth. 9, 2.


CORONAEUS: Rectissime tu quidem, Curti, sed non satis est docuisse1, Christum verum Deum et hominem esse, ut nobis
persuasum est, nisi intelligamus, quae qualisque sit unio utriusque
naturae, quod sequenti disputationi relinquitur nobis asserendum.


1. Alibi: non satis docuisti.


Quibus dictis singuli, peracta solita1
gratiarum actione, discesserunt.


1. Alius: cum solita.



LIBER SEXTUS.


Die consequenti tardius solito convenerant, quoniam dies erat Veneris
jejunio sancta, qua non nisi semel cibum capiebat Coronaei domus. Qui
tametsi frugalissime viveret propter jejunium, diutius tamen aliquanto
prandium protraxerat, ut mihi1 tragoediam
coeptam perlegere licuerit ad extremum, quo Muphtes2, maximus sacrorum antistes ac divini juris interpres, pro
trium principum caede veniam a Deo precatus expiavit. Et cum laudatorio
Davidis cantico simul Deo gratias egissent, ut consueverant: Vos, inquit
CORONAEUS, lautioribus ferculis excepissem, si per leges pontificias
carnibus vesci licuisset.


1. Alibi: nisi. 
2. Alius: Mystes.



SENAMUS: Nunquam jucundius epulari soleo, quam jejuniorum diebus, quibus
exquisita fercula piscium nobis apponuntur ac poenitentia scelerum
vescimur cibis, quibus olim reges summa voluptate fruebantur i.e.
piscibus, cum nulla prope carnium fercula principum mensis apponerentur,
nisi quis forsan turdos aut lepusculos intulisset, aut aprum grandiorem
delicatissimis avibus1 plenum, quem equum
Trojanum et ἐχεδώρον2 appellabant3. Et certe
Augustus Caligula, ut natalia ineunte imperio magnifice celebraret,
totum mare mediterraneum expiscari jussit, ut piscium optimorum lactes
in urbem inveherentur ac praecipue mulli, rhombi, muraenae, siluri, qui
mensis cum triumpho apponi solebant.


1. Alius false: civibus, id quod sine sensu est. 
2. Alii: ἀσχεδῶρον. 
3. Athenaeus, l. V. deipnos.


OCTAVIUS: Sunt ista insanientis libidinis argumenta. Quae cum M. Cato
Censorinus multis ante saeculis prospiceret, eam civitatem1 diutius stare posse negabat, in qua pisces bove carius
emerentur. Nam veteres gregibus et armentis epulas parabant, iis etiam
sacra faciebant, nulla enim fere piscium sacrificia reperiuntur.


1. Alius: eam aviditatem.


CURTIUS: Antiqui ea Diis offerebant, quibus affluebant, ac potissimum
porrigebant molas, i.e., ut scribit Homerus, ex hordeo, sale et aqua
confectas, unde1 vox immolandi. Postea porcos
caeterasque pecudes sacrificare licuit, rarius aves. Accolae maritimi,
nautae, piscatores maximum quemque thynnum Neptuno mactabant, ut scribit
Athenaeus, qui mullum Dianae, cytharum Apollini, phocas Mercurio, apros
Veneri, pompilum2 Marti sacros fuisse
scribit. Sed eo processit amentiae3 Caligula,
ut sibi quasi Deo phasianos, rhinocerotas4 et
pavones mactari juberet.


1. Alibi: quae. 
2. Piscem quemdam maritimum, quem alibi appellant nautilum.
Plinii hist. natur. 32, 54. 9, 20 et 47. 
3. Alibi: dementiae. 
4. In codicibus: phaerincopteros.


TORALBA: Si praestantissimum immortali Deo quoque gratissimum, et quo
praestantius, eo gratius est donum. Profecto nihil piscium sacrificio
inter animantia1 gratius debet videri, si
puritatem sive2 sanctitatem animantis illius,
seu morbis omnibus vacua corpora sive vitae diuturnitatem spectes, qua
caeteris longe praestare mihi videtur.


1. Addit alius codex: bruta. 
2. Alibi: i.e.


FRIDERICUS: Ego quidem pisces caeteris animantibus puriores esse duco,
tum quia in elemento purissimo vivunt, tum etiam quod maris puritate
sordes omnes non modo corporum, sed etiam animorum elui atque expiari
putantur. Sed quod vitam terrestribus diuturniorem aquatilia ducant, vix
est, ut mihi persuaderi possit, cum Elephantos centum annos supra
viginti vivere consuesse proditum sit de Juba rege, rerum naturalium
acerrimo venatore.


OCTAVIUS: Immo vero Apollonius Tyanaeus elephantum in India vidit, ut
est apud Philostratum1, qui ab Alexandro
Magno ad sua

usque tempora vitae trecentos annos superarat2. Quod Aristotelis opinioni quodammodo congruit; is enim
tradit, nullum animal homine vivacius esse post elephantum.


1. Lib. 7, in vita Apollonii Tyanaei. 
2. Alibi: superabat.


FRIDERICUS: Certe vivacissimum esse animalium hominem, ex sacris
litteris constat, scilicet primos illos humani generis creatores
nongentos amplius annos vixisse ac nonnullos proxime ad annum millesimum
accessisse.


SENAMUS: Quid est igitur, quam ob rem diuturna vita tam brevi
curriculo1 conclusa sit, ut etiamnum
Moses2, qui libros originum et vitas
diuturniores litteris mandavit, conqueratur, hominem robustiorum vitam
vix ac ne vix quidem octogesimum annum superare.


1. Alibi: circulo. 
2. Ps. 90, qui est Mosi tributus.


FRIDERICUS1: Scio plerisque Epicuraeis2 libros originum incredibiles videri et ea
potissimum, quae de hominum diuturna vita prodita fuere. At Josephus,
antiquitatum interpres optimus3, ut ea, quae
Moses scripserat, confirmaret, duodecim historias ab omnibus fere
populis summae antiquitatis ac auctoritatis testes arcessere non
dubitavit, scilicet Berosum Chaldaeum, Mochum, Hestiaeum, Hieronymum
Aegyptium, Nicolaum Damascenum, Homerum, Hesiodum, Hecataeum,
Hellanicum, Ephorum, Theopompum, Acesilaum4,
Xenophontem, qui homines aliquot non modo quadringentos et sexcentos
annos, sed et nongentos excessisse prodiderunt. Quin etiam majorum5 nostrorum aetate historicis nobilitatus est
Miles, qui quod annos 369 explevisset, Johannes de Temporibus
usurpatur6. At nostra aetate, i.e. 1519,
Franciscus Aluaresius7 in Aethiopicis
scripsit, Marcum Abnuam8 pontificem maximum
Abyssiniorum, anno centesimo quinquagesimo aetatis nondum senium prae se
tulisse. Ex quo intelligitur, eos aberrare, qui longissimam hominis
vitam post aquarum eluviones centum ac viginti circumscriptam fuisse
putant, cum id tempus9 hominum generi ad
poenitentiam ante diluvia Dei concessu data esset10.


1. Alius: SALOMO. 
2. Alibi: Epicuraeorum. 
3. Antiq. lib. IV., 5. 
4. Alius: Acasiceum. 
5. Alii: majori. 
6. Alibi: vocatur. 
7. Alius: Mauretius. 
8. Alibi: Albanum, vel: Atanam. 
9. Alibi: id. 
10. Genes. 6, 3 sqq.


SALOMO: Illud philosophis constat inter ipsos, non modo certum vitae
tempus omni animantium generi ab ipso conditore circumscriptum fuisse,
verum etiam singulorum hominum annos, menses, dies, horas, momenta
definita esse1, quae tum virtutibus augeri,
tum etiam flagitiis circumcidi sacra oracula declarant, sive in hoc
cadaveris gurgustio, sive cadaveribus erepti. Sic tamen interpretor, ut
hominis spirantis vita non excedat annos 969, quoniam Methusala is, qui
vitam mortalium omnium longissime protraxit, non diutius vixit2.


1. Deuter. 6. 3. Regum 3. Josuae 14. 21. 29. Psalm. 14. 60. 72 et
108. Proverb. 6. 15. 28. 
2. Alibi: ulterius non vixerit.


TORALBA: Vitam hanc diuturnam non naturae vi, sed procuratione

divina primis hominibus tributam fuisse existimo, ad artes et scientias
constituendas ac praesertim ad coelestium motuum cognitionem.


CURTIUS: Principio quidem ad generis humani propagationem potius, quam
ad scientiarum et artium investigationem, hominibus vitam diuturnam
opinor fuisse concessam, postea vero, cum1
longe lateque dissipatum est hominum genus, vita brevius contracta est,
alioqui terrarum orbis, quantus est, populorum vim capere nullo modo
potuisset. Sic autem natura comparatum est, ut frequentissimi sint
partus eorum animantium, quorum vita brevior est, et rari foetus eorum,
quibus vita fruenda diutius conceditur. Videmus enim biennio vitam
polyporum definiri, quo genere piscium est nullum foecundius. Item
lepores, quorum vita septimo anno circumscribitur, terrestrium omnium
foecundissimi sunt.


1. Alibi: quam.


TORALBA: Haec partim vera, partim in conjectura posita sunt. Neque enim,
opinor, foecunditas leporibus aut polypis tanta1 tributa est, quod illis breve curriculum vitae
concederetur, sed summa Dei procuratione, ut alteri voracium
piscium2 alimentis3, alteri terrestrium belluarum et hominum venationi et
pabulo sufficerent. Foecunditatem enim et profusionem seminis sequitur
vitae brevitas. Rapaces autem alites ac belluas terrestres ac
maritimas4 infoecundas esse videmus, quae
tamen caeteras vitae diuturnitate vincunt, maxime tamen aquatiles, neque
enim immanis illa balaenarum [ac justi ceti]5
vastitas, quae interdum est octo jugerum, usque eo excresceret, nisi
plurium seculorum spatio. Nam Juba Rex in commentariis ad Augustum
scribit6, balaenam captam tantae
magnitudinis, ut trecentos pedes latitudinis et sexcentos longitudinis
haberet. Nullum autem longaevae vitae7
argumentum majus est, quam quod pisces nullis omnino morbis
corripiantur, praesertim marini.


1. Alibi: ita. 
2. Alibi: avium. 
3. Alius: alimento. 
4. Alibi: marinas. 
5. Desunt haec verba in uno codice; alii legunt: ac
mysticeti. 
6. Relatum apud Plinium ex Jubae commentariis l. 32,
1 et 9, 3. 
7. Alius: longitudinis vitae.


FRIDERICUS: Certe quidem Fridericus II. imperator Germanus piscem Lucium
in lacum Helpruntium1 injici curavit2, innexo prius branchiis annulo aetatis indice,
qui captus est anno 1497, i.e. anno post 267, quam in lacum justa
magnitudine injectus erat, ea3 tamen
vivacissimum constabat ac diutius victurum, nisi violenta morte
praereptus esset4. Ac nostra aetate Cyprini
ab avorum memoria usque ad nepotes centum viginti annos amplius
superarunt. Ut omittam, quod Seneca5 scribit,
piscem Apolliona6 anno sexagesimo postquam in
piscinam grandis illatus fuerat exspirasse, duobus ejusdem aetatis
superstitibus. Ex quo intelligitur7, belluas
marinas in aqua salsa puriore et salubriore largissimam omnium
animantium

vitam protrahere. Nec invitus ab Aristotelis8
et Theophrasti opinione discedam, quippe qui scripserunt, aquatilium
quam terrestrium et volatilium vitam esse breviorem.


1. Alibi: Heilbrunnium. 
2. Munsterus in descript. Gall. de aequalit. et Conr.
Gesnerus cap. de Lucio. 
3. Alibi: eum. 
4. Alibi: fuisset. 
5. Lib. de long. vit. cp. II. 
6. Alibi: Apolloniam. 
7. Alius: intelligo. 
8. Lib. IV cp. 14 de caus. plantar.


TORALBA: Invideo tantam mercedem Aristoteli, quantam ab Alexandro Magno
accepisse dicitur, i.e. octingenta talenta, ut in re tam perspicua tam
graviter peccaret.


CORONAEUS: Facit igitur et1 vitae longitudo
et explorata valetudo piscium, ut alimentis hominum utiliores quam
animantia terrestria videantur, sed ex his solidiora sunt, quam ex illis
alimenta: quae ratio fecit, opinor, ut Romani pontifices ciborum
delectum et ad victus puritatem et ad libidines coërcendas, suis
decretis adhiberent, jejuniorum diebus et eo potissimum die quo Christus
cruci affixus est, ut ἀπὸ τῶν
ἐμψύχῶν sive terrestrium sive volatilium abstineamus; qui
religiosiores, etiam a piscibus et somno abstinent, quidam vero horas
viginti quatuor uno pede nituntur, coelum intuentes; qui religiosissimi,
non modo abstinent ab his quae diximus, sed etiam collo tenus in aquis
diem jejunii peragunt, ut accuratius vigilando somnus coërceatur.
Idem2 Aethiopibus Christianis consuetum esse,
Franciscus Alvaresius3 scribit, ac potissimum
die sexto expiationis, προπαρασκεῦης.


1. Alibi: ea. 
2. Alibi: Id enim, vel: Id etiam. 
3. In Aethiopicis.


SENAMUS: Jejunium die sexto Christiani commodius, quam Ismaëlitae, qui
eundem diem solenni festivitate colunt, cum tamen eo die Muhammedes ab
hostibus graviter vulneratus sit ac fugatus; melius etiam Christiani,
qui solennia festa colunt eodem die, quo Christus a morte dicitur
resurrexisse.


CURTIUS: Primordio nascentis ecclesiae Christiani die resurrectionis
jejunare consueverunt: die Paschae, inquit Tertullianus, quo publica
jejunii religio est, merito deponis osculum pacis; postea tamen eo die
jejunium vetitum est.


SALOMO: Si de generis humani libertate ac salute laetandum omnibus est,
profecto Christianis exultandum esset eo ipso die, quo libertatem
animorum ac salutem sibi partam confidunt. Sic enim divina lege
cavetur1, ut diem illum, quo primogenita
omnium animantium caesa sunt in universa Aegypto propter Israelitas, et
eorum greges, festivis agri paschalis epulis jucundissime coleremus,
quoniam cladi superstites durissima Aegyptiorum servitute liberati
sumus. Nullum autem jejunium nobis imperatur praeterquam die decimo
mensis septimi, ad exsecrationem et expiationem nefandi sceleris, quo
majores nostri vitulum ad colendum sibi conflassent. Illud autem
jejunium auspicamur a vespera ad vesperam consequentis, quo nec cibum
nec potum capere, nec in cubilibus2 jacere,
nec ullum opus moliri, nec ullis negotiis implicari licet, sed
peccatorum poenitere, deinde corpore et vultu

terram contegente3 apud Deum misericordem de
peccatis confiteri ac nos ipsos affligere jubemur. Est enim vox Ebraica
תענית (Thaanith) nihil aliud,
quam afflictio et moestitia. Praeter jejunium illud legitimum
expiationis indicta sunt jejunia viginti quinque, partim propter occasus
illustrium prophetarum Mosis, Aaronis, Josuae4, Samuelis, partim propter excidium urbis et populi
defectionem, quae in libello Tahamith explicantur. Non desunt, qui Mosis
et Eliae exemplo quadraginta diebus5
jejunant. Sanctissimi totum vitae tempus, praeter Sabbatha et Novilunia
solennia, semel tantum interdiu cibantur, ut de Juditha legimus6.


1. Alibi: cautum. 
2. Alibi: cubili. 
3. Alibi: conspiciente. 
4. Addunt alii: Mariae. 
5. Alibi: dies. 
6. Judith 5.


CURTIUS: Origenes contra Celsum1 scribit,
veteres Christianos quarta sextaque die jejunia coluisse, sabbathis vero
ac dominicis illud non licuisse.


1. Libro V.


OCTAVIUS: Ismaëlitae dictum Empedoclis usurpare consueverunt, scilicet a
vitiis jejunandum, i.e. νηστεύσαι κακότητος,
summa tamen religione colunt
jejunia Elmeidi, menstrua paschalia jejunia nec nisi post occasum solis
cibantur. Sunt tamen qui singulis mensibus tria jejunia sibi indicunt,
sub luna tredecim, quatuordecim, quindecim, quos ipsi candidos vocant,
quod his diebus luna, copioso lumine aucta, reddit animantium corpora
multum vegetiora et ad jejunium aptiora. Eadem fere ciborum religio,
quae Judaeis, nam utrique ab esu sanguinis et suillae carnis sibi
temperant, ut lex divina jubet.


FRIDERICUS: Multa multis religiosa sunt, quae aliis valde profana aut
impia aut superstitiosa judicantur. Nam Judaei et Ismaëlitae aeque ac
veteres pagani velato capite sacra faciunt, ut illa significant:


Purpureo velare comas adopertus amictu1.


Quin etiam religiosum erat flaminibus, aperto capite sub Dio versari; ut
Saturnus, quia velatus erat, nudo vertice colebatur, Christus1 tamen2 aperto capite
precatur.


1. Virg. Aen. III. 405. 
2. Alii: Christiani ... precantur. 
3. Alibi: tantum, vel: autem.


SALOMO: Sabaeorum quidem1 et Arabum foeminae
nudatis corporibus choreas agitabant, oriente sole, ut illi
gratularentur, et qui sacra faciebant Bahali Peori, impudenter pudenda
revelabant, quo idolo nullum detestabilius divina lege execratur, qua
quidem lege pontifex sacrificans caput velare jubetur2.


1. Rabbi Moses Rambam l. 1. 
2. Levit. 20, 10.


OCTAVIUS: Mos hic omnium populorum, qui religiosius colebant, communis
erat; nam Prusias Bithyniae rex, operto capite adoratis Curiae liminibus
divinos senatui honores dicitur exhibuisse. Item1 Lucius nescio quis adulator Caligulam, qui se Deum
ferebat, adoraturus capite obvelato canis in modum circumvolutus, ad
pedes principis procidebat.


1. Alibi: Ita.


SALOMO: Quid Moses? Audita primum Dei voce, non modo verticem,

sed vultum quoque operuit, quia verebatur, inquit scriptura sacra, Deum
intueri. Item Helias cum Dei vocem audisset in eodem monte, quo Moses,
pallio caput ac vultum obtexit.


CURTIUS: Saepe1 contrariis itineribus eodem
pervenitur. Nam ut Asiae populis principem intueri nefas habetur et ab
ejus conspectu discedentem retrocedere oportet, ne illi terga
obvertantur, ac velato capite alloqui aspectu in terram demisso: ita
quoque flagitiosum est in Europa, praesente principe2 capita velare, quin etiam ad edicta regis Abyssiniorum
non modo caput aperire, sed etiam corpus usque ad pudenda nudare necesse
est. Olim saltatio in sacris faciendis omnium fere populorum communis
erat, quae nusquam terrarum nunc usurpatur3.
Et quemadmodum capitale esset apud Genevates et Helvetios in templo
saltare, quod religiosissime fiebat apud Judaeos; sic enim Davidem
legimus, cum arcam deduceret, accepta lyra saltasse aliquanto
altius4, quam uxori Michalae decorum
videretur, ac si quis ullum munus altaribus sacris oblaturus veniret,
hunc alacri gestu saltare mos erat5.


1. Alibi: Saepius. 
2. Alibi: pontifice. 
3. Franc. Alvaresius in Aethiopicis. 
4. 2 Reg. 6, 14 seqq. 
5. Rabbi Kimchi in Ps. 42.


SENAMUS: Saltationes et choreas sacris omnium populorum solennes fuisse
constat. Nec tantum Salii sacerdotes Martis a saliendo dicti sunt, sed
etiam Jovis ipsius ludis praesultor ad numerum et modum choream.
agebat1. Et cum senatori cuidam Jupiter in
somniis visus esset, qui ludos instaurari juberet2, quod praesultor indocte saltaret3, deque ea re ter admonitus neglexisset, duorum filiorum
morte perterritus senatui rem aperuit, qui ludos instaurari jussit. Ex
quo etiam planum fit, quod ante diximus, etiam paganorum sacra
negligentius peracta immortali Deo displicuisse, omissa clades et
excidia populis invexisse.


1. Plutarchus in Nicia et Alcibiade. 
2. Valerius Maximus, Livius, Plutarchus, Dionysius
Halicarnasseus. 
3. Alibi: saltarat.


CORONAEUS: Existimo nostros bufones, qui clypeis et gladiis nudi
saltant, Salios veterum1 omnino imitari vel
etiam saltatorem illum, qui quod bovem Jovi2
apud Athenienses mactaret3, βουφόνος dicebatur.


1. Alibi: veteres. 
2. Alii addunt: Bulaeo, vel: Poleo, vel:
potentissimo. 
3. Alibi: mactarat.


CURTIUS: Christiani primum nascente ecclesia saltationes sacras
intermiserunt, ut scribit Justinus Martyr1,
quippe qui cogebantur nocturna sacra metu suppliciorum obire. Sed
Constantino Magno dominante, sublato metu, choreas frequentes et
choros2 agere coeperunt, qui mos nondum ab
ecclesia Romana plane desertus est. Nam quae processiones ab ipsis
appellabantur, saltando fiebant, non ambulando. Nec ita pridem cantores
duo, qui3 canticum in medio choro incipiunt,
ab occasu ad ortum, deinde ab ortu in occasum saltabant, tum utrique in
medio choro, alter quidem Austrum, alter Aquilonem spectans, aliquamdiu
immoti stabant. Quae ratio fuit4

a citharoedo in sacris ludis antiquitus observata, ut coelestium orbium
ac Deorum in coelis choreas agentium motus ipsiusque Terrae matris
Deorum stationem imitarentur. Illud tamen singulare fuit in Christianis,
quod cantores duo in choro, ne Diis infernis aut idolis gratulari
saltatione viderentur, ut5 pagani, dextram in
coelum attollebant, et quia molestum erat diutius elatam dextram habere,
baculos argenteos, qui in manum argenteam desinebant, gestare coeperunt,
ac summis pedum digitis modestius niti, ut modestius saltarent. Sed cum
imperitis hujusmodi6 sacerdotia ac munera
quaestuose tribuissent, non amplius saltare, sed deambulare coeperunt,
inde proverbium de ignaris, qui7 nec canere
didicerint8 nec saltare. Ita paulatim
ambulationes pro saltationibus desertis ab ecclesia Romana susceptas
videmus.


1. Ad orthodox. qu. 7. 
2. Desunt alibi duo haec verba. 
3. Alius: quod. 
4. Scholiastes Pindari. 
5. Alibi: aut. 
6. Alius: hujus mundi. 
7. Alibi: quod. 
8. Alius: didicerant.


SALOMO: Moderata saltatio in laudibus divinis efficacissima semper nobis
visa est, illud enim psaltes lyricus voluit, cum ipse coram Deo caneret
ac saltaret: Colite Deum cum timore, exsultate ei cum1 tremore!2 Est enim
exsultare altius saltare, quia fleri non potest, ut qui saltat ac
gestit3 animi quadam alacritate erga res
divinas, ut non etiam ardentissimo Dei amore in eum rapiatur, mente vero
tristi Deum laudare nefas est. Itaque pontifex Aaron, repentina adhuc
filiorum morte saucius, sacrum convivium obire recusavit, cum
diceret4: Quomodo gratus essem Deo, mente
lugubri?5 et qui laeta mente affectus est
erga Deum, hunc etiam oportet non modo ab omnibus sceleribus abhorrere,
verum etiam summa integritate ac innocentia vivere. Ita saepius in
psalmis occurrit vox illa Selah, quam Symmachus et Theodotion
vertit6 διάψαλμα, Latini interpretationem omiserunt.
Nam Chaldaeus interpres putat, verbo Selah aeternum significari, quem
Origenes et Hieronymus7 sequuntur. Sed
Abraham AbenEsra interpretatur אָמֵן
i.e. vere; διάψαλμα vero
significare mihi videtur distinctionem modulationis et varietatem
quandam silentio interjecto. David Kimchi Selah vocis elationem
significare putat, ego vero vocis ac totius corporis subsaltationem
fuisse video, quam in sanctis canticis usurpare etiamnum solemus, ut
laetitiam erga Deum et intimi animi gaudium testificemur. Laudationes
vero divinas non modo saltationibus et canticis, verum etiam omni genere
instrumentorum ab immortali Deo instituta fuisse, gravissima Nathanis et
Gadi testimonia declarant, a quibus admonitus David 285 Leviticae tribus
cantores peritissimos ad divinarum laudum modulationes adhibuit8, quos partim vocibus, partim fidibus, partim
fistulis9 explicabat, quod ex initio psalmi
cujusque facile intelligitur, מִזְמוֹר fidibus
tantum10, ubi
שִׁיר sola voce canebatur, ubi
utcunque, voces fidibus miscebantur. Interdum tuba cornea, quae Sophar,
vel metallica, quae Halsopherat

dicebatur, adhiberi solebat et metaltaim sive cimbala et mahol tibia.
Sed quia Judaei aeque ac populi australes fidibus magis delectantur11, et aquilonares tubarum ac tibiarum sono12, propterea cantica Davidis Psalmos appellarunt.
Est enim ψαλμός, ut scitis13, carmen fidibus expressum, psalterium autem vas
in clypei quadrati formam, decem chordis14
aptum. Propria tamen appellatione laudes ab Ebraeis appellantur cantica
Davidis תְהִלִים, ut omnes
intelligant, brevissimis quidem precibus, sed laudibus assiduis intentos
esse oportere. Nihil autem15 frequentius in
psalmis occurrit, quam vox הַלֵלוּיָה i.e. laudate Deum.


1. Alibi: in. 
2. Ps. 2, ii. 
3. Alibi: petit. 
4. Alibi: dicens. 
5. Levit. 10, 19. 
6. Alii: vertunt. 
7. Hieronymus in epist. ad Marcellum. 
8. 1 Paral. XXV, 1 sqq. 
9. Alibi: fibulis. 
10. Alibi: tamen. 
11. Alibi: delectabantur. 
12. Alius: sonitu. 
13. Aristophanis scholiastes in Avibus. 
14. Alibi: fidibus. 
15. Alii: enim.


CORONAEUS: Ego vero existimo, ecclesiae Romanae organa1, quae Constantinopoli circa annum Christi 700 inventa,
fistulis plumbeis conflantur, omnium antiquorum instrutmenta musica
longo intervallo superare, nec satis mirari possum, eos, qui Romanae
ecclesiae ritus deseruerunt, organorum genus illud penitus abjecisse,
cum nihil modulatius fieri possit.


1. Ammonius l. IV. et XVI.


CURTIUS: Hoc ideo factum opinor, ne plebs illecebris modulationum
divinas laudes obliviscatur. Ac propterea Justinus Martyr1 instrumenta illa musica puerorum esse ac de templo
rejicienda putat, comprobante Theodoreto pontifice2, eoque magis, si lingua peregrina utantur sacerdotes,
quam imperiti non capiunt3, quo nihil
absurdius nec ullius populi moribus, praeterquam Romanorum, id probari
posse opinor.


1. Qu. 157 ad orthodox. 
2. Libro de sacrific. 
3. Alibi: capiant.


CORONAEUS: Id certe casu contigit; cum enim Ebraei, Graeci, Latini et
caeterae quoque gentes lingua populari Deos colerent, usu tamen diuturno
factum est, ut antiqua carmina sacrorum Polybii aetate non amplius
intelligerentur, mutatione scilicet latinae linguae, neque tamen usitata
carmina propter venerationem antiquitatis ac religionis mutare fas erat.
Ita quoque ecclesiae Romanae cantica tunc1 a
Gregorio latine sunt instituta, cum ab omnibus omnia perciperentur,
paulatim lingua latina peregrinorum undequaque in Italiam adventu et
concursu mutari et corrumpi coepit, carmina tamen usitata sine gravi
incommodo mutari nequeunt.


1. Deest alibi.


CURTIUS: Non video, quid incommodi sequatur, pulcherrimas illas Davidis
laudes linguis omnibus usurpare. Si tamen instrumentis musicis etiam
sacris utendum sit, ut quidem ex oraculo divino Nathanis et Gadi
prophetarum jubemur1, fidibus praestaret,
quam fistulis plumbeis uti, quibus voces sono fistularum confuso tanta
vi erumpunt ut verba nullo modo percipiantur; soli enim Britanni,
opinor, organa fistularum plumbearum vocibus musicis miscere
consueverunt. At nihil tam necesse est, quam psalmos ac laudes divinas
ab omnibus intelligi, ut omnes erudiantur.


1. 1 Paralip. 25, 1 sqq.


SENAMUS: Mirum mihi saepe visum est, Judaeos, Christianos, Ismaëlitas,

Helveticos, Romanos, Germanos, tanta1
religionum varietate discrepantes, in psalmis tamen Davidicis omnes
omnino conspirare atque iis quotidie gratias immortali Deo gratissimas
ubique terrarum agere.


1. Alibi: tam.


SALOMO: Non debet illud mirum videri, cum hi omnes unius aeterni Dei
nomen ac numen se colere nec plures uno esse profiteantur. Laudationes
autem Davidis ad aeternum Deum omnes spectant, nulla Jovis, Apollinis,
Dianae, Martis, Herculis, Saturni numina, nihil de Venere et Baccho,
nihil de Jesu Nazaraeo, nihil de Muhammede aut Maria virgine, nihil de
myriadibus innumeris1 Divorum, quos sibi
Christiani non tam ad imitandum, quam etiam ad colendum proposuerant,
sed unius sempiterni rerum omnium opificis laudes ac gesta
commemorantur.


1. Deest alibi.


TORALBA: Quid est igitur, quam ob rem1 in
tanta populorum innumerabilium multitudine soli2 Christiani Christum pro Deo cum infinita divorum
multitudine laudant, precantur, adorant, qui tamen Deum unum mundi
conditorem prae se ferunt?


1. Alibi: ac. 
2. Desunt haec novem sequentia verba in aliis
codicibus.


FRIDERICUS: Quia1 Christus non alius est quam
Deus ipse, aeternus Dei filius.


1. Alibi: Qui, vel: Si.


OCTAVIUS: Si Christus idem est, quod1 Deus
aeternus, cur Petrus in concione ad populum his verbis utitur2: Sciat totus domus Israël, quod dominum et Christum
hunc Jesum fecerit3 Deus?


1. Alibi: qui. 
2. Actorum II., 36. 
3. Alibi: fecit.


FRIDERICUS: Hac oratione Petrus naturam humanam a divina distinguit, ut
homo Jesus a Deo sit factus et quatenus Deus ab aeterno genitus a patre,
sic utraque natura in uno Jesu coaluit, ut Dei et hominum mediator
esset, quia mediator unius esse non potest1,
Deus autem unus est.


1. Gal. 3, 20, et 1 Timoth. 2, 5.


TORALBA: In natura quidem universa quoties ex duabus naturis inter se
repugnantibus1 tertium quoddam ab utraque
diversum conflatur, perit utraque natura propter conflationem formarum.
Si ergo in una Christi natura coalescit simul humana ac divina forma,
utramque perire oportet, et ex utraque tertium quoddam et diversum ab
utraque conflari, ut ex aqua et melle videmus hydromel componi, corrupta
utriusque natura.


1. Alibi: repugnatis.


CORONAEUS: Natura duplex in Christo sic copulatur, ut non sit confusa,
sic distinguitur, ut non sit divisa.


OCTAVIUS: Cur ergo1 Athanasius in libro de
incarnatione non duas in Christo naturas, sed unam tantum agnoscit?


1. Alibi: vero.


CORONAEUS: Ne quis putet, Christi divinam esse adorabilem, non item
humanam. Ac propterea Gregorius Nazianzenus et Cyrillus1 duas

in Christo naturas agnoscunt. Sed quia post humanitatis assumtionem
facta divisio non est, una et eadem esse praedicatur.


1. Libro 9 cp. 31 in Joh.


CURTIUS: Quod1 Toralba de forma naturali ad
divinam traduxit, non congruit2 metaphysica
tractantibus ad physica trahere disputationem.


1. Alius: Quid. 
2. Alibi: convenit.


TORALBA: Christus quatenus homo physicae subjectum est, metaphysicae
vero, i.e. theologiae, argumentum verum et quidem1 proprium Deus est. Si ergo naturalibus omissis de Deo
disputandum sit, nihil profecto est in universa natura, quod de Deo
affirmari queat, sed omnia commode negari, quia quicquid est praeter
Deum, aut substantiam aut accidens esse oportet2, Deus autem neutrum est, nec ullus est naturae conceptus
Deo et creaturae communis, quia nihil una voce de finito vel infinito
dici potest, nec ullum genus est infinitum aut indifferens ad finitum et
infinitum. Itaque cum de rebus omnibus quaeri soleat, quid sit? de Deo
quaeritur, quid non sit? Ex quo sequitur, theologos omnes, qui Deo
substantiam aut hypostasin aut personam tribuunt, impropie loqui. Quae
res impulit Simplicium3, ut primam omnium
causam diceret nomine vacare, i.e. τοῦ
παντὸς αἰτίου, ὑπὲρ πάντα ὄντος τὰ ὄντα, οὐδέν ἐστιν ὀικεῖον
ὄνομα.
Proclus vero Academicus Deum ob id ineffabilem esse scribit, i.e.
ἄῤῥητον, quia unus est, vel ut
Parmenides ἀγράμματος. Et cum
multa de Deo dicantur improprie, ipse tamen dici non potest ac ne
cogitari quidem. Sed qui minus inepte loquuntur, essentiam aeternam
appellant, eamque unam, puram, simplicem et ab omni corporum
contagione4 liberam, infinitae bonitatis,
sapientiae, potestatis. Atque in eo Academici, Stoici, Peripatetici cum
Ebraeis et Ismaëlitis conveniunt quodammodo, quasi proprium5 illud in omnium hominum animis ac mentibus ipsa natura
insitum6 esse videatur.


1. Alibi: quodammodo. 
2. Dionysius Areopagita de divin. nomin., Moses Rambam
l. 3. 
3. In libro de singulari Deo. 
4. Alius: concretione. 
5. Alius: principium. 
6. Pro quatuor his antecedentibus verbis alibi legitur:
institutum.


SALOMO: Ebraei decem habent1 nomina Deo in
sacris litteris tributa, epitheta vero LXXII omnia creatori cum2 creaturis quodammodo communia praeter
sacratissimum nomen tetragrammaton, quod sui proprium esse dixit,
scilicet יהוה, i.e. aeternus, quia
nihil praeter Deum est3 aeternum. Hujus unius
cultum, caeteris omnibus repudiatis, quemque sibi proponere debere
contendimus. Caetera quae tum in coelo, tum in elementis ac mundi totius
compage cernimus, tum etiam beatas mentes cadaveribus superstites et
angelos utriusque naturae, sensibus hominis abditos, colere ac ullis
precibus ac veneratione prosequi nefas esse arbitramur, ac multo magis
nefarium ulli creaturae4 Deum incorporeum
copulare5.


1. Alibi: Hebraeis decem sunt. 
2. Alius: ac. 
3. Alii: potest esse. 
4. Alibi: nefandum ullam creaturam. 
5. Alibi: computare.


SENAMUS: Ego veteres Jovem a tetragrammato duxisse opinor, propter
utriusque nominis similitudinem.



SALOMO: Qui Jova aut Jehova pro sacro nomine יהוה pronunciant, hujus linguae vim non tenent.
Neque enim ratio Ebraeae linguae patitur nomen illud ita pronunciari.
Ac tametsi vocabulis subscriptis saepius יְהוָֹה legamus, fallunt tamen qui sic legi putant
oportere, nec intelligunt, majores nostros, qui primi vocales litteris
affixerunt1, arcanum illud reddidisse
varietate scribendi, mox יְהוָֹה,
mox יְהֶוה. Cur autem abdiderint
arcanum illud, causa est in promtu, quod lege divina capitali supplicio
plectendus est2, qui diserte nomen illud
denuntiarit3. Itaque nunquam nomen illud in
ore habemus, sed nomine Elohim vel Adonai uti solemus, quoties in sacra
scriptura legentibus occurrit.


1. Alibi: affinxerunt. 
2. Levit. 24, 6. 
3. Alii: denuntiavit.


CURTIUS: Mei sensus, Salomo, cum tuis sensibus congruunt, nec alia mihi
mens est, nisi quod Deum illum opificem ac moderatorem rerum omnium
humanam naturam induisse persuasum habeo, ut hominum scelera morte sua
expiaret. Caetera Deorum inania1 ac divorum
numina nihil moror, ac2 ne angelos quidem,
qui proxime ad immortalis Dei numen accedunt, ullis precibus aut3 veneratione coli volo.


1. Alibi: Caeteros Deorum inanium. 
2. Alius: at. 
3. Alibi: ac.


CORONAEUS: Ego vero duodecim fidei Christianae capita cum Curtio
amplector, ac praeterea1 corporis ac
sanguinis Christi sacrificium expiatorium, tum etiam angelorum ac
divorum mentes sacris rogationibus eliciendas censeo, ut Deum propitium
habeamus, item purgatorios ignes, quibus animorum labes ex animis
eluantur.


1. Alibi: propterea.


OCTAVIUS: At1 ista ratione populus Deorum
innumerabilium cum immortali Deo admittatur necesse est.


1. Alibi: Ac.


CORONAEUS: Caetera quidem suis quaeque locis. Sed illud prius Salomoni
persuaderi oportet de Christi deitate, quo si persuasus erit, facile
Octavium et Toralbam in suam sententiam adducet.


SALOMO: Istud quidem Toralbae difficilius quam meis popularibus
persuaderi posse video, quoniam multa constanter credimus, quae
philosophi omnino repudiant, ut Lyricus ille de nostris1 loquitur: Credat Judaeus Apella, non ego2.


1. Alibi: nobis. 
2. Horatius.


TORALBA: Ut pervicacis animi est, perspicuis argumentis acquiescere
nolle, ita summae levitatis, temere omnibus omnia assentiri. Non desunt
etiam, qui minutorum theologorum multitudine nos obruere conantur, sed
non ego credulus illis1, vel ut Siculi
pastoris2 oratione utar: ἐγὼ δέ τις οὐ ταχυπειθής.
Ecquis enim est tam angusti animi et ingenii, cui probari possit, Deum
aeternum post sexcenta millia saeculorum, imo post infinitum tempus
incorporeum fuisse, eundem tamen non ita pridem coelo delapsum in
mulierculae intimis visceribus novem menses delituisse, tum carne,
ossibus

ac sanguine concretis indutum ac natum utero clauso, paulo post etiam
turpissimo supplicio affectum ac terra conditum revixisse et3 corpoream illam molem, antea coelo invisam, illuc
vexisse? Quod haec tam nova tamque insignis mutatio in Deum cadat, omnes
Ebraeorum et Ismaëlitarum populi, omnes4
philosophorum familiae constanter negant. Imo gravis illa et coelestis
vox obstat: Ego Deus aeternus et non mutor.5 Quae verba non modo ad essentiam pertinent, verum etiam
ad ea, quae illi accidere putantur.


1. Alibi: ullis. 
2. Theocriti. 
3. Omittuntur haec novem sequentia verba in alio
codice. 
4. Alius: omnis ... familia. 
5. Jes. XLIV, 6.


SENAMUS: Salomoni caetera quidem assentior, sed illud1 non capio, si Deus etiam2
mentis habitu immutabilis est, cur toties irasci et placari, toties
poenitere facti dicatur?


1. Alius: illum. 
2. Alius: ratione.


SALOMO: Ista quidem oratio est quasi parentis optimi cum infantibus
balbutientis, ut cum Deus Samueli dixisset1,
se pigere Saulis, quod regem eum2 renunciari
jussisset, eodem tamen capite haec verba subjicit3: Deum facti nunquam poenitebit, quia non est homo, ut
ulla4 facti poenitudine ducatur5. Aut enim illa tanta Dei mutatio in hominem, sive
assumtio hominis Deum facit meliorem aut deteriorem, alterum dicere
scelus, alterum cogitare nefas est. Nam cum ab infinita temporis
aeternitate optimus maximus fuerit6, melior
aut beatior scipso fieri non potuit, alioquin optimus et beatissimus
antea non fuisset. Deteriorem factum esse, tanta sui status ac
conditionis conversione fateri oportet7, quo
nihil capitalius cogitari potest.


1. 1 Sam. XV, 11. 
2. Alius: illum. 
3. 1 Sam. 15, 29. 
4. Alibi: nulli. 
5. Alius: poeniturum dicatur. 
6. Alibi: fuit. 
7. Alibi: cogeretur.


CORONAEUS: Nec melior nec deterior factus est, ac ne mutatus quidem ab
illo, qui semper antea exstiterat, qualis semper futurus est. Consimili
fere argumento Proclus1 mundum aeternum
statuebat, ne si principium ortus haberet, Deus ab alta quiete ad motum,
ab otio ad negotium excitatus videretur.


1. Philoponus in libris, quos adversus Proclum scripsit.


SALOMO1: Illud quidem constat ex abditis
legum divinarum arcanis, Deum perpetua mundorum creatione ac recreatione
gaudere nec quicquam sub sole novum esse2,
quod antea non fuerit, nec fuisse, quod non sit futurum, nec propterea
Deum sui status ullam pati conversionem aut mutationem, sed eundem
humanae naturae copulatum et carneam massam induisse, non ita pridem,
i.e. paulo ante saecula quindecim3, non modo
contra Dei naturam et essentiam est, verum etiam contra suae majestatis
decus.


1. Omittitur in aliis. 
2. Eccles. 1, 9. 
3. Deest in alio codice.


FRIDERICUS: Incredibile quidem est incredulis, sed iis quos divinus
intellectus afflaverit1, facillime2 persuaderi potest.


1. Alibi: afflavit. 
2. Alius: facile.



OCTAVIUS: Certe graecae et latinae initio nascentis ecclesiae
christianae non ita difficile fuit persuadere, ex homine Deum fieri,
quippe qui Deorum et hominum amplexus et puerperia ita crediderunt, ut
non modo agrestibus et imperitis hominibus, sed etiam Graecorum et
Romanorum1 disciplinarum omnium laude
florentibus quasi certissimum quiddam et exploratissimum haberetur.
Argumento sit nobilis historia2 de Mundo,
cive Romano, qui summa pietatis specie sacerdotum detestabili lenocinio
matronae pudicissimae stuprum intulit, cui persuasum erat aeque ac
marito, Herculem ipsum in templo, ad stirpis divinae propagationem, cum
ea concubuisse. Comperta fraude, quam Mundus celare non potuit, Tiberius
Augustus templum solo aequari et sacerdotes ultricibus flammis exuri
jussit. Itaque nihil mirum, si Christum, qui vitae integritate ac
miraculorum multitudine clarus exstiterat, de Deo ac virgine natum
paganis, consimili3 Deorum generatione jam
imbutis, persuaserunt.


1. Alius: Graecis et Romanis. 
2. Josephus in Antiq. jud. lib. 18 et 4. 
3. Alibi: consimilium.


SENAMUS: Certe puerperia Deorum ac Dearum non modo θεογονίαν, verum etiam imperatoribus et
pontificibus Romanis mirabiles ἀποθεώσεις
invexerunt: quas Bessario Cardinalis cum Romae fieri vidisset1, veterum divorum historias valde sibi suspectas esse
praedicabat.


1. Alibi: vidissent.


TORALBA: Imperitis illa non persuaderi, eruditis potuisse miror. Nam si
cognitis extremis media non propterea cognoscuntur, etiamsi fuerint
essentiali causarum ordine cohaerentia, quis Christum, quem ex humana
divinaque natura constare dicunt, animo percipere queat, cum Deus homini
nullo naturae ordine cohaerere ac multo minus quam coelum terrae uniri
possit?1



1. Alibi: potuerit.


CORONAEUS: Veteres Academici hominem coelestis et elementaris mundi
vinculum esse tradunt ac propterea solum ex omnium animantium genere ad
Dei similitudinem et imaginem conformatum. Quae cum ita sint, quis
naturae ordinem turbari putet, si Deus homini uniatur in Christo?


TORALBA: Comprehensio infinitae rei est infinitum quoddam1, quod naturae finitae congruere nequit. Neque enim verum
est, quod theologis quibusdam video placuisse, scilicet mentem humanam
infinitorum intelligibilium successionum capacem esse, oportet enim
mentem hominibus aeternam aut certe sempiternam esse suapte natura,
contra quam superius demonstratum est. Quodsi mens humana ne cogitatione
quidem Deum infinitum assequi possit, qui fieri possit2 ut infinitam Dei essentiam capere eique actu et re ipsa
uniri queat?


1. Alius: quiddam. 
2. Alius: potest.


FRIDERICUS: Quod humanae mentis imbecillitas assequi non possit, Christi
mirabiles actiones et stupenda facta praestant.



OCTAVIUS: Si miracula Deos faciunt, quid obstat, quin maximus quisque
magus Deum se ferat? Quid enim sortilegi non moliuntur? Quid sagarum
turba non1 facit? Cujus tam2 perspicacis oculos non perstringit? Testes svmt magi
Pharaonis, Orpheotelestae, Medea, Circe, Cleomedes Astypalaeus,
Apollonius Thyanaeus. Atque hic tanta prodigiorum varietate mirabilis
exstitit, ut veteres illum non modo ipsi Christo, verum etiam omnibus
Christianorum Diis longe anteferrent. Is enim dicitur a mortuis
complures excitavisse, morbos populares sedavisse, saepe moribundos
curavisse, saepius futura praedixisse, saepe daemones sua praesentia
fugavisse, semper ab esu animantium, quamdiu vixit, abstinuisse,
eruditione ac sapientia3 clarissimus
exstitisse4, sapientiae praeceptis
divinissimus fuisse, verbo lamias frequentes abegisse, Ephesum exitiali
peste liberavisse, paenulatum5 senem
lapidibus obrui jussisse, obrutum detegi, detectum leonem mortuum
demonstravisse, annos 140 in terris vixisse, et ex ipso Dianae templo in
coelum abreptum ascendisse, ab ipsis arboribus curvato cacumine ac voce
diserta loquentibus salutatus esse, denique ab universa Graecia et Asia
pro Deo habitus fuisse memoratur. Profecto tanta laudum contentione6 acceptus est ab antiquis, ut ex ejus7 statuis oracula quasi ab ipso Apolline peterentur. Nec
tantum paganis, sed etiam Christianis clarus et admirabilis exstitit,
atque inprimis Hieronymo et Justino Martyri8,
quod maris tempestates, ventorum impetus, murium populationes,
incursiones ferarum istius Apollonii dictatis prohiberi tradit9.


1. Deest alibi: non. 
2. Alibi: etiam. 
3. Alius: doctrina. 
4. Desunt alibi haec quinque antecedentia verba. 
5. Deest in aliis codicibus. 
6. Alibi: consensione. 
7. Alii: ipsius. 
8. Philostratus Lemnius. Justinus Martyr qu. 245 ad
orthodox. Hieron. ad Rufinum. 
9. Alibi: tradunt.


FRIDERICUS: Multa quidem Philostratus de Apollonio, sed ea tantum quae a
Damide audierat, Damis item ab Apollonio ἀκροάσει1 ἐκ τῶν ἄλλων ἀκροαμάτων.
Ea tamen octo libris ab Eusebio Caesariensi ut
fabulosa refelluntur2. Hic autem magia quam
doctrina fuit clarior, cum velare sagarum in modum et vincula ferrea
daemonum ope perrumpere consuesset, ac propterea Domitiani Augusti jussu
depilatus ac nudus causam dicere coactus est, cum reus magicae
impietatis argueretur3.


1. Alii: ἀκροάματα. 
2. Alibi: referuntur. 
3. Alibi: teneretur, vel: haberetur.


OCTAVIUS: Videtis tamen istius magi tantum valuisse miracula, ut aliquot
saeculis pro Deo coleretur et Christianis objiceretur, Apollonium rerum
gestarum miraculis longe superiorem Christo fuisse; fuit enim
Christo1 fere aequalis aut non multo
junior2.


1. Alius: Christi. 
2. Alius idem: minor.


SALOMO: Foecundissima profecto fuit aetas illa magorum ubertate et
copia; nam praeter Apollonium peperit etiam Dositheum, Theudam, Judam
Galilaeum, Simonem Magum, qui divinitatis nomina et opinionem sibi
asseruerunt1.

Quin etiam in Arabia quidam magus2 cum se pro
Messia ferens quam plurimos stupendis prodigiis ad se pellexisset, rex
Arabum rogavit, quo miraculo se probare Messiam vellet: Caput meum,
inquit, truncari jube, tum ni reviviscam, ne Messiam me arbitrere. Rex
accepta conditione caput hominis spectante populo amputari jussit,
nec3 revixit tamen.


1. Alibi: asseverarunt. 
2. Moses Rambam in epistola ad astrologos. 
3. Alibi: non.


CURTIUS: Tanta fuit amentia dicam an impietas multorum, ut non modo
deitatis famam sibi vindicarent, verum etiam Deum ipsum de coelo
praecipitem deturbare conarentur, ut olim conjurati coelum conscendere
fratres. Quin etiam Heraclides Ponticus1
Pythiacos sacerdotes pecunia corrumpere non dubitavit, ut se Deum esse
praedicarent, ac serpentem in feretrum, quo elatus est, imponi jussit.
Sed fraude comperta, non qualem se vellet, sed qualis erat, judicatus
est. Talem quoque fuisse tradunt Psaphonem Africanum2, qui aviculas haec verba proloqui docuerat: Psapho
Deus est; deinde volare patiebatur. Sed omnes omnium fraudes Simon
Magus superare videtur, quia portentis ac prodigiis famosissimus non
modo a mortuis plures excitavit, sed etiam se ipsum in frusta concisum
tertio die erexit, atque ita sublimis in aëra sublatus est, populo
Romanorum ac principum spectante corona, eoque prorupit hominis istius
impudentia, ut se Deum appellaret, ac in hunc mundum3 venisse jactabat, ut qui ab angelis corrupti4 fuerant, emendaret et eos, qui in se crederent, ab
interitu sempiterno, non meritis cujusquam, sed sua gratia servaret.


1. Laërtius in Heraclidis vita. 
2. Clemens Alexandrinus, Irenaeus, Justinus Martyr.
[Philosophumena Origenis. N.] 
3. Alius: modum. 
4. Alii: quae ... corrupta.


FRIDERICUS: Qualem igitur exitum habuit, nisi quod ex aëre sublimi
dejectus praecipiti casu crepuit!


SENAMUS: Si casu crepuisset, cur senatus populusque Romanus, cur
collegium pontificum annuente imperatore statuas ei cum inscriptionibus
divinis erexisset? Nam ejus statua inter utrumque Tiberis pontem,
imperante Claudio Augusto, collocata hunc titulum prae se ferebat:
Simoni Mago Deo, quam Justinus Martyr1 se
vidisse confitetur. At in Deorum numerum nemo referri poterat sine
senatusconsulto, ut Tertullianus de Christo scribit, scilicet Tiberium
imperatorem ad senatum scripsisse, cum suffragio sui praerogativa, de
Christo, ut inter Deos censeretur. Noluit Senatus vel quia non
probabat2, vel quia pigebat, hominem Judaeum
supplicio affectum in albo Deorum inscribi. Tiberius tamen, ut est apud
Tertullianum, in sententia mansit. Ex quo intelligitur, Simonem Magum
rerum gestarum et miraculorum stupendorum magnitudine Christo videri
clariorem.


1. In apolog. I. 
2. Alibi: nihil probaverat.


OCTAVIUS: Nemini dubium est, quin magus ille caeteros praestigiorum
vanitate1 superarit, haec tamen omnia
daemonum ope facta esse, quis

non videt? Nihil autem mirabilius videtur, quam a mortuis excitari2 et in sublime ferri, utrumque tamen necromanticis
usitatissimum est. Nam Apollonius3 ab
extrema4 Aethiopia et5 Nili fontibus Romam brevi delatus est, quo se imperatoris
Domitiani jussu acciri sciebat, inde momento Corinthum et ex Smyrna6 Ephesum. Item Pythagoras7 a Thuriis Metapontum advolavit, nec aliam ob causam
Romulus in Deorum numerum relatus est, quam quod in coelum, exercitu et
senatu spectante, sublatus ab hominum conspectu disparuisset. Idem
Aristaeo8 Proconnesio, idem Cleomedi
Astypalaeo contigisse, veteres historici scripto prodiderunt9. Hos omnes sortilegorum impietate ac scelere obligatos
fuisse constat.


1. Alibi: varietate. 
2. Alius: mortuos excitare. 
3. Philostratus l. VI. 
4. Pro his duobus verbis legitur alibi: ex. 
5. Addit alius: a. 
6. Alibi: exinde. 
7. Dionysius Halicarnass., Livius, Plinius l. VII,
Plutarchus in Romulo. 
8. Alibi: Anithaeo. 
9. Plinius, Hugo Floriacenus de comit. Martyr.


CURTIUS: Ita quidem si daemonibus seipsos sponte1 mancipaverint, sed interdum divino concessu viri pietate
atque integritate clarissimi exercentur et cruciantur, ut de Jobo dictum
est, item de Christo, qui tametsi totius pietatis ac divinitatis
exemplar esset, a daemone tamen in templi pinnaculum, inde in montem
transvectus est, ut de illius virtute ac praestantia periculum
proderetur; sed explorata Christi constantia, pietate, divinitate
cacodaemon fractus discessit. Itaque Christus jam inquit2: Princeps mundi hujus ejicietur foras, nullum
triumphum de me laturus.


1. Alibi: sponte se. 
2. Joh. 12, 31.


CORONAEUS: Ut simia purpura induta, sic magus, qualemcunque se ferat,
sibi semper similis futurus est. Nam Vespasianus imperator etiam arti
magicae deditissimus fuisse dicitur et Christum imitari voluisse, in
prodigio coeci a nativitate, cui visum dedit, oculis sputo ac luto
leviter oblitis, spectante populi Alexandrini corona; sic enim
Tranquillus et Tacitus historicorum probatissimi scripserunt1. His etiam artibus addictissimum fuisse Neronem Plinius
scribit. Sed ad veram religionem dijudicandam argumentum certius nullum
est, quam quod Gamaliel praescripsit2. Cum
enim Christiani apostoli a magistratibus et pontificibus impietatis
postularentur, quod Christo divinitatis aliquid tribuerent, Gamaliel ad
populi concionem: Attendite, inquit, ad ea quae decreturi
estis; antea exstitit quidam Theudas, qui cum multa de se jactaret ipso,
400 circiter discipulos ad se pellexit, non multo post tamen cum toto
comitatu caesus est. Alius item impostor Judas Galilaeus, qui plebem
aliquamdiu seduxerat, tandem cum suis omnibus prostratus est. Nolite
igitur in homines istos saevire. Nam si est ab hominibus haec
disciplina, brevi dissolvetur, si a Deo, frustra illius voluntati
obsisteremus! Hac oratione persuasi pontifices

apostolos periculorum metu liberarunt. Quid enim profuit Apollonio, quid
Simoni Mago, quid Cleomedi Astypalaeo, quod a mortuis se ipsos
excitavissent? Quid3 Empedocli, quid Romulo,
quod in coelum abrepti fuisse feruntur? Sed cum Christi doctrina toto
terrarum orbe divulgata sit, ac jam saeculis amplius quindecim,
renitentibus populis ac principibus, altissime radices egerit nec ullis
suppliciis aut tormentorum crudelitate aboleri potuerit, nullis
haereticorum innumerabilium flatibus everti, quis dubitet, quin omnium
religionum optima sit ac divinissima?


1. Tranquillus in Vespasiano. Tacitus histor. IV, 83. 
2. Act. V, 34 sqq. 
3. Omittuntur haec cetera interlocutoris verba in alio
codice.


SALOMO: Nihil renitente Deo fieri posse confido, nec dubito, quin omnes
religiones, quae Deum auctorem non habent, tandem aliquando sint
interiturae; sic enim majores nostri quasi communi consensu testatum
reliquerunt.


SENAMUS: Adversus Deum immortalem nulla temporis diuturnitate praescribi
potest, ut olim Themistocles Athenis1 ac M.
Cato Censorinus pro concione populi Romani dixisse feruntur2. Nam qui sola vetustate ac diuturnitate religionis
praestantiam metiuntur, paganorum religionem optimam esse declarant, cum
jam inde usque a Belo et Nimrodo annorum fere quatuor millibus toto
terrarum orbe claruerit3 atque his etiamnum
temporibus apud Indiae populos orientales floreat. Illis enim sol, luna,
sidera, ignes, boves, elephantes, statuae mortuorum hominum pro Diis
coluntur. Nec ita pridem apud Americanos4
occidentalis Indiae populos altaribus daemonum homines mactabantur. Et
quidem avorum memoria in Brasilia5 regione
viginti amplius hominum millia eodem anno sacrificari visa sunt. Quo
nihil usitatius Amorrhaeis et Ammonitis fuisse legimus, neque his
tantum, sed etiam Latinis, Graecis, Germanis, Gallis, Afris. Ac tametsi
Darius Persarum rex vetuisset edicto, Carthaginienses humana carne vesci
et humanas hostias immolare; atque item eo foedere, quod Gelo percussit
cum Carthaginiensibus ad Himeram6, uno capite
cautum sit, ne Poeni deinceps humanas hostias sacrificarent, nihilominus
cum ab Agathocle jussi7 essent, ut Deos sibi
propitios redderent, ducentos nobilium liberos Diis mactarunt8. Ac ne Romani quidem ipsi ab humanis sacrificiis
abstinuerunt, ante Cornelii Lentuli et P. Crassi consulatum. His enim
consulibus cautum est, ne amplius humano sanguine litaretur. Galli vero
non ante desierunt, quam dominatu Tiberii9,
qui primus hoc vetuit. Si tanta impietas toto terrarum orbe, tot
saeculis, religiosissima visa est, quis temporum diuturnitate religionis
veritatem probari posse putet?


1. Alibi: Atheniensis. 
2. Plutarchus in Themistocle et Catone Censorino. 
3. Alibi: claruit. 
4. Alius: Americos. 
5. Alius: Messina, id quod forte emendandum esset:
Mexicana. [N.] 
6. Alius false: Smyrnam. 
7. Alii: victi. 
8. Justinus in historiis. Plinius h. nat. l. 7. Cicero pro
Fontejo. 
9. Addit alius: Augusti.


CORONAEUS: Paulatim haec impietas omnis sublata est et christiana

religio in utramque Indiam longe lateque dissipata, ut nunc iisdem
finibus quibus solis cursus contineatur, quod verae religionis maximum
est argumentum, i.e. catholicae Romanae ecclesiae, quam utraque India
sponte suscepit.


CURTIUS: Optimae religionis argumenta posuimus in ecclesia vera, veris
tabulis, veris oraculis, veris rationibus, vera pietate; non in temporis
diuturnitate, aut immensitate regionum, aut ceremoniarum multitudine,
aut numero Deorum. Ac forsitan cum utraque India commodius ageretur, si
christianarum sectarum, quae plurimae sunt, simplicissimam ac
purissimam, i.e. Helveticam, Hispani eo detulissent1. Praeclari quidem illi, quod deterrimas hominum
mactationes sustulerunt, quod ἀνθρωποφαγίαν
crudelissimam vetuerunt, quod
execrandas inferias daemonibus fieri prohibuerunt, quod statuas daemonum
dejecerunt, sed probare non possum, quod idola idolis commutarunt.


1. Alibi: deduxissent.


OCTAVIUS: Cum Franciscus Pizarrus intimos Indiae Peruvianae recessus
nostra aetate penetrasset, incolae Deum praeter solem nullum fere
adorabant1. Et cum Franciscanus quidam ad
Christum oratione sua pertrahere Athabalibam2
regem et a cultu solis revocare conaretur, illudque saepius
ingereret3, Christum pro generis humani
salute mortuum esse, hic Athabaliba: Itane vos, inquit, Deum mortalem et
supplicio crucis affectum colitis? At ego Deum illum immortalem ac
sempiternum (solem indigitans) non suspensum adoro. Et quemadmodum post
aeterni Dei majestatem nihil sole admirabilius in hac rerum omnium
universitate, nihil praestantius, nihil divinius, non mirum est, si
omnes ubique terrarum populi solem adorare necdum plane destiterunt4. Ac siquidem ulla idolatriae excusatio est, minus
certe peccant, qui pulcherrimum illud divinae majestatis simulacrum,
quam qui hominem mortuum adorant, ut Christiani; sed ab hac
superstitione jam pridem Asia et Africa pene tota, magna pars Europae
recessit, Muhammedis saniorem ac meliorem amplexata disciplinam, quae
jam mille circiter annos floret et florebit aeternum. Quantum vero
antiquitati religionum tribuere debeant Christiani, docuit religio
antiquissima paganorum. Quis enim hoc tempore non admiretur, Jovem
nescio quem Cretensium tyrannorum parricidiis5, incestibus, ac stupris delibatum hominem, toto6 terrarum orbe pro Deo, tot annorum millibus
creditum atque adoratum fuisse?


1. Alius: nullum coluerunt. 
2. Alius: Atabalippam. 
3. Alius: urserit. 
4. Alibi: desierunt. 
5. Desunt sex haec sequentia verba in alio codice. 
6. Idem alius: isto.


SALOMO: Semper excipiendi sunt Israëlitae1,
qui non solum monstrum illud scelerum, Jovem inquam, exsecrati, sed
etiam eorum, qui in tanta superstitione acquieverant, miserti pro iis in
templo sacratissimo quantum licuit expiaverunt apud Deum immortalem,
quem unicum ab orbe condito ad haec usque tempora colendum nobis majores
nostri proposuerunt. Ex

quo intelligitur, Israëlitarum2 religionem
antiquitate, veritate, constantia, caeteris3
omnibus longe superiorem esse, quae nec Jovem nec Christum nec
Muhammedem, sed Deum aeternum sui auctorem habet. Quam quidem religionem
olim amplexaturi sunt omnes terrarum populi, ut Deus ipse apud Jesaiam
contestatur, gentes omnes tandem aliquando sacra facturas Deo
Israëlis4.


1. Alius: excusandi ... Ismaëlitae. 
2. Alius idem: Ismaëlitarum. 
3. Alius; veteribus. 
4. Jesaiae 60, 1 sqq. 66, 23.


FRIDERICUS: Putasne, Salomo, Deum immortalem tot annorum millibus
passurum fuisse, ut Christus ab omnibus pro Deo coleretur, nisi Deus
esset?


SALOMO: Eadem ratione atque iisdem argumentis daemonum atque demortuorum
hominum cultus in Deum regeri oportebat, si temporum diuturnitate ac
decursu1 annorum veritatem religionis metiri
fas esset. At istam impietatem Deus clara voce exsecratur:
Perditio, inquit2, tua ex te, salus
autem ex me est, Israel!3


1. Alibi: discursu. 
2. Hos. XIII. 
3. Deest hoc verbum in aliis.


TORALBA: Exitium hominum hominibus ipsis, non creatori tribuendum sic
interpretor, quod homines a lege naturae, quae unius aeterni Dei cultum
continet, sponte discesserunt et errore cognito ad officium revocari non
patiuntur. Et quidem intuenti mihi Christianorum cum Ismaëlitis et
paganorum inter ipsos infinitam prope sectarum varietatem, nulla
veritatis certior norma videtur, quam recta ratio, i.e. suprema naturae
lex1 hominum mentibus ab immortali Deo
insita, qua nihil stabilius, nihil antiquius, nihil melius fieri ac ne
cogitari quidem potest. Et cum hac lege naturae ac religione
vixerunt2 Abel, Sethus, Henochus, Noëmus,
Jobus, Abrahamus, Isaacus, Jacobus, qui summam pietatis, integritatis ac
justitiae laudem gravissimo testimonio Dei aeterni, quem unum coluerunt,
retulerunt3, ea inquam religione nullam ex
omnibus video meliorem et antiquiorem.


1. Alibi: lege. 
2. Alibi: vixerint. 
3. Alius: consecuti.


CURTIUS: Si naturae leges sequimur, christiana religio maxime omnium
naturae consentanea videri debet, quia non alium nobis ad colendum et
imitandum proponit, quam Deum illum aeternum, mundi parentem, qui ad
salutem hominum hominis naturam assumserit.


CORONAEUS: Video nos ad quaestionem, quam pridie hujus diei
proposueramus, de unione et conjugatione utriusque naturae, scilicet
divinae et humanae, sensim delapsos1, quae
propter argumenti dignitatem diligenter a nobis est explicanda.


1. Alibi: dilapsos.


TORALBA: Sed priusquam de utriusque naturae, divinae et humanae,
conjunctione disseramus, explicandum illud est, an necesse fuerit ad
humani generis salutem, Deum aeternum carne convestiri? Nam si nihil
necesse fuit1, longe facilior est exitus
disputationis de unione utriusque naturae.


1. Alibi: non necesse fuerit.



FRIDERICUS: Cur facilior?


TORALBA: Quia nihil statuendum est in natura universitatis, quo non1 posito nihil perfectionis desit universitati ac
summae felicitati2. At3 nihil perfectionis vel summo bono vel universitati
deerat, antequam Deus hominem, ut vultis, induisset. Igitur Deus frustra
sanguine concretum hominis exuvium induisset, quia nihil erat necesse.
Pluralitas enim natura nunquam admitti debet, nisi necessaria. Illud
autem in universa natura perpetuum est, nec deesse necessaria, nec
abundare superflua.


1. Deest in alio codice. 
2. Aristot. libr. 1. phys. 
3. Alibi: Ut.


CORONAEUS: At prius Toralba demonstravit, potestatem divinam ita liberam
esse, ut nulli subjungatur necessitati1.
Potuit igitur Deus ea, quae non fuere necessaria, facere2, itaque restaret illa quaestio: an Deus voluerit3, quod potuit.


1. Alius: potestati. 
2. Deest in alio codice. 
3. Alius: noluerit.


TORALBA: Deum noluisse personam divinam producere1 argumento efficacissimo planum est, quod scilicet
creatura sola potest esse et non esse, non item persona divina, quae ab
aeterno tempore fuit, ante id omne, quod esse potuit. Igitur Dei
voluntas fuit producere creaturam tantum, non etiam personam divinam
increatam2, quia theologos inter ipsos illud
convenit, duas tantum personas productas ab una producente ut3 ab auctore. Quod argumentum ut declinarent quasi
scrupulum4, necessariam productionem in Deo
acutissimi quique theologi posuerunt5.


1. Desunt in alio codice proxima haec triginta sex verba. 
2. Addit idem codex: corpus creatum assumere
patet. 
3. Alius: et. 
4. Alius: scopulum. 
5. Scotus quaest. 6 in prolegom. sentent. l. 1.


CURTIUS: Ista quidem nimis argute ac subtiliter, cum arcana Dei inquiri
quidem, non tamen inveniri possint nisi ab eo, cui declaraverit1 Deus ipse2. Sed ex
iis, quae facit opifex, satis intelligitur, quid voluerit3. Itaque magister sententiarum4: Pater, inquit, in divinis genuit filium, non
necessitate, cum non cadat in Deum necessitas aut coactio, non
voluntate, cum5 non cadat in Deum mutatio:
dicitur tamen Deus genuisse filium voluntate praecedente aut
antecedente, quasi prius voluerit6 aut postea
genuerit, ut haeretici posuerunt. Haec ille.


1. Alius: declaravit. 
2. Rom. 5 et 9. 
3. Alibi: noluerit. 
4. Lib. 3 distinct. 6. 
5. Desunt sequentia haec duodecim verba in alio
codice. 
6. Alibi: noluerit.


TORALBA: De duobus tamen alterum1 necesse
est, quia tertium nihil est ac2 ne cogitari
quidem potest, quin3 personarum productio
divina quadam voluntate aut necessitate facta sit. Quod si neutrum
exsistit4, sequitur, nullam in essentia
divina, sui natura simplicissima, personarum productionem esse
potuisse.


1. Alii: alterutrum. 
2. Alibi: at. 
3. Alius: quam. 
4. Alii: exstitit, vel: sit.


FRIDERICUS: Omissa divinae potestatis ac voluntatis disputatione, quae
mentis humanae imbecillitatem excedit, his utamur rationibus, quae ad

humanum captum propius accedunt1. Si cuiquam
obtigerit ea facere, quae uni tantum Deo conveniunt, hunc profecto Deum
esse fateamur. At uni mortalium omnium, Christo, obtigit aequalis Deo
potestas, essentia eadem, summa2 sanctitas,
admirabilis sapientia, bonitas infinita. Hunc3 igitur Deum confiteri oportet.


1. Alibi: accedant. 
2. Alibi: divina. 
3. Alius: Tunc.


TORALBA: Si verum antecedens, profecto necessarium erit consequens. Sed
illud assumitur, quod concludi oportet. Itaque a destructione
antecedentis sequitur ruina consequentis, quoniam creatura creator esse
non potest, igitur Christus, cum verus homo, vera creatura fuerit, sui
ipsius creator esse non potuit. Neque enim natura permittit, neque ratio
admittit, ut, qui ab alio est, sit idem ipse, a quo est. At Christus est
creatura tum ratione carnis, quia conceptus in utero foeminae, tum
ratione animae creatae, ut Christiani theologi confitentur, tum ratione
productionis secundae personae, quae primam sequatur necesse est. Non
potest igitur idem, qui creatus est, creator esse, et quemadmodum
caetera quidem, quae lucida sunt, ab ipsa luce solis splendorem ac lucem
habent, nihil tamen horum aut lux aut sol esse potest: sic etiam angeli,
sidera, mentes humanae virtutis ac lucis intellectualis participes sunt,
Dii tamen ut sint, nullo modo fieri potest, quia principium aliud suae
originis habent. Sic enim Plato divinus a solis, Dionysius ab ignis
similitudine ad Dei cognitionem quodammodo manuduci rectissime
judicarunt.


FRIDERICUS: Quis ambigit Deum, quatenus creator sit, creaturam esse non
posse, sed quoniam in uno Christo natura duplex est, etiam in eo
contradictoria simul vera sint oportet, ratione diversâ. Christus,
inquit Damascenus1, est creatus et increatus,
patibilis et impatibilis, creator et creatura propter idiomatum
communicationem.


1. Ep. 50 et 97.


CORONAEUS: Labyrinthum inexplicabilem video nos subire ac prope dixerim
praecipitium profundum. Melius enim ex ipsius Christi actionibus, qui
qualisque fuerit, quam ex argutiarum subtilitate intelligitur, i.e. ex
vitae instituto, sanctitate, doctrina, miraculorum stupendorum
multidudine atque ex ipsius Dei immortalis testificantis voce, quae
mortalium nemini contigisse videmus.


SALOMO: Quae fuerit vitae sanctitas in Christo, quis affirmare potest,
cum ex apostolorum scriptis appareat1, illum
cum sceleratis et meretricibus familiare contubernium2 habuisse. Et quidem Origenes scribit3, hanc Celsum scribendi occasionem adversus Christianos
arripuisse, quod Barnabas Christi discipulus in epistola quadam ad
catholicos diceret, Christum discipulos sceleratissimos ac nequitia ipsa
nequiores sibi ascivisse. At sapientum omnium summa confessione nihil
gravius praecipitur4, quam a sceleratorum

consensu, contubernio, convictu quam longissime recedere, quod psaltes
lyricus principio laudationum: O beatitudo, inquit5, illius qui non abiit in consilium impiorum et in via
peccatorum non stetit et in consessu derisorum non assedit.6


1. Matth. 9 et 11. Marc. 11. Luc. 5. 6. 15. 19. 
2. Alius: commercium. 
3. Libr. 1. contra Celsum. 
4. Eph. 5. Rom. 1. 
5. Psalm 1, 1. 
6. Alii: cedit, vel: stetit.


CURTIUS: Id quidem crimini dabatur Christo, quod cum flagitiosis ac
sceleratis conversaretur, quam criminationem honesta oratione
refellens1: Non veni, inquit,
vocare justos, sed peccatores. Quam vero innocenter vixerit,
satis Pilatus Pontius praeses declaravit, cum diceret, nullam sibi
accusationis causam compertam esse, quam ob rem illum damnaret2, dicitur tamen verberibus caesum populo ad
spectaculi fructum exhibuisse, ut quacunque ratione accusatores ad
commiserationem excitaret. Quod cum obtinere nequiret, majestatis
crimen, quod sibi propter Christum ingerebatur, metuens, tandem morti
addixit.


1. Matth. IX., 13. Luc. V. VI. XV. XIX. 
2. Joh. XIX, 8 sqq.


OCTAVIUS: Ita quidem theologi christiani, sed in eo peccant, quod non
intelligunt, Romanorum moribus supplicio affici consuevisse neminem1, quin prius verberibus ac fustibus caederetur.
Prodigia vero Christi tribus fere generibus continentur, scilicet
resuscitatione duarum foeminarum, (nam de Lazaro nemo praeter Johannem
testificat), ejectione daemonum et curatione aliquot morborum. Postremum
est, quod super aquas deambulasse et in coelum abreptus esse
dicitur.


1. Dion. Halicarn. l. II. VI. et VII. Tranquillus in
Nerone.


SENAMUS: Omittis, Octavi, primum omnium ac solenne
prodigium1 μεταμορφώσεως aquae in vinum, cum
exhaustis cantharis reliqui nihil esset.


1. Joh. 2, 1 sqq.


SALOMO: Commodius mihi facturus fuisse videtur, si ad sobrietatem
convivas assuefecisset. Haec omnia tamen atque his multo plura Simonem
Magum, Apollonium et innumerabiles id genus facere ac saepissime ex
aridis stipitibus vinum forma, colore, odore, sapore elicuisse. Galenus
vero, ubi agit de hermetica medicatione, miratur, quamplurimos curari
aliter non posse, quam si certissimam habeant fiduciam salutis, qui
curari cupiant. His enim verbis utuntur sortilegi: Crede et
sanaberis, fides tua te salvum fecit.1


CURTIUS: Inanes et pudendas Judaeorum calumnias, qui Christum daemonis
ope et opera uti criminabantur, efficacissimis argumentis refutans ipse:
Si a daemonibus, inquit1, daemones
fugerentur, daemonum vim atque potentiam brevi ruituram videretis,
non aliter quam familiae et imperia quaeque maxima bellis intestinis
collapsa dissipantur.


1. Matth. 9, 22. Marc. 5, 34. 10, 52. Luc. 7, 60. 8, 48. 17, 19.
18, 42. 
2. Matth. 9, 33 sqq.


SALOMO: Argumentum istud levissimum esse experientia diuturna saepissime
comprobavit. Nihil enim frequentius, quam a daemonibus obsessos

magorum verbis liberari, aut levi contactu, aut circulo in fronte
descripto, aut susurro in aurem illato. At saepius daemones obsistere
aut reniti simulant; sed Polycrates1 hanc
simulationem refutans: Mali daemones, inquit, faciunt sponte, quod
inviti facere videntur, et simulant se coactos vi exorcismorum, quos
fingunt in nomine trinitatis, eoque illudunt2
hominibus, donec crimine sortilegii poena damnationis involvunt. Haec
ille. Item Leo Afer de magis Africanis scribit, saepissime daemones a
sortilegis fugari circulo in fronte. Quanquam daemonum ejectiones plus
nocuisse, quam profuisse videmus. Ut cum daemones e corporibus exirent,
misit eos Jesus in greges porcorum, quos daemones eodem momento
praecipites egerunt in aquas, non sine magno domesticae rei ac publico
detrimento. Non aliter dives quidam nobilis sortilegus apud Anglos, cum
in Belgio Hispanum daemoniacum liberaret, misit in armenta boum, quae
seipsos mutuis vulneribus contrucidarunt, pastoribus etiam occisis,
deinde a magistratu ad supplicium conquisitus disparuit.


1. Lib. II, c. 14. 
2. Alius: tradunt.


FRIDERICUS: Sed Christus vitae sanctitate ac integritate mirabili omnes
omnium criminationes facile refellit, quanquam Josephum, Mathatiae
filium, testem omni exceptione majorem, rejicere non possunt, sic enim
de Christo scribit: quasi de homine sapientiae studiosissimo, si hominem
appellare fas est.


SALOMO: Caput illud Josepho tributum est, sed adjectitium esse et
brevitas ipsa et scribendi ratio docet. At Josephus, Gorionis filius,
qui eandem quam ille historiam scripsit et iisdem temporibus, ne verbum
quidem ullum de Christo, quia scilicet hebraice scripsit, nec Latini
potuerunt, nec Graeci hebraicae veritatis fidem imperitia linguae
hebraicae violare.


TORALBA: Quando curationes morborum, ejectiones daemonum, suscitationes
mortuorum, volatus in aëre sublimi caeteraque id genus sortilegis
usitata sunt, non modo ad deitatis probationem, sed etiam ad impietatis
conjecturam magnum habent argumentum.


OCTAVIUS: Ismaëlitae Christo non deitatem quidem, sed divinitatem
tribuunt, ut Mosi, Heliae, Samueli, quin etiam his omnibus et Mahummede
majorem fuisse summaque vitae sanctitate, doctrina singulari ac pietate
floruisse confitentur.


CURTIUS: Quae igitur pervicacia est, quem tot ac tantis virtutibus,
tanta divinitate claruisse, quem denique Messiam fuisse fatentur, eidem
eripere deitatem. Illud enim verissime mihi videor esse dicturus,
Christum edicto omnium brevissimo principum ac magistratuum omnium
edicta, decreta, leges complexum fuisse, hoc scilicet1: Alteri ne feceris, quod tibi fieri nolis. Quod
Alexander Severus imperator tanti ponderis ac momenti

existimavit, ut pro edicto perpetuo promulgari juberet2. Ac primus quidem exstitit, qui Christum in larario sibi
proposuit pro Deo colendum.


1. Luc. 6. 31 (Matth. 7, 12). 
2. Lampridius in Alex.


CORONAEUS: Quanta vis esset doctrinae Christi, imperator ille
declaravit; cum enim educatus esset una cum Heliogabalo sobrino et cum
eo simul adolevisset, hic tamen flagitiorum ac foeditatum omnium
sentina, ille virtutum omnium heroicarum singulare decus.


SENAMUS: Si Alexander huic edicto paruisset, neminem meritis suppliciis
affici pateretur, nec lictores judicata exsequerentur, quia nec judices
nec lictores se crucibus affigi1, ac ne
verberibus quidem caedi vellent. Consimile aliud edictum Christi:
Quaecunque vultis, ut faciant vobis homines, eadem facite
illis.2 Opes enim et honores sibi tribui
ac suis voluptatibus ab omnibus indulgeri cupiunt omnes, quibus tamen
sine flagitio et scelere obsequi nemo potest.


1. Alii: affici. 
2. Matth. VII, 12.


CURTIUS: Vetant leges1 legibus fraudem fieri,
ac verborum apices consectando2 in contrariam
sententiam detorquere et, quae de virtutibus dicuntur, ad vitia
convertere.


1. Alibi: Jurisconsulti. 
2. Alius: consecando.


FRIDERICUS: At illud quanti est, quod Christus unus inter tot et tam
multos legislatores, principes, philosophos ab omni injuriarum ultione
non tantum abstinere, verum1 etiam pro
inimicis vota facere suasit2.


1. Alii: imo, vel: sed. 
2. Matth. V, 44. Luc. VI, 27. Alibi: jussit.


SENAMUS: At Davidem locis omnibus ac prophetas ipsos inimicis mala omnia
precari videmus. Aut igitur Christus, aut illi gravissime peccant, qui
tam contraria edicta fingunt, quae nulli theologi conciliare queunt.
Quis autem tot et tam multos prophetas impietatis accuset? Sic enim
David adversus inimicum: Constitue super eum peccatorem, et diabolus
stet a dextris, cum judicatur exeat condemnatus, et oratio ejus fiat
peccatum. Fiant filii ejus orphani et uxor ejus vidua, et non sit qui
miseretur pupillis ejus, et in una generatione exscindatur nomen
ejus! Et ad extremum illud subjicit: Haec merces eorum, qui
detrahunt mihi.1


1. Num. X. fin. Ps. 47.


SALOMO: Certe Davidem ac prophetas de hostibus Dei potius, quam de suis
ultionem reposcere videmus. Surge domine, inquit Moses, et
dissipentur hostes tui!1


1. Psalm. 68, 2. Numer. 10, 35.


SENAMUS: Hic quidem aperte contra hostes Dei, sed infinitis prope locis
prophetae suorum hostium interitum cupidissime expetunt, ut superiore
psalmo, postquam execrabilem in modum inimicis imprecatus esset: Haec
merces, inquit, eorum qui detrahunt, non qui Deo, qui Christo
detrahunt, sed mihi.


SALOMO: Nemini dubium est, quin prophetae sanctissimi ac summae pietatis
et integritatis viri perniciem suis inimicis optent ac precentur, non

aliam ob causam, quam ut doceant ab omni injuria atque ultione esse
abstinendum, et uni Deo ultionem relinquendam; vetat enim lex divina
privatas injurias ulcisci, sed earum ultionem Deus ipse deposcit. Est
autem ejus orationis, qua ultionem a Deo repetimus, haec utilitas, ut
illum integritatis ac innocentiae testem habeamus et ab injuria
inferenda ultionis specie abstineamus1.
Quoniam, inquit Hieremias, ultio Dei est.2 Sed ferendum non est, quod Lucas3 divinae legi fraudem facere videtur his verbis: Dictum
est antiquis, diliges proximum tuum et odio habebis inimicum
tuum.4 Haec postrema verba nusquam in
lege divina aut ullis prophetis reperiuntur, sed interdictum plane
contrarium. Ne oderis, inquit lex5,
odio intestino quenquam, sed aperte illum increpa. Item: Ne
sis injuriarum memor, ne ulciscare te ipsum. Nec vero est majus et
melius antidotum adversus vindictae furentis libidinem et ultionis
cupiditatem, quam6 in ipsius Dei sinum
effundere totam, qui nullam nisi justissimam ultionem accepturus est. At
novus legislator, ut legibus divinis derogaret: Si quis,
inquit7, maxillam dextram palma caedat,
obvertito illi sinistram, et ei qui tunicam rapuerit, concedito quoque
pallium, nec vim vi repellas, quod tamen omnibus divinis et humanis
legibus semper licuit ac licebit, vim injustam a capite honesta ratione
propulsare. Illud etiam minus ferendum, qui proximum appellaverit
fatuum, reus sit incendii gehennae8; quae
interdicta non modo sapientibus, sed etiam Juliano imperatori9, qui religionem christianam a se desertam oppugnavit,
tam absurda visa sunt, ut ea libris provulgatis omnino repudiaret. Nam
si legibus istis, quas christiani principes ac magistratus jam pridem
valere jusserunt, ulla vis esset, nusquam innocentiae contra vim
improborum locus relinqueretur, sceleratis in bonos omnia, bonis contra
in sceleratos nihil liceret.


1. Levit. 19. Deuter. 32. Ezech. 9 et 25. 
2. Jerem. 50, 15. 
3. Apud Matthaeum potius reperiuntur haec verba. 
4. Matth. 5, 43 sqq. 
5. Levit. 19, 17. Ezech. 9 et 25, 10 sqq. 
6. Alibi: sed. 
7. Matth. V, 39 sq. Lucas VI, 29. 
8. Matth. V, 22. Lucas VI. 
9. Apud Cyrillum.


SENAMUS: Longissime abest Aristoteles1 ab
illa Christi sententia, quin etiam scribit, eos, qui ultionem non2 reposcant, sibi ipsis injuriam inferre.


1. L. V. Ethic. 
2. Deest in alio codice.


FRIDERICUS: Julianus quidem apostata nimis impudenter ac impie Christi
doctrinam calumniatus est, cum diceret: Latronibus ac sicariis
impunitatem a Christo proponi, nec cuiquam ullos hostium impetus
propulsare licere. Aliud enim est, officia perfecta tradere, aliud
mediocritatem1 officiorum tueri. Quis enim
legibus omnibus se innocentem profiteatur? Et ut sit aliquis, quam
augusta est innocentia, ad legem bonum esse2,
quam multa pietas, humanitas, justitia, fides exigunt, quae extra
tabulas publicas

sunt. Nam vim illatam vi propulsare, bestiis quidem est, et eorum qui ab
ira sibi nequeunt temperare, sed patienter injuriam ferre ac pro
caedentibus vota facere, consummatae et perfectae justitiae est, quam
Christus, Davide et prophetis omnibus superior, hominum generi
patefecit. Id autem planum facit oratione sua Jobus3. Cum enim multa de sua justitia dixisset, illud
etiam4 subjecit: Si gaudium, inquit,
percepi ex infortunio inimici mei et exsultavi cum malum ei
obvenisset; sed ne verbo quidem malum ei sum imprecatus.5 Haec illa est consummatae justitiae summa laus, quam
Jobo Deus ipse gravissimo testimonio tribuit.


1. Ita omnes. 
2. Seneca l. II de benef. 
3. Alii: Job. 
4. Alius: enim. 
5. Jobi 31, 29.


CORONAEUS: Haec certe disciplina Platonis decreto quodammodo congruit.
Sic enim Plato: μᾶλλον ἀδικεῖσθαι ἤ ἀδικεῖν.
Tritum est illud: Parum
abest, quin Academici fiant Christiani! Neque tamen si quis pallium
eripienti tunicam non concesserit, reprehensione dignum putaverit
legislator Christus, cujus doctrina, non edicta prodita sunt, sed prius
jacturam vir integerrimus patietur, quam ictibus aut litibus experiatur.
Ex quo intelligitur, Christi doctrinam, non vulgarium philosophorum ac
legislatorum, sed consummatae sapientiae et integritatis verum
archetypum esse.


OCTAVIUS: Demus illud, quod Salomo non concedit, Christi doctrinam
eximiam, vitam sanctissimam, clarissimam nominis sui famae
existimationem, miranda denique non magica, sed plane divina fuisse.
Demus etiam id quod Azora quarta scriptum est, Christum pro caeteris
omnibus prophetis spiritum clarissimum ac divinissimum habuisse, haec
tamen omnia cum in hominem cadere possint, non video quid sit, quamobrem
Deum fateri debeamus. Et quidem multo clariores fuere tum doctrina, tum
vitae sanctitate, tum miraculis Moses, Helias, Samuel, Josua, qui non
haec terrestria Christi miracula magorum1
fere communia fecerunt, sed qui maria diviserunt, fluminum cursus
cohibuerunt, coelum quominus plueret clauserunt, clausum precibus
aperuerunt, solem ac lunam2 suis sedibus
immobiles reddiderunt; Helias item et Henochus non dubia testium fide
post mortem, sed ante mortem divina potestate ab hominum conspectu
abrepti fuerunt, quos tamen pro Diis habere ac colere impietatis esse
Christiani confitentur.


1. Alii: majorum, vel: majores. 
2. Additur alibi: horas.


CURTIUS: Christum prophetas istos longissimo intervallo superare,
argumentum est illud potissimum, quod omnia omnium prophetarum oracula
in Christum ut in scopum diriguntur, nec magis illi coelestia prodigia
quam Mosi, quam Josuae, quam Heliae defuerunt. Quin etiam in illa
visione montis Thabor Moses et Helias hinc et illinc triumphanti Christo
adstiterunt1, quibus praesentibus Dei vox
audita de coelo est: Hic est filius dilectus, in quo mihi complacui,
ipsum audite! Cum Heliam et Mosem jubet audire Christum, an illis
exaequandum aut comparandum

putavit? Jam vero cui mortalium unquam morienti sol mori et obscurari
amisso splendore visus est, nisi Christo, neque enim per naturam id
fieri poterat, cum in ipso meridiei momento id contigerit, luna e
diametro soli opposita, ut verissime dictum sit a Dionysio Areopagitarum
senatore: aut Deus naturae patitur, aut naturae ruinam minatur! Hujus
autem eclipseos admiranda prodigia Phlego Trallianus Adriani Caesaris
libertus 4 anno 2202 Olympiadis, i.e. 18
Tiberii Augusti contigisse scribit. Quibus ea confirmantur, quae
Matthaeus 27, Marcus 15, Dionysius Areopagita in epistolis, Eusebius
historicus in demonstratione evangelica, demonstratione undevigesima,
Origenes contra Celsum, Suidas in verbo Dionysius, Tertullianus in
Apologetico de solis illius deliquio meridiano scripserunt.


1. Matth. 17, 1 seqq. 
2. Alius: 240; alius: 210.


SALOMO: Ut apotheosin Thaboritanam illam, non satis dignam quae refelli
mereatur, omittam, graviter peccatur in historiam ab illis solaris
deliquii inventoribus; annus enim 4. Olymp. 2201, quem Phlego notavit, penultimus est Neronis, Silio Nerva
et Julio Attico consulibus, 32 circiter annos post Christi supplicium,
ut ex ipsis Romanorum fastis et Olympiadum circulis, quae M. Varro,
Dionysius Halicarnasseus, Cuspianus, Sigonius, Onuphrius, Mercator,
Funccius summa cura ac diligentia sic conjunxerunt, ut neminem dubitare
patiantur. Hanc autem Phlegonis eclipsin, quae post annos 322 contigit, cum Christus mortuus est, ordinariam ac
naturalem in synodo solis ac lunae, non in objectu, quod isti volunt,
secuta est, clades illustrium senatorum, quos Nero interfici jussit,
Thraseam, Senecam, Pisonem, caeteros et parricidia matris et utriusque
uxoris, paulo post civilia bella ac tres eodem anno imperatores
Romanorum3. Illud etiam ad errorem istorum
convincendum accedit, quod solem in piscium sidere tunc fuisse tradunt,
id quod fieri nullo modo potuit, cum paschalis victima nunquam
immolaretur, nisi luna 14. mensis Nisan, quo sol sidus arietis subire
solet4.



1. Alius: 200; alius: 210. 
2. Alius: 35. 
3. Alius: ac trium eodem anno imperatorum
Romanorum. 
4. Exod. 12, 6 sqq.


CURTIUS: Cur igitur Dionysius Areopagita ad Polycarpum scribens
Apollophanem sophistam coarguit his verbis1:
Nescio, inquit, quo spiritu afflatus ad divinationem
prorupisti, Apollophanes, quod una mecum aspiciens eclipsin solis,
contra naturae ordinem, tempore Christi patientis, conversus ad me
dixisti: hae praclarae sunt vicissitudines rerum divinarum!


1. Dionys. epist. 7.


TORALBA: Omissa temporum ac scriptorum controversia rationibus
perspicuis inquiramus, Christus Deus sit necne? Nam si generis humani
auctor est et servator, profecto Deum esse oportet. Si Deus non est, ne
hominum quidem servator esse potest.


CURTIUS: Necessarium profecto argumentum, quo argute refelluntur

Ariani, qui si quem generis humani servatorem confitebantur, eundem
tamen Deum esse negabant.


SALOMO: Nihil saepius in sacris litteris admonemur, quam ab unius
aeterni Dei potentia salutem pendere omnium1:
Ego Deus aeternus et praeter me non est alius. Item: Redemtor
noster Jehovah, Zebaoth nomen ejus. Item: Ego Deus aeternus solus
salvator, qui solus mortem inferre et a morte solus eripere possum, nec
alius est a me. Item: Ego Deus aeternus, qui deleo iniquitates
tuas propter me. Non dixit: propter Jesum filium, supplicio
afficiendum, aut: propter Messiam futurum, illud autem ineffabile et
sacratissimum numen
יהוה aeternus
nulli creaturae communicabile esse, utriusque religionis theologi
confitentur. Si ergo servatoris dignitas ei congruit,2 cui nomen illud sanctissimum divina lege tributum est,
quonam modo illud mortali3 creaturae
conveniret?


1. Jesaiae 30 et 42. Jerem. 43. 45. 47. 31. 32. Genes. 16. Exod. 6. 20. 29.
Psalm. 7. 49. Ezech. 32. 
2. Rabbi Moses 1. 2. Calvinus c. 1. harmon. in
Psalm. 83. 
3. Alibi: divinae.


FRIDERICUS: At illud ipsum nomen Jesus seu Jehovah1 servatorem significat, eique maxime datum est, quia genus
humanum servaturus esset, itaque Paulus non obscure aut ambigue
scripsit, uni Christo inditum esse nomen Jesu2, quo audito3 omne genu
flectatur coelestium, terrestrium ac infernorum. Item:4 Non est aliud sub coelo nomen datum hominibus, in quo
oporteat servari. Item tanto praestantior angelis, quanto
excellentius est nomen adeptus.


1. Jehosua. 
2. Luc. 1. 2. Phil. 2, 10. 
3. Alibi: edito. 
4. Acta 4, 12. Hebr. 1, 4.


SALOMO: At quid ista? Cum nomen Jesu et Jehovah1 vulgaria sint ac communia, nusquam tamen ineffabile nomen
יהוה? Itaque argutus quidam
theologus2 christianos veteres magistros jure
coarguit, quod illa verba: Non est aliud nomen sub coelo etc.,
sic interpretantur, ut servandi majestas inter creaturas soli Christo
conveniret: Quoniam, inquit, homines in coelum conscendere
nequeunt. Quae reprehensio probabilis est, nec tamen reprehensioni
congruit solutio, sed quia incongruum est existimare, vim et
praestantiam generis humani ulli creaturae communicari posse, cum soli
Deo tantum conveniat. Petrus autem in concione populi Christum a Deo
factum praedicavit3. Clemens etiam, proximus
Petri successor in eodem pontificatu, de quo Paulus ipse laudabile
testimonium tulit, librum promulgavit, qui ἀναγνωρίσμος inscribitur,
ubi Jesum creatum fuisse scribit, Eunomium secutus.


1. Jehosua. 
2. Calvinus in c. 14. 12 Actorum. 
3. Actorum 4, 10 sqq.


CURTIUS: Jesum etiam1 creaturam fuisse
fatemur, quatenus corpore ac mente constat, conceptum in utero virginis,
genitum, educatum, mortuum,

sepultum, neque quatenus est creatura servator dicitur, sed quatenus
creator. Tametsi ad pariendam hominibus salutem humano corpore usus est.
Ac tametsi Deus simul et homo sit, non tamen divina essentia cum humana
mente confusa est, neque alteri naturae altera concreta aut mista2, sed quodammodo utraque utrique copulata sub unam
et eandem Christi hypostasin.


1. Alibi: quoque. 
2. Alius addit: nec tamen omnino altera divulsa.
Alibi pro mista legitur: infinita; pro divulsa alibi:
dimista.


SENAMUS: Dubitavi saepe, quid esset, quam ob rem Petri Lombardi aetate
verum erat hoc enunciatum1: Deus assumsit
humanam naturam ut indumentum; nihilominus tamen falsum et haereticum
postea esse coepit, quia indumentum corpori non copulatur, at humanam
naturam divinae copulari credunt.


1. Scotus l. III. dist. dicit, hoc enunciatum haereticum esse
coepisse post Lombardi aetatem.


TORALBA: Nulla dualitas, inquit Dionysius, principium esse potest, sed
et unitas dualitatis initium est1. Quod si
utraque natura, scilicet divina et humana, non est in unum et idem
concreta, nec altera penitus ab altera discreta, certe copulata dualitas
erit, cui opus est vinculo quodam ac nexu, quoniam illae duae naturae
majore intervallo a se invicem distant, quam contraria, quae sub eodem
genere continentur. At infinitum et finitum eodem genere coërceri
nequeunt nec ulla copula possunt uniri. Nam eorum, quae uniuntur, ratio
quaedam est, infiniti autem in finitum nulla, ex quo sequitur, utramque
naturam ab utraque avulsam esse. Nam si utraque confusa esset, utramque
perire oporteret, ac tertium quoddam ex utraque constituendum, ut
superius demonstratum. Quodsi natura divina simplicissima est, nullam
omnino compositionem ferre potest, alioquin ajentia et negantia simul
esse vera aut simul esse falsa oporteret de una et eadem re.


1. Desunt haec sex antecedentia verba in uno codice.


FRIDERICUS: Utramque naturam uniri docuit Christus, cum diceret: Ego
et pater unum sumus.1


1. Joh. 10, 30.


OCTAVIUS: Ariani dictum illud ad concordiam et mutuum utriusque
consensum pertinere contendebant, ut illud quoque1: Pater, da ut sicut ego et tu unum sumus, ita isti in
nobis unum sint; alioquin apostoli ipsi Dii fuissent. Item illud:
Qui plantat, et qui rigat, unum sunt. Item2: Qui adhaeret domino, unus spiritus est. Quam
Arianorum interpretationem etiam christiani theologi probant.


1. Joh. 17, 20 sq. 
2. 1 Corinth. 6, 17.


SENAMUS: At Hilarius nos ipsos cum Christo unum et idem esse affirmat,
non tantum adoptione et consensu, sed etiam naturâ.


CURTIUS: Ea sententia omnium judicio repudiatur, omnes enim Dii essemus
et impeccabiles, si ejusdem naturae et essentiae cum Christo.


CORONAEUS: Id quidem plerique arbitrantur fieri assumtione corporis

Christi sacramenti ope, cum ejus caro et sanguis cum nostra miscetur,
mens etiam ejus et divinitas credentibus communicatur1.


1. Erasmus paraphr. in Lucam.


TORALBA: Non capio, quaenam unio creatoris cum creatura fieri possit,
cum Dei natura simplex et incorporea sit, non multa nec multiplex nec
mutabilis. Quid si multiplex non sit, quomodo triplex erit? Nam quicquid
cadit in naturam, scindi necesse est. Aut enim, inquit Evagrius, natura
patris, filii et spiritus sancti simplex est aut composita; non hoc,
illud igitur. Si simplex, numen etiam expers est.


CORONAEUS: Nemo Deum triplicem esse putat, trinum quidem in unitate et
unum in trinitate fatemur, triplicem aut duplicem negamus.


TORALBA: Si trinitas est in divinitate, pluralitas est in deitate,
numeralis enim distinctio, non essentialis, quia posito binario, non
sequitur ternarius. Quare distinctio numeralis, cum ab unitate
receditur, efficit deitatis divisionem, et compositio numerosa corrumpit
simplicitatem deitatis. Illud etiam absurdius sequitur, quod Dei
potestas, quae est infinita, solvitur ac debilitatur numerali divisione.
Nam vis ac potestas cujusque rei eo major est, quo magis unita in sese,
et eo debilior, quo longius ab illa unione simplicissima discedit. Quare
cum sola unitas sit omnipotens, nec quicquam simpliciter aut absolute
unum sit praeter Deum, sequitur trinitatem non esse omnipotentem.


CURTIUS: Numerus non refertur ad essentiam, sed ad hypostasin
personarum, nec dividitur essentia divina propter hypostaseos personae
cujusque divisionem.


SALOMO: Si Deus trinus esset, cur Moses coacta populi concione orationem
sic auspicatur: Audi Israël, Deus noster Deus unus est!1 Cur in re tanti ponderis et momenti omisisset
epitheton illud tam necessarium trinus et unus? At ne quis
dubitaret, ut prospiciebat futurum, litteras grandiores in extremo primi
ac postremi verbi apposuit, contra scribendi usum, hoc enim unde nisi ut
planum faceret omnibus, nec infinitos esse Deos, nec plures uno esse
posse, in quem nullus numerus cadat.


1. Deuter. 6, 4.


CURTIUS: Argumenta, quae a negantibus ducuntur, fere sunt captiosa, non
dixit: est trinus, ergo non est trinus, nihil ex eo sequitur.


TORALBA: Nulla videtur argumenti fallacia, cum1 altero posito alterum excludi sit necesse est. Nam qui
dicit Unum, excludit trinum, alioquin contraria simul vera
sunt, unius et ejusdem ratione2, scilicet
Deus unus est, Deus non est unus. Illud ab3
omnibus theologis christianis usitatum est, Deum efficere non posse, ut
contraria eadem4 ratione simul vera sint, non
quod ulla sit impotentia Dei, sed quod subjectum incapax sit
affirmationis simul et negationis. Nec illud Plato voluisse videtur

in Parmenide, ubi de Ente et Uno copiosissime disserit, quam ut doceat,
unum illud naturae principium simplicissimum esse, nec praeter unitatem
quicquam admittere posse. Xenophanes item et Melissus, qui libros etiam
de Ente et Uno scripserunt, nihil aliud voluerunt, quam rerum omnium
principium unitatem simplicissimam esse. Eadem Pythagoreorum vox est.
Finis, inquit Jamblichus, totius contemplationis est, attollere mentem a
multitudine ad unitatem: τέλος
πάσης θεωρίας, τοῦ ἕνος θεορητικὸν ἀνάγειν ἑαυτὸν ἀπὸ πληθοῦς
ἐς τὸ ἕν. Itaque Academici cum Dei proprium nomen inquirunt,
appellant τὸ ἓν, τὸ ἀγαθὸν,
τὸ ἀλήθες, τὸ ἁπλοῦν, i.e. unum, bonum, verum, simplex, quem
Proelus vocat ἓν
θείων ἐνάδων ὑποστατικόν, unum divinarum unitatum
fundamentum.


1. Alibi: cur. 
2. Alibi: rationis. 
3. Alius: autem. 
4. Alibi: ejusdem.


CORONAEUS: Nullam video in his enunciatis contradictionem: Deus est
unus, Deus non est unus; quia non ratione ejusdem, primum enim ratione
essentiae, alterum ratione personarum. Nec vero in ipsa ratione
personarum aliud est trinitas, quam unitas, omnipotens, non divisa, non
composita, non numerabilis, sed suapte natura simplicissima. Etiam si
essentiae ratione unus est, ratione personarum trinus.


TORALBA: Igitur duas ὑποστάσεις subesse necesse est,
quoniam de uno et
eodem subjecto dici non potest creator et creatura, mortale et
immortale, sempiternum et fluxum, stabile et caducum, genitum et
ingenitum. Oportet enim motum, nexum, qualitatem, quantitatem, corpus
denique Deo aeterno copulari.


FRIDERICUS: Non fit unio corporis humani cum natura divina, sed naturae
divinae cum mente humana.


TORALBA: At fieri non potest, ut quae uni1
tertio uniuntur, inter se uniantur, et quae una sunt, eadem inter se
sunt eadem, ex2 ipsis philosophiae principiis
et decretis. Igitur si divina mens humanae menti unitur, et humana meus
corpori, divinae mentis et corporis eandem unionem fore necesse est. Hoc
absurdum, illud igitur quanquam fleri nullo modo potest, ut mens humana
cum aeterno Deo eat3 in unum, cui nec mens
humana est ὁμοούσιος, ac ne
ὁμοιούσιος quidem, nec
infinita, quanto minus divinam naturam humano corpori misceri
putabimus.


1. Alibi: una. 
2. Additur alibi: se. 
3. Alius: coëat.


SALOMO: Certe Moses Rambam graviore blasphemia putat obligari, qui Deo
corporeum quiddam inesse arbitratur, quam qui colit idola.


FRIDERICUS: Cur nobis theologos thalmudistas, christianae religionis
eversores, opponis, qui Christo deitatem, Deo rationem, memoriam,
veritatem, quas cum homine quodammodo communes habet, modis omnibus
eripere conantur?


CURTIUS: Salomonis et Toralbae hunc video scopum esse, ut Dei naturam ac
trinitatis arcana rationibus et argumentis assequantur, fide opus

est: ad ea, quae sola fide nituntur, si rationem aut demonstrationem
adhibeas, nihilo plus efficies, quam si cum ratione insanire velis.
Itaque Plato1, vir divinus, cum de Deo
quicquam scribere metueret, quod ab ejus majestate esset alienum, credi
jubet iis, quae a majoribus prodita fuerant, sine ulla demonstratione.
Quod etiam Aristoteles affirmat his verbis: προςήκει
ἐμπειρῶν καὶ πρεσβυτέρων ἢ φρονίμων τοῖς
ἀναποδείκτοις2 φάσεσι καὶ
δόξαις οὐχ ἥττον τῶν ἀποδείξεων. Quare nec probare possum
Eusebii, Galatini, Augustini, Eugubini scripta, e quibus Mornaeus
demonstratioues evangelicas promere conatur. Non enim prospexerunt,
scientiam et fidem, quam infusam appellant, simul stare non3 posse.


1. In Timaeo. 
2. Alius: ἀποδείκτοις. 
3. Alii: nullo modo.


TORALBA: Valeat illud quidem inter Christianos, sed prospiciendum est,
quid philosophis, quid paganis, quid Epicuraeis, qui fidem infusam aut
evangelium respuunt, responderi possit, ne illis idem objiciatur, quod
olim Julianus imperator Galilaeis, eos scilicet ad omnia argumenta
physica, demonstrationes nihil aliud in ore habuisse praeterquam illud:
πιστεύσον. Praestabilius est
igitur, cum philosophis, quid ratio possit, experiri, quam vadimonium
deseruisse videri. Nam si essentia sive ὀυσία illa, quae pater est, filius sit:
idem sibi pater est et filius, idem genitus et ingenitus.


FRIDERICUS: Unus est ingenitus pater, unus filius ab aeterno tempore
genitus.


TORALBA: Si non est idem genitum et ingenitum, diversa est patris et
filii substantia.


FRIDERICUS: Essentia unum et idem, non hypostasi.


OCTAVIUS: Cur ergo in concilio Toletano decretum est, solum verbum
carnem factum, solum hominem induisse? Nam ex eo sequitur, paternam
essentiam non eandem esse cum essentia filii.


FRIDERICUS: Illud admonendi sumus, aliam esse hypostasin ab essentia,
quae ab imperitis confusa densissimam hac in disputatione caliginem
pepererunt.


TORALBA, Si pater genuit Deum, aut se Deum genuit aut alium Denm,
tertium nihil est. At nulla res seipsam gignit, nec sui ipsius causa
esse potest. Ac tametsi Platonici saepius usurpant illa de Deo: αὐτόγονος,
αὐτοτελὴς, αὐτογενὴς, αὐτοφυὴς, nihil tamen aliud significatur,
quam Deum aeternum sua scilicet potentia, natura, majestate, beatitate
contentum, nihil alienis opibus egere. Non autem putandum est, quicquam
a se ipso gigni. Ob id enim Plutarchus Deum antiquissimum esse scribit,
quia sit ingenitus, πρεσβύτατον
θεὸν εἶναι, ἀγέννετον γάρ. Ex quo
sequitur, aeternum id esse non posse, quod genitum sit. Et quidem
Hilarius scribit1, id quod nascitur, non
fuisse antequam nasceretur.


1. Libr. 12 de trinitate.



CURTIUS: Igitur argumento a contrariis sequitur, id semper fuisse, quod
ab aeterno tempore genitum est, ut de filio credimus.


TORALBA: Si quid seipsum genuisset aut fecisset, id quod gigneretur et
quod gigneret, imperfectum esset, quoniam oporteret totum non esse, ut
gigneretur a seipso. Si enim esset, non fieret, quia jam esset; si non
existeret, non gigneret, quia non esset. Igitur Deus de se ipso non
genuit filium seipsum. Quo fit, ut alius sit a patre, non relatione
personarum, sed tota substantiae ratione. Quod Christus aperte his
verbis comprobans: Alius est, inquit, qui me misit
pater.1 Quod de homine dici non potest,
qui nondum erat homo, quum mitteretur.


1. Joh. 5, 23. 12, 45.


FRIDERICUS: Argute quidem et subtiliter, sed utramque argumenti partem
negat Augustinus1, negat Lombardus2, et recte: Neque enim sequitur, inquit Scotus3, si sol murem generat, igitur se murem, aut alium
murem a se, sed alium qui est mus.


1. Libr. 7 de trinit. 
2. Libr. 1 dist. 4. 
3. Libr. 1 dist. 4.


OCTAVIUS: Augustinus igitur sui oblitus est: Pater, inquit, ut haberet
filium de seipso, non minuit se ipsum, sed ita de se alterum generat, ut
totus maneret in se, esset in filio tantus, quantus est solus. Quae
certe implicant contradictionem cum superioribus, quoniam tota natura
dissentanea sunt idem et alterum. Item alibi: Deus cum verbum genuit, id
quod est ipse genuit; Deum autem, inquit
Basilius1, μήτε
παρ᾽ ἑαυτοῦ, μήτε παρ᾽ ἑτέρου
γεγονέναι2, neque a seipso, neque ab
alio gigni.


1. In symb. libr. contra Eunom. 
2. Alii: γένεσθαι.


FRIDERICUS: In eo ipso Lombardus Augustinum refellit, ubi substantiam
Dei filium scribit genuisse. Aut filius, inquit Lombardus, de substantia
patris, aut de nihilo conditus est; non hoc, ergo illud, aut omnino
alius est Deus.


OCTAVIUS: Lombardus huic argumento subjicit haec verba1: Vehementer nos ista movent, quae quomodo intelliguntur,
mallem ex aliis audire, quam tradere. Alterutrum tamen confiteri necesse
est: Si de substantia patris filium genitum dicamus, erit idem Deus aut
alius Deus, et utrumque absurdum est. Neque vero sunt duae filiationes,
ut theologorum verbis utamur, sed una filiatio Dei aeterni, tum ad Deum
filium, tum ad hominem. Itaque posteriores theologi Lombardum refellunt,
quod negavit substantiam a substantia gigni, cum veteres theologi sic
sentiant: Pater, inquit Tertullianus, tota substantia est, filius autem
derivatio totius et portio.


1. Libr. 3 dist. 8.


TORALBA: Nihil a Deo tam alienum, quam partem ei tribuere aut detrahere
portionem, cum sua natura nullas partes habere possit, alioquin corpus
esset et quidem dividuum, contra quod superius demonstratum est.
Absurditas autem veri et falsi certissimus est judex1, cum eo

deducimur, ut quod per naturam fieri non possit, confiteri, aut de
suspecta sententia decedere cogamur.


1. Alii: index.


CORONAEUS: Igitur omnia quae fiunt praeter naturae cursum ac tenorem,
quae multa sunt, a Toralba superius allata, etiam absurda videri
oportet.


TORALBA: Multa quidem non ordinario aut consueto naturae cursu feruntur,
non tamen pugnant cum natura divina.


CURTIUS: Cum nihil proprie et apposite de Deo dici possit, sed omnia
commode negari, frustra his enunciatis utitur Toralba, Deus est
substantia, quia Deus nullis accidentibus subjungitur et substat, quod
substantiae maxime proprium.


TORALBA: Pater essentiae nomen est, aut actus, si actus, profecto filius
creatus est, si essentiae nomen est, filius tota substantia alius est
patre.


CURTIUS: Aliud argumentum est Aëtii, cui tametsi Basilius1 non respondeat, utrumque tamen inficiatione subvertitur,
quia patris vox relationem tantum significat.


1. Orat. V.


OCTAVIUS: Scribit Epiphanius, Aëtium trecenta argumenta collegisse
contra Christi deitatem, quae partim extant, vix ullum tamen est
efficacius eo, quo a junioribus adversus Hilarium et Athanasium
concluditur1. Cum enim Deum Deo genitum,
lumen de lumine acceptum dicerent: Christus, inquit, ex sese Deus est,
non ex alio. Nam si habet ab alio2, ut Deus
sit, Deus esse nequit. Cui argumento non video, quid responderi
possit.


1. Hilarius l. 6 de trin. Athanasius in symb. 
2. Alibi: uno.


FRIDERICUS: Superius dictum est, non alium esse Deum, qui a patre
genitus est. Neque enim in divinitate pater causa efficiens est filii,
sed causa essentiae quae ab efficiente plurimum aufert1.


1. Damasc. l. 4 phys.


TORALBA: Si Christus est Dei filius, est ejusdem essentiae, aliquando
genitum esse oportet; si genitus est aliquando, fuit tempus illud, quo
nondum erat, quod quidem originem ac tempus principii habuisse
declarat.


CORONAEUS: Hoc argumentum Augustinus1 et
Hilarius2 sic diluunt, ut patrem agnoscant,
aeternum sine auctore, filium etiam aeternum, sed non sine autore, ut
calor ab igne, lux a sole. Christus, inquit Tertullianus3, a patre prodiit, ut radius a sole, rivus ex fonte,
frutex e semine.


1. L. 1 de trin. 
2. L. 12 de trin. 
3. Adv. Praxeam.


TORALBA: Effectio saepe cum causa concurrit, ut lux ipsa, nec prior est
nec posterior sole, sed nunquam sunt eadem, cum sol sit substantia, lux
autem accidens, quod de patre et filio dici nullo modo potest. Nam si
quid nascitur ut sit, tempus antecedere oportet, quo nondum erat. Ex quo
sequitur, filium aut nondum fuisse genitum, aut si genitus est, aeternum
non esse1.


1. Alii: esse non posse.



FRIDERICUS: Jam diximus patrem esse causam essentialem filii et
principii, ut Augustinus, Hilarius, Gregorius Nazianzenus, Basilius
confitentur, sed patrem aeternum aeternae cujusdam effectionis. Nec
video, cur in eo haerere debeamus.


OCTAVIUS: Cur ergo magister sententiarum ita haesit, ut exclamet hunc in
modum: Hoc humanum sensum excedit et intelligentiam mundi, quae non
capit ratio.


TORALBA: Imo ratio, quae divina lux est, uniuscujusque menti insita,
videt, sentit, judicat, quod1 rectum, quod
pravum, quod verum, quod falsum.


1. Alius: quid ... quid ... quid ... quid.


FRIDERICUS: Ita quidem eas res, quarum capax est. Sed Deus aeternus ac
infinitus humanae mentis gurgustio capi nequit, quia impervestigabilis,
divinissimus, supremus, i.e., ut elegantioribus Theophrasti verbis
utamur, ἀναισθητὸς, θειότατος,
ὑπερβατός.


SALOMO: Illic1 agit Theophrastus de Deo, hic
autem agitur de homine Jesu, neque enim pro argumento sumendum id, quod
concludendum est, nempe2 Jesum esse Deum. Nam
Deus non obscure aut ambigue, sed sua voce declarans, quis esset:
Ante me, inquit, non est Deus et post me non erit. Item:
Ego primus exstiti et postremus ero.3
At christiani theologi confitentur4, personam
creatam esse et antequam hominem induisset in utero foeminae, personam
habuisse filii, quis dubitet, an filius sit creatura? Non igitur
creator, non Deus.


1. Alius: Illis. 
2. Alius: scilicet. 
3. Jes. 48, 12. 
4. Scotus l. 1. dist. IV.


OCTAVIUS: Magister sententiarum1 negat,
personam filii constare ex Deo et homine, ut ex partibus; deinde
subjicit2: Inexplicabilis est istius unionis
ratio, negat tamen utramque naturam misceri, et idololatriam vocat
adorare corpus et animam Christi, quoniam, inquit, corpus et anima
Christi creaturae sunt. Eadem est Philippi Melanchthonis3 sententia.


1. Lib. II. dist. 9. 
2. Libr. III. dist. 90. 
3. Contra Stancarum.


CURTIUS: Uterque recte, quoniam Ephesina Synodus decrevit, Christum una
λατρείᾳ1 colendum esse.


1. Alii: latria.


OCTAVIUS: Si non est confusa utraque natura unione hypostatica in
Christo, non debuit cultus confundi, ut cum creatore creatura misceretur
ac simul coleretur, cum sacrilegio proximum sit, putare patrem et filium
singularem Deum esse, ut inquit Hilarius, in patre et filio duos credere
impium, ac tertium nihil est.


FRIDERICUS: Si quis est, qui subtilius ista exquirat, nec tamen penitus
intelligat, cogitet ea, etiamsi1 certissimis
demonstrationibus nitantur, saepius tamen percipi non posse. Ἀντίχθονας2
esse omnes theologi et

philosophi praeter Augustinum et Lactantium confitentur, idque tum
perspicua minimaque dubia demonstratione, tum etiam experientia diuturna
exploratissimum, nemo tamen id cogitatione persequi potest, ut Moses
Rambam3 acutissimus philosophus confitetur,
ut mirum videri non debeat, si Lactantius et Augustinus astrologos ut
imperitos et insanos irriserint, qui ista crederent. Quin etiam
Augustini autoritate adacti4 plerique
theologi haereticos esse judicarunt, qui ἀντίχθονας esse arbitrarentur.
Inter quos quidem
Vigilius quidam episcopus Salisburgensis a pontifice maximo quasi
haereticus damnatus est, quod ita sentiret A.C. 7455. Quanto minus igitur divinae naturae unionem cum humana
percipiemus. Itaque Hilarius ipse, eloquentia atque eruditione
clarissimus: Extra sermonem est, inquit6,
quod exigitur, extra sensum non enunciatur, non attingitur, non tenetur.
Idem paulo post7: Mihi in sensu labes est, in
intelligentia stupor, in sermone silentium. Idem, Deum ex uno, non
portione, non sectione, non diminutione, non derivatione, non
protensione, sed incomprehensibili modo esse. Quid Justinus Martyr?
Unitas in trinitate et trinitas in unitate nascitur8, id quomodo sit9, nec alios
scrutari velim, nec ipse mihi satisfacere possum, cum arcanos sermones
sordida lingua enunciare nefas existimem. Si igitur tantos ac tales
viros piget, rem omnium sacratissimam vel primoribus attingere digitis,
quid nobis faciendum putemus?10


1. Alii: etiam quae ... nituntur. 
2. Alii: Antichtonas. 
3. In ep. contra astrologos. 
4. Alius: adducti. 
5. Aventinus annal. l. III. 
6. Libro I. de trin. 
7. Libro VI. cod. 
8. Alibi: nescitur. 
9. Alius: fiat. 
10. Alius: putamus.


OCTAVIUS: Non scio atque haud miror1, an
major obscuritas sit de spiritu sancto, quem Athanasius2 et Chrysostomus3 a patre et
filio procedere scripserunt, cum tamen in conciliis Graecis anathematis
poena sit ei, qui hoc crediderit. Et quidem Damascenus: Spiritum sanctum
inquit, a patre procedere, in filio quiescere dicimus. Quam opinionem
cum inter discrepantium varietatem Johannes agnomento Scotus conciliare
nequiret: Quis, inquit, Damascenum, Basilium, Gregorium Nazianzenum,
Gregorium theologum, Justinum Martyrem, Cyrillum haereseos damnaret?
Quis etiam Hieronymum, Augustinum, Hilarium, Ambrosium, Latinos omnes
erroris coargueret? Alterutros tamen aut etiam utrosque insigniter labi
ac decipi necesse est.


1. Alius: Non miror atque haud scio. 
2. In symb. 
3. In epistolam ad Corinth. cp. 12.


FRIDERICUS1: Ecclesia occidentalis catholica,
symbolum Athanasii secuta, spiritum sanctum ab utroque prodire
confitetur. Quia nec genitus est, inquit Augustinus, nec ingenitus, nec
sint duo filii, si genitus, aut duo patres, si ingenitus, et
consequenter duo principia2, duo sunt
innascibiles, ut eorum verbis utamur.


1. Alibi: CORONAEUS. 
2. Addit alius: si.


OCTAVIUS: At magister sententiarum hanc Augustini sententiam sic

refutans: Quis, inquit, hoc explicare potest? Nam si ingenitus est,
spiritus erit sine principio, ac duo principia futura sunt; si genitus,
erunt duo filii et inter se fratres; si ex filio genitus, jam nepos ex
filio patri futurus est.


FRIDERICUS: Ut ergo ambiguitas illa dilueretur, Latini commodius ab
utroque spiritum producere tradunt.


TORALBA: Processio illa spiritus a filio, qui patrem habet autorem et
generis principem, valde dissimilis est et inaequalis ei quae a patre,
qui nullum habet auctorem. Sed cur potius processio spiritus quam
generatio1, aut cur potius generatio filii,
quam processio, cum trium sit una et eadem essentia? Profecto consimiles
sunt illae Scoti2 argutiae, cum patrem et
filium scribit unum spiratorem, non tamen unum spirantem, sed duos
spirantes.


1. Desunt alibi quatuor haec antecedentia verba. 
2. Libr. I. sententiar. dist. 12.


CORONAEUS: Ad haec utcunque1 intelligenda
patefacit aditum Hilarius, cum trinitatem soli, radio, luci
comparavit.


1. Alibi: utrumque vel: utraque.


TORALBA: Nullo modo rei propositae congruit illa comparatio, cum radius
et lux ipsa sunt accidentia, sol vero corpus, substantia constans, at
illi ὁμοουσίους ajunt tres
personas. Praeterea Deo nihil accedere aut decedere potest. Denique si
gigni, sive procedere, sive derivari filium et spiritum sanctum a patre
dicamus, infinitum ab infinito manare confitendum erit, quae absurditas
est omnium maxima1. Cum enim quaeritur, cur
Deus Deum facere non possit, nihil aliud responderi potest, quam
infinitum ab infinito decerpi non posse. Itaque laudatur Anselmus, qui
rogatus a discipulo, cur hominem impeccabilem Deus non fecisset:
Quoniam, inquit, Deum facere non potuit2. Ex
quo sequitur, absurdum esse illud enunciatum: „Deus factus est homo“,
quia Deus in hominem mutaretur et homo in Deum, utrobique enim est actio
et passio. Jam vero inexplicabilis est talium enunciatorum complexio,
deitas sive aeternitas est ingenita quatenus pater, genita vero quatenus
filius, nec genita nec ingenita quatenus spiritus sanctus, quae de una
et eadem essentia nullo modo dici potest.


1. Aristoteles l. II. phys. 
2. Scotus l. III Sentent. dist. 7.


CORONAEUS: Si res inter se comparatae usquequaque convenirent, non esset
rerum similitudo, sed res ipsa. Quare Basilius1 aliter atque Hilarius tribus solibus trinitatem comparat,
ut a re ipsa propius abesset.


1. Ep. 15. contra Eunomium.


OCTAVIUS: At Hieronymus1 sacrilegium vocat,
tres in Deo substantias collocare, cum tamen nihil apud Hilarium2 frequentius reperiatur, quod juniores theologi
mirantur. Quin etiam Hilarius3, cum
scripsisset aeternitatem esse in patre, reprehensus est a junioribus.
An, inquit ille, hoc ab Hilario dictum est, ut Christo eripiat
deitatem?4.


1. Ad Damascenum. 
2. Libr. de trin. 
3. In harmonia c. XIII. 
4. Calvin. l. 1. institut. cp. 13.


FRIDERICUS: Hoc Hilarium noluisse testatur ipsa repetitio frequens

in ejus scriptis, Christum esse Deum, sed Graeci commodius ad personarum
distinctionem verbo hypostaseos utuntur.


OCTAVIUS: At Hieronymus in voce hypostaseos venenum1 latere suspicatur. Et quidem Paulus alio sensu videtur
uti hac voce, ubi spiritum sanctura appellat characterem hypostaseos
patris.


1. Alii: vere unum.


TORALBA: Hypostasis est accidens aut substantia, tertium nihil est, et
Deo nihil accedere potest, igitur substantiam esse oportet. Sin
hypostasin pro essentia accipiamus, tres erunt essentiae aut tres
substantiae in Deo, quia unicuique personae suam hypostasin singularem
tribuunt.


CURTIUS: Essentiae verbo accidens aut substantia significatur, neque
enim scholastici hoc enunciatum: „filius est de patris essentia“,
perinde accipiunt ac illud: „est de patris substantia“, quia hoc modo
filius patri consubstantialis exprimitur, illo non item. Hypostasis
autem personis tribuitur, ne tres in unam et eandem confusae videantur,
cum sit quaedam cujusque personae proprietas, alteri non
communicabilis.


OCTAVIUS: Cur igitur primo capite confessionis Augustanae vox personae
ullam partem aut qualitatem significare negatur, sed id quod proprie
subsistit? Nam proprietas personarum est ea, ut pater a se ipso
potestatem habeat, non ab alio, ut voluit Augustinus1; filius vero non a se ipso, sed a patre. Idem quoque
tradit, patrem sine principio, sine auctore, filium vero non sine
principio, sed a patre essentiam habere. Quis autem serio putet, hunc
Deum esse, qui ortus sui principium, essentiam, potestatem alteri ferat
acceptam? Ac ne quis illud Augustino aliud cogitanti excidisse
arbitraretur, apertius repetens2: Pater,
inquit, a nullo habet, ut Deus sit, filius autem, ut Deus sit, habet a
patre. Idem quoque Basilius scribit3.


1. Libro III. de trin. c. 12. 
2. Ep. 66. 
3. Epist. 15. cont. Eunom.


TORALBA: Si filius originis suae primordia patri debet, aeternus esse
non potest. Nam si pater genuit filium, gignendi finem simul fecit aut
semper gignit (ut videtur iis, qui ad Christum referunt haec verba1: Ego hodie genui te), imperfecta semper
est filii generatio. Sin gignere desiit, etiam aliquando coepit; si
coepit gigni filius, non est aeternus, non est infinitus, non est
Deus.


1. Psalm 2, 7. cf. Actor. 13, 23 et 33. Hebr. 1, 5. 5, 5.


CORONAEUS: Eodem revolvimur, illud enim cogitandum, non tres aeternos,
non tres infinitos, non tres Deos, sed unum Deum aeternum, infinitum,
personarum tamen varietate distingui, ac proprium quoddam personae
cuique convenire1, ut cum Lombardus negat,
spiritum principium esse, nisi ad creaturas.


1. Alii: convenitur.


SALOMO: Igitur ante annorum sex millia spiritus sancti nullo modo
principium erat, cum nihil adhuc creatum existeret. Atque ob id
Macedoniani

spiritum creaturam appellabant, quem1
Christiani ex symbolo2 Deo coaeternum et Deum
asseverant.


1. Addit alius: tamen. 
2. Symb. Athanas.


FRIDERICUS: Haec verba magistri sententiarum ad relationem et
nominationem personarum, non ad essentiam referuntur.


OCTAVIUS: Si spiritus habeat a patre et filio principium, cur
Athanasius, Chrysostomus1, Augustinus2 tres esse coaequales et coaeternos affirmant?


1. Ep. 1. ad Corinth. cp. 12. 
2. Lib. V. de trin.


CURTIUS: Recte illi quidem propter essentiam coaeternam, personarum vero
relatione pater filio natura prior dicitur ac major, quo pertinet illud:
Pater major me est.1


1. Joh. 14, 28.


SALOMO: Imo spiritum patre et filio superiorem faciunt Matthaeus,
Marcus, Lucas1, qui quae peccantur in patrem
et filium, ignosci affirmant, quae vero peccantur in spiritum sanctum,
ignosci negant. At cum Moses Deum placare conaretur, aut se de libro
vitae deleri2, en divina vox ad illum: Qui
peccaverit in me, inquit3, hunc ego de
libro vitae delebo. An filium et spiritum sanctum, si patri aequales
essent, praetermissurus fuisset? Nullum etiam trinitatis argumentum
exstat in lege divina, at ne in prophetis quidem vestigium ullum.


1. Matth. 12, 31 sq. Marc. 3, 29. Luc. 12. 10. 
2. Ita omnes; unus codex legit: ut se deleret. 
3. Psalm. 69, 29.


CURTIUS: Quid ais, Salomo! An non1 ullum
caput, ulla pagina antiqui foederis prophetarum, ubi non aliud
sacrosanctae trinitatis vestigium compareat?2


1. Alii: est. 
2. Alii: comperiatur.


OCTAVIUS: Certe Martinus Lutherus, cum multa de supplicationibus
Romanis, tum vero carmen hoc vulgatum delere non dubitavit: sancta
trinitas, unus Deus, miserere nobis! quia trinitas Deus esse non
potest, cum sit foeminea vox, secundae intentionis, ut dialectici, vel
collegii, ut juris consulti loquuntur1, qui
collegium de tribus personis definiunt; at nec in ullum collegam
conveniunt, quae de toto collegio dicuntur. Itaque Origenes, quem
Hieronymus magistrum ecclesiarum appellat, trinitatis verbum supra modum
execratur, ac τριονύμων sectam
supra modum acerbissime insectatur2. Quin
etiam Rufinus ejus interpres scribit, multa, quae ab Origene contra
trinitatem scripta fuerant, a se correcta fuisse. Sed cum bona Rufini
venia dictum sit, non decuit interpretem correctoris officio fungi, nec
mirum videatur, si Origenes3 corruptus eadem
quae Athanasius interdum scribere et vocem ὁμοούσιος,
quae nondum exaudita erat, usurpare de
filio videatur. Eadem licentia Cypriani epistolis suppositus est
Tertulliani liber de trinitate, ut monuit Rufinus4.


1. Leg. Neratius de V. S. 
2. Prologo libri περὶ
ἀρχῶν. 
3. Cap. 11 et 12 in libr. Numerorum. 
4. In Apolog. Origenis.


CORONAEUS: Tametsi verbum trinitatis sive triadis in sanctis litteris

inusitatum videamus1, nihilominus baptismum
fieri oportere legimus in nomine patris, filii et spiritus sancti, et
quidem proximus apostolis Justinus Martyr librum scripsit περὶ ἁγίου καὶ ὁμοουσίου
τριάδος.


1. Alius: videmus.


OCTAVIUS: Libellum hunc esse supposititium, ratio perspicua temporum
convincit. Floruit enim M. Aurelio principe, cui apologiam nuncupavit.
At in quaestionibus CXXIV ad orthodoxos libri illius quaerit auctor, cur
eversa et fracta sit superstitio paganorum, cum tamen aetate Justini
maxime floreret. Verbum autem ὁμοούσιος
primum sub Constantino principe usurpare
coeperunt, ducentis circiter annis post aetatem Justini. Eadem licentia
prodiit in vulgus missa D. Jacobi Graece scripta, in qua sanctae
trinitatis, apostolorum, confessorum, virginum ordines ac voces saepius
ingeruntur, cum tamen is Jacobus excepto Stephano primus martyrium
passus sit. Consimilis est missa Chrysostomi, in qua Chrysostomus ad
Chrysostomum preces fundit1, quo quid
ineptius?


1. In fine missae Graece expressae.


CORONAEUS: Eodem igitur morbo omnes omnium libri laborarent! Sed ne
videar Testamenti Novi tabulis aut interpretibus niti, aut theologis,
permulta in veteribus tabulis sacrosanctae trinitatis mysteria latent.
Et quae ab aliis1 copiose perscripta,
levissime attingam, ut illud Deuteronomii2:
Quae gens est, quae audiverit vocem Deorum viventium i.e. אלהים החיים, ubi plurali verbo
Deum unum significat. Item illud Josuae3;
אלהים קדשים i.e. Dii
sancti, pro Deus sanctus. Item4: Si domini
ego, ubi est timor meus? Item5:
Faciamus homines ad imaginem nostram. Et paulo post: Faciemus
adjutorium simile sibi.


1. Petrus Galatinus. Augustinus Eugubinus c, 5. 
2. Deuter. 5, 24. 
3. Josuae 24, 19. 
4. Maleach. 1, 6. 
5. Genes. 1, 26. 2, 18.


SALOMO: Vox אלהים pro אלוֹה saepissime usurpatur. Sed Chaldaeus
interpres Jonathas, quoties ad Deum unum refertur, fere singulari verbo
explicat, ut apud Malachiam usus est voce chaldaea רבוך, ut planum sit, nusquam
de trinitate cogitasse prophetam. Id enim: Faciamus hominem, ad
angelos conversio est. Hos enim1 humanae
creationis ministros placuit adhiberi, ut elementis et elementariis
rebus ad hominem confirmandum necessariis uterentur, quibus natura
divina vacat.


1. Alibi: quos.


CURTIUS: Cur igitur in convalle Mamre tres apparuerunt Abrahamo, tamen
sermo est unius ad unum?


SALOMO: Illud est arcanum; Deus enim sedere dicitur inter vel super
Cherubim, quoniam duorum angelorum, qui proxime ab ejus majestate
obstant, officiis ac ministeriis orbem moderatur, quod Zacharias1 eleganti visione declarat. Unde vetus illud de
Abrahamo jactatur: Tres vidit et unum adoravit. Quo ex loco omnia, quae
de Deo plurali voce enunciantur, explicari facile possunt.


1. Zach. 4, 1 seq.



FRIDERICUS: Cur igitur Rabbi Simeon Johai filius in libro Zohar, quem
arcanorum thesaurum vocant, haec verba: Audi Israel, Deus dominus
noster Deus unus est! trinitatis significare mysterium affirmat?
Nomen enim אלהים filio tribuit,
nomen יהוה geminatum patris et
spiritus sancti.


SALOMO: Locus hic a Galatino et junioribus decerptus et laceratus
quibusdam praebuit occasionem, ut filii et spiritus sancti voces
subjicerentur. Cur enim sanctissimum1 nomen
יהוה spiritui, non filio, qui
dignitate praestat, tribueretur, aut cur locus ille veteribus tabulis,
quo Dei natura simplicissimae unitatis declaratur, trium Deorum sive
personarum adjunctione conturbaretur?



1. Alius: sacratissimum.


CURTIUS: Illud tamen a Jesaia, ter vocem illam קָדֹש
repetente, confirmatur: Sanctus, sanctus, sanctus.
Item psaltes lyricus יהוה,
אלהים,
אל i.e. Deus,
Deus varietate vocum apud Ebraeos idem prope
significantium. Item alibi1: Benedicat nos
Deus, Deus noster, benedicat nos Deus! quid aliud quam sacrosanctae
trinitatis mysterium est? Quin etiam ab Aegyptiis veteribus principium
rerum appellantibus triplex erat repetitio, ut Damascenus Platonicus
scribit.


1. Psalm. 67, 7 sq.


SALOMO: Oportuisset igitur sextilitatem1,
quam trinitatem colere, quia praeter tria illa Sanctus, sanctus, sanctus
sequuntur quoque tria Dei nomina: Deus, dominus, Zebaoth, contra vero
dualitatem, quoties duo nomina Dei occurrunt; Deus Zebaoth aut Eloha
Zebaoth.


1. Alii: pluralitatem.


FRIDERICUS: Sed pergamus Salomonem obruere vi argumentorum! Josephus
Castilionaeus et Jeremias1, filius Halcanae,
nomen litterarum duodecim, scilicet אב בנ רוח הקדוש
i.e. pater, filius, spiritus sanctus,
tria in uno et unum in tribus contineri interpretantur.


1. Alius: Nehemias.


SALOMO: Facile est, alienis nominibus subjectis libros pervulgare, ut
libri magorum nomine Salomonis editi. Quin etiam trinitatis
propugnatores Zoroastrem et Orpheum, magorum parentes, ab infernis locis
arcessere non dubitant atque etiam Jamblichum ipsum, qui conscius
impietatis, ne capitali supplicio periret, exsorbuit venenum. Plenus est
his autoribus Galatini liber et Augustinus Eugubinus. Nam quae Galatinus
hausit partim ex sacris litteris, partim ex libris Talmudicis, partim ex
illa porta tenebrarum potius quam lucis, non conversa, sed perversa, non
correcta, sed detorta ac pro seriis suscepta sunt, quae ad ironiam
trinitatis scripta fuerant. Argumento sit, quod cum serio theologi
Ebraei de Jesu scribant, ne appellari quidem dignantur, sed epitheto
תֹלְדוֹת suspendiosum1 contumeliose denotant.


1. Deest in aliis codicibus.


CURTIUS: Adjungamus Philonem Ebraeum1,
philosophiae laudibus ac rerum divinarum scientia clarissimum. Sic enim
de mysterio trinitatis:

Duo sunt, inquit, primo Deus et verbum, principium et finis voluntatis.
Quid clarius dici potest?


1. In tract. de mundi opificio, et in libro de agricult., et in
caput secundum Geneseos.


SALOMO: Sit verbum, sit voluntas in Deo, quid ad tres personas? Idem
Philo mundum vocat filium Dei, secundo genitum, primogenitum vero
exemplar ipsius mundi, i.e. ἀρχέτυπον.
Non magis tamen ineptum sit, exemplar Deum
appellare, quam exemplum aut verbum Dei Deum vocare, ut Johannes1 verbum Dei Deum esse scribit, non minus
incongrue, quam qui sapientiam Dei Deum esse putant. Iidem tamen creatum
esse tradunt ex eo Salomonis: Ab initio et ante saecula creata
sum.2 Nec vident, ex eo sequi, filium
sive sapientiam creaturam dici. Et certe Tertullianus3, ut doceret Jesum creaturam esse: Audis, inquit,
sapientiam creatam esse. Item: Lex Dei nihil est aliud, quam verbum ore
Dei prolatum et creatum, quae eadem ratione Dei filius ac Deus dici
deberet. Et quidem Valentiniani verbum Dei sive filium prolatione patris
natum affirmabant, item spiritum sanctum mox amorem, mox etiam
voluntatem Dei vocant, quae essentia, natura, tempore verbum antecedunt.
Ex quo intelligitur, verbum coaequale et coessentiale patri non esse. Ac
cum displiceret Augustino Eugubino4, verbum
Dei filium appellari, emendavit vel potius corrupit locum Philonis5, ac pro νόμου
λόγον scripsit, repugnantibus omnibus typographorum exemplis.
Consimile est illud, quod intelligens, intellectum et intellectionem
i.e. ומששל, משכל, שכל
trinitatis esse ajunt, ut amantem, amorem et amatum. At fieri nullo modo
potest, ut equus qui intelligitur et amatur, idem sit cum homine qui eum
mente percipit ac intelligit, nisi accidentia substantiis, coelestia
terrestribus, supera inferis misceantur.


1. Ev. Joh. 1, 7. 
2. Proverb. 8, 22. 
3. Contra Praxeam ex cap. 8. Proverb. 
4. De perenni philosophia. 
5. In libro de mundo.


FRIDERICUS: Quicquid est in Deo, id totum est essentia ipsius, nihil ei
accidit, nihil decedit, ac propterea et verbum et cogitatio Dei et Deus
rectissime a Johanne filius appellatur.


TORALBA: Quis tam inepte disseret, ut quae foras ab homine procedunt
edicta, leges, actiones, verba, essentiam hominis esse arbitretur? Quae
etiamsi1 cum creatore eadem sint, creatoris
et creaturae nullum discrimen esse oportet, nam quae uni sunt eadem,
inter se sunt eadem.


1. Alibi: quodsi.


CURTIUS: Cum Johannes dicit, verbum Dei filium esse, non vocis
prolationem intelligit, sed intimam ejus essentiam, sapientiam,
cogitationem. Huc enim illa spectant: Et verbum erat apud
Deum.1 Nam quod Tertullianus2 filium Dei creatum dixit, errore lapsus est, quod
sapientiam Dei, quam filium Dei vocant, creatam arbitraretur. At
Basilius3: Essentia Dei, inquit, semper fuit,
nec unquam genita est, i.e. ἡ γὰρ
αὐτοῦ σοφία οὐκ ἐγένετο, ἀλλ᾽ ἦν ἀεί.
Nam si creata fuisset sapientia, tempus exstitisset,

quo nondum erat, quanquam Salomo scribit, ante saecula fuisse. Itaque
omissis interpretibus, a quibus errores manare solent, audiamus
Salomonem4 sua verba resonantem. Sic enim
scribit: Ab aeterno ordinata sunt, ab initio, ab antiquis terrae.
Alioqui si creata fuisset, sequeretur Deum sine sapientia prius
exstitisse, quod non minus absurdum aut impium est, quam patrem sine
filio cogitare.


1. Joh. 1, 1. 
2. Contra Praxeam. 
3. Contra Eunom. 
4. Proverb. 8, 23.


CORONAEUS: Cum igitur sacrosanctae trinitatis mysteria tot scripturae
locis perspicua sint, adhibeamus etiam ad philosophos erudiendos
philosophorum antiquissima decreta.


FRIDERICUS: Certe Proclus Academicus, tametsi libros1 duodeviginti adversus Christianos scripsit, nihilominus
tamen tria principia fatetur: bonum, mentem et animam. Numenius2 primum appellat patrem, secundum creatorem,
tertium opificem. Amelius3 quoque triplicem
facit opificem, sive mentos tres, sive tres reges, scilicet eum qui est,
qui habet, qui aspicit. Trismegistus tamen ut antiquitate, sic
perspicuitate caeteros superavit: Deus, inquit, qui est intellectus,
vita, lux, androgyne genuit verbum, qui alius est intellectus,
fabricator omnium rerum, et cum verbo spiritum, Deum igneum. Item
Plotinus libro περὶ τριῶν ἀρχικῶν ὑποστάσεων:
Tres sunt, inquit, ὑποστάσεις,
unum sive bonum
intellectus et anima mundi, de quibus non ante disserendum quam sacris
rite peractis et tranquilla mente. Quin etiam Theophrastus libro de
mundo ad Alexandrum, qui falso tribuitur Aristoteli, arcanum trinitatis
denotavit, cum in aeterno Deo principium, medium et finem
collocaret.


1. Cf. Suidas. 
2. Alius addit: vero. 
3. Alius false: Amelus.


CURTIUS: Ex omnibus paganorum monumentis, quae ad trinitatis mysterium
afferri possant, vix ullum est illustrius aut nobilius oraculo, quod
Heraclides Ponticus in templo Serapidis scriptum fuisse narrat, his
verbis:


Πρῶτα θεὸς,
μετέπειτα λόγος καὶ πνεῦμα σὺν αὐτοῖς,


i.e. Principio Deus est, tum verbum, his spiritus una est. Congenita
haec tria sunt, cuncta haec coëuntia in unum.


OCTAVIUS: Istud oraculum ex eadem officina christiana prodiisse non
dubito, ex qua prodierunt consimilia, quae pridie allata sunt ex
Apolline.


TORALBA: Caetera quidem Academicorum scripta, quae refutatione minus
egent, omitto, quia ὀυδὲν1 πρὸς ἔπος. Sed quisquis tandem fuerit
Trismegistus ille, quem et Isidis magistrum et Aegyptium scriptorem
omnium post Mosen antiquissimum esse Isidis statuae inscriptio et ratio
temporis2 cogit confiteri. Qui vero libri
Trismegisti nomine circumferuntur, non nisi graece exstitisse, cum
latine redderentur, planum est, et auctorem ex junioribus Academicis
plura3 Platonis decreta descripsisse. Nam qui
minus fabulantur, libros ei tribuunt 36525, Jamblichus vero 110004, et quae

ex illis libris excerpta fuere a Jamblicho, Plotino, Proclo, Cyrillo,
modis omnibus dissimilia leguntur ab iis, quae in Pimandro et Poëmate
scripta legimus. Quae autem ad trinitatis argumentum allata sunt a
Friderico, ad verbum descripta videntur, non tam a Trismegisto, quam ex
epistola Platonis ad Hermiam et Dionysium, ubi Deum universitatis
principem facit, secundam vero intelligentiam a prima creatam i.e.
mentem mundi totius, tertiam a secunda, quam mundi animam Platonici5 omnes interpretantur, quartam a tertia, atque ita
deinceps ad extremam mentem. Peripatetici vero mentes omnes ab eodem
principio simul derivari tradunt. Sed utramvis sententiam sequamur,
necesse est, ab uno principio caetera omnia manare ac propterea
composita, creata, fluxa, caduca judicari. Quoniam, inquit
Plotinus,6 omne quad non est primum, non est
simplex, πᾶν γὰρ τὸ οὐ
πρῶτον οὐχ ἁπλοῦν.


1. Alii: μηδὲν. 
2. Alius: temporum. 
3. Alii: pura. 
4. Alii: 110000. 
5. Platonici in Timaeum. Jamblichus in lib. de myst. l. III.
Plotinus de anima. Leo de amore. 
6. In libro g. Prognost.


FRIDERICUS: Quid tum? Neque enim in trinitate quicquam tempore prius aut
posterius, sed tantum ordine relationis, nec minus est creator filius
quam pater, aut spiritus sanctus quam uterque. Id autem significatur
prîmo verbo libri originum בְרֵשִּׁת ברָא
i.e. in principio creavit pater, filius et
spiritus sanctus, nam vox ברא
tribus litteris tres personas innuit,
scilicet אב,
בן,
רוּח
patrem, filium, spiritum sanctum, quod ex
arcanis sanctis Ebraeorum et Kabbala diviniore promi non negabit Salomo,
et ex verbo ברשת litteris
commutatis, transpositis, compositis, sejunctis haec verba conflari:
pater per filium principium finem creavit, caput, ignem, fundamentum
magni hominis foedere bono. לב saepe
pro טב accipitur. Juvat enim Ebraeos
suis pugionibus et gladiis jugulare.


SALOMO: Quis non videt, ex iisdem litteris diversissimas sententias
fingi posse? Nunquam enim majores nostri Kabbalae genus istud valde
probarunt. Ac multo probabilius esset, ex nomine tetragrammato
quaternitatem comminisci, quam trinitatem, ut Basilides evangelista,
cujus sententiam Noëtiani ac Lombardus ipse, sententiarum magister,
secuti videntur, ut Johannes Abbas scriptum reliquit, quod praeter
personas tres quartam subjecerunt, quam ὑποκράτορα1 vocabant. In
qua sententia fuisse videntur Pythagoraei, qui sanctam quaternitatem
jurare consueverant, i.e. τὴν ἁγίαν τετρακτύαν,
quam tetragonali pyramide
mundorum multa millia continere denotabat Timaeus Locrensis. Et quidem
magistri sententiarum de quaternitate efficax et arguta ratio aut
statuit quaternitatem, aut trinitatem evertit, quia duabus rationibus
producentium duas productorum opposuit, scilicet rem generantem, rem
genitam, rem spirantem, rem nec genitam, nec generantem, nec spirantem.
Cui opinioni aptius convenirent quatuor rotae totidemque animalia
divinae visionis2 et illa Dei vox ad Mosen,

divina nomina quater repetentis, scilicet3:
Deus patris tui, Deus Abraham, Deus Isaac, Deus Jacob.


1. Alii: ὑποπάτορα. 
2. Ezech. 1, 15 sqq. 
3. Exod. 3, 6.


OCTAVIUS: Principio nascentis ecclesiae christianae cum veteres Dii
paganorum de antiqua possessione divinitatis deturbarentur, unus tantum
Deus a Christianis colebatur. Sed cum imperator Constantinus Magnus
templa Deorum concludi jussisset, Christo deitas tributa est in synodo
Nicaena, non sine acerrima pontificum inter se dissidentium contentione.
Nihil tamen adhuc de spiritus sancti deitate decretum erat, ac ne mentio
quidem ulla in symbolo, nec Deus credebatur, ut Gregorius Nazianzenus
scribit1. Quin etiam Arianorum sententia,
quae Christum inter creaturas statuebat, tantum valuit, ut octo
conciliis Tyri2, Sardis, Mediolani, Smyrnae,
Seleuciae, Nicaeae, Tarsi, Arimini habitis, ac praecipue synodo
Ariminensi, in qua sexcenti pontifices coaluerant, confirmata
fuerit3. Ac tametsi vigesimo post anno deitas
Christi restituta fuerit concilio Constantinopolitano, nihil tamen de
tertia persona quisquam suspicatus4 erat, ut
Deum novum fabricaret, nec de trinitate ullum verbum, sed tandem anno
Christi 430 spiritus sanctus in numerum Deorum relatus est Ephesina
synodo et sequentibus5, quibus subrogata sunt
symbolo Nicaeno aliquot capita de spiritu sancto, scilicet: Credo in
spiritum sanctum sine ulla Dei appellatione, quo minus recentis Dei
novitas offensionem religiosis auribus praeberet. Ex quo intelligitur,
Athanasium, qui sub Juliano Caesare florebat, symboli vulgaris auctorem
esse non potuisse, nisi centum triginta annos aetatis explevisset.
Omitto quod Graecus homo, solus omnibus dissentiens, spiritum ab
utroque, scilicet patre et filio, procedere6
diceret, contra poenam anathematis, conciliis graecis subjectam, quod
aliunde spiritum quam a patre derivari arbitraretur.


1. Ep. II. ad Chelidonium. 
2. Desunt sequentia haec novem verba in aliis
codicibus. 
3. Sozomen. ad a. 363. l. III. cp. 19. 
4. Alibi: supplicatus. 
5. Niceph. libro XIV, 34. Tres autem sunt synodi Ephesi
coactae. 
6. Alius: prodire.


FRIDERICUS: Non tamen1 propter hominum coetus
aut disputationes Christus coepit aut desiit Deus esse, nec item
spiritus sanctus, sed quae ab haereticis in dubium revocabantur,
altissimis sapientum decretis confirmata fuerunt. Et certe memorabile
est, quod in ecclesiasticis historiis proditum legimus de duobus
episcopis2, qui cum Nicaeni concilii decretis
subscribere noluissent, a mortuis excitati, re planius comperta
subscripserunt.


1. Deest in alio codice. 
2. Niceph. Callist. l. 2. c. 13.


OCTAVIUS: Sacris litteris, inquit Chrysostomus, potius quam angelis de
coelo vel resurgentibus hominibus credendum. Et quis tam stupidus aut
demens reperiatur, qui daemonibus arte magica pellectis et Manibus
necromantica impietate evocatis credendum putet, cum impietates illae
magicae non solum divinis, sed etiam humanis legibus prohibeantur
capitali poena. Et si ulla esset, quae esse nullo modo potest, in
Christo deitas,

talium sacrilegorum ac daemonum assertione penitus everteretur. Illud
autem1 pontificibus Romanis usitatum est, cum
aliquem in divorum numerum inscribi volunt, Manes ope νεκρομαντείας evocare, unde mirabiles
ἀποθεώσεις ac daemonum
praestigia sequuntur, quibus imperitis conceptam πολυθεότητος opinionem confirmant.


1. Alii: a.


CORONAEUS: Quae a pontificibus Romanis religiose fiunt, bona fide
interpretari debemus.


CURTIUS: Daemones etiam, si evocati adessent, non dubito quin Christi
veri Dei nomen ac numen revereantur, cum in terris viventem ac spirantem
metuerent ac timerent, quanquam quoque Sibyllarum antiquissima vaticinia
Jesum Dei omnipotentis et Mariae virginis filium apertissime
declaraverunt, multis ante saeculis, quam nasceretur, quae testimonia ab
Eusebio et Lactantio Firmiano prodita videmus, ne1 sim infinitus in illis enumerandis.


1. Alibi: nec.


OCTAVIUS: Quid mirum, cum Proba Falconia Christi vitam ab ipso Marone
conjunctis centonibus descriptam reliquerit posteritati? Sed iniquum
est, bibliorum majestatem Sibyllarum et Orpheotelestarum versibus
foedissime conspurcari, cum saepius demonstratum sit, Sibyllas daemonum
contubernio infames esse ac semper fuisse.


CORONAEUS: Satis abundeque factum opinor, si cuique argumentis,
demonstrationibus et auctoritate satisfieri potest, Jesum Dei filium ab
aeterno tempore genitum Deum esse et una cum patre et spiritu sancto
deitatem in unitate essentiae ac unitatem in personarum trinitate
tueri.


SENAMUS: Mihi quidem, qui de rebus divinis omnia omnibus assentior,
satis ac plus etiam quam satis est; sed adhuc restat quaestio multo
difficilior, etiamsi demus ante quindecim saecula personam1 filii patri coaequalem fuisse et coaeternam, quanam
ratione humanam carnem assumserit?
Deinde si demus, divinam essentiam
foeminae uterum et viscera subire voluisse, quid ad generis humani
redemtionem necessarium esset? Nam si Deus humanum genus servare et
omnibus sceleribus expiare potuit, sine hominum aut humanae carnis ope,
caede ac sanguine cujusquam, nihil necesse fuit, filium a coelestibus
illis sedibus in terras delapsum foeminae viscera subire, deinde utero
clauso egredi et in ipsa aetatis flore acerbissimis cruciatibus ac
suppliciis addici, cum solo nutu omnia omnium scelera diluere facile
potuisset2. Id enim frustra pluribus
tentatur, quod paucioribus confici possit3.


1. Alius ita: personam divina ratione humanam carnem
assumsisse. 
2. Alius: posset. 
3. Alius: queat.


OCTAVIUS: Alius modus, inquit Augustinus1,
Deo non defuit homines2 redimendi, ac tametsi
quis putet Deum ita decrevisse, nulla tamen necessitas eum obligaret ad
sua decreta exsequenda. Itaque nec antecedens nec consequens necessitas
ulla fuit, quamobrem Deus vilissimam hominis carnem

indueret, ut turpi morte caderet, quoniam vel angelus vel alius homo
satisfacere potuit oblata hostia, quam Deus gratam habuisset, quia non
plus est oblatio, quam quanti Deo collibuit illum aestimare. Quodsi quis
dicat, neminem ab originis labe purum fuisse, Deus id quoque praestare
potuit, ut quisquam ab omni scelerum contagione purus nasceretur, quod
de matre Christi praedicant recentiores3, qui
in Synodo Tridentina4 contra veterum
sententiam, scilicet Anselmi, Bernhardi, magistri sententiarum, Thomae
Aquinatis, Augustini, Hieronymi, decreverant.


1. Lib. 3. de trin. 
2. Alius: hominis. 
3. Scotus, qui primus in ea sententia fuit, lib. 3,
dist. 8. 
4. Canon. 5. sess. 5.


TORALBA: Illud quidem valde mirum mihi videtur, tot ac talium virorum
mentes beatissimas ab ecclesia Romana nunc impietatis ac haereseos
damnari.


CORONAEUS: Ecclesia labi non potest, quia1
nondum haeresis erat saeculo Bernhardi et Lombardi.


1. Alius: atque.


TORALBA: Quod verum sit, nullis temporum conversionibus falsum esse
potest.


OCTAVIUS: Ne in his haereamus! Poterat Adamus erga Deum amore singulari
veniam mereri, quia multo praestabilior est amor erga Deum, quam omnes
oblationes ac victimae, quas ex creaturis percipere potuisset1. Quid igitur tanta rerum conversione, tam crudeli
supplicio innocentissimi hominis opus erat?


1. Scot. l. 3. dist. 19.


CURTIUS: Etiamsi nulla Deum necessitas ad agendum impellit, sic tamen ei
placuit. Cur autem ei placuerit inquirere scelus, disputare
nefas est.


CORONAEUS: Negat Ambrosius1, profundam
immensitatem arcanorum Dei exquiri oportere; mihi tamen voluntas Dei
semper exquirenda, non autem cur hoc vel illud voluerit? At si
ullam2 de voluntate divina conjecturam capere
fas est, quid illum impulerit, ut naturam humanam susciperet ac
supplicio contumeliosissimo caderet, ea potissimum causa videtur, ut nos
a vitiorum foeditate ad virtutes revocaret. Sic enim, quantum a
sceleribus abhorreat, intelligimus. Deinde, ut homines ad ejus amorem
ardentius inflammaret, quos majore quam angelos dignitate ac praestantia
cumularet.


1. L. 1. c. 4. de vocat. gent. 
2. Alibi: nullam.


TORALBA: Id quidem Christianis et imperitis facile, philosophorum certe
nemini persuasum iri opinor, Deum aeternum infinitis saeculorum
myriadibus immutabili natura semper exstitisse, eundem tamen non ita
pridem de naturae sublimi excellentia deturbatum, humani sanguinis
concretionem ac novam formam induisse, ut acerbissimos cruciatus ac
mortem turpissimam ab iniquitatis carnificibus sustineret, resurgeret,
ac corpoream molem, ossibus, carnibus, ligamentis, humoribus ac pulpa
concretam, in coelum, ubi nunquam antea visa erat, subveheret.


FRIDERICUS: At Justinus Martyr, Athenagoras, Basilius, Origenes,

uterque Gregorius, Cyrillus, Augustinus philosophiae studiis ac
disciplinis clarissimi exstitere, item Boëthius, latinorum philosophorum
decus, qui etiam de trinitate libros scripserunt; et consequentibus
saeculis innumerabiles, Albertus Magnus, Philoponus, uterque Picus
Mirandulanus, Scotus, Thomas Aquinas, qui Peripateticos veteres
disserendi subtilitate longe superarunt, trinitatis symbolum
amplexantur. Quod etiam divina mens passa fuerit, nemo theologus unquam
putavit, praeter Eutychem, haereseos damnatum.


OCTAVIUS: Si Deus passus et mortuus est, naturam divinam passam et
mortuam confiteri necesse est. Et Tertullianus1 his utitur enunciatis: Nonne Deus vere mortuus est?


1. Contra Praxeam.


CURTIUS1: Non sequitur, divinitatem pati,
quia divina mens abstractum quoddam est, Deus vero Christus concretum.
Nam cum Sabellius praedicaret, Deum patrem induta specie humana filium
dici coepisse, et cum in apostolorum2 coetum
delaberetur, spiritum sanctum (ne si aliter sentiret, naturam divinam
tripartito dividere putaretur), haereseos damnatus est, quod personarum
nullum adhiberet distinctionem. Nestorius vero naturam divinam ab humana
sejunxit omnino, cum ita conciones haberet: Noli gloriari Judaea, non
enim Deum cruci affixisti, ac suam sententiam in Ephesina synodo
acerrime defendit. Ejusque sectatores Flavianum
Constantinopolitanum3 pontificem verberibus
caesum ejecerunt. Tametsi loquendi ratio in Chalcedonensi concilio
mutata est, ne deinceps diceretur: Natura divina passa est aut mortua,
sed Deus natus, passus, mortuus est, ut in concreto diceretur, quod
alteri4 tantum naturae conveniret in
abstracto, quam loquendi figuram idiomatum communicationem appellarunt,
ac vicissim Jesum immortalem, aeternum, omnipotentem propter deitatis
cum humanitate conjugationem. Mediatoris vero nomen aut regis aut
sacerdotis ita definierunt, ut nihil aliud quam officia significarent.
Itaque de sententia utrique depulsi sunt, et qui5 naturam divinam ab humana penitus sejunxerunt et qui6 utramque confuderunt. Unionem tamen utriusque
naturae in Christo fieri fatemur, sed incomprehensibili mentibus humanis
ratione.


1. Alius: CORONAEUS: 
2. Alibi: angelorum. 
3. Alius: Constantinopoleos. 
4. In alio: alibi. 
5. Alii: quod. 
6. Alii iidem: quod.


TORALBA: Nihil a natura divina, quae a mundi contagione libera est,
alienius quam concretio. Quodsi ex duabus illis naturis tertiam fieri
demus1, Deus sic2
concretus erit; sin utramque ab utraque penitus avulsam, i.e. si divina
mens humanae menti non sit mista, Christus nihil aliud quam homo futurus
est.3


1. Alibi: facere debemus. 
2. Alibi: tamen. 
3. Alius: erat.


FRIDERICUS: Ita quidem si Deus ab homine Christo plane disjunctus erit,
nec ulla copula cohaerebit, sed aliud est unum uni misceri et confundi,
aliud copulari et conjungi.



TORALBA: Concreta semper unum efficiunt, copulata vero non magis in unum
coëunt, quam oleum et aqua eodem vasculo infusa. At mirari saepe subiit
disputatio Lutheranorum, quos Ubiquitarios vocant, et Helvetiorum, qui
Sacramentarii appellantur,1 et Catholicorum,
quos Papistas appellant. Ubiquitarii proprietatem non egredi subjecto
confitentur, verbi gratia omnipotentiam, ut pinguius loquamur,
omniscientiam, omnipraesentiam congruere humanae naturae, non per se,
non essentialiter, non formaliter, non subjective, (his enim verbis
utuntur) i.e. non esse de carnis essentia aut accidentibus: easdem tamen
proprietates divinas carni realiter convenire. Quaenam magis contraria,
quam haec sibi fingi possunt? Nam quicquid de re aliqua dicitur, id
ipsum est substantia aut accidens, tertium nihil est. Sacramentarii
hominem Christum ubique esse per deitatem, carnem autem ipsius neque per
se, neque per deitatem. Hoc libenter discam ab illis, quaenam carnis
humanae deitas fingi possit? Ubiquitarii hominem Christum et humanitatem
omnipotentem esse ajunt, hominem autem non etiam humanitatem esse
aeternam. At rebus abstractis aeterna multo magis, quam concretis
convenient. Hoc etiam absurdius: Christi corpus, inquit Brentius,2 quod Hierosolymae omnibus spectantibus de cruce
dependebat, etiam Romae simul praesto erat cum deitate. Quid hoc? Nam si
caro Christi reapse ubique est omnipotens ac omniscia, certe caro est
Deus aeternus, nec tamen erit caro vera i.e. humana, quod utrique
negant, praeter Eutychem et Schwenckfeldium. Aliter Catholici, qui
corpus Christi ubique esse negant, fatentur tamen pluribus in locis
simul et eodem momento esse posse. At non ubique et pluribus in locis
eodem tempore et simul, sunt ἀντιστρέφοντα,
nec Christus magis duobus quam
omnibus locis simul esse potest. Quodsi Christus ascendit in coelum, non
est ubique, ac ne multis quidem in locis, aut si erat ubique, non
ascendit nec descendit unquam. Neque etiam naturam humanam ubique
extensam esse volunt.3 Corpus enim illius
ubique totum esse, non habens partes extra partes, sed partes omnes in
omnibus, i.e. ut planius intelligatur, pedes in cerebro, manus in
visceribus, nihilominus tamen humanitatem ubique esse negant; at
humanitas abstractum quiddam est, homo vere concretum. Cur igitur ab his
et illis concluduntur? Quia metuunt, ne duae illae naturae, divina et
humana, a se invicem divellantur, nisi corpus Christi fuerit ubique.
Oportuit igitur simul et semel in utero, in cruce, in coelo, in
praesepio visibile, invisibile, verum et phantasticum corpus esse; quae
quis aequo animo ferre aut patienter audire queat? Jam vero confitentur,
divinitatem ab atheo in hostia consecrata non sumi, etiamsi corpus
Christi ab eo devoretur et calore ventriculi conficiatur, igitur in eo
ipso utramque naturam divelli confitentur.

Nam Ubiquitarii non solum animam Christi, sed etiam carnem deitati
conjunctam esse affirmant, quod Sacramentarii negant. Ubiquitarii
fingunt, proprietates deitatis humanitati reapse communicari, non autem
proprietates humanitatis deitati; cur tam varie? cum unum et idem ὑποκείμενον esse fateantur, imo
unam et eandem hypostasin, quae aut utrumque, aut neutrum admittat
oportet.


1. Alius: usurpantur. 
2. De personarum unione p. 12. 
3. Gabr. Biel l. IV. c. 12. qu. 1.


CORONAEUS: Omnes illae ambiguitates tolluntur, si teneamus id, quod M.
Tullius Cicero scripsit, nihil esse in animis concretum, nihil mistum.
Quanto magis igitur concretio a natura divina rejicienda venit? Interdum
tamen in Christo dicitur concretio πρὸς
τί, propter naturae duplicis mirabilem et humanis mentibus
incomprehensibilem unionem, in una et eadem hypostasi, quam Hilarius
quodammodo similem esse scribit unioni mentis humanae cum corpore, a quo
tamen Academici, Stoici, Peripatetici avulsam nec corpori concretam
admittunt.


TORALBA: Si igitur mens humana simplex est ac penitus a corpore
abstracta, nefas est, ullam in natura divina concretionem arbitrari, si
utraque natura est ab utraque avulsa et divisa, i.e. copulata divina
mens cum humana mente, ut nunquam in unum et idem coëant, Christus nihil
aliud erit, quam homo, qui Deo adhaerebit, ut optimi cujusque mens
integerrima ac Dei amantissima Deo adhaeret,1
quo pertinet illud: Mihi adhaerere Deo bonum est.2


1. Alius: adhaerebit. 
2. Ps. LXXII, 28.


FRIDERICUS: Toralba philosophorum1 ponderibus
res divinas exigi putat oportere, nec arbitratur Christum Deum esse.
Neque enim si sciret perspicuam rei veritatem, subtilitate argutiarum
oppugnaret, ut Paulus Judaeos ac gentiles suos excusans: Si Deum,
inquit,2 cognovissent, nunquam dominum
gloriae cruci affixissent.


1. Alibi: ratiocinationum. 
2. 1 Corinth. 2, 8.


SALOMO: Videre mihi videor Caligulam Augustum legatos Judaeorum urbana
quadam ratione excusantem, cum diceret, viros bonos ac valde simplices
sibi videri, non enim reputare, Caligulam Deum esse.1 Itaque quoque Fridericus nostrorum simplicitatem2 excusat, quod fabri filium non arbitramur Deum
esse.


1. Philo de legatione ad Caligulam. 
2. Alibi: felicitatem.


OCTAVIUS: Non video, cur Ismaëlitis irasci debeamus, quod Christum
mortuum esse inficiantur, quod manibus hostium ereptum putant, cum
Christiani fateantur, deitatem pati nihil posse.


CURTIUS: Nullum fraudis arcanum majus a Muhammede excogitari potuit, ut
Christo deitatis opinionem et humanae salutis curam eriperet, quam quod
supplicio affectum esse negat, ne quis in ejus morte salutis spem ullam
collocaret aut de humano genere quicquam meritus esse videatur.



TORALBA: Frustra mortis Christi meritum1
praedicatur, si nihil mereri potuit. At Christus mereri non potuit, cum
semper fuerit in summo felicitatis culmine collocatus et optimo fini,
hoc est aeternae deitati, convinctissimus, ut quidem illi jactant. At ne
angelos quidem aut beatas mentes mereri dicimus, quia praemium illis
datum minus esset merito, cum tamen praemia Deus semper tribuit meritis
ipsis majora. Majus autem praemium adipisci nemo potest, quam coeleste
regnum, quam Dei fruitionem, quae omnia illis obtigerunt. Ita Christus
optimo fini conjunctus mereri nihil potuit; nam si mereri potuisset,
etiam errare, peccare, labi potuisset, quia mereri nemo potest, qui
semper in eo statu est, ut si velit peccare, non possit2; Christum autem, si maxime vellet, peccare tamen nullo
modo potuisse ajunt. Postremo infinita praemia merito Christi finito
darentur, quia meritum Christi, quantumcunque est, finitum sit oportet,
cum ejus cadaver mortuum sit, non etiam mens humana Christi, natura vero
divina nihil penitus passa fuerit. At peccata sunt infinita ut hominum
infinitorum. Quod si hominis tantum supplicio peccata dilui potuerunt,
nihil necessum fuit, Christum mori.


1. Alius: merita. 
2. Scotus lib. III. dist. 18.


FRIDERICUS: Deum quidem nulla necessitate ad hominum scelera expianda
naturam humanam induisse dictum est, sed quoniam ita decreverat, ita
fieri necesse fuit, non Dei quidem intuitu, sed hominis ipsius, nam
Christus ut homo mereri potuit. Atque eo pertinent ea, quae saepe in
sacris litteris occurrunt: Oportuit Christum pati; item:
Oportebat haec fieri; item: Expedit unum hominem
mori.1


1. Marc. 8, 31. Matth. 16, 21. Lucas 9, 22. 17, 25.


SALOMO: Si necessum fuit, Jesum supplicio affici, quid est, quam ob rem
Christiani majorum nostrorum crudelitatem accusant, quae tamen1 humano generi peperit salutem?


1. Alii: quod totam vel: cum tamen.


FRIDERICUS: Quaedam mala male dicuntur, quaedam bona bene, quaedam mala
bene. Sed hoc bonum a Judaeis male dicitur, profuerunt enim inviti tum
maxime, cum nocendi voluntatem impiam haberent.


TORALBA: Istud quidem est, opinor, τὸ ἐξ ἀρχῆς,
quoniam illud ipsum assumitur pro argumento
quod erat in quaestione; prius enim discutiendum fuit, an illud a Deo
decretum esset?


CURTIUS: Si evangelicis et apostolorum scriptis ea, quae summa esse
debet, fides tribuenda sit, nihil frequentius reperiatur1, quam illud statutum fuisse, Deum scilicet hominis amictu
fragili indutum iri, ut genus humanum ab interitu sempiterno liberaret.
Quae novarum tabularum ac evangelii auctoritas oraculis nititur
certissimis ac divinissimis veterum tabularum ac prophetarum.


1. Matth. 8, 17. Lucas 2, 28. Joh. 2, 18 sqq. Marc. 6, 34. Ebr.
9, 15. 1. Cor. 15, 22 sqq.


SALOMO: Ubinam vero1 tam multa oracula tam
diu delituerunt?


1. Alii: verbi gratia, vel: igitur.



CURTIUS: Permulta quidem huc atque illuc dispersa, nullum tamen aeque
perspicuum est, ut Danielis1, qui non modo
Messiam interficiendum divino afflatu praedixit, sed etiam annos,
menses, dies, momenta sic notavit, ut non tam calamo tragoediam
scripsisse, quam rem ipsam penicillo depinxisse, et quae Jesaias2 trecentis circiter annis ante adumbrarat,
coloribus perspicuis illustrasse videatur. Virum, ait Jesaias,
aspectu contemptibilem, qui aegritudines ac imbecillitates nostras
pertulit, quem nos arbitramur a Deo percussum et afflictum. Ipse
graviter vulneratus est propter improbitates nostras, et attritus
propter flagitia nostra, supplicia quae nos luere decuerat, imposita
illi fuere, ac livoribus ejus curati sumus. Idem sicut ovis ad
mactationem deducta non aperuit os suum, sed ad supplicium raptus est.
Generationem ejus quis enarrabit? Cognitione sui multos justificabit,
justus servus meus, quorum flagitia ipse sustinebit. Et eadem
Zachariae verbis confirmantur ac Hieremiae versibus3: Spiritus, inquit, oris nostri Christus dominus
captus est in peccatis nostris.


1. Danielis 8 seq. 
2. Jesaias cap. 53. 
3. Zach. 12, 10. Jerem. 23, 5 sq. 32, 15 sq.


SALOMO: Hic certe locus, quem potissimum ex omnibus urgent Christiani et
in quo plerique1 haeserunt, nihil ad Messiam,
nihil ad filium Dei, multo minus ad Jesum pertinet, neque idem filius
Dei, sed servus ab Esaia vocatur. Et quidem falsum et absurdum esset,
quod pontifices Romani solenni carmine pridie paschatis2 usurpant: O rem mirabilem! ut servum redimeres, filium
tradidisti. At Jesaias appellat servum, non filium. Quomodo agitur ista
cohaerebunt? Videmus autem in sacra scriptura complures Messias,
scilicet Mosen, Josuam, Jephtem, Gedeonem, Samuelem, Davidem, Saulum,
qui omnes Messiae vocantur, nullum tamen ex his pro expiatione populi
supplicio affectum. Nec tamen dubito, quin Deus ob unius integerrimi et
innocentissimi civis virtutem interdum totam civitatem ac regionem
absolvere velit, eoque forsitan pertinet Jesaiae dictum, cui consimile
est illud Salomonis3: Oppidum, inquit,
angustum et in eo pauci cives, quod a rege potentissimo cinctum est
obsidione, aggestis undequaque substructionibus ac turribus maximis ad
ejus expugnationem. In qua tamen civitate egentissimus quis ac
sapientissimus exstitit, qui oppidum ab excidio servavit, nec civium
quisquam suspicatus est, i.e. unius interdum civis integritas et eximia
virtus ac probitas quanquam ignoti ac ignobilis, totam civitatem ab
ultione4 et ira Dei potentissimi regis, a
bello, a fame, a popularibus morbis servavit. Quod autem attinet ad
Hieremiae

versum, vulgaris interpretatio ab ebraica locutione plurimum differt.
Sic enim ad verbum: Spiritus narium nostrorum unctus dominus captus
est in retibus eorum, quae nihil ad Jesum.


1. Alibi: plurimum. 
2. Alii: Pascha. 
3. Eccles. 9, 14 sqq. 
4. Alibi: ustione.


FRIDERICUS: Quam belle detorta haec oracula videmus, quanquam Salomonis
haec interpretatio tota ratione differt ab interpretatione Rabbi Davidis
Kimchi, qui hunc locum non quidem ad Messiam, sed ad populum Israëlem
referendum putat, quasi populus Israel pro flagitiis aliorum populorum
expiaret; sed huic interpretationi repugnant haec verba: Vulneratus
est pro peccatis populi Dei;1 quomodo
enim populus Dei pro populo Dei trucidatus esset?


1. Jesaias 53, 5.


SENAMUS: Julianus Augustus ut Christi supplicium expiatorium
extenuaret,1 Aesculapium Jovis filium humanam
naturam induisse scribit, ut corporeis morbis perinde mederetur atque
Plato aegritudini animorum, non tamen ut pro generis humani incolumitate
caederetur. Et certe bonorum caedem Deus ingenti calamitate ulcisci,
sceleratorum vero suppliciis totam regionem ab exitio servare consuevit.
Itaque Athenienses2 die Aprilis septima duos
homines totius regionis sceleratissimos per omnia civitatis loca
circumducebant, ac septies arborum infelicium ramis ac fustibus caesos,
iisdem lignis exurebant, cineribus etiam in mare disjectis. Et quoniam
id singulis annis pro solenni voto fiebat, ad scelera civium expianda,
diem illum κάθαρμα vocabant. Nec
aliter Galli veteres ad Tiberium usque flagitiosos ac perditos homines
ad Aras Laetas3 provinciae (quod oppidum ejus
nominis ad haec usque tempora floret) lignis, statuis et colossis
ingenti magnitudine fictis4 inclusos
exurebant, ut aliorum scelera expiarentur.


1. Alibi: existimaret. 
2. Pausanias in Atticis. 
3. Alii: Araselatas. 
4. Alibi: pictis.


TORALBA: Aequius erat, sui quemque sceleris poenas a seipso reposcere,
ut Herodotus1 veteres Aegyptios fecisse
scribit. Tantisper enim bos mactabatur, multitudo populi scapulas nudata
caedebatur, qui mos ab Aegyptiis et Amorrhaeis ad Thessuatas2 et Hieronymitas dimanavit. Sic quoque Camari3 sacerdotes Bahalis, fuligineis vestibus amicti,
tantisper dum sacrificaretur hostia, seipsos gladiis ac pugionibus
dilacerabant. Quem morem Aegyptiorum non satis percipiebat Xenophanes,
cum verberationes istas intuens: Si Deos, inquit, esse creditis hos, qui
lugetis? Sin homines fuisse putatis, cur illis sacra facitis? Id enim
fiebat ad sceleris cujusque expiationem. Argute tamen hominum dementiam
insanam castigabat, quod homines demortuos pro Diis colerent.


1. Herod. V, 2. 
2. Alius: Jesuitas. 
3. Alibi: camari.


SALOMO: Id fere perpetuum est, sceleratos pro suis, ac saepe quoque pro
bonorum peccatis expiare, bonorum1 vero
mactationem pro impiis fieri, plane inauditum. Nos2 quidem sacrarum sortium diem mense Februario,

quem Latini expiatorium et purgatorium interpretantur, quotannis
recolimus, quasi sors a Deo jacta fuisset, utrum aequius videretur,
flagitiosissimum ac superbissimum Ammanum,3
an Mardochaeum virum4 optimum, cum universa
Israelitarum gente interire et, sortibus quasi ex urna ductis, Deo ipso
urnas movente, Ammanum sorte ductum, foedissimo supplicio affectum, pro
Israelitis expiavisse. Sic enim Salomo impium pro justis expiaturum
scribit. Cum enim Moabitidis meretricula populum Dei ad cultum Bahalis
Peoris libidinum illecebris pertraxisset, populus ingenti clade affectus
est,5 nec ante clades cohibita, quam Pinehas
sacerdos, hastam vibrans, Israelitam cum Moabidite conjugatum nefario
complexu transfixisset, testante Deo, posteros Pinehae sempiternum
sacerdotium habituros, quod impiorum caede iram suam placavisset. Non
aliam ob causam lex jubet,6 parricidam ab
altaribus sacris divelli ac palam jugulari, ne tota civitas exscindatur,
quoniam saepe ob unius impietatem inultam in omnium improbitates
animadvertitur. Cum enim Achas7 praedam
execratam rapuisset, exercitus Dei fugatus est ab hostibus, Deo ipso
testante, propter unius flagitium id contigisse.8 Ex quo intelligitur, Deum supplicio sceleratorum placari,
bonorum vero caedem injuria petita ulcisci. Quae cum ita sint, quis
putet, Deum optimum maximum optimi atque integerrimi viri supplicio
delectatum?


1. Alius: boum. 
2. Alius ita: More quidem sacrarum litterarum testium
diem etc. 
3. Alius: Hamananum. 
4. Alius: civem. 
5. Numer. 25, 7 sqq. 
6. Deuteron. XIX, 11 sqq. 
7. Alius: Achan. 
8. Josua VIII, 22 sqq.


FRIDERICUS: Quandoquidem Salomo legibus divinis nos oppugnat, legibus
retundi debet. Lex autem divina vetat,1
hostias pecudum sibi offerri, quae vel maculosae vel scabiosae vel
languidae vel claudae vel oculis aliove membro captae sunt. Ex quo
intelligitur, si sceleratorum justa supplicia Deo grata sunt, non tamen
sceleratorum victimis delectari.


1. Numer. 15, 3 sqq. Levit. 22, 20 sqq.


SALOMO: Divina lex hoc sibi vult, oblationes Deo ingratas esse eorum qui
claudicant in lege Dei exequenda, qui coecutiunt ad indigentium inopiam,
qui surdi sunt ad voces afflictorum.


CURTIUS: Cum igitur omnes homines flagitiosi sint, improbi, maculosi,
lepra superbiae impuri, nec ullus unquam praeter Christum immaculatus
exstiterit, in quem velut in agnum purum et omni ex parte candidum ad
immolationem omnia omnium scelera superponantur, haud mirum, si hanc
sibi gratissimam hostiam Deus immolari voluerit.


OCTAVIUS: Si hominum aut pecudum caedibus flagitia aliena expiarentur,
cur Deus toties et tam saepe1 execratur eos,
qui sua scelera sacrificiis ac sanguine ablui confidebant?


1. Psalm. 4. 40. 50. 51. Oseae 6. 1. Sam. 1. 2. 3. Jerem. 7. Ebr.
9. 2. Joh. 1.


FREDERICUS: Ut Judaei monerentur,1 sacrificia
cruoris2 umbram et imaginem fuisse illius
aeterni sacrificii, quod Christus pontifex omnium maximus pro totius
universitatis incolumitate oblaturus erat. Et certe Philo

Ebraeus cum inquireret, cur relegatis reditus in patrias sedes
interclusus sit, quoad pontifex maximus mortuus esset, hunc pontificem
non hominem futurum, sed Dei verbum ab omnibus peccatis purum
interpretatur, cujus pater sit Deus aeternus, mater vero sapien tia.
Quibus verbis acu rem tetigisse videtur, Jesum3 scilicet pontificem illum futurum, qui sua morte genus
humanum in avitas coelestium sedes revocaturus esset.



1. Alius: admonerentur. 
2. Alius: crucis. 
3. Alibi: ipsum.


SALOMO: Qui fieri potest, ut Philo de morte Jesu cogitaverit, tanquam de
pontifice animarum, qui ante occiderat, quam Philo pubertatem
attigisset? Aut cur Jesum illum recens mortuum ne suo1 quidem nomine tot ac tam multis libris dignaretur? At ne
quis sanguine peccata dilui posse arbitraretur, Michaeus2 vates in haec verba prorumpens: Num, inquit,
dabo primogenitum meum pro expiatione sceleris aut fructum ventris
mei pro hostia peccati animae meae? Indicavi tibi, o homo, quid bonum
sit et quid Deus de te exquirat, scilicet facere judicium, diligere
benignitatem et humilem te praebere Deo tuo. Itaque Abrahami
obsequio ac voluntate eximia contentus, filium, quem jusserat mactari,
vetuit,3 quae tamen hostia integerrima atque
innocentissima Deo gratissima futura videretur, si humano sanguine
placari vellet.


1. Alibi: nescio. 
2. Michae 6, 7 sqq. 
3. Genes. 22, 1-49.


OCTAVIUS: Quanto minus caede Christi filii Deus aeternus oblectaretur?
an non potius detestabile hoc sacrificium execraretur? Nam cum Salomo
abominatur eos, qui, bonis tenuium et egentium ereptis, partem in
victimas conferunt, perinde facere scribit, ut si pater filium
immolaret; ut planum faceret, nihil execrabilius Deo futurum, quam si
filium suum sibi carissimum quisquam immolaret. Id autem absurdius est,
Deum hominibus iratum a se ipso ultionem exigere, non aliter quam si
quis vulneratus graviter vindictam non ab hoste, sed a seipso
deposceret, ac veluti desperatus suspendio vitam finiret.


CORONAEUS: Christi mors non solum ad expianda scelera improborum
proficit, sed etiam, ut a flagitiis eo libentius abstineamus, cum
intelligamus, immortali Deo scelera impiorum tam displicuisse, ut
carissimum sibi filium mortem foedissimam ob aliena peccata luere velit.
At non tantum Christi pretiosissimus cruor hominum generi sempiternam
peperit salutem, verum etiam crucis ipsius simulacrum improbos genios
repente fugare ac pestes aërias deturbare quis nesciat? Nam Juliano,
daemones interroganti, cur fugerent, confiteri non dubitarunt, se
admirabili signo crucis fugatos esse, ut quidem scriptores
ecclesiastici1 prodiderunt. Ut non immerito
ecclesia Romana soleat usurpare carmen illud: O crux ave, spes unica,
auge piis justitiam reisque dona veniam!


1. Nicephorus Callistius. Cyrillus. Gregorius Nazianzenus.


CURTIUS: Haec quidem a Coronaeo pro ea qua imbutus est religione,
praeclare dicuntur, non video tamen, ut truncus ligneus veniam scelerum

indulgere cuiquam possit, sed his, opinor, terriculamentis cacodaemones
imperitos obligare et1 a Dei cultu avertere
consueverunt.


1. Desunt haec sequentia Curtii verba in aliis codicibus.


SALOMO: Sed exanimis crucibus omissis, ad crucifixum ipsum redeamus, non
modo in quo, sed etiam a quo salus in omne genus humanum dimanare
putatur. Aut enim morte illius mortuorum aut viventium aut eorum, qui
tunc nascituri erant, flagitia sunt expiata, cedo quorum sint?


FRIDERICUS: Omnia omnium peccata Christi morte purgata sunt et eorum qui
venturum crediderant et qui venientem exceperunt et qui mortuum sincera
mente coluerunt.


OCTAVIUS: Nullus, opinor, pontifex tantae fuit impietatis, ut futura
scelera ignosci putaret. Nam quid aliud esset, quam scelerum omnium
deterrimam proponere impunitatem. Itaque Paulus praeterita quidem
peccata Christi morte obliterata scribit1,
non tamen futura.


1. Rom. 3, 25.


SALOMO: At ne praeterita quidem Christi supplicio fuisse diluta, constat
lege divina, quae inanis fuisset, si usque ad Christi tempora venia
dilata esset et inania Dei promissa, quibus toties pollicetur1, se poenitentibus propitium fore. Cum autem solenni die
jejunii Deus jubet de peccatis confiteri ac poenitere, subjicit haec
verba: Eo die expiabuntur omnia peccata vestra, ac mundi eritis ab
omnibus flagitiis vestris. Nam si quae flagitia decipi voluisset, (ut
Romani pontifices robustioris impietatis scelera ad indulgentiam sibi
referri jubent, indicta poena pontificibus minoribus, si graviorem
cognitionem sibi assumant) si quae scelera2
in Christi futuri adventum, distulisset, non erat in lege ferenda
omissurus; sed nihil excepit. Ac si quis putet, prophetas antiquos ad
majores nostros in legis interpretatione minus fuisse diligentes,
cognoscite, si placet, eorum doctrinam. Si enim statuunt, peccata quidem
adversus leges jubentes poenitentia primum3
expiari4, puta si quis egentem non
juverit5, cum facile posset; qui vero contra
legem vetantem peccaverit, puta qui nomen alterius injuria violaverit,
poenitentia quidem peccatum sustineri, die tamen expiationis aboleri.
Sed si sceleris poena fuerit capitalis, ut adulterium, poenitentia
rursus et expiationis die peccatum suspendi6,
castigationibus vero, quae tum a judicibus, tum a Deo irrogantur, si
judices ultionem dissimulaverint, penitus obliterari, eoque pertinere
dictum illud7: Visitabo plagis et
verberibus peccata eorum et flagellis scelus eorum. Quod si quis Dei
nomen sacratissimum contumelia laceraverit, poenitentia primum, deinde
expiationis die, post etiam castigationibus suspendi ac tandem die
occasus aboleri. Poenas tamen flagitio debitas praeclaris actionibus
omnino dilui, aut certe

nimia fatentur, praesertim religione erga Deum, pietate adversus
parentes, caritate in egenos;8 ex quibus
perspicuum fit, ad hominum impietates expiandas inutilem fuisse Jesu
mortem. Haec autem copiosissime a nostris explicantur, qui tamen in eo
sibi conveniunt,9 nullum esse tam immane
flagitium, quod diuturna poenitentia et praeclaris virtutum actionibus
non eluatur.


1. Deuteron. 32. Psalm 77. 78. 98. Jer. 5. 31. 36. 50. Amos 7.
Psalm 129. Exod. 30. Levit. 33. Psalm 24. 64. 102. Levit. 16. Numeri
23. 29. 
2. Alibi: affirmant. 
3. Alii: sola. 
4. Levit. 16. Jerem. 3. 
5. Alibi: paverit. 
6. Alii: sustineri. 
7. Psalm. 89, 33. 
8. Ezech. 18. Daniel 12. 
9. In libr. Talmud.


CORONAEUS: Imo vero inania sunt opera, inanes actiones et supplicationes
nostrae sine pretiosissima illa Christi morte. Et quoniam tanti
beneficii, tantae salutis memoriam latinis versibus non satis pro
dignitate assequi potui, graecis hymnis sanctius id me consequi posse
speravi1: i.e. Christe, Dei filiorum flos
tenelle, aeterne sacerdos, super mundos circumvolutos invectus,
dominator campis aetheriis, ubi potestatis tuae robur est defixum,
indeque omnia despicis et praeclaris auribus audis. Tua super mundum ac
coelum sidereum aurea supereminet ingens aeterna potestas, qua elatus
tuo te splendore excitans perennibus rivis foves animum infinitum. Qui
producis informans materiam incorruptibilem, quam generatio
circumvagatur, quoniam formis illam obligasti, ex eademque mente
fluxerunt origines sanctorum regum, qui te circumstant, potentissime! ex
te nati, legationibus profecti ad te legatorum genitorem tuamque
potentiam2 feruntur. Ad haec quoddam tertium
regum genus creasti, qui tuas laudes continuate celebrant. Tu morte
vitam, optime, mortalibus dedisti.


1. Graeca verba in omnibus, quos contulimus, codicibus adeo
corrupta sunt, ut ea plane haud enucleanda omittere mallem. 
2. Alibi: tuaque potentia.


OCTAVIUS: Graecis dedit ore rotundo Musa loqui, nobis non licet esse tam
disertis. Neque enim versibus Latinis haec reddi posse puto, non1 si Veronensis ille vir2 reviviscat,3 qui ex uno versu
heroico sexaginta se fecisse jactavit.


1. Alibi: etiam. 
2. Alius: vester. 
3. Julius Caesar Scaliger.


SALOMO: Egregia quidem ista laus, si non ab homine ad hominem
proficiscatur. Sed si verum est, Christi morte vitam dari et peccata
dilui, cur poenitentiam, cur scelerum confessionem, cur etiam
satisfactionem christiani pontifices ab improbis exigunt? Aut quid magis
divina lex ab homine exquirit? Quare auriculari Romanorum confessione
non potuit perniciosius cogitari, sive quod homini ab homine flagitia
remitti putant, quae summa erga Deum impietas est, sive quod ea
persuasione licentia flagitiis omnibus, proposita veniae spe,
indulgetur, sive quod robustissimae quaeque impietates semper silentur,
sive quod conscientia1 desperationem affert
iis, quos pudet foedissima quaeque peccata confiteri, quae si sciantur,
capite luenda sunt, sive quod ad sceleratissima expianda pontificem
maximum adire necesse sit, sive quod tyrannis faciles aditus ad
proscriptiones et crudelitates aperiantur.


1. Alii: veniae.


CORONAEUS: Ego vero sic statuo, confessione auriculari nullum esse

adversus omnia flagitia efficacius amuletum. Quis enim graviter peccare
ausit, qui sciat, nullam, nisi de scelere admisso confiteatur, veniam
sperandam1. Et quidem Indos et Peruanos ante
Hispanorum adventum rudes adhuc2 et solis
cultores ista confessione apud sacerdotes uti consuevisse, testis est
historia Indorum3, quin etiam capitale esse
apud illos sacerdoti, scelera divulgare.


1. Addit hoc loco alius codex: SALOMO. 
2. Addit alius: siderum. 
3. Alius hoc loco addit nomen interlocutoris: SALOMO.


CURTIUS: Cum daemonibus inservirent, cui dubium esse potest, quin etiam
hunc morem ab iis didicerint et expresserint, ut ab hominibus, non a Deo
veniam peterent ac sperarent? O mirabile improbitatum amuletum! scilicet
ipsi Deo tot saecula antea ignotum, ut homines a flagitiis coërceantur?
At eo processit impietas, ut etiam sine poenitentia, solius sacerdotis
verbo atrocissima quaeque scelera plerumque obliterari putent.
Poenitentia vero quanta sit ad veniam adipiscendam, docet1 Manasse rex Judaeorum eleganti ac efficaci oratione ad
Deum. Tu, inquit, poenitentiam infinita bonitate decrevisti,
ut eos ab interitu servares, qui justissimis legibus ac judiciis
fuissent perituri.


1. Alius: docuit.


FRIDERICUS: Christi mors ea scelera non expiavit, quae jam pridem
poenitentia vel justa ultione prius vindicata fuerant, nec eorum
peccata, qui1 nullam futuri Messiae spem
conceperant, nec item eorum, qui oblatam a Christo salutis recuperandae
medicinam repudiarunt, sed qui beneficium Christi gratuitum
acceperunt2, ii non modo culpam, sed
levissimas effugiunt poenas omnium improbitatum.


1. Alius quae. 
2. Alius: receperunt.


OCTAVIUS: Profecto decretum illud valde perniciosum mihi videtur, ut ex
fiducia, quam de Christi supplicio flagitiosissimus quisque temere
accipiat, peccatorum veniam adipisci mereatur. Nam quid aliud est, quam,
tanta flagitiorum impunitate omnibus proposita, viam latissimam ad omnes
impietates audacissimo cuique munire?1


1. Alius: aperire.


FRIDERICUS: Christi mors potissimum necessaria fuit humano generi ad
expurgandam1 teterrimam originis labem.


1. Alius: depurgandam.


TORALBA: Si peccatum nullum est nisi voluntarium, ut quidem omnes
theologi1 confitentur, peccatum originis
nullum esse potest, quia nulla est in nascente peccandi2 voluntas. Quod si ita est anxia de trinitate disputatio,
ac multo difficilior de incarnatione divinitatis, item de ascensione Dei
hominis in coelum ac de caeteris id genus divinis ac naturae legibus
valde contraria diluuntur.


1. Augustinus, l. 1. de libero arbitrio. Lombardus
l. III. 
2. Alibi: peccati.


CURTIUS: Ut nullum sit originale peccatum, fieri nullo modo potest, quia
nihil frequentius in Veteris et Novi Testamenti tabulis reperitur.


SALOMO: Non dubito, in eo Adamum peccavisse, non quod poma

vetita decerperet, ut vulgus puerili errore opinatur, sed quia mentem,
ab intelligibilium rerum contemplatione abductam, cupiditatum ac sensuum
illecebris inescari et obrui pateretur. Sic enim Ebraeorum theologi
acutissimi1 mulieris appellatione sensus
corporeos, mariti vero nomine intellectum significari ajunt, ut
serpentis verbo voluptatem, quae quasi serpens corporis latebras subire
ac meatus omnes sensuum et orificia tentare, vim tamen praecipuam
dentibus exserere et in ventre reptare solet. Sed utcunque peccavit
Adamus, cur peccatum illud ad posteros innocentes redundaret? aut si
vitia transferantur ad posteros, virtutes quoque transferri necesse est,
ac multo magis quam vitia, cum in universa natura bona malis semper
fuerint potentiora, ut superius demonstratum est. At omnes philosophi
aeque ac theologi2 diuturna experientia duce
compertum habuerunt, nullas parentum virtutes ad posteros traduci. Non
poterunt3 igitur transfundi peccata, cum sit
eadem contraria disciplina, ex quo sequitur, nullum esse originale
peccatum.


1. Philo legg. alleg. I. II. III. de Mos. II. de gigantibus.
Rabbi Ruben in libro Aboth Nathan c. 16. [N.] 
2. Aristotelis Ethic. Plato in Menon. Scotus sentent.
l. II. 
3. Alius: possunt.


CORONAEUS: Ista quidem fuit Pelagii haeresis,1 jam pridem theologorum summa consensione repudiata et
conciliorum decretis explosa, nostraque aetate Tridentini concilii2 summa autoritate fracta ac rejecta. Sic enim
decretum est: Eum qui peccatum Adami ad posteros propagatum negat, aut
ei solum nocuisse aut corporeas tantum imbecillitates transfusas aut
aliter quam Christi morte aboleri potuisse3
putat, anathema esto. Quae dicta Pauli verbis ac sententiis nituntur.
Quemadmodum enim ait Paulus:4 Mors
imperium habuit ob unius peccatum, ita unius morte gratia latissime
propagatur ad salutem. Cur etiam quereretur David his verbis:5 Ecce in sceleribus conceptus sum et in
peccatis concepit me mater mea.


1. Augustinus l. XI. de nupt. et l. II. contra Pelag. 
2. Sess. V. c. 2. 3. 5. 
3. Deest in alio codice. 
4. Rom. 5, 17 sq. 
5. Psalm. 51, 7.


OCTAVIUS: Manichaeorum haeresis est, inquit Augustinus,1 peccatum originis defendere.


1. Augustinus l. II. de nupt. c. 19 ad Valerian.


FRIDERICUS: Hic innuit Augustinus haeresin Manichaeorum, qui ab
aeternitate infinita duo bonorum et malorum principia posuerunt, Deum,
inquam, bonorum et Deum malorum aequa potestate, in qua haeresi
diutissime Augustinus haesit, illud enim1 est
peccatum. Sed ne quis putet, Augustinum originis humanae labem negare,
pleni sunt ejus libri, plenae epistolae originis peccato. Sic enim
adversus Pelagium: Omnes homines, inquit, originis peccato tenentur.


1. Alius: non.


TORALBA: Si plus auctoritati conciliorum, quae tamen ab Helvetiis et
Germanis rejiciuntur, quam rationi tribuamus, nullus disputationi,
nullus

demonstrationi locus futurus est, sed omnia temere assentiri oportet,
quia Augustinus, quia Hieronymus, quia Scotus, quia Galatinus1 dixit. Sed obsecro rationibus et argumentis perspicuius
disseratur. Nam qui Pelagii2 sententiam
omnium verissimam pejus3 tueretur, vidi
neminem. Subtilius igitur omnia hujus quaestionis argumenta, si placet,
discutiantur, cum ab ea innumerabilium quaestionum fructus explicentur.
Quid enim est peccatum originis, nisi quia mater in conceptu
paterve4 plus aliquando5 libidini ac voluptati, quam decuit, indulsit? Ut ita sit,
cur filio fraudi futurunt sit?


1. Ep. ad P. Diaconum. 
2. Alius: Pelagio. 
3. Alius idem: prius. 
4. Alius: patri. 
5. Alius: aliquanto.


CURTIUS: Nonne rationi consentaneum est, quando ratione1 Toralba2 contendit, ut filius
haeres parentum obligatione teneatur? Id enim3 Plutarchus, quantumvis paganus, naturali aequitati
consentaneum esse scripsit.


1. Alibi: Nonne ratio consentanea est, quando ratione
etc. 
2. Deest in alio codice. 
3. Alius: etiam.


OCTAVIUS: Debita quidem haereditaria lui1
oportere concedo, sed quis unquam audivit, scelerum ultionem aut
exactionem poenarum ab haeredibus repeti?


1. Alius: solvi.


SALOMO: Legibus divinis disertissime cavetur, ne filius parentum ulla
culpa teneatur, idque saepius repetitum videmus1.


1. Deuter XIV, 4. Reg. II, 2 et 4. Paralip. II, 25. Ezech.
XVIII.


CORONAEUS: Non modo labem originis Christi cruore delebilem, sed etiam
privati cujusque sceleris poenas a posteris repeti1 testatum habemus.


1. Alius: Deum repetiisse.


SALOMO: Sua quisque fraude plectitur, non aliena. Nam cum Israëlitae
conquererentur, majores nostros uvas acerbas degustavisse1, Deus clara voce populum contestatur2, suam cuique integritatem profuturam, vitia cuique sua,
non aliis, nocitura. Quod autem sui nominis hostes ulturum minatur
tertia quartaque progenie, hanc recipit interpretationem theologorum
consensu3, ut si scelestum parentem sequatur
filius nequam, hunc nepos, ni sit patre et avo melior, tunc Deus,
parentum, avorum et proavorum memor, ultionem ita persequetur4, ut nulla deinceps eorum posteritatis memoria sit
futura et5 penitus a stirpe deleantur, sui
vero cultorum et amantium etiam6 millesimam
progeniem amplexaturum jurejurando spopondit, ut omnes intelligant,
quanto Dei misericordia major sit acerbitate. Neque tamen posteros
patitur parentum improbitatem luere, sed sua quemque, non aliena poena
tueri.


1. Addit alius: ac filiorum dentes obstupuisae. 
2. Ex. XX. Deuter. I, 4. 
3. Rabbi Salomo, Rabbi Levi in Exod. 10. Abraham Aben Ksra
in cap. 2. de cal. 
4. Alii: perseiquuntur. 
5. Alius; sed. 
6. Alius: in.


FRIDERICUS: Cur igitur denunciatum est Heli pontifici maximo, de
posteris suis neminem senem aut locupletem futurum, propterea quod
filiorum impietatem inultam reliquisset?



SALOMO: Non est hoc, punire posteros, qui nondum nati erant, et qui, ne
nascerentur, prohiberi potuissent1, sed minus
beare. Consimile est illud Davidis propter caedem Abneris, quem Joabus
nefarie trucidarat, gravi exsecratione imprecantis, ut esset in ejus
posteris inopia, ulcus, lepra, hoc est Joabi posteros2 minus beari. Et quoniam nihil carius3 esse potest, quam sui cuique liberi, nihil quod ardentius
amari possit, propterea Deus gravissimas minas addit, scilicet injurias
sibi allatas in tertiam usque generationem ulturum. Summa tamen Dei
beneficia4 recordari fas est, quia praestat
ad breve tempus nasci, florere, vivere, quam nullo tempore nasci, et
loripedem esse, quam nunquam exstitisse.


1. Alii: prohibere potuissent. 
2. Alius: Jacobi posteros. 
3. Alius sine dubio false: clarius. 
4. Alibi: summi ... beneficii.


FRIDERICUS: Sed agitur de peccati labe originaria, ab Adamo1 ad posteros transfusa, quam pagani ipsi confitentur; quo
pertinet illud lyrici:


Nam vitiis nemo sine nascitur, optimus ille est,

Qui minimis1 urgetur2.


1. Alibi: Abrahamo. 
2. Alius: nimis. 
3. Horatius. Sat. I, 3, 69.


TORALBA: Ista liceant poëtis. Certe qui naturam ullius sceleris
incusant, non in seipsos1, sed in naturae
parentem2 scelus regerunt, quo nihil fieri
capitalius potest. Quis enim peccat in eo ipso, quod declinare nequit?
An vero peccatum ullum fingi potest, nisi summa peccantis voluntate
susceptum?3 At utroque vacat infans, nec bona
expetere, nec mala declinare potest, nec effugere, ac ne perspicere
quidem, quae sibi natura insita essent. Nullum igitur infanti peccatum
imputari potest. At ubi nulla est culpa, nulla debet irrogari poena.
Quae cum ita sint, nihil est quam ob rem filius ab aeterno tempore
genitus sit, aut cur incredibilis ac stupenda illa incarnatio Dei fingi
debuerit, frustra denique Christus pro expurganda originis macula
supplicium passus esse putatur4.


1. Alii: seipsis. 
2. Alius idem: natura parentum. 
3. Scotus l. II. dist. Sentent. dist. 30. Augustinus de lib.
arbit. l. III. 
4. Alius: putetur.


FRIDERICUS: Ista quidem philosophis incredibilia, nova, ficta et
inaudita sunt, sed cum Pelagius rationibus a philosophis petitis
uteretur, ut peccatum originis nullum esse demonstraret, Hieronymus
philosophorum haereticorum patriarchas nominavit. Nam si philosophorum
argutiis assentiamur, fidem ac pietatem ejurare oportet, quanquam
argumentum illud levissimum est, cum originis labes illa non sit ab
infante, sed ab Adamo profecta, qui sciens peccavit, cum ab usu rationis
sponte descivit. Radix autem quocumque colore semel imbuta1, stipitem, ramos, folia, flores, fructus eodem imbuit
sapore, odore, colore, veneno. Ita fit, ut hominis natura funditus
eversa nullam ullius boni aut virtutis scientiam habere videatur.
Quis, inquit sapientiae magister2,
dicere audeat, mundum est cor meum? purus sum sceleris? Quanto
verius est illud3: Omnis homo mendax,
i.e.

peccator! Nam si dicam, inquit ille, nos peccato vacare, ipsi
nos seducimus. Salus autem uno verbo denunciatur: Crede et salvus
eris!


1. Alius: infecta. 
2. Proverb. 1, 10. 
3. 1 Joh. 1, 8.


OCTAVIUS: Quorsum ista, nisi ut improbi, qui levissima fide coelum se
rapturos confidunt, foedissimo voluptatum omnium coeno volutati naturam
accusent et in Deum ipsum naturae1 parentem
improbitatum omnium causas effectrices desperata virtute regerant? Nam
ut omnes jam adulti recta via deflexerunt, illa tamen de infantibus
intelligi possunt, sed de iis, qui judicio suscepto ac sponte a naturae
legibus aberrarunt. Et vero quis Illyricum theologum ferat, cum originis
peccatum intimam animorum substantiam pervadere et ab ipso diabolo
procreari ac transformari scribit, idque sola fide obliterari? Capitalis
ista quidem vox esse mihi videtur2. Quid
igitur Paulus voluit, cum diceret3: Nos
eramus natura filii irae; nisi originis labes illa significatur?


1. Deest in alio codice. 
2. Alius addit: FRIDERICUS, ita ut huic sequens interlocutio
tribuatur. 
3. Ephes. 5, 5. Coloss. 3, 6.


TORALBA: Omittamus hominum auctoritatem ac necessariis argumentis
disseratur! Quis enim laudem et vituperationem mereatur ex iis, quae a
natura ipsa contraxit? Quis non potius commiseratione, quam ulla poena
dignus videatur? Nos quidem piget coecorum ac miseret surdorum, qui sic
nati sunt, at istos non miseret infantulorum. Jam vero quis putet, non
modo ante partum primi parentis scelere nos obligari, verum etiam scelus
illud tantum ac tam grave esse in ipsis infantibus, ut Deum foeminae
uterum subire, carnis humanae conceptionem pati ac supplicia mortis
teterrimae perferre necesse fuerit, ut scilicet puellos1 innocentissimos tanta sceleris immanitate liberaret?


1. Alibi: pullos.


CORONAEUS: Audite Cyprianum1 theologum ac
martyrum suae aetatis facile principem: Mori plane timeat, inquit, qui
ex aqua et spiritu non renatus gehennae ignibus mancipatur. Quibus
verbis ne infantes quidem ipsos excepit. Baptismo vere maculam illam
originis penitus aboleri confidimus, quia sanguinis Christi baptismus
aquae infusione significatur.


1. Lib. III. de mortal.


TORALBA: Si sanguine Christi fuso labes originis omnino abstersa erat,
quid opus Christi supplicio? Quanquam saepius admiratus sum baptizandi
ritum. Quaerit sacrificulus ab infante1
vagiente, utrum baptizari velit necne? Quorsum haec?


1. Alius: sacrificus ab infantulo.


CORONAEUS: Propinquorum ac parentum fides aeque proficit1 ac si puellus2 ipse
responderet: Assentior.


1. Alius: perficit. 
2. Alibi: pullus.


OCTAVIUS: Absurdum mihi videtur, quod parentum fides infantulo vagienti
prosit ad eluendam originis labem, quam ab ipsissimis parentibus
contraxisse affirmant.



CURTIUS: Ea vis est effusi sanguinis e pretiosissimis vulneribus Christi
Dei et hominis, cujus lavacro irrigati sunt parentes.


SALOMO:1 At Paulus2 Christi necem ad eluenda tantum peccata praeterita
profuisse scribit. Frustra igitur, qui post Christum nati sunt, ullam in
ejus supplicio fiduciam habent. Jam vero si parentes vestri lavacro
sanctiore et cruore Christi servatoris expurgati omnino fuere, qui fieri
potuit, ut rursus labem illam pestiferam ad posteros traducant?


1. Alius: OCTAVIUS. 
2. Rom. III. IV. quod notandum.


CURTIUS: Non sic eluitur baptismo vel cruore Christi, ut non resideat
insita peccati radix in ipsis cupiditatum latebris et involucris.


TORALBA: At longius Christiani progrediuntur, neque enim labem tantum
originis, sed etiam alia quaeque peccata Christi morte dilui
arbitrantur. Vel enim1 levissima quaeque
delicta, quae errore imprudentibus exciderunt, vel a scientibus nullo
errore contracta, vel robustiorum improbitatum scelera ignoscuntur.
Leviora quidem2 prius lege divina
demonstratum est sola poenitentia deleri, graviora autem, puta
adulteria, stupra, caedes, veneficia, parricidia, sortilegia, idolatria,
contumelia nomini Dei illata, poenas habent divinis et humanis legibus
constitutas, quae post Christi mortem frustra decernerentur,3 si falsarius, si fur, si adulter, si parricida
exciperent apud praetores ac judices talium quaestionum, se baptizatos
esse, ac fide constanti persuasum habere, omnia flagitia, tum praeterita
tum futura, Christi pretiosissimo cruore dilui. Si igitur a vivis aut
mortuis justa scelerum supplicia exiguntur, inane est illud beneficium,
inanis Christi mors ad scelerum impunitatem.


1. Alius: igitur. 
2. Alius addit: ut. 
3. Alibi: discernuntur, vel:
decernentur.


CORONAEUS: Baptismus quidem propter Christi supplicium diluit omnem
originis labem, ac tametsi libido et cupiditas, peccati fames
relinquitur, nemini tamen baptizato nocere potest, si modo ratione duce
obsistere velit, ut sanctionibus Tridentinae synodi cavetur.1


1. Can. 3. sess. 5.


FRIDERICUS: Concilia quatuor, scilicet Nicaenum, Constantinopolitanum,
Ephesinum, Chalcedonense, quae et Gregorius1
pontifex maximus perinde habet ut evangelia, respuere nolim, nec
principum aut pontificum, qui affuerunt aut praefuerunt, potestatem
elevare.2 Caetera vero concilia, quibus
pontifices ambitiosa decreta fingere ac nova refingere3 consueverunt, probare non possum. At enim Gregorius
Nazianzenus aperte scripsit,4 se nullius
unquam synodi felices exitus vidisse, i.e. μηδεμίας
συνόδου τέλος ἑωρακέναι χριστόν.
Et certe Nicolaus Panormi pontifex, ecclesiae
Romanae cultor maximus, conciliorum autoritatem extenuans: Plus, inquit,
vel simplici laico, scripturam sacram profitenti, quam toti concilio
credendum. Tutius est igitur, in eo genere Augustini sententiam probare,
sic enim ille ad Maximianum:

Neque ego5, inquit, Ariminensi Synodo, quae
Arianam sectam probavit, neque Nicaena teneor, sed auctoritate sacrorum
scriptorum nitimur6, i.e. prophetarum,
apostolorum, martyrum, quibus originis peccatum summa consensione
probatur.


1. Lib. 1. cp. 24. 
2. Alius: enervare. 
3. Alius: figere ... refigere. 
4. Ep. 42 ad Procop. 
5. Alius: nego. 
6. Alii: nitamur, vel: utamur.


TORALBA: Ne, obsecro, conciliabulorum aut levium scriptorum atque
imperitorum hominum auctoritate rationis aut intelligentiae nostrae
lumen extingui aut obrui patiamur.


CURTIUS: Sed quibus, Toralba, rationibus res divinas ac sanctissima
patrum antiquissima decreta, tot saeculis confirmata, evertere te posse
confidis?


TORALBA: Si peccatum actuale Adami non tantum peccanti nocuit,
quantamcunque1 poenam pertulerit2, sed etiam in omnes posteros transfusum est, aut a
corpore in corpora, aut ab animis in animos, aut ab utroque in utrumque
transfundi oportuit. At corpus ipsum nullius peccati3 coargui potest, alioquin bruta quoque ipsa peccarent. Sin
peccatum omne a voluntate et rationis lapsu proficiscitur4, summa theologorum christianorum consensione profecto
peccatum originis5 in animis infantium esse
non potest6, cum planum sit inter
Christianos, Ismaëlitas et Ebraeos, omnes omnium animas a Deo
mundissimas ac purissimas creari et creatas illabi momento in corpus
humanum. Quodsi mens a Deo pura proficiscatur, unde labes ad infantis
animam irrepere potest? Quae ratio fecit, ut sententiarum magister ad
stuporem usque miraretur, undenam labes illa derivaretur? Non peccat,
inquit, qui creat animam, non peccant parentes, qui progenerant corpus,
cum id universae naturae consentaneum sit7.
Per quas igitur rimas inter tot innocentiae praesidia peccatum penetrare
potuit?8 At ne Aristoteles quidem hominis
mentem semine traduci putavit, extrinsecus infundi, ut satis aperte
declarat his verbis: Λείπεται
τὸν νοῦν μόνον θύραθεν ἐπεισίεναι καὶ θεῖον εἶναι μόνον.
Ego τὸ θύραθεν
interpretor θεόθεν,
οὐρανόθεν, ὑψόθεν, divinitus, coelitus, superne.


1. Alibi: quantumcunque. 
2. Alius: damnumque ipse pertulit. 
3. Alius: At corporis ipsius nullum
peccatum etc. 
4. Alius: proficiscatur. 
5. Alius: originale. 
6. Petrus Lombardus. Thomas Aquinas. Scotus. Albertus.
Durandus. 
7. Libro de generatione mentem extrinsecus ingredi scribit
et hanc solam esse divinam. 
8. Haec antecedentia undecim verba desunt in alio
codice.


SALOMO: David Kimchi et Rabbi Saadias cum interpretantur illa verba1: formans spiritus in medio ejus, tradunt animam a
Deo formari in ipsa corporis perfectione. Idque confirmat non modo Rabbi
Moses Aegyptius2, sed etiam cum Christianis
et Ismaelitis theologis Stoici conspirant, repudiata opinione
Platonicorum, qui a Deo quidem animas prodire fatentur, sed initio
mundanae originis omnes simul ac semel conditas fuisse ac vicissim
corpora subire putant.


1. Zach. cap. XII, 1. 
2. In epistola contra astrologos.



TORALBA: Si tamen verum esset, quod Epicureis videtur, animos hominum
aeque ac bestiarum cum ipso semine traduci, quodque necesse est
confiteri, si originis peccatum admittamus, oporteret peccata in
infinitam vim ac multitudinem excrescere et ad posteros omnes derivari.
Hoc autem absurdum esse, experientia atque usus, rerum omnium magister
optimus, cogit confiteri. Videmus enim Josiam1 nepotem. Manassis, crudelissimi tyranni, qui principes
suae gentis omnes impietate superaverat, pietate ac justitia paucissimos
sibi pares, superiorem habuisse neminem. Quodsi anima non traducitur
semine, sed divinitus delapsa diffunditur in corpus, nulla peccati
originis macula fingi potest.


1. 2 (4) Regum 21, 24 sqq. 22, 1 sqq. 1 Chronic. 33,
25 sqq.


FREDERICUS: Fatemur quidem, animas non traduci semine, sed carnis
contagione conspurcari, propter arctissimam corporis atque animae
conjunctionem. Quaeris, inquit Augustinus1,
culpam in pueris, invenies ex carne traductam. Eadem est Petri Lombardi
et eorum, qui ab ejus schola profecti sunt, sententia.


1. Ad Bonifacium epist. 25.


TORALBA: Hoc ipsum est rustice philosophari, cum hoc ipsum sit contra
naturam, ut materia in formam, h.e. ut corpus agat in animam. Est enim
materia patibilis, forma vero actuosa. Et quidem Augustinus1 ipse ex eo naturae decreto concludit, nullam esse
corporum in mentes actionem.


1. In cap. 2 Geneseos.


CURTIUS: Quoniam Augustini verbis utitur Toralba, ejusdem auctoritate
facile refellitur. Sic enim Augustinus1:
Firmissime teneas et nullatenus dubites, eos, qui sine baptismo de hoc
saeculo transeunt, aeternis suppliciis puniendos, quae verba de
Cypriani2 scriptis descripsisse videtur.


1. Cap. 3. enchirid. 
2. De mortalitate.


OCTAVIUS: Idem tamen eodem libro negat, infantes sine baptismate mortuos
ullas perferre poenas, quia nullam sensuum delectationem gustarunt1. Ex quo sequitur, nullum esse peccatum originis,
si nulla poena irrogatur, nec ullam fuisse causam, cur putemus Christum
tam acerba supplicia pro peccato Adami ad posteritatem transfuso, quod
nullum est, perpeti debuisse ac sapienter Muhammedem hominibus
persuasisse, nunquam Christum supplicio affectum fuisse, ut inveteratam
ac penitus insitam Christianorum mentibus opinionem de salute humano
generi parta ob Christi supplicium refutaret, ut deinceps ab hominis spe
ad immortalem Deum fiducia traduceret.


1. Idem sentit Petr. Lombard. lib. II. dist. 34.


FRIDERICUS1: Nullam tamen poenam putas
infantum animabus infligi, quibus omnino divinae visionis spes est
erepta?


1. Duae hae sequentes interlocutiones et Friderici et Octavii
desunt in alio codice.


OCTAVIUS: Cur igitur infantum Herodis jussu caesorum festa coluntur
Christianis, quasi divorum, nisi Dei1 visione
fruerentur?


1. Alius: divina.


FRIDERICUS: Quoniam Christi sanguine abluti censentur, ut martyres
innumerabiles, qui prius caesi sunt, quam baptizari potuissent.



OCTAVIUS: Si martyres supplicium excusat, quominus baptizari1 licuerit, cur infantes morbus ac mors praematura non
excusabunt, cum saepe gravius crucientur qui morbo, quam qui gladio
cadunt?


1. Desunt haec antecedentia octo verba in alio codice.


CURTIUS: Quia nec morborum nec gladiorum ictus, sed causa martyrem1 efficit.


1. Alius: martyrium.


OCTAVIUS: Non video, quid lotiones illae aquae lustralis momenti habeant
in baptismo, praeterquam quod sacerdotes sordes corporis, nec tamen
omnes, levissime abluunt. Quanquam si baptismus salutem parit, etiam
nolae tinnientes ac naves, quas baptizari saepissime et inditis
nominibus, aquae lustralis aspersione et unctione, plerumque vidistis,
salutem adipiscerentur.


FRIDERICUS: Ea baptismi vis est, ut sordes humanae originis peccati
penitus eluantur, quibus sublatis restituatur hominibus illa, quam
Adamus originis suae principio habuit, justitia et integritas.


OCTAVIUS: Si ablutio illa lustralis aqua, oleo, sale ac sputo condita,
tantum naturae dedecus eluit, quid amplius Christi mors efficere potuit?
Quamvis Christiani pontifices non sibi constant, qui peccatum illud
Adami mox execrantur, quod in universam ejus posteritatem manarit, mox
tamen necessarium fuisse ajunt. Hoc enim carmine solenni pridie
paschatis utuntur: O necessarium Adami peccatum, quod Christi morte
deletum est! Cur scelus illud tam detestabile dicitur necessarium? aut
si necessarium, cur detestabile est?1


1. Deest in alio codice.


CORONAEUS: Dicitur necessarium, quia sapientia divina, quae falli non
potest, multis ante saeculis praevisum erat.


TORALBA: Istud quidem omnibus, qui ullam sensus partem habent,
miserabile videri debet, innumerabiles animas angelorum officiis ac
divina bonitate creari et ab ipso puritatis fonte derivari, creatas
corporibus illabi,1 illapsas cordium2 labem carnis contagione momento contrahere, sine
ulla concretione animorum, contractis sordibus, quae alioquin
indelebiles putantur, aquae aspersione levissima expurgari ac
justissimos fieri infantes, qui sensu carent. Cum tamen videmus,3 lotis et illotis, Christianis aeque ac4 caeteris omnibus, eadem esse vitiorum instrumenta,5 nec procliviores alios aliis honesta prosequenda
aut turpia declinanda, sed uti quisque paganus aut Christianus doctrina
ornatus6 sit, et ad verum decus a puero
educatus, ita virtutibus excellere et praestare, eoque magis, si
praestantia quaedam vis animorum quibusdam insita sit, quales accepimus
Aristidem justum, Themistoclem, Socratem, Periclem, Phocionem, Rutilium
Torquatum, Papirium Cursorem, Fabios, Scipiones, Catones, quos viros!
Inter philosophos plurimi

quoque magna virtute atque integritate viri, quibuscum nulli Christiani
sunt conferendi! Nec immerito Erasmus: Parum, inquit, abest, quin dicam:
Sancte Socrates, ora pro nobis! Et quidem Julianus Augustus Socratem
capitis damnatum scribit, cum pro aeterno Dei cultu propugnaret, ut qui
angelum vitae ducem ac magistrum haberet. Quis igitur adeo desipit, ut
naturalia bona in hominibus propter primi parentis lapsum corrupta,
supernaturalia vero penitus exhausta fuisse putet? Sic tamen magister
ipse sententiarum7 ex opinione Augustini
scribit.


1. Alius: illi. 
2. Alius: sordium. 
3. Alius: videamus. 
4. Alibi: atque, omisso verbo aeque. 
5. Alius addit: atque incrementa. 
6. Alii: a doctrina subordinatus. 
7. L. 1. dist. 32.


CORONAEUS: Qui subtilius ista disserunt, nullam justitiam infantibus ope
lotionis sacrae restitui, sed reatum modo tolli tradunt, nec infantes
justitiae debitores esse, ut Adamus, qui acceptam originis primordio
justitiam dicitur deseruisse, non labe originis, quam nullam habuit, sed
actuali peccato. In caeteris labem originis elui, reliquas vero peccati
scintillas ac fomites1 restare. Sic enim
Augustinus2: Sunt, inquit, in baptismo
peccata deleta, sed non plane exstirpata.


1. Alius: fortes. 
2. Lib. II. de libero arbit.


TORALBA: Haec certe opinio singularis probabilior est, quam eorum, qui
justitiam atque integritatem originis infantibus baptismate restitui
arbitrantur, qui tamen dicuntur innocentes, quia nullam justitiae aut
injustitiae partem combiberunt1. Sed hoc
habet haec sententia incommodi, quod peccati fomitem in carne relinquit,
cum tamen sit in sens2, in appetitu
sensitivo. Ac inter utrumque plurimum interest, quia voluntas imperat
corpori dominatu herili3, appetitus vero
dominatu civili ac liberali. Qua quidem ratione nulla caro traduci
potest, fomite conspurcata. Et recte quidem Anshelmus4 scribit, non magis semine quam sanguine animam
conspurcari ac sordidari. At in puris naturae causis delectatio propria
est sensitivi appetitus et in subjecto delectabili.


1. Alius: combibunt. 
2. Desunt duo haec verba in alio codice. 
3. Desunt tria haec sequentia verba in alio codice. 
4. C. 6 et 7 de conceptu virginis.


CURTIUS: Demus id quidem; sed sine originis macula non esset immoderata
vis illa voluptatis, uti est.


TORALBA: Igitur post baptismum semper esset moderata, quod falsum est.
Neque enim1 est in potestate appetitus
sensitivi non delectari, nec in eo est modus delectationis, sed quantum
potest, appetitus delectatur in eo, quod summopere delectabilis est.
Quid igitur addere potest libido supra id, quod in summo voluptatis
gradu sensum oblectat?


1. Alii: vero.


CORONAEUS: Si appetitus illi ratione1 non
regerentur, nihil homo differret a judicio ferarum.


1. Alius addit: duce.


TORALBA: Quid? imo feras videmus semper naturae legibus obsequi.


SALOMO: Tota haec disputatio de originis labe, quae nulla esse mihi
videtur, a primoribus christianae religionis initium duxit. Ut enim

animos imperitorum ad se traherent, supplicium sui magistri atque
autoris salutare medicamen exstitisse peccatis expiandis persuaserunt,
et ne peccandi licentiam deinceps addere1
viderentur, posuerunt, Adami peccatum, quod in ipso resedit, in
infinitam posteritatem propagari eique poenas sempiternas deberi, quibus
omnes in solidum tenerentur. Haec2 errorum
semina longe lateque per hominum mentes serpere coeperunt, quia totum
hominem ista contagionis labe corruptum fuisse judicabant, ut nec recte
quisquam agere ac ne cogitare quidem, aut ullam justitiae partem posset
adipisci. Quin etiam putarunt, animantes bestias propter Adami peccatum
obsequii naturalis, quod homini antea praestare consueverant, jugum
excussisse, quo nihil ab historia sacra, nihil a rei veritate potuit
alienius cogitari. Nam post aquarum omnium diluviones3 Deus Noachum4 bono ac forti
animo esse jussit,5 se omnibus bestiis
hominis terrorem incussisse. Hinc illam hominis inter caeteros animantes
praestantiam ac dignitatem et in feras quoque belluas dominatum quendam
eximium psaltes lyricus6 supra modum
extollit, ne quis tam absurde imperium ex Adami lapsu hominibus in
bestias etiam ereptum arbitretur.


1. Bucerus in cap. 4. ad Rom. et cap. 2 Conf. August. 
2. Alii: Hinc. 
3. Desunt haec quinque antecedentia verba in alio
codice. 
4. Alius: Noëmum. 
5. Genes. 7, 1 sqq. 
6. Psalm 8, 7 sqq.


CURTIUS: Quorsum igitur divina illa Adami historia, lapsus, comminatio,
castigatio, tam diserte sacris litteris testata ac consignata?1



1. Gen. 3, 1 sqq.


SALOMO: Non vides, Curti, elegantem ac divinam esse allegoriam?1 Quisque sibi est Adamus et quaecunque Adamo
contigerunt, eadem contingunt in omnibus, qui sensuum illecebris ac
voluptatis praeter modum lascivientis cupiditate ac suavitate
delectantur, et qui in illa sensuum suavitate bonorum extremum, in
doloribus vero et aerumnis adeundis malorum finem posuerunt. Et
quemadmodum dicitur Adam ad se rediisse et resipuisse i.e. a sensuum
oblectatione ad intelligibilium rerum contemplationem revertisse, i.e.
ligno vitae frui, quam Salomo2 veram
sapientiam interpretatur, deinde Sethum plane divinum hominem ad sui
ipsius imaginem progenuisse: sic nobis accidit, cum aberrantes a recta
via, in sordibus ac coeno libidinum immersi, tandem aliquando emergimus
et in rectam salutis viam regredimur. Ac tametsi Deus Adamo
praedixisset, hunc moriturum cum fructu arboris prudentiae boni et mali
indicem degustavisset, non praeterea tamen aeterna morte damnavit, sed
uti Deus misericors est, ita quoque poenas semper irrogat peccatis ac
legibus leviores. Quin etiam3 Adamo salutarem
medicinam indicavit, cum diceret: Fortassis vitae lignum decerpet et
vivet in aeternum.


1. Philo Ebraeus Allegoriar. leg. Leo Ebraeus de amore. 
2. Proverb. 3, 12 sq. 
3. Alius: enim.


FRIDERICUS: Salomo suis se retibus involvit; non1 vides, ligno

vitae salutare crucis lignum aperte significari, in quo summam salutis
spem collocare debemus?


1. Alius: num.


SALOMO: Haec interpretatio non magis congruit verbo quam rotunda
quadratis. Est enim vox Ebraica עצ,
qua fructus, non lignum significatur. Et quemadmodum Adamo resipiscentia
peperit salutem aeternam, ita cuique licuit et semper licebit, ope
divina, quae deesse nemini potest, a pravis cupiditatibus ad rectam
rationem, a sensibus ad intelligibilia redire ac vitam illam salutarem
ac sempiternam adipisei sine ulla bestiarum aut hominum caede ac
mactatione.


OCTAVIUS: Me quidem istius opinionis indignitate et peccati ficta
propagatione commotum, divina mens nescio quomodo afflavit, ut flebiles
Phaleucos flebili querimonia Christianorum effunderem:


Humani generis querelas

Coelestis pater audiit1 gravate

Excusantis originem malorum,

Quod primi vapulet parentis ergo,

Quodsi nunc redivivus a sepulcris

Surgat, sic proba diluet2 nepotum:

Tandem absistite criminatione

Inani violare dignitatem

Meam, qui generis parens et auctor

Humani meliore stirpe cretus

Filios docui viam salutis,

Virtutes docui scientiasque

Doctrinam quoque liberaliorem,

Quam primus didici Deo docente3:

Quod defleximus a via magistri

Pellecti illecebris cupiditatum,

Istud fragilitatis est fatemur,

Sunt haec lecta suaviora poma

Non ab arbore delectationis4.

Sed a sensibus eruditiores

Facti, ad poma libidinum fovenda5

Nec non ad Veneres cupidinesque,

Deserta meditatione mentis,

Quae tamen moribunda languisset6,

Nisi tunc revocaret7 a magistro

Ad verum decus ideae supremae,

Ut coelestia cogitatione



Quasi pabula veriora mentis

Ducerem. Hoc sapientiae latentis

Arcanum exhibet arborum figura.

Hic me cultus amoris ac timoris

Divini cumulavit ac beavit.

Hinc cadaverum usibus carentem

In altissima templa collocavit.

O incredibilem stuporem eorum,

Qui tot Iliadas sibi malorum et

Contigisse suis calumniantur,

Quod8 fructus vetiti sapore linguam

Oblectarimus9 et palata gustu.

Nec patris facinus nocet nepoti,

Nec parentibus acta liberorum,

Quo10 minus pariant sibi salutes

Divinisque opibus fruantur ipsi.

Fraude quisque sua, furore quisque

Suo plectimur, ac bono beamur.


1. Alius: audit. 
2. Alius: diluat. 
3. Alibi: ducente. 
4. Alius: delicatiore. 
5. Alibi: fruenda. 
6. Alius: tandem moritura languescit. 
7. Alius: revocaretur. 
8. Alius: Qui. 
9. Alius: Oblectavimus. 
10. Alius: Qui.


SALOMO: Haec mea quoque sententia est. Nam qui fieri potuisset, ut Abel
immortali Deo tam gratus haberetur, si labes aeternas atque
indelebiles1 maculas foeditatis parentum ab
utero contraxisset? Cur tanta laus pietatis, integritatis, justitiae ab
ipso Deo tribuitur Noacho, Henocho, Jobo, Mosi, Samueli, Eliae, si
parentum peccatis ita contaminati essent, ut non aliter expiari
potuerint, quam si Deus hominem induisset, ac turpissimo supplicio
damnatus moreretur? Si scelus illud originis hominem a Dei conspectu
arcuisset, quod nulla infantis miselli culpa contrahi potest, cur Mosi
spiranti ac viventi Deus ipse de facie, ut dicitur, ad faciem et quasi
amicus amico colloqueretur?2 Cur etiam
Abrahamum nostrae gentis principem tot ac tantis beneficiis
cumulavisset, ut propter eum populis omnibus divinae bonitatis fontes
aperiret, si conspurcatum tanta tamque funesta labe judicasset?3 Num potius tot ac tanta bona illi divinitus
obtigerunt, quod mortales omnes singulari erga Deum amore et fiducia
superaret? Quod non in credulitate quadam inani et in praemiis humanis
spem rerum suarum, sed unius Dei aeterni bonitate ac potentia
collocaret. Cur denique Deus tot ac tam multis prophetis,4 si ab ipsa origine scelerati essent, se contuendum ac
fruendum praebuisset? Quae visio et fruitio divini vultus carne
contectis, quam illi pollutissimam putant, obtigit, quanto minus exuvio
carnis detracto frui licuit? At Christiani fingunt, sanctissimos illos
heroas apud inferos atque adeo in ipsis terrarum profundissimis ac
densissima caligine squalentibus

locis tria quatuorve annorum millia delituisse, nec μέγαν ὄλβον καταγεύσαι5 prius potuisse, ut de Tantalo Pindarus scribit, quam
Jesus mortuus6 et ad inferos delapsus illos
ex immanibus et teterrimis carceribus ereptos in coelum manu duxisset.
Inferos enim Tertullianus7 fossam definit, in
ipsis terrae visceribus ac profunditate abstrusam, non autem mundum hunc
sublunarem, ut Origenes existimavit, quamquam in descensu inferorum
omnes fere ab omnibus dissentiunt. Discrepantia tamen multo major est,
quam quod Lazari, fame ac inedia consumti ac mortui, animam ab angelis
in Abrahami sinum et complexum subvectam tradunt evangelistae, Jesu
nondum mortuo.8 Abrahamum vero ad rogationes
et suspiria mali divitis obsurduisse, cum apud inferos cruciaretur atque
his eum9 verbis increpuisse: Inter
vos, inquit, et nos hiatus ingens intercedit, ut neque hinc ad
vos, neque illinc ad nos aditus patere possit. Paucis tamen post
mensibus Lazari animam de sublimi coelestium loco in foetidum et
semiputre cadaver relapsam, ut pristinis mancipata carceribus iterum
Lazarus moreretur. Qui tot ac tanti errores ab ea peccati originis
concepta opinione dimanarunt.


1. Alibi: incredibiles. 
2. Exod. 33, 1 sqq. 
3. Genes. 15 et 22. 
4. Exod. 3, 24. Num. 12, 14. Jos. 5. Jes. 6. Ezech.
1, 10. 
5. I.e. summam felicitatem gustasse. 
6. Alibi: mortuos. 
7. L. 1. de anima. 
8. Luc. 16. 20 sqq. 
9. Alius: illum.


FRIDERICUS: Si capita singula refutare velim, longius evagari
oporteret,1 quam vestra patientia ferre
possit. Ac tametsi disputare prohibentur2
mathematici adversus eos, qui scientiarum quamvis certissimarum
principia labefactant ac convellunt, ita nec adversus Salomonem aut
Toralbam disputandum esset, quippe qui in dubium revocant christianae
religionis fundamentum et ab radice3 omnia
convellunt, scilicet peccati originalis in posteros propagationem. Si
tamen erroris opinione fallimur, quid est cur Esdras4 tam ardentibus querelis exclamavit: O Adam, quid
fecisti, quod non in tuum unius casum redundavit, sed in nostrorum
quoque, qui ex te orti sumus! Nam unus hic locus a principe gentis
Judaeorum Esdra omnibus omnium haereticorum ac Pelagianorum argutiis
satis abunde facere potest. Nemo tamen Christianorum arbitratur,
originale dedecus illud tantum esse, ut hominem ab intuitu divinae lucis
segregare debeat. Caetera quae de carceribus patrum ante Christi mortem
feruntur, neque decretis ullis comprehensa et in arcanis divinae
scientiae posita, curiosius scrutari nefas est. Illud modo teneamus,
morte Christi labem illam originalem elui atque emendari.


1. Alius: oportet. 
2. Alius: prohibent. 
3. Alius: absurde. 
4. Lib. IV, cap. 7, 48.


SALOMO: Neminem latere opinor, duos posteriores libros, qui Esdrae
tribuuntur, inter sacras litteras non censeri ac ne inter ea quidem,
quae Hieronymus1 ἀπόκρυφα vocat.
Ac siquidem talibus libris ulla fides
esset, multo commodius sapientiae libro crederetur, qui inter ἁγιόγραφα recensetur,

ubi autor Salomonem Regem ita loquentem inducit2: Eram, inquit, puer bono ingenio praeditus,
bonam sortitus indolem, imo bonus ipse cum essem, corpus incontaminatum
adeptus sum. Hic Salomo ex matre prius adultera conceptus erat,
nihilominus tamen puram eum animam, purum corpus induisse testatur.


1. In prologo Galeato. 
2. Sapi. 8, 9 sqq.


FRIDERICUS: Quanti sint ea scripta, satis indicat auctor Jesus Sirach,
qui pro suo Salomonis regis nomen subjecit. At quanto verius pater
Salomonis1: Ecce, inquit, in
flagitiis conceptus sum, et in peccatis concepit me mater mea.
Quanto verius etiam Jobus2: Quasi,
inquit, mundus erit, de impuro semine conceptus.


1. Psalm. 51, 7. 
2. Jobi 15, 14.


SALOMO: Demus illud, matrem in concipiendo peccavisse, quod tamen
christiani theologi1 negant, quoad partum sit
impura mater, impurus foetus, an propterea peccator tantisper infans? Ac
ne sol quidem ipse nec angeli puri sunt apud Deum, non tamen propterea
peccati originalis labem contraxerunt.


1. Petrus Lombardus II Sentent. et Scotus ib.


OCTAVIUS: Summa disputationis est, Adamum a peccato resipuisse, ut
quidem omnes confitentur, nec peccatum illius ad posteros fuisse
propagatum, cum Caini parricidium modis omnibus gravius esset, quod
tamen in eo ipso resedit nec manavit ad nepotes. Neque vero Adamus ob id
mortuus est, quod ab intelligibilium rerum contemplatione ad sensibilia
delapsus fuerit, qui etiamsi in illa, in qua creatus fuerat, innocentia
atque integritate vitae perstitisset, moriturus tamen erat. Nam qui
Henochum et Heliam mortuos fuisse negant, quanquam ab Adamo genus
duxerant, falluntur. Quod enim divinissimis illis hominibus supplicium
atrocius contingere potuisset, quam cadavere sempiterno concludi?1 Sed divina potestate viventes adhuc et spirantes
abrepti fuere, ne propter summam integritatis ac virtutis opinionem pro
Diis colerentur. Sic quoque Mosen mortuum Deus sepelivisse dicitur2, sic tamen ut mortalium nullus sciverit ubinam.
Nec profecto Adami posteritatem, si esset immortalis, mille terrarum
orbes caperent. Quemadmodum igitur innocentia non fecisset immortale
cadaver, ita nec peccatum fecit ut mortale esset.


1. Genes. 5, 18 sqq. Sirach 44, 16. 49, 16. 1 Regum 17-19. Sir.
48, 1. 4. 18. 
2. Deuter. 34, 6 sqq.


CURTIUS: Haec pugnare videntur cum Pauli sententia1: Per unum hominem, inquit, peccatum in mundum
intravit, unde mors secuta, et per alterum justificatio ad vitam.
Item2: Ab Adamo usque ad Mosen mors
regnavit in illis quoque, qui non peccaverunt, propter Adami
transgressionem.


1. Rom. V, 17 sqq. 
2. Rom. 5, 14.


SALOMO: Quod ad legem usque a Mose promulgatam Paulus protulit imperium
mortis, satis significat, in lege illa certissimam hominum salutem

extitisse. Idem Paulus appellat1 legem Mosis
sanctam et sancta jussa, et legis adjutores legis actionibus justificari
scribit.


1. Rom. 7, 12. 1 Tim. 1, 9.


CURTIUS: Perspicua sunt Pauli decreta, nec quenquam sua sententia
dubitare patiuntur, scilicet ob unius hominis peccatum mortem in orbem
irrepsisse, quae omnes oppressit usque ad Mosen; quod non de morte
cadaveris dictum est, sed de morte animorum, qui sempiternis poenis
illigantur; deinde oblata salus est ex lege, quae jussa legis exequentes
salutem adepturos aperte declarat. Sed quoniam nemo fuerat aut futurus
sperabatur, qui satis legi facere posset, propterea efficacibus
argumentis Paulus conficit, legis actionibus justificari potuisse
neminem. Hinc illa manant: Lex iram operatur. Nemo justus erit de
operibus legis. Evacuati estis a Christo, qui ex legibus justificamini.
Lex neminem ad perfectionem adducit. Lex a Mose data est, gratia vero
per Jesum Christum,1 quem locum sic
interpretatur theologus quidam,2 ut nec
veritas, nec ulla gratia in lege Mosis fuisse videatur.


1. Rom. 4, 15. Gal. 2, 16 sqq. 5, 4 sq. Ebr. 9, 14. 28.
1 Joh. 5, 37. 
2. Calvinus in 1 Joh. 5, 37.


SALOMO: Quis unquam fuit tantae impietatis atque amentiae, ut divinae
legis majestatem ita proculcaret? At quoties David exclamat: Omnia
mandata tua veritas!1 Quin etiam Paulus
ipse scribit, eos, qui legem ipsam exequuntur, legis actionibus
justificari.2 Idem Christum frustra mortuum
declarat, si ex lege justificamur.3 Quod
autem gratia, vita, salus legem amplectantibus proposita sit, millies
repetitum legimus: Hoc fac et vives, haec est tua vita, haec tua
salus est. An illa Dei promissa pro mendaciis habemus? Quid?
Sapientissimus Salomo4 legem divinam appellat
lignum vitarum, scilicet praesentis ac futurae vitae, אצ חיים. Et certe cum divina quaedam ac
coelitus infusa vis olim me ad divinae legis laudes inflammaret, haec
adolescens carmina profudi:


Purpureo mammas qui sugitis ore tumentes,

Unde sibi pater altitonans sua cantica promit,

Tum vos qui linguas didicistis habere solutas,

O pueri, molles animis teneraeque
puellae,5

Dicite6 divinos sacrosanctae legis
honores!

Et vos, puberibus qui primum existis ab annis,

O adolescentes, semper decet ore diserto

Dicere divinos sacrosanctae legis honores.

Vos etiam strenui juvenes, et robore corpus

Et fortes animos plenis jam viribus aucti,

Dicite divinos sacrosanctae legis honores!



Et quibus acta prior cum laude maturuit aetas,

Illustresque humilesque viri, matresque pudicae,

Dicite divinos sacrosanctae legis honores!

Quosque graves annis aetas jam fracta caducis,

Urget ac occasum, precibus devota sacratis,

Dicite divinos sacrosanctae legis honores!

Vos itidem, quibus est sapientia summa tributa,

Munere coelesti, ut vultus spectare latentes

Sanctae scripturae liceat formamque venustam,

Dicite divinos sacrosanctae legis honores!

Angelici properate chori, quibus addidit alas

Pagina sancta leves, distinctas ordine triplo,

Ut doceat motus celeres ad jussa paratos,

Dicite divinos sacrosanctae legis honores!

Et vos flammiferi splendentia sidera coeli,

Quae regis magni nutu componitis orbem,

Dicite divinos sacrosanctae legis honores!


1. Psalm 119, 86 (151). 
2. Rom. 7, 8 sq. 
3. Gal. 2, 4 sq. 
4. Proverb. 3, 18 cf. Jes. 30, 4. Deuter. 28, 30.
Num. 14. Levit. 27. 
5. Duae hae antecedentes strophae desunt in alio
codice. 
6. Alius idem: Dicere.


CORONAEUS: Haec divina carmina legem divinam decent1 et eos, qui legem exsequuntur.2 Sed quis umquam hoc praeter unum Christum praestitit? Ob
id enim Paulus legem appellat paedagogum ad Christum, qua veluti
manuducimur ad ipsum; ut non immerito Justinus Martyr3 quaerat, quid sit lex? Praenunciatum4 evangelium! Quid est evangelium? Lex impleta!


1. Alibi: docent. 
2. Alius: legi obsequuntur. 
3. Quaest. c. 1, ad Orthodox. 
4. Alius: pronunciatum.


SALOMO: Cur ergo ad legem amplectandam legislator omnes ordines
excitans, ingentibus praemiis propositis, ad extremum populi concione
coacta, jam moriturus hanc orationem haberet: Ecce1 tibi proposui vitam et bonum, mortem et malum.2 Idem paulo post: Contestor hodie coelum et
terram, me tibi vitam et mortem, beatitatem et exitium proposuisse.
Elige igitur vitam, ut vivas tu et liberi tui, scilicet Deum ames
obediasque voci ejus adhaereasque illi, quoniam ipse est vita
tua.3 Cum autem leges de rebus omnibus
clara voce tulisset et quaecunque ad Dei cultum, ad mores conformandos,
ad cupiditates coërcendas, ad tuendam hominum inter homines societatem,
denique omnia maxima, media, minima, quae ad sacrificia, vota, ritus,
expiationes pertinent, disertissime tradidisset, an omissurus fuerat
praecipuum illud, quod a vobis jactatur, humanae salutis caput, scilicet
unius hominis ac Dei supplicio humani generis peccata atque illam quam
utero contraxerant originis labem, post annorum millia expiatum iri?
Quis

putet, eum qui de tota sanctuarii structura, de cortinis, de vestibus,
de fibulis, de claviculis deque ciborum omnium delectu tam diligenter et
studiose cavisset, rem tanti momenti ad salutem adipiscendam fuisse
omissurum? Cum igitur in lege divina salus divina posita sit, frustra
Christus aut quisquis alius sua morte salutem pollicetur4, ut homines a virtute5, a
pietate, ab integritate, a legis observantia, a vero aeterni Dei cultu
seducat ad inertiam, ad vitia, ad hominum mortuorum6 impiam adorationem, quasi non in hominis cujusquam
potestate positum exsequi divina jussa et liberum exsequendae legis
arbitrium, Adami scelere posteritati ereptum fuisset.


1. Alius addit: inquit. 
2. Deuteron. 30, 15. 
3. Deuter, 40, 19. 
4. Alius: polliceatur. 
5. Alius: virtutibus. 
6. Deest in alio codice.


CURTIUS: Quis dubitet, quin Adamus suo scelere liberum arbitrium, sibi
divinitus tributum, amiserit ac posteris quoque eripuerit?


CORONAEUS: Ita quidem Augustana confessione decretum, in eamque
sententiam quamplurimos nova religione imbutos homines convolare, contra
quam ecclesiae Romanae sententiis omnibus decretum videmus. Et vero quid
a judicio ferarum differt homo, si voluntas ei praeripiatur?


FRIDERICUS: Male quidem agendi voluntas Adamo non est erepta, sed bene
agendi. Nonne inquit Paulus: Quod volo bonum, hoc non ago, sed quod
nolo malum, hoc facio?1


1. Rom. 7, 19 sqq.


TORALBA: Expendite, cedo1, quid Paulus velit.
Si enim illi assentiamur, nec bene nec male agendi locus ullus homini
relinquitur, nec etiam ulla praemia bonis aut ulla peccatis supplicia
constituere oportebit. Quis enim arguat necessario peccantem?2 Quis vel minima mulcta dignum putet, cum scelus nisi
voluntarium, imo nisi spontaneum nullum esse possit? Sin flagitiosos
jure plecti confitemur, quia liberam agendi voluntatem haberent, qua
quidem lascivientibus cupiditatibus frena injicere ac sideribus ipsis,
ut ait ille3, superiores esse queant, quae
tandem ista sententia est, hominem usu rationis, i.e. libera voluntate,
penitus exuere, quanquam voluntas dici nullo modo potest, si cogatur, ac
propterea legibus soluti sunt, quosvis aut justus metus aut furor
impulit ad actionem.


1. Alius: quaeso. 
2. Augustinus l. III de libero arbitr. 
3. Ptolem
ni. centiloquo.


CORONAEUS: Ego quidem sic statuo, eos, qui liberum bene agendi arbitrium
hominibus adimunt, sceleribus suis latebras quaerere, ac flagitiis
omnibus portas aperire fatalemque Stoicorum necessitatem, omnium
theologorum ac sapientum sententiis profligatam vel jugulatam, revocare.
Inde illa paradoxa, quamplurimos sempiternis ignibus addictos, qui si
maxime cupiant, nihil boni tamen moliri possint, quosdam vero sic ad
salutem destinatos, ut si maxime velint, improbi tamen fieri
nequeant.


TORALBA: Hic quidem ἀργὸς
λόγος ignavorum ac inertium hominum, non tam rationibus, quam
risu debet explodi, ut quidem Academicus Stoicum

illum, an uxorem duceret liberorum causa, dubitantem elusit hac ratione:
Ad quid uxorem domum ducas? Nam si liberos suscepturus es, etiam sine
uxore suscipies.


SALOMO: Ut uno errore posito innumerabiles consequuntur, ita ex originis
peccato, quod nullum est, Christiani1 liberam
bene agendi voluntatem eripi, tum ex eo mortales suppliciis sempiternis
obligari arbitrantur. At frustra leges jubent et inania forent divina
promissa praemia, si leges divinas exsequi non sit humanae potestatis ac
ne voluntatis quidem.


1. Addunt alii: homini vel: hominibus.


CURTIUS: Ita quidem praeclare, sed non video, qua ratione liberum
arbitrium hominibus tribuatur post Adami lapsum, cum ne ante lapsum
quidem liberum haberet. Nam si praescientia divina falli non potest,
necesse fuit Adamum peccare. Deus autem non modo dicta factaque, sed
etiam omnes omnium cogitationes longissime prospicit, nec unquam falli
potest. Consequens est igitur, nos bene vel male agere non voluntate,
sed necessitate, nec ullam liberi arbitrii potestatem cuique unquam
fuisse.


SENAMUS: Tametsi Deus velut de specula sublimi prospicit, viatorem in
latronum manus venturum, cum a recta via deflexit, non tamen propterea
id futurum esse oportet, sed potius quia id futurum esse Deus prospexit.
Ex quo intelligitur, nou necessario evenire, quae Deus praevidit.


CURTIUS: Si Dei providentia sequeretur res humanas, ut tu quidem,
Sename, putas, aeterni Dei praescientia ab hominum opinione mutabili ac
fallaci dependeret, quod absurdum est. Nam ut scientia rei praesentis se
habet ad praesentia, sic Dei providentia sese habet ad futura. Jam vero
id quod scio, nunc necesse est ipsum esse. Igitur praescientia futuri
aeque necessaria est in Deo, qui nunquam opinatur, quo posito liberum
arbitrium perimi necesse est. Alioquin si providentia Dei non sit
necessaria, fallax est ejus opinio, quod vel cogitare nefas. Frustra
igitur turpia declinamus, aut prosequimur honesta.


TORALBA: Non video, qui Aristoteles Stoicorum argumentis satisfaciat;
nam ut futura contingentia potuerint aliter atque aliter evenire, divina
tamen praescientia excidere non potest1, quia
rem prospicit non ut futuram, sed ut praesentem, cum omnia Deo sint
praesentia, nilul ei praeteritum, nihil futurum esse potest, omnia tamen
homiuibus sunt libera. Nec2 a tua voluntate
providentia pendere videatur, ut mutabilis sit, sed tuas quoque
mutationes prospicit futuras, nec propterea liberum arbitrium cuique est
aderatum. Qua quidem ratione omnibus fatalibus Stoicorum argumentis
satisfactum opinor.


1. Alibi: possunt. 
2. Alius: ne.


SALOMO: Ego nec Stoicorum argutias, nec Peripateticorum rationes
expendo, sed divinae legis oracula. Moses enim, coacta populi concione,
contestatus est coelum ac terram, se populo vitam et mortem proposuisse.

Elige, inquit, vitam, ut vivas. Haec scripta,1 prolata sunt duobus millibus annorum post Adamum ac
totidem millibus ante Christum. Ad quid populus vitam eligeret, si ad
sempiternum supplicium destinatus esset, aut si nullam eligendae salutis
potestatem haberet? Aut quam ob rem divinis legibus omni studio intentum
vellet hominem, quem re ipsa suppliciis aeternis destinavisset? Inutilis
labor, ridicula praecepta2 Dei, promissa ejus
inania, spes inanis, inane studium, inanes virtutum actiones, omnis
denique pietas hominis, quem isti reprobatum arbitrantur. Item falsum
esset illud, quod Deus creavit hominem, eumque arbitrio suae voluntatis
permisit, legibus ei patefactis: Si volueris, inquit,3 mandata servabis et ipsa servabunt te. Ignem et
aquam tibi proposuit, ad utrumvis manum porrige, vita et mors, simul
bonum et malum, homini sunt proposita, utrumvis ei placuerit,
consequitur. Haec ille. Item Ezechiel:4
Da eis edicta mea, quae qui facit, vivet in illis. Et quidem Deus
Mosi pro populo poenam deprecanti ac petenti, ut se potius de libro
vitae pateretur reduci, reposuit illud:5
Qui peccavit in me, hunc ego de libro vitae delebo. Sic autem in
universum psaltes lyricus: Omnes, inquit, in libro tuo
scribuntur.6 Item: Deleantur,
inquit, de libro viventium.7 Denique
ut uno verbo argutiae futiles refellantur, Dei voce exclamantis:
perditio tua ex te Israel, salus vero tua ex me est.8


1. Addunt alii: dicta. 
2. Alius: edicta. 
3. Ecclesiastici (Sirach) 15, 15 sq. 
4. Ezech. 20, 11. 
5. Exod. 20, 13. 
6. Psalm. 139, 16. 
7. Psalm. 69, 29. 
8. Oseae 13, 9.


OCTAVIUS: Ex his sequitur, Deum omnes homines salvos fieri velle et ad
sui cognitionem perduci.1


1. Tim. 2, 4.


CURTIUS: Hunc locum Octavius ex evangelicis scriptis, si fatetur, mutuo
accepit, si negat, furtum est.


FRIDERICUS: Imo sacrilegium!


SALOMO: Oportet rem sacram e sacro loco invitis custodibus surripi,
quanquam quicquid utile est in apostolorum ac discipulorum scriptis,
quantumcunque est, ex majorum nostrorum litteris ac libris excerptum. Id
autem, quod Paulus scripsit: vult omnes salvos fieri1, plerosque impulit in errorem, quasi voluntate2 imperiosa Deus3 hoc
jussisset, cujus imperio et voluntati, quia nihil obsistere potest,
consequens esset, exitio periturum neminem. Quod cum christiani theologi
absurdum putarent, ne quid inepte a Paulo scriptum videretur, sic
interpretantur4 illa verba, ut Deus velit
omnes salvos fieri, qui salvi fiunt, eadem ratione qua dicitur,
illustrare hominem venientem in hunc mundum, i.e. quemcunque illustrat.
Sed praestaret, illa verba Pauli et Johannis una litura5 inducere, quam sic interpretari.


1. 1 Tim. 2, 4. 
2. Alibi: voce. 
3. Alibi: Dei. 
4. Petr. Lomb. Sent. II. dist. 46. 
5. Alius: litera.



SENAMUS: Ut Deus ad aeterna supplicia designarit quenquam, priusquam
nasceretur, mihi persuaderi non potest, cum apud Ezechielem1 aperte scripserit, se impiorum exitio nunquam delectari,
quanto minus innocentissimos infantes ad caedem, ad gehennam, ad aeterna
tormenta destinaret.


1. Ezech. 33, 11. cf. 18, 23.


SALOMO: Utrumque igitur absurdissimum, alios quidem ad aeternam vitam
sic comparari1, ut si maxime velint, perire
nequeant, alios autem a Deo sic repudiari, ut nullis virtutibus, nulla
integritate ad salutem perduci possint. Cognoscite, quaeso, non hominis
cujusquam, sed aeterni Dei vocem ad prophetam: Dic, inquit2, populo huic, cum homini justo dicam: vives,
isque integritate et justitia fretus ad scelera se converterit, nulla
prioris integritatis aut virtutum suarum memoria futura est, sed in
flagitiis suis plane morietur. Rursus si homini flagitioso dicam:
certissime peribis, is tamen ab impietate ad integritatem deflexerit,
superiorum impietatum obliviscar, ut salutem consequatur. Atque
illud est, quod saepius diximus, omnes libro vitae ac beatorum albo
conscriptos esse, nisi sua sese improbitate deleri patiantur. Quod autem
psaltes lyricus3 optat, ut impii de libro
vitae deleantur, fieri non potuisset, nisi prius impii in beatorum albo
inscripti fuissent. At etiam Deus saepissime decretas suo judicio poenas
omnino eluit aut minuit. Cum enim denunciasset David, totam regionem
popularibus morbis funestatum iri, cum tamen in urbem Hierosolymorum
angelus Dei gladium exertum intentaret, Deum poenitere coepit ac pigere
tantae stragis, itaque angelum caede abstinere jussit4.


1. Alius: comparatos. 
2. Ezech. 3, 20 sqq. 
3. Ps. 69, 29. 
4. 2 Par. 21. 2 Sam. 24.


CURTIUS: Si Deus a se repulit neminem, cur Jacobum dilexisse, fratrem
autem odio persecutum esse videmus1, antequam
nascerentur?


1. Rom. 9, 13.


SALOMO: Haec verba „antequam nascerentur“ Paulus ut pleraque alia
subjecit. Neque enim apud prophetam1, quem
Paulus dicit auctorem, ista leguntur. Nam duodecim duces ac populos
armisque ac legibus florentes, in posteris Esau excitavit2. Item uno capite legis: Idumaeum, inquit, non
abominabere, quia frater tuus est.3 Ac
tametsi per desertissima ac aridissima loca Idumaei rogantibus
Israelitis aquas pretio denegarent, vetuit Deus eis nocere aut eorum
agros invadi. Sed cum nepotes ac posteri populum Israelem exscindere
conarentur ac daemonibus mallent quam immortali Deo sacrificare, tum
Deus odio justo illos persequutus est. Huc enim pertinent Malachiae
dicta, qui circiter septimo et decimo saeculo scripsit post Esavi
mortem. Et quidem si Deus alios aliis anteferat, hos quidem opibus,
illos dignitate, plerosque formae

excellentia4, quosdam roborata5 valetudine, alios judicii praestantia, nonnullos imperii
majestate aut pontificatus honore decorare, denique paucissimos quosdam
in coeleste domicilium sibi adoptare velit, quis quo jure sibi querendum
putet, si plus minusque his, quam illis tribuit? Dicetne argilla
figulo: cur me fecisti sic? Hoc enim sermone Esaias6 docet, sua quemque conditione7, divinitus sibi concessa, contentum8 esse oportere.


1. Malach. 1, 2 sq. 
2. Gen. 36, 15 sqq. 
3. Deuter. 23, 7. 
4. Alius: diligentia. 
5. Alius idem: explorata. 
6. Jesaias 45, 9. cf. Rom. 9, 21. 
7. Alibi: devotione. 
8. Addunt alii: quemque.


FRIDERICUS: At1 cum omni aetati, omni ordini,
omni sexui patet porta salutis, quoniam non tantum homines, quos orbi
terrarum praefecit, verum etiam creaturas omnes, complectitur summa
caritate. Illud autem „Esau odio habui“ non eo pertinet, ut Deus
ex utero quenquam oderit, sed ut minus amare, minus etiam beare hos,
quam illos intelligamus. Quis enim vel momento subsisteret, si Deus
illum odio persequeretur?2


1. Alii id omittunt atque sequentia verba antecedenti
interlocutori tribuunt. 
2. Alius: prosequeretur.


CURTIUS: Haec quaestio1 de praedestinatione
ac repudiatione, deque libero arbitrio nobis est cum Romanis theologis
disputanda. Sed ad Salomonem redeamus.


1. Alibi: quae.


CORONAEUS: Non modo cum ecclesia Romana, sed etiam cum Hebraeis et
philosophis omnibus, praeter Stoicos, disputatio vobis est. Erubescant,
inquit Origenes1, qui negant, in homine
liberum arbitrium inesse.


1. In cap. 5 Deuter.


SALOMO: Moses Rambam in epistola, quam adversus astrologos scripsit:
Omnes, inquit, theologi confirmant, hominem liberum salutis arbitrium
habere. Deinde subjicit haec verba: Magnam propterea gratiam immortali
Deo habemus.


CURTIUS: Ne propositam quaestionem deseramus, an scilicet quisquam legis
actionibus possit salutem adipisci, etiamsi libera arbitria cuique
darentur honesta prosequendi et turpia declinandi. Nego tamen, legibus
divinis satisfacere quenquam potuisse praeter Christum, a quo praesidia
salutis petenda ac speranda sunt, ut lege Mosis jam antiquata nos
absolveret1, deinde legibus veteribus
solutos, in unius sui morte ac sanguinis effusione fiduciam omnem
collocare doceret. Cum enim detestabilium hominum exsecrationes
legislator Moses complecteretur, postremo capite hanc2 subjicit: Exsecratus esto, qui non exacte praestiterit
verba legis, ut ea exsequatur.3 Ad quae
respondebit universus populus: Esto! Unde Paulus colligit, eos, qui in
legis actionibus salutem posuerunt, huic exsecrationi subjacere, quasi
nullus unquam divinis legibus innocens exstiterit4.


1. Matth. 5, 20 sqq. 
2. Alibi: haec. 
3. Deut. 28, 15 sqq. 
4. Phil. 3, 9 sqq.


OCTAVIUS: Cur igitur Paulus gloriatur, se in justitia legis
irreprehensibilem

fuisse? Nam ex eo sequitur, nihil ei mortem Christi profuisse, sed pro
eo Christum hanc exsecrationem pertulisse, cum in cruce pependit.
Factus est, inquit Paulus1,
exsecratio et maledictum, ut nos eriperet exsecrationi et
maledicto.


1. Gal. 8, 10, 13.


SALOMO: Saepe deprehenditur verba legis et prophetarum Paulus truncare
vel augere vel plane in alienam sententiam interpretari. Exsecratio
divinae legis his verbis concepta est: 
אָרוּר אֲשֶׁר לֹא יָקִים אֶת-דִּבְרֵי הַתּוֹרָה הָזּׁאת1
i.e. execratus esto, qui rata non habet verba legis hujus, ut ea
exsequatur. Vox enim יָקִּים
significat confirmare, ratum habere, ut Jonathan et Onkelos
Chaldaeus uterque interpretantur. Id autem Hieremias apertius explicat:
Execratus, inquit2, esto qui non
audierit verba foederis, quod percussi cum majoribus vestris. Quae
interpretatio tota sententia differt a Pauli verbis. Hic enim
exsecrationem imprecatur iis, qui non impleverint legem, quod nusquam in
lege divina scriptum reperias, sed is habetur exsecrabilis, qui nec
audit legem divinam nec foedus ratum habet. Hinc etiam alius error
manavit, ut plerique putent, eum, qui vel ab uno capite legis
aberraverit, omnibus legibus reum teneri. Sic enim Jacobus in epistola
scribit3, quam tamen Eusebius et
Hieronymus4 a sacris litteris rejecerunt.
Ἰστέον, inquit Eusebius5, ὡς
νοθεύεσθαι, cum de hac epistola statuerit uterque. Et quidem qui
bovis alieni furtum fecisse convictus erit, quinque boves, qui ovem,
quatuor oves restituere lege divina jubetur, qui autem non convictus,
sed sponte furtivum bovem reddit, adjecta tantum quinta parte pretii,
quia poenituit facti, peccatum ignoscitur, qui autem moechatur, occidit
aut quid aliud peccavit, deinde moerore ac poenitentia vitae ante actae
ductus, priora scelera virtutum actionibus rependit, in ea conditione
est, ut nihil deliquisse videatur, sed poenitendo legem ipsam
explevisse, ut quidem6 superius Ezechielis
auctoritate confirmatum est. Nam si verum esset, quod Paulus scribit,
neminem unquam praeter magistrum suum satis legi facere potuisse,
neminem legis actionibus perfectionem adeptum, insigni mendacio David
obligaretur, cum ita Deum contestatur7:
Legem tuam custodivi, a lege tua non aberravi, a mandatis tuis non
declinavi. At sui mendacii Deum ipsum testem cieret. Adulterium
tamen homicidio cumulaverat8, sed quia
poenituit, partim etiam facti poenas dedit, veniam adeptus est. Id enim
est legi obedire, legem exsequi, legi parere, denique legem implere.
Falsum est autem, legibus omnibus reum teneri, qui vel in unam
commiserit.


1. Deuter. 27, 26. 
2. Jerem. 11, 3. 
3. Jacob. 2, 10. 
4. Cap. 2 in Catal. 
5. Lib. II cap. 23 in Catal. 
6. Alius: id quod. 
7. Psalm. 118, 14 sqq. 
8. Alibi: cumulavit.


CURTIUS: Certe, si legum actionibus justificaremur, non autem beneficio

Christi, nulla omnino est gratia, inquit Paulus1, et frustra Christus, humani generis redemptor,
mortuus est. Item: Gratia Dei salvati estis, per fidem, non ex
vobis, ne quis glorietur.2 Item: Ut
justificati istius gratia haeredes simus.3 Item: Sine me nihil potestis facere.4 Quid igitur per te ipsum merearis, si nihil per te ipsum
sine Christo praestare possis? Infinitum sit, omnia Augustini aurea
dicta in hanc sententiam colligere. Omnes homines, inquit, naturalem
potentiam in Adamo perdiderunt et liberum arbitrium peccando amiserunt.
In qua sententia vides fuisse hos viros: Ambrosium5, Chrysostomum6,
Hieronymum7, Gregorium8, Bernhardum9, Augustinum10.


1. Gal. 2, 21. 
2. Eph. 2, 9. 
3. Tit. 8, 7. 
4. Joh. 15, 5. 
5. Epist. ult. ad Demetr. l. 1. cap. 7 de Caino et Abel. et
in Exod. l. 1. cap. 5. L. 12 de voc. Gent. 20 ad pop. Hom. 9. 
6. Ad Demetriad. 
7. In Ezech. 12. 
8. De libero arbitr. 
9. Serm. 2 et 15. 
10. De libero arbitrio s. Homil. 7.


OCTAVIUS: Si testium ac theologorum multitudine et doctrinae praestantia
dimicandum est, ego doctoribus istis addam Ismaëlitarum theologos et
quidem Christianis omnibus longe clariores, Solymam1, Zeidum, Odmannum, Homarum2,
Balarem, Abacherimum, Calbanum, Zepheninium, Elsarinum, Azebaram,
Achemulam3, Abaniphanum, Elfaridum4 ac innumerabiles alios, qui toto pene terrarum orbe
legem Muhammedis divulgarunt atque homines a caligine densissima ad
clarissimam unius aeterni Dei lucem et cultum revocarunt. Qui tametsi
virtutibus ex praeclaris actionibus plurimum, plus tamen divinae
bonitati ac beneficientiae tribuendum arbitrantur ac selectos quosdam
esse ad salutem, caeteros ad exitium designatos arbitrantur.


1. Alii: Scalidum vel Halymum. 
2. Alius: Pomarum. 
3. Deest in alio codice. 
4. Alius: Elsaridum.


FRIDERICUS: Non video cur theologorum christianorum clarissima lumina
cum ista Mahummedanorum fece debeant comparari.


SENAMUS: Si autoritati plus tribuatur quam rationi, cur non etiam Verrii
Flacci libros de jure pontificio, et quae veteres Jovis mystae ac
theologi, quae iterum Camarim Bahalis et Sabaeorum sacerdotes libris
ritualibus prodiderunt, arcessere possimus?


TORALBA: Si pergitis auctoritatibus agere, ego philosophorum familias
omnes excitabo, qui eruditionis ac doctrinae praestantia minutos istos
theologos facile vincant, sed praestat sensibus ipsis et perspicuis
rationibus argumentari.


SALOMO: Ita quidem, nisi in rebus obscuris et ambiguis, in quibus mens
humana nullos exitus reperire potest. Jam certe tragoedos multari
oportet, qui θεον ἀπὸ
μηχανῆς et oracula divina audire ex ore prophetarum et libris
sacris, quos non modo Ebraeorum, sed etiam Christianorum et Ismaëlitarum
theologi jam pridem sua quisque religione comprobarunt.



FRIDERICUS: Tantum abest, ut innumeratos Arabum et Judaeorum errores,
qui suis se virtutibus ac legum actionibus, quasi fortissimo1 praesidio, justitiam adipisci posse confidunt,
exaudiam, ut ne Curtii quidem mihi opinio comprobari possit, in eo quod
salutis summam a fide pendere arbitratur, tametsi pluribus id video
placuisse. Nam si fide nostra justi sumus, nihil gratia cuiquam
proficit, quoniam id totum, quantumcunque est, quod credimus, totum
inquam nostrum est. Nihil actio decerpit ex illa assensione, quia nisi
ab animi liberi summa assensione pendeat, fides esse desinit. Verius est
igitur, nos ipsa justitia Christi, veri Dei et hominis, justos fieri,
quicunque ad Deum accesserunt.


1. Alii: munitissimo, vel: tutissimo.


CORONAEUS: Videtur Augustinus1 inter utraque
medium2 ferire, cum statuit, praeclaras
actiones, quae fidem antecedunt, nihil proficere, sed eas, quae fidem
sequuntur.


1. Qu. 76 et 85. 
2. Deest in alio codice.


TORALBA: Illud quidem prorsus ab omni ratione alienum mihi videtur, nuda
assensione confiteri, Christum pro generis humani salute supplicio
affectum, ut immanium flagitiorum non modo veniam, sed etiam summam
justitia et integritatis laudem adipiscatur. Aristidem vero justum,
Solonem, Lycurgum, Socratem, Chilonem,1
Phocionem, Platonem, Camillum, Fabricium, Scipiones, Catones,
Rutilios,2 Papirios, qui ob virtutes eximias
immortale decus mortalium omnium judicio adepti sunt, quasi
sceleratissimos ac funestissimos sempiternis inferorum flammis ac
suppliciis crudelissimis torqueri et cruciari.


1. Alii: Philonem. 
2. Deest in alio codice.


FRIDERICUS: Aut damnati sunt aut aeternis inferorum suppliciis, quibus
mortales omnes primi parentis fraude obligantur, erepti et servati. At
sine servatore servari vel salvi fieri non possunt; igitur sempiternis
cruciatibus addictos esse, aut ut mitius agatur cum iis, qui virtutibus
heroicis claruerunt, in teterrimis ac retrusis terrarum cavernis,
densissima caligine obsitos coerceri oportet.


OCTAVIUS: Profecto ne Christianis quidem, qui modo aliquid judicii
habent, haec probari puto. Nam si qua virtus hominem Deo gratissimum
efficere possit, non fides ac inanis credulitas de Christi morte, sed
constans in Deum aeternum fiducia praestat, et qui sic affectus est, ut
neque in seipso neque in praemiis1 humanis
spem ponat rerum suarum, hunc oportet, singulari quadam Dei amore
flagrantem, verae2 felicitatis suavissimos
decerpere fructus. Haec illa fides est, vel potius singularis erga Deum
fiducia, quae virtutes omnes amplexa fovet ac tuetur.


1. Alius: rebus. 
2. Alius idem: vitae.


SENAMUS: Ego praeclaris quemque actionibus beari statuo, et quo quisque
majore erga Deos religione, pietate in patriam, caritate in propinquos,
benignitate erga egentes, justitia in omnes exstiterit, eo beatiorem

ac immortali Deo, tametsi Deos peregrinos bona fide ac justo errore
colat, gratiorem futurum. Quid enim aequius, quid naturae magis
consentaneum, quam maxima iis praemia decerni, qui maxime de republica,
de parentibus, de propinquis, de tenuibus, denique de toto genere
hominum mereantur? Quoniam de immortali Deo mereri nihil ac ne gratias
quidem pro sua erga nos beneficientia habere possumus.


CORONAEUS: Ego vero semper assentior sanctissimis ecclesiae Romanae ac
potentissimis Tridentinae synodi decretis, quibus anathematis
exsecratione urgentur ii, qui fidem sine operibus et qui opera sine fide
justificare putant. Quid vero vates ille1 ex
oraculo divino exclamat? Justus est, fide vivit!2 satis declarat, justis, non injustis fidem profuturam,
alioqui daemones et sceleratissimi quique inani credulitate de morte
Christi coelos raperent.



1. Hab. II, 4. 
2. Alius: Justus e fide vivit.


CURTIUS: Quoniam in justificatione salutis summa consistit, nihil opinor
accuratius nobis disserendum est.


FRIDERICUS: Cum imperialibus comitiis Ratisbonae coactis Carolus V.
imperator de principum Germanorum consensu sex utriusque religionis
theologos rectissimos1 adhibuisset,2 ut Romanorum et Germanorum religionis
controversias componerent ac parati3 simul
coirent, a capite justificationis humanae auspicandum putaverunt. In qua
disputatione cum tres Augustanae confessionis theologi Pflugium, Fabrum
et Groppeum Catholicos in suam sententiam pertraxissent et cardinali
Contareno, Romanae sedis legato, idem persuasissent, scilicet hominem
sola fide, nullo suo merito beari, Eckius vero, unus e Catholicis, tanta
in collegas ira exarsit, ut pontifices ac principes catholici ab eo
persuasi Carolum V. coëgerint, disputationem solvere, vigesima post die
quam inchoata fuerat, idque potissimum Azoti, Hispanici theologi
veteratoris,4 oratione adducti, cum diceret,
brevi futurum, ut ecclesiae Romanae majestas collapsa difflueret,
quoniam in praecipuo religionis capite tot saeculis se de via deflexisse
confiterentur. Et versutissimus homo Germanis, quos ut barbaros et rudes
irridebat, similitudinem lignatoris proposuit, ligna findentis, a quo
primum exiguam fissuram fieri, deinde impulso ferreo cono5 repente trabem in partes dissilire docebat. Qua
similitudine pontificii6 adducti
perniciosissimam hanc disputationem dissolvere principes coëgerunt,
Contarenus vero cardinalis, Venetorum patriciae gentis dictissimus, qui
Lutheranis assentiri dicebatur, non sine maxima veneni suspicione paulo
post interiit. Deinceps ecclesiae Romanae antistites modis omnibus
antiquas caerimonias ac veteres ritus augeri ac tueri proposuerunt, ne
latum quidem unguem ab ecclesia primitiva discessisse viderentur,
tametsi

plerosque pigeat tot ac tantarum ineptiarum ac praesertim reliquiarum,
lactis inquam virginei, cujus infinita copia tot saeculis nondum
exaruit; pudet referre caetera, quae vobis quam mihi ipsi notiora
sunt.


1. Alibi: doctissimos. 
2. Acta conventus Ratisb. Sleidan. ad a. 1530. 
3. Alius: jurati. 
4. Alius: visitatoris. 
5. Alibi: cuneo. 
6. Alius: pontifices.


SALOMO: Male jactis fundamentis, quaecunque super exstruas, uno ruunt et
eodem momento. Cum enim christianae religionis autores a vero1 Dei cultu deflexissent et homines mortuos pro immortali
Deo sibi colendos proposuissent, ne supplicium illud suo Deo jure a
magistratibus illatum videretur, humano generi salutare ac necessarium
fuisse praedicarunt. Ac tantum abest, ut supplicio Christi aut
crudelitate erga eum justitia mortali cuiquam parta sit, ut ea fide
Christianorum quam longissime a vera religione discedatur. Huic errori
proximum est, quod omnes theologi2 Christiani
et Agareni actionibus virtutnm aut fide aut utrisque justificari posse
opinantur, non modo apud homines, sed etiam apud Deum immortalem. Nam
saepe fit, ut sceleratissimus quisque apud Deum habeatur justissimus
hominum opinione. Sed ut Deus hominibus eriperet arrogantiam et
supercilium,3 clara voce contestatur: Nemo
viventium, inquit, coram me justificabitur.4 Quae vox viventium non modo ad homines pertinet, sed
etiam ad angelos. Id autem apertius confirmatur his verbis: Num
justior erit homo suo conditore?5 Ecce in
ministris suis non reperit stabile opus, et angeli sui vesani sunt,
impuri coeli, immundae stellae, si cum eo conferantur. Et quo minus
ambigeretur, id saepius repetitum legimus; deinde subjicit: Quanto
longius a consummata perfectione aberrant, qui luteas domos incolunt,
homines a luto concretos innuens. Item: Quis purus esset de muliere
natus?6 At ne clarissima sidera quidem
coram Deo pura sunt, quanto minus frivoli ac futiles homines, qui quasi
vermiculi putres censeri possunt. Hic me rapit impetus, de admirabili
Dei majestate ac sanctitate cogitantem:


O quis erit sceleris purus? quis crimine liber

Ante Deum? cui sol obscuro squallet amictu!

Mundities illi tanta est, ac tantus in ore

Majestatis honos, ut ei nitidissima quaeque

Aligerum facies tabe polluta7 notetur.

O ter sancte parens!8 o non violabile
numen

Aeternae mentis, cujus tam augusta potestas!


1. Alius: veri. 
2. Deest in alio codice. 
3. Alius: superbiam. 
4. Psalm 51 (52) 2. 4. 
5. Jobi 4, 9. 15. 
6. Jobi 25, 4. 5. 
7. Alius: maculis labefacta. 
8. Alius: pater.


TORALBA: Haec quoque Salomonis sententia philosophorum sanctiorum
decretis explicatur, quaecunque scilicet materiae concretionem ullam
habent, impura esse, ut merito Porphyrius1
dixerit, nihil esse materiale,2 quod
immortali Deo pollutum non sit, i.e. ὀυδὲν γὰρ ἔνυλον,
ὁ μὴ τῷ ἀνωτάτῳ

θεῷ εὐθὺς
ἀκαθάρτον. Non quod3 ullum sit in ipsa
materia malum aut vitium, ut plerique philosophi arbitrantur, quodκακοποιόν τι appellant, id enim
superius falsum esse demonstratum est; sed quoniam materia a4 summa illa puraque divinae naturae substantia quam
longissime abest, quia fluxa, quia labilis, quia caduca.


1. Περὶ
ἀπωλείας τῶν ἐμψύχων. 
2. Alius: immateriale. 
3. Alius: quia. 
4. Alii: in.


CURTIUS: Nec justitiam Deo parem exigimus in homine, ac ne fore quidem
speramus, homines enim Deos esse oporteret, sed quantum humana vita ac
natura ferre potest. Ac tametsi homines non tantum materiae concretione,
verum etiam illa, quam saepe diximus, originis macula ac propriis
sceleribus conspurcantur, gratia Dei tamen propter Christum, Deum simul
et hominem penitus emundantur1, ut quodammodo
justi videantur.


1. Alibi: emendantur.


SALOMO: At gratia Dei et beatitate multo majore fruuntur angeli, qui ab
aeterno Deo propius absunt, qui tamen puritatis ac justitiae scintillam
erga Deum nullam ferunt.1 Itaque cum
Noacho2 summam justitiae atque integritatis
laudem ipse Deus tribueret,3 subjecit illud
in suo genere, i.e. strabo inter luscos. Quae cum ita sint, quis jure
assentiatur Johanni tam confidenter scribenti: Scimus, inquit,
quod si Deus apparuerit, similes ei futuri simus, et quisquis hoc
sperat, purificat seipsum, sicut Deus purus est.4 At ne Adamus quidem, si in collata sibi divinitus
integritate ac innocentia, quanta maxima in homine esse potest,
perstitisset, propterea justus apud Deum haberetur. Deus solus,
inquit ille, justus est, ac praeter eum alius nemo.5 Si nemo integer, nihil purum, nihil mundum, non sol ipse,
non angeli, qui proxime ad immortalis Dei numen accedunt, nitidi sunt,
tota illa de hominis justificatione disputatio, an a fide pendeat, an
vero ab actionibus honestis, an ab utrisque, an etiam ab unius Dei
gratia plane inanis est, cum in hominem justificatio cadere non potest.
Multo etiam levius est, quod illam summam integritatem non Dei, sed
hominum ponderibus exigi putant oportere. Qui vero justitiam se suis
actionibus adepturos confidunt, audiant ad hominem omnium gravissimo
testimonio laudatissimum acerbam reprehensionem, qua nititur Elihu:
Si justus es, quid tum?6 aut7 quid ad Deum tua seu turpia seu laudabilia facta?
Aliis quidem aut tibi ipsi profueris aut nocueris, nihil tamen Deo
accedit aut decedit.


1. Ita omnes. 
2. Alii: Noëmo. 
3. Gen. 6 et 7. 
4. 1 Joh. 3, 2. 
5. Eccles. (Siracid.) 18, 2. 
6. Job. 35, 7. 
7. Alius: an.


TORALBA: Si nihil boni mereas agendo bene, nullam quoque poenam male
agendo ferre debes. At superius dictum est, actiones uniuscujusque
justissimis ponderibus exigi oportere.


OCTAVIUS: Ismaëlitae Christianos potissimum virtutis actionibus, pietate
inquam, justitia, caritate, fortitudine, temperantia, longo intervallo

superare mihi videntur, quod ita instituti sunt ac imbuti, ut summam
salutis in virtutum actionibus positam confidant. Omnium tamen teterrimi
sunt, qui missarum vi, quas pecuniis promereantur, improbitates omnes
dilui arbitrantur, aut qui salutem in sola fide collocarunt, quae
sane1 opinio in perniciem rerum publicarum
longe lateque redundat.


1. Alius: certe.


CORONAEUS: Ab hac sententia abhorrui semper, ac profecto leges omnes
divinas ac humanas pessum ire oporteret, si nulla rerum praeclare
gestarum praemia1, nulla supplicia peccatorum
exstarent. Ac cur2 Deus Abrahamo diceret:
Per memet ipsum juravi, quia fecisti hoc, benedicam tibi et
propter3 te populis omnibus.4 Non dixit: Singulariter ac gratis propter me tibi
benedicam, sed: ob id quod fecisti. Item: Quisquis laudibus me
cumulavit, ego illum honoribus cumulabo.5
Item: Reddet homini secundum justitiam suam.6 Item: In observandis mandatis tuis retributio
multa.7 Item: Noë, Job, Daniel sua
justitia liberarunt animas suas.8 Item:
Peccata tua eleemosyna redime.9 Item:
Vidit Deus opera eorum, qui conversi sunt, et misertus est
eorum.10 Item: Nonne benefacio ei, qui
recte ambulat?11 Infinitus sim, si omnia
loca recenseam, quibus aperte declaratur, ex ipsis operibus quemque
praemia suppliciave laturum.


1. Alibi: merita. 
2. Alibi: ad quid enim. 
3. Gen. 22, 16. 
4. Alius: in. 
5. Psalm. 8, 6. 
6. Hiob 34, 11. 
7. Proverb. 13, 13. 
8. Daniel 9, 5 sqq. 
9. Psalm. 51, 3. 
10. Jesaiae 55, 7. 
11. Psalm. 84, 12. 28, 10.


FRIDERICUS: Officio nulla merces debetur. Qui juste vivit, si1 tamen ullus est, sed nullus est, nihil nisi ex officio
agit. Igitur qui juste vivit, nulla mercede dignus est; est enim
contraria officio merces. At qui scelerate quid agit, contra officium
facit; qui contra officium facit, poenam meretur; igitur scelerati jure
plectuntur, nec tamen justi, si qui sint, ulla praemia merentur. Ac
propterea Christus, Deus verus et homo, cum ad salutem homines
cohortatur: Cum feceritis, inquit, omnia quae fieri oportet, tum dicite:
servi inutiles sumus, sive quod ex officio id debemus, sive quod nulla
penitus ad Deum utilitas ex his actionibus derivatur. Nulla igitur
justitia cuiquam ex actionibus praeclaris comparari potest.


1. Desunt haec sedecim sequentia verba in aliis codicibus.


SALOMO: Concedo illud, ex actionibus, quantaecunque sint dignitatis,
justum fieri neminem, multo minus ex inani credulitate in Jesum mortuum,
sed ex honestis actionibus ab aeterno Deo quemque beari, et quo quis
justius et honestius vixerit, eo beatiorem et immortali Deo fore
gratiorem. Omnes enim creaturae ac daemones quoque beantur plus minusve
pro largientis effusa bonitate, aut suscipientis capacitate, aut
respuentis oblatam lucis affluentiam indignitate. Aliud est enim beari,
aliud justificari, quae,

a theologis christianis confusa aut panim perspecta, graves in hac
disputatione tam obscuritates quam errores pepererunt. Nam si nulli nisi
justi bearentur, nemo bearetur unquam. At omnes creaturae beantur, nulla
tamen justificatur, nulla tamen caret immunditia ac impuritate. Quarum
rerum differentia confusa ut planius intelligatur, fingamus verbi
gratia, regem potentissimum equos celeres servis dono dedisse, alios
quidem aliis praestantiores, pro sua erga quemque benevolentia, ut
quemque plus minusve dilexerit, ea tamen lege, ut omnes in stadio
currant, recusantibus vero aut cursum detrectantibus metu vel inertia,
equos ademtum iri, proposita capitis poena ei qui alterius equum
violarit aut socium supplantarit, quo minus curreret, aut furto dicto
domino equum averterit. Currentibus etiam praemia varietate dissimilia
proposuisse, scilicet aerea, argentea, aurea, vestes pretiosasque
gemmas, eoque praestantiorem cuique mercedem, quo quisque citius metam
attigisset; peracto cursu regem praemia quae promiserat, et iisdem
legibus, quas dixerat, bona fide dedisse; qui cursum detrectaverant, ut
inertibus equos ademisse, caeteros qui non solum currere noluissent, sed
etiam aliis impedimento fuissent, aut equos abegissent, persequi
jussisse, comprehensos supplicio addixisse, num dicemus, merita quemque
praemia tulisse?


CURTIUS: Sic opinor.


SALOMO: Cur ita? Cum rex servis nihil deberet, quippe sui essent, quos
pro suo jure sine ullis praemiis ad cursum cogere, vendere, necare1 potuisset2.


1. Alibi: vetare. 
2. Alius: possit.


FREDERICUS: Demus illud, sed quoniam promisit, fidem fallere contra
decus et dignitatem esse judicaret.


SALOMO: Debitum igitur est, non quia Deus debitor sit hominis, homo
creditor quasi suo jure praemia reposcat, sed quia dignitas promittentis
agitur in pollicitatione rerum earum, quas promisit, etiamsi nullo jure
deberet. Quodsi equites illi, qui graviter ac strenue cucurrerunt,
honeste quia sunt educati, non modo gloriam sibi nullam arrogabunt, sed
etiam eleganti oratione regi praemia largienti gratias agent, victoriam
illi acceptam ferent, tum quia servos educarit et ad cursum non modo
instruxerit, verum etiam equos citatissimos et ad cursum adeundum
velocissimos donarit. Quanto magis immortali Deo nos omnia ferre accepta
debemus, quod de nihilo nos creavit, quod corpus et mentem dedit, bene
currendi leges praescripsit ac docuit, currentes in stadio virtutum
adjuvit, labentes sustinuit, lapsos saepius erexit, erectos ad metam
perduxit. Sic enim sapientiae magister oratione eleganti1; Noli, inquit, coram rege superbire! Quod
alibi apertius his verbis: Noli te justificare ante Deum, ab eo enim
nostra salus dependet. Cum Jobus, mortalium omnium Dei judicio,
integerrimus, graviter quereretur, quod cum justissime ac sanctissime
semper vixisset,

attamen ingenti calamitatum omnium multitudine premeretur, Elihu
collegarum et amicorum errores coarguens, quod illum suo merito ac
peccatorum conscientia plecti dicerent, graviter disseruit ac docuit,
Deum injuriam afferre nemini. Ac tametsi Jobus summa semper integritate
vixisset, Deum tamen quae sua erant quaeque Jobo fruenda precario
dederat, suo jure repetere ac vindicare potuisse, scilicet opes,
liberos, servos, aedes, salubritatem, imo etiam mentem ac vitam ipsam,
idque sine injuria cujusquam. Cum tandem ejus constantiae ac
fortitudinis periculum fecisset, ea quae repetiverat Jobo abundanter ac
cumulate rependit, opes inquam, greges, armenta duplicavit, uxorem etiam
liberorum foecunditate beavit, denique vitam ejus cum exploratissima
corporis ac mentis incolumitate in annos centum quinquaginta
propagavit2. Sed hoc ad summum felicitatis
fastigium3, quod sese illi fruendum ac
visendum dedit, in quo quidem non justificationis aut justitiae, quae
homini contingere non potest, sed beatitatis humanae summa consistit.
Postremum illud admonendi sumus, justitiae decus nullum clarius esse,
quam eorum qui toto mentis impetu Deum amant ejusque edicta exsequuntur,
nulla sperata mercede, tametsi certo sciant, nunquam bonis
defuturam.


1. Ecclesiastici (Siracid.) 10, 29. 11, 4. 
2. Jobi 42, 10 sqq. 
3. Alius: praecipuum vero.


CURTIUS: Praeclara et ista quidem, nisi Salomo a capite aberraret, cum
Christum inficiatur Deum esse, qui non ex debito, sed ex gratia omnibus
praemia largiatur, qui sanguine originis maculas et omnia omnium
flagitia solus abstergat. Nam ex eo, quod Salomo omnes homines injustos,
impuros, immundos etiam ab utero prodire confitetur, labem originis
quodammodo agnoscit.


OCTAVIUS: Si peccatum est in homine, quod a conditoris sui puritate et
sanctitate quam longissime abest, angelos etiam et sidera, quae impura
sunt apud Deum, originis peccato dicemus obligari. Quae si absurda sunt,
et ea quae ex his sequuntur, absurda videri necesse est, eoque
absurdiora, quo minus illa imperfectio perfici potest, nisi creatura
Deus fiat. Ex quo efficitur, Christum si mortuus esset, quod Ismaëlitae
constanter negant, immunditiem illam seu labem originis, ut libet
appellare, curaturum1 non fuisse ac ne
potuisse quidem, si maxime voluisset: non etiam si Deus fuisset, ut
Christiani fuisse credunt, quoniam quod genitum sit, mundum ac purum
fieri non potest. Multo minus id quod de muliere genitum sit, ut
Christus, nisi de creatura quasi fiat creator, quod ne Deus quidem
facere potest.


1. Alii: creaturum.


CORONAEUS: Prospiciendum est, ne quid nobis excidat, quod sit alienum a
majestate divina. Neque enim comprobare1
possum haec scholasticorum decreta, quae impietatem sapere mihi
videntur, scilicet Deum non

facere posse Deum, non posse contradictoria simul et semel vera
efficere. Verius ac temperantius dici decuit, opinor, creaturam non
posse Deum fieri, neque enim creatoris potestas imminuitur ob creaturae
ac subjecti debilitatem ac impotentiam. Non igitur impotentia Deo
tribuitur2, quod nec homines, nec ne angeli
quidem justi sint aut fuerint unquam aut futuri sint olim, sed quia nec
angelica nec humana creatura perfectae ac consummatae justitiae capax
est, multo minus divinae illius praestantiae ac puritatis, quam ne
cogitatione quidem attingimus, at ne bonum quidem illud, quod optimus
quisque cupit, efficere aut praestare potest, ut Paulus de scipso
queritur3.


1. Alii: probare. 
2. Alius: tribuatur. Alius: Dei creatur. 
3. Rom. 7, 19.


SALOMO: Nihil divina lege jubetur, quod praestare si velis, non facile
possis. Ac miror, Paulum, quem tanti fecisti, hoc scripsisse, cum alibi
jactet et glorietur1, se justitia legis
irreprehensibilem fuisse. Quis vero tam crudelis legislator exstitit
unquam, qui, quod fieri non posset, suis imperaret? Ac si quis uspiam
exstitit adeo2 crudelis, quam scio neminem,
illud tamen de legislatore omnium optimo ac mitissimo sentire scelus,
cogitare nefas, dicere capitale est. Gustate, inquit ille, et
videte, quam suavis est Deus!3 Ac tantum
abest, ut quicquam quod fieri nequeat imperet, ut reum faciat totius
legis, qui ab uno capite aberraverit4; ut
etiam is, qui omnia praecepta5 legis
violaverit et poenitentia ductus ad honesta persequenda redierit, omnium
improbitatum veniam consequatur. Non prius, inquit David6, differam, confitebor de peccato7 quod tu jam ignoveras. Contra quid Paulus8? Recognoscite quaeso, si volentes, inquit,
peccaverimus, post acceptam veritatis cognitionem, nulla restat
amplius hostia pro peccatis, sed formidabilis expectatio9 judicii et ignis vehementis10,
qui nos devorabit. Videtis, ut ne confessioni quidem aut
poenitentiae locum homo iste relinquat. Et sunt qui legem divinam
christiana putant acerbiorem, nec ipsi a vero deflexisse mihi
videntur.


1. Phil. 3, 9 sqq. 
2. Alius: tam. 
3. Psalm 34, 9. 
4. Alius: aberraret. 
5. Alius: capita. 
6. Psalm. 32, 5. 
7. Alibi: peccata. 
8. Ebr. 10, 26 sqq. 
9. Alius: expiatio. 
10. Alius: vehementia.


SENAMUS: Hic unus Pauli locus est, qui multos in salutis1 desperationem adduxit. Nec defuerunt, qui hanc ad
Ebraeos epistolam non modo Pauli esse negarent, sed etiam rejicerent
omnino.


1. Deest in alio codice.


FRIDERICUS: Ego rejiciendam non puto, cum summa conciliorum consensione
probata sit, sed ὑπερβολικῶς
scriptum opinor hunc locum ad improbatoram terrorem, cum omnibus
scripturae locis venia poenitentibus1
proponatur2. Nec verum, a Deo quicquam
juberi, quod fieri3 non possit. Sic enim
Cyprianus4: Qui dicit, Deum impossibilia
imperare, maledictus

esto. Haec ille5. Sed tanta est imbecillitas
humanae fragilitatis et cupiditatum impotentia, ut advocato et mediatore
Christo, vero Deo et homine, semper egeamus. Is autem, abrogatis morte
sua bestiarum sacrificiis ac ritibus veteribus Judaeorum, quasi vepribus
expurgatis, viam reddidit multo faciliorem et planiorem, novarum
tabularum, quibus omnia flagitia diluuntur, promulgatione. Itaque
peccatores ad se convocans et quasi ad epulas invitans: Venite,
inquit, ad me omnes, qui onerati estis, ego reficiam vos; jugum meum
suave est et onus meum leve.


1. Alius: petentibus. 
2. Jerem. 7, 7. 
3. Alibi: aut prohiberi. 
4. In serm. de bapt. Petr. Lomb. dist. 39. l. 3. 
5. Alius: Haec illius vox est.


OCTAVIUS: Non video, Christum lege ulla jussisse aut imperandi
potestatem habuisse, ac multo minus leges a Deo latas abrogavisse. Id
autem his verbis aperte declaravit: Non veni, leges solvere, sed
adimplere.1 Veteris enim summa legis est
in duabus decalogi tabulis, quas Christus non magis abrogare voluit aut
potuit quam naturae leges, cum nihil aliud duabus tabulis quam naturae
lege aequissima contineatur, ut superius demonstratum est. Non satis
mirari possum, quid sit, quam ob rem Martinus Lutherus decalogum nihil
ad Christianos pertinere affirmabat, nisi quod judicabat, Christianam
legem stante decalogo stare nullo modo posse.


1. Calvinus abrogasse negat in cap. V, 12. 15 ev. Matth., negat
etiam fuisse novum legislatorem.


FRIDERICUS: Lutherum omnibus laudum generibus cumulatissimum summa
pietate ac eruditione Christianos aberrantes in rectissimam ac
tutissimam viam deduxisse confido, ut ejus scripturae1 et actiones aperte declarant. Ne quis putet, decalogum
abrogare voluisse, sed ut omnes intelligerent, non satis esse in
decalogo praesidii ad sempiternae salutis adeptionem, nisi prius in
Christi veri Dei ac servatoris optimi maximi, supplicio acquiescamus,
quandoquidem2 leges Mosis nemo exsequi potuit
unquam.


1. Alii: scripta. 
2. Alius: quoad.


SALOMO: Profecto disciplinae, quae litteris evangelicis continentur, non
modo lege divina sunt acerbiores ac difficiliores, sed etiam ejusmodi,
quas mortalium nemo praestare queat, ut Trypho Ebraeus disserit apud
Justinum1. Nam ut pauca de multis, vetant
ulla divortia fieri, nisi uxor adulterii convicta fuerit. Quod quam
difficile sit, satis intelligunt, qui judicia tractant. Et ut adultera
non sit uxor, quid2 iniquius est, quam cum
hoste domestico invictum vincere, aut insidias innocenti struere, ut
capitali supplicio circumveniatur, aut uxoris et familiae alterius
existimationem in apertum discrimen vocare, aut efficere ut venenis aut
occultis insidiis alteruter pereat, Christo divortia vetante. Illud
etiam contra naturam est, ut adulterii causa segregatis matrimonia
prohibeamus. Nam ista ratione aut turpiter moechari, aut publice fornicari,
aut foedissime pollui, aut aliquid turpius his omnibus tentari necesse
est. At lex divina de divortiis, nunc omnium populorum, praeterquam
Christianorum, communis ac veterum Romanorum justissimis legibus
comprehensa, non tantum3 uxores
temperatiores, sed etiam viros

obsequentiores afficiebat, divortii metu. Caedes etiam violentas ac
venena domestica et latentia penitus sustulerat. Quid autem a natura,
quid a puritate sacrorum, quid a sanctitate divina magis alienum, quam
quod a Christianis videmus interdici sacerdotibus jura connubiorum? Quid
exitialius, quam puellas innumerabiles continentiae votis sempiternis,
natura vetante, obligari? Inde libidines utriusque sexus effusae, inde
violenti abortus, parricidia, adulteria, stupra et in ipsis templis
meretricia lenocinia et foeditatibus inexpiabilibus sacra omnia
conspurcata, quae ne paganis quidem licuissent. Quin etiam Romani olim
flaminibus Jovis vetuerant,4 repudiare uxorem
et uxore mortua sacerdotio abdicare jusserant.


1. In dialogo cum Tryphone. 
2. Alius: quod. 
3. Alius: tamen. 
4. Alius: vetuerunt ... jusserunt.


CORONAEUS: Vos coelibatum in sacerdotio Christianorum utriusque sexus
video improbare, propter impendentia pericula, quae Augustinum
coëgerunt, ut aperte1 scriberet, meretricia
non esse de republica tollenda. Aufer, inquit,2 meretrices de rebus humanis et turbaveris omnia
libidinibus. Sed si lege divina prohibetur sacerdos, sanctuarium
ingressurus, triduum ab uxoris contactu abstinere, quanto justius est,
pontifices christianos, qui quotidie sacratissimum illud corpus Christi,
Dei et hominis, contrectant, et in illo sanctum sanctorum quotidie
ingrediuntur, vivere in perpetuo coelibatu.


1. Deest in alio codice. 
2. Lib. II. de ordine.


SALOMO: Divina lex vetuit, sacerdotem, qui populum expiaret, uxorem
triduo ante contingere. At expiationis dies singulis tantum annis semel
occurrebat, at isti toto sacerdotii tempore interdicunt nuptiis, non
tamen meretricibus. Consimile est illud, quod lege divina sacerdotibus
usu vini interdixit, cum in sanctuarium ingrediuntur; cur igitur
christiani sacerdotes vino in perpetuum, uti uxore et connubiis non
abstinent? A meretricibus tamen non abstinent, ut nec a vino, sed
continuis lenociniis et commessationibus, scorta utriusque sexus mutare
et commutare, non sine maximo totius ecclesiae christianae dedecore
consueverunt, ne legibus connubialibus, quibus caeteros obligant, ipsi
teneantur, quo fit, ut e templis exeuntes, aqua lustrali seipsos
conspergant. Sic enim Lycurgus1 orator
Alexandri Magni adulatoribus, quem Deum esse praedicabant: O qualem
Deum, inquit, a cujus aedibus exeuntes aqua lustrali conspergi oportet!
Ex omnibus tamen christianis2 decretis nullum
magis ἀδύνατον, quam quod ei, qui
maxillam dextram caedat, jubentur obvertere sinistram et ei qui pallium
rapuerit, tunicam quoque permittere diripiendam, et qui fatuum aliquem
appellaverit, sempiternis inferorum ignibus obligari.


1. Plutarchus in apophthegm. 
2. Alius: Christianorum.


TORALBA: Illud profecto contra naturam est, eum, cui quis alapam1 inflixerit, rursus ad se percutiendum et
spoliandum invitare.


1. Alii: buccam.


SALOMO: At quanto faciliora sunt divinae legis mandata? quae etiamnum
Paulus ipse ita observasse gloriatur, ut justitia legis esset
irreprehensibilis. Item Lucas testatur, Zachariam et Elisabetham coram
Deo in

omnibus praeceptis ac mandatis irreprehensibiles exstitisse.1 Quibus argumentis Justinus martyr2 aperte convincit, lege divina nihil prohiberi aut juberi,
quod ab homine praestari non possit, modo velit. Quid autem tota legis
justitia? Diligere Deum plus seipso, proximum vero ut seipsum, quod
facere quisque potest. Deinde subjicit, quod igitur dici solet
justificari neminem ex lege? Non dicitur quia non possunt, sed quia
nolunt, voluntate enim ad ea, quae fieri possunt, uti solemus. Est
igitur christiana lex multis partibus difficilior, quam divina. Omitto
ritus inanes, quorum multitudine factum est, inquit Augustinus,3 ut Christianorum conditio nulla deterior quam
Judaeorum videatur. Quid si Augustinus caeremonias hodiernas ecclesiae
Romanae videret? Nam qui pecorum sacrificia jam pridem antiquata nobis
objiciunt, ipsi Jesum in sacrificio, sic enim vocant, continuo vorant,
dilacerant, diripiunt.


1. Luc. 1, 6. 
2. Qu. 103 ad orthod. 
3. Ad Januar.


CURTIUS: Nos ecclesiam Helvetiam secuti amplexamur illas ἀναιμάτους θυσίας καὶ
δοξολογίας, ut Cyrilli1 et
Eusebii2 verbis utamur, vel tauros labiorum
nostrorum, ut Amos propheta loquitur, Deo aeterno mactamus. Sed ne a
proposita quaestione discedatur, miror cur Salomo tantopere divortia
cupiat, cum Valerius Maximus Romanos ob id potissimum laudet, quod annos
plus amplius quingentos divortia nulla vidissent, ac probro datum fuisse
Spurio Camillo, quod ab uxore prius divertisset. Quid autem
perniciosius, quam corruptorem publicum quascunque volet puellas
connubii specie fraudare et corruptas a se ablegare posse?


1. Ad Regin. 
2. Demonst. evang. l. I.


SALOMO: Pluribus propositis incommodis, graviora semper fugienda.
Gravius est ac periculosius,1 necari veneno,
aut moechari, quam divertere. Quis autem locare velit puellam ei, qui
sine causa diverterit ab honesta et pudica uxore?


1. Alius: perniciosius.


CURTIUS: Omissa divortiorum disputatione, non tam1 de facilitate exsequendae legis Christi, quam de
legislatoris praestantia quaerendum est. Nam si quid peccatum erit,
praesto semper est advocatus, orator, patronus idemque legislator
Christus, quo Judaei et Ismaëlitae miseri destituuntur. Unde vero
salutem sperare potest is, qui Christum verum Deum et hominem venientem
ad se, non excepit, oblatum respuit?2 Ipse
est, inquit Paulus,3
sanctificatio4 nostra. Item:
Mortuus est propter delicta nostra et resurrexit propter
justificationem nostram. Quid Hieronymus?5 Oratio, quae non fit per Christum, peccatum est. Haec
ille. Cum igitur sine Christo Deo nulla salus homini cuiquam speranda
sit, cur amplius in legibus Mosaicis, quae jam pridem sua vetustate
extabuerunt, haeremus? Per Christum solum, inquit Cyrillus,6 patet aditus ad regna coelorum.


1. Alius addit: opinor. 
2. Alius: rejecit. 
3. 1. Cor. 1, 30. Rom. 4, 24 sq. 
4. Alius: justificatio. 
5. In Psalm. 59. 
6. In cap. 3. Joh.



OCTAVIUS: Si Christum oratorem et exoratorem unum habetis, cur Christus
discipulos consolatur? Rogate patrem meum, inquit, et alium
advocatum vobis dabit?1 Cur praeter istos
oratores et patronos infinita millia, i.e. totidem fere, quot homines
mortuos, Christiani invocatis, cum invocatio religiosa soli Deo
debeatur? Invoca me et eruam te! Invoca me et vivetis. Id autem saepius
repetitum legimus2. Omnium tamen angelorum ac
divorum ordines precibus ac solennibus festis, non aliter ac Deum
aeternum prosequimini, ac plerique multo ardentius ac studiosius, quam
Deum ipsum, cui nulla dies vacua sacrorum3
relinquitur in fastis. Quanto melius Ismaëlitae, qui non modo unius
aeterni Dei cultum sibi proposuerunt, sed etiam tabulam pictam ad
spectaculi fructum habere capitale ducant!


1. Joh. 14, 16. 26. 15, 26. 16, 7. 
2. Psalm. 41. 140, 5. Jerem. 29. Joel 2. 
3. Alius: sociorum.


FRIDERICUS: Ista quidem controversia nobis est cum ecclesia Romana, quae
angelorum coetus ac beatorum mentes votis complecti docet, cum tamen
unus tantum advocatus proponi debeat, Christus Deus, cujus nomine vota
concipimus, per quem fausta omnia precamur et adversa deprecamur.


CORONAEUS: Ego quidem sic a doctrina informatus, sic a majoribus imbutus
sum, ut ab ecclesiae Romanae, quae sola Dei ecclesia restat, decretis
vel latum unguem discedere nefas ducam. Mediatorem quidem unicum,
generis humani pontificem maximum agnoscimus Christum, sed quid vetat,
Christo patronos inferiores habere? Oratores angelos inquam, virginem
Mariam, apostolorum et martyrum coetus, non quidem ut salutem nobis
tribuant, quoniam unus est servator hominum Christus1, sed ut pro nobis rogationes ferant. Quanquam vester
Lutherus, Friderice! beatorum mentes revereri oportere confitetur2, cujus auctoritatem sequitur Bucerus3. Cum enim Christianorum opibus Judaei oppressi sedibus
Hierosolymorum exacti fuissent4, Deum
immortalem! qui concursus fuit hominum ad loca religiosa, quae urbis
sanctitas, quae sepulcri, quae praesepii, quae crucis, quae monumentorum
omnium! Cur autem Hieronymus non modo pro divorum honoribus, sed etiam
pro eorum reliquiis tam accurate contra Vigilantium scripsisset, ut
etiam daemones reliquiarum ope fugari confirmaret? Cur Ambrosius5, Gregorius Turonensis6, Augustinus7, caeteri tantis
honoribus ac laudibus divos prosequerentur, si scelus id esse
putarent?


1. Desunt sex haec antecedentia verba in uno codice. 
2. Lutherus in purgatione, qua queritur, aliquot
articulos falso sibi ab adversariis impositos. Oecolampadius in
Chrysostomum divos pro nobis assiduo orare scribit. 
3. In defensione ad Abrinensem episcopum. Ep. 8. 
4. Alius: cessissent. 
5. Ep. ad Episc. et ad Col. l. X. cp. 85 et
Serm. 91. 
6. De Gloria Martyr. 
7. Lib. III. de cruce Dei.


CURTIUS: De viris illustribus honorifice et sentire et scribere
praeclarum est, nec verbis illorum dignitatem extenuare, aut ullo
dicendi genere elevare velim, non tamen precari, colere, invocare, quae
tamen praecipua sunt adorationis argumenta. Deum aeternum, inquit
lex, adorabis

eique soli inservies!1 Ac tametsi
virgo Maria Christum verum Deum et hominem utero concepit ac peperit, ab
ejus tamen adoratione abstinemus. Nam cum Epiphanius2 sua aetate proclivos christianae plebis animos ad ejus
cultum prospiceret, ac potissimum colliridianos, oratione acerrima in
eos invectus est: Si enim, inquit, angelos colere prohibemur, quanto
magis Mariam, Annae filiam. Et Julianus Augustus nihil gravius
Christianis objecit, quam quod martyres pro Diis adorarent, ac
divinitatis proposita spe martyrium ardenter expeterent, ut in deorum
albo inscriberentur. Quo quidem arcano cum nullum amplificandae
religionis majores majus habere perspexisset, christianorum caedes ac
supplicia repressit. Cyrillus3 vero ad haec
respondens: Sanctos martyres, inquit, neque Deos esse dicimus,
nec colere consuevimus. Item Chrysostomus4: Vide prudentiam, inquit, Cananaeae, non rogat
Jacobum, non obsecrat Johannem, non pergit ad Petrum, nec intendit ad
apostolorum coetum, nullum quaerit sibi mediatorem, sed pro omnibus
comitem accepit poenitentiam, qua deserti advocati locum implevit.
Idem paulo post5: Ubicunque Deum
appellaveris, audit te, non ostiario, non mediatore, non ministris opus
est, non est opus ope patroni. Item6:
Solent, inquit, misera uti excusatione, per istos iri posse ad
Deum, ut per comites perveniatur ad regem, ac deserto Deo conservos
adorant. Ad Deum suffragatore nihil7
opus. Hic apertissime omnia atque illud maxime, quod adorationem
appellat, cum advocatis et mediatoribus divis utimur.


1. Deuter. 6. Exod. 34. Levit. 26. Deut, 48. Matth. 4.
Lucas 4. 
2. Contra haereses. 
3. Lib. 6. adv. Julianum. 
4. Homil. 12. 
5. In homil. de fructu evangelii. 
6. Ep. ad Rom. 
7. Alius: non.


CORONAEUS: Sunt haec Lutheranis usitata loca, quibus facile responderi
potest, nos Deum adoratione τῆς
λατρείας pro jure majestatis suae prosequi, qui cultus a creatura
soli creatori debetur. Itaque interpretes1 ad
haec verba: Adorate scabellum pedum ejus, subjiciunt: adoratione
latriae, quia soli Deo convenit. Scabellum vero carnem Christi vocant,
quam Damascenus et Scotus adorari negant oportere, cum sit creatura,
contra Petri Lombardi sententiam2. Sed
veneratio quaedam est τῆς
δουλείας, quaedam vero ὑπὲρ
δουλείας, quarum altera beatae virgini Mariae, altera divis et
angelis tribuitur. Alioquin etiam3, si
verborum apices sectabimur, quis dubitet, quin verbum adorationis homini
etiam ab homine in sacris litteris tribuatur? Abraham adoravit populum
terrae, Jacobus fratrem, Josephum sui fratres, socerum Moses ipse4.


1. Alius: interpres. 
2. Lib. III. Sent. dist. 3. 
3. Deest in alio codice. 
4. Gen. 22. 33. 42. Exod. 18.


FRIDERICUS: Si λατρεία pro cultu
et honore ubique accipitur, δουλεία vero pro servitute,
minus aeterno Deo quam angelis ac divis concederemus,

quia illum veneraremur, angelis vero ac divis inserviremus. At servile
obsequium multo vilius et abjectius est ipso cultu. Vox enim hebraica
תִשְּׁתַחָוֶה idem
significat, quod tisgur Chaldaeis, προσκυνεῖν Graecis,
adorare Latinis, i.e. inclinare
corpus, ubi de salutatione mutua scribit Plinius, quod Galli adorantes
corpus circumagant. Sed quibus verbis utamur, aut quocunque gestu
abutamur, nemini dubium est, quin religiosa veneratio sive cultus et
adoratio immortali tantum Deo debeatur, cum ex eo capite legis: Deum
tuum adorabis et illi soli servies, genus omne
δουλείας et
λατρείας
complectatur.1
Honoris autem vox et servitutis in rebus divinis soli Deo debetur, id
quod Deus clara voce testatur: Gloriam meam, ait, alteri non
dabo. Ita Augustinus2: Honoramus3, inquit, sanctos caritate, non servitute. Quod
enim lege divina prohibemur, gradus ad altaria Dei construere,
secretiori sensu vetamur rogationes ad creaturas dirigere, quibus ad
conditorem perveniatur. Nam illud interdictum decalogo mox subjicitur,
ubi nihil omnino de sacrificio aut altaribus caretur, ut omnes
intelligant, recta nos ad Deum proficisci oportere, etiamsi certum
haberemus, angelos ac beatorum mentes sempiternas4 rota nostra audituras.


1. Ps. 49, 28. Prov. 27. Jes. 10. 
2. Contra Ep. Pelagii ad Bonif. l. III. c. 8. 
3. Alibi: honorans. 
4. Alius: semper.


CURTIUS: Ego quidem existimo, angelo a Deo cuique concessum, rogationes
ferte pro iis, quibus additus custos; sic enim vox oratoris1 in sacris litteris usurpatur, cum agitur de rebus divinis
angelo duce ac custode, non propterea tamen nobis orandus aut adorandus
est, ut rogationes ferat. Quod cum Johannes facere tentaret:
Cave, inquit angelus, hoc facias, conservus enim tuus sum,
Deum adora2; idque bis repetitum legimus.
Idque David, cum Deum laudibus omnibus prosequeretur, ad angelos
conversus: Adorate eum, inquit, omnes angeli ejus!3 Hic tantum abest, ut angelos orare aut adorare
velit, ut eos etiam sui officii cohortetur, i.e. ut Deum metuant et
revercantur. Ac propterea saepius legimus, angelos in sacris litteris
sua nomina revelare4, ne ullam sui adorandi
occasionem praebuisse videantur.


1. Deest in aliis codicibus. Jobi 33, 23. 
2. Apoc. 19, 22. 
3. Psalm. 148, 2. 
4. Alius: celare.


CORONAEUS: Num vobis scelus videtur, si a vobis petam, quod libentissime
facio, ut pro me apud Deum immortalem vota faciatis? Sic etiam Pharao
Mosen et Aaronem, populus Samuelem interpellat. Orate, inquit, pro nobis
Deum vestrum; cujus rogationi acquieverunt. Cur non igitur angelos ac
divos orare liceat, ut pro nobis vota concipiant?


FRIDERICUS: Quoniam hoc interdictum est, illud non item, quanquam quis
affirmare ausit, divi nos audiant, necne? aut si audiant, velint pro
nobis orare, necne? Non orare pro nobis, testatur Deus apud Jeremiam:
Si starent, inquit1, Moses et
Samuel coram me, non inclinaret

animus meus ad populum istum, ac eo maxime tempore, quo civitas
ab hostibus undique cingebatur, Mosen et Samuelem decuerat, votis et
precibus in coelo Deum compellere, cum in terris toties non rogati tam
ardenter id fecissent. Sed his mortuis, qui pro populi felicitate
rogationem ferret, cum regionem Chaldaei vastarent, Deus testatur fuisse
neminem. Quaesivi virum, inquit2,
qui interponeret sepem3 et staret
oppositus contra me pro terra, ne dissiparet eam, et non inveni.


1. Jer. 15, 1. 
2. Ezech. 22. 30. 
3. Alii: septum.


CORONAEUS: Quoniam divorum coetus sciebat (quid enim eos lateret?) Dei
decretum, quo statuerat evertere civitatem. Nam cum Samuel adhuc vivens
ac spirans Sauli necem doleret, Deus ad illum conversus:
Quousque, inquit, Saulum lugebis? Ego illum repudiavi,
quominus regnaret.


CURTIUS1: Absurdum est arbitrari, divorum
mentes intimos hominum sensus intueri, ut Salomo satis apte2 docet in oratione dedicatoria templi: Tu solus,
inquit, aeterne Deus, omnes omnium cogitationes intueris.3 Nec tamen, si divi omnes omnia audirent ac
intuerentur, propterea nobis precandi venirent.


1. Alius: Fridericus. 
2. Alius: aperte. 
3. 2 Chron. 6, 30.


CORONAEUS: Cur igitur Moses, cura pro flagitio propuli precatur:
Memento, inquit1, domine Abrahami,
Isaaci, Jacobi?


1. Exod. 32, 13.


CURTIUS: Non precatur ab Abrahamo, ut Deum exoret, sed a Deo petit, ut
sit memor foederis, quod cum illis percusserat, et populo ignoscat.
Quanquam, quis inter divos censeri debeat, tamen periculosum est
affirmare, ut non immerito theologus1 quidam
exclamaverit, multa cadavera coli a Christianis, quorum mentes in
infernis locis torquerentur. Et Cyprianum quidem ut martyrem in
divinorum album relatum Romani colunt, quem tamen haereticum et
anabaptistam appellant. Recte igitur Augustinus: Honoramus, inquit,
divos propter imitationem, non adoramus propter religionem.


1. Augustinus.


CORONAEUS1: Nunquam me pigebit Davidis vocem
usurpare: Laudate, inquit, Deum in sanctis ejus.2


1. Omittitur in alio codice. 
2. Psalm. 9, 12. 66, 8. 96, 2. 100, 4. 103, 1. 117, 1. 134,
1. 150, 1.


CURTIUS: Vox ebraica significat: ob sanctitatem ejus, בִקְדְשׁוֹ, ut recte Pagninus et
Campensis1 tradunt. Chaldaeus autem
interpres: in aede sanctuarii sui. Ex quo perspicitur, pleraque a
theologis christianis depravari. Nam interpretes LXXII vertunt τοῖς ἁγίοις, quoniam τὰ ἅγια sanctuarium Graeci vocant, Latini vero
τοὺς ἁγίους
intellexerunt.


1. Alius: Campanensis.


FRIDERICUS: Divorum at angelorum cultus a veteribus paganis manavit,
potissimum Epiphanii aetate, ut planum fit ex iis, quae adversus
Colliridianos scripsit, qui virginem Mariam primi colere coeperunt. Post

etiam Augustinus cultores illos Marianos saepius abominatur1. Ac ne angelis quidem ipsis, qui dignitate divis omnibus
superiores sunt, rogationes ullas passus est exhiberi, nec ullos ad
patrem aditus nisi per filium patere putavit. In eandem sententiam ivere
Chrysostomus2, Ambrosius3, Theophylactus4.



1. Ad Marcellum. l. 10, c. 49. et 55. de vera relig. et ad
Coloss. c. II. Ad Apocal. 19 et 22. In Joh. c. 14. l. 9. L. II c. 7 et
16 in Joh. 
2. Homil. 12 de cananaea. 
3. Ad Romanos. 
4. Ad Colossenses.


CORONAEUS: Jam saepe dictum est ac dicendum saepius, nullum cultum
exhiberi, sed illud tantum, quod ab amicis adhuc spirantibus petitur, ut
pro nobis vota faciant et rogationes ad Deum ferant. Neque enim ab illis
salus aut corporis aut animi petitur aut speratur, sed ab ipso fonte
salutis.


FRIDERICUS: Cur igitur sacrificuli aperto capite, flexis genibus ad
divos adeunt? Ad Mariam vero in festo conceptionis1: Tu levamen oppressorum, tu medicamen2 infirmorum, tu omnibus es omnia. Quid relinquitur
immortali Deo?


1. Desunt haec tria antecedentia verba in uno codice. 
2. Alii: medicina.


OCTAVIUS: Nihil penitus. At etiam cum in Graecia versarer inter
Christianos, in eam diem incidi, qua apud Romanos visitatio Mariae
celebratur, apud Graecos vestis virginis Mariae, et pridie Calendarum
Januarii festa dies agitur Zonae virginis Machumis1, quae aedes erat Constantinopoli Mariae consecrata, quo
nihil absurdius a paganis factum memini.


1. Alii: In Blachernis.


TORALBA: Fuit illa vetus Academicorum superstitio, qui non aliter ad
Deorum omnium perveniri posse parentem putabant, quam si gradatim ad
heroas preces converterent, ut ab heroum mentibus ad daemones, a
daemonibus ad minores Deos, ab his ad Deos majorum gentium iretur, ut
eorum emendicatis suffragiis Deorum omnium et hominum parentem ad se
pellicerent. Sic enim Jamblichus1, magorum
suae aetatis maximus, quem Porphyrius in aëra sublatum se vidisse
scribit, cum Isidi sacrificaret, daemonibus tamen familiariter utebatur.
Sed cum ἀλεκτρομαντείαν
adhibuisset, ut praesciret ecquisnam imperatori Valenti substitueretur,
re comperta, cum impietatis et sortilegiorum socii capite plecterentur,
hausto veneno sibi mortem accivit2.


1. In libro de mysteriis Aegypt. 
2. Nicephorus Callist. et Gregor.


FRIDERICUS: Audistis, opinor, Magdalenam Curaeam, monasterii Cordubensis
abbatissam, omnium sagarum suae aetatis nobilissimam, cum sacra fierent,
a daemone in ipso templo festis solennibus sublatam saepius fuisse,
tandem sceleribus compertis a Paulo III. pontifice maximo veniam,
confessione flagitiorum rescripto comprehensa, obtinuisse.


TORALBA: At quanto facilius est et praestabilius, antiquissimum illud
principium rerum omnium et causam Deorum inferiorum effectricem adire?

Nam eo pellecto (quid autem facilius ad pelliciendum?) intelligentiarum
et angelorum ordines, imo et omnes creaturae praesto adsunt; nam in
inferioribus Diis, qui sunt innumerabiles, conciliandis infinitum opus
est. Praeterea quis affirmare potest, an daemones boni, heroes,
inferiores Dii, superiores Dii sive angeli et ministri proximi Deo, vota
et preces nostras audiant? aut si audiunt, an exaudiant? an velint? an
possint? Quanquam non illis tantum Diis ac divis majorum ac minorum
gentium sacra fiant, sed et cineribus, ossibus, statuis, idque flexis
genibus, manibus passis, oculis ardentibus, etiam facibus ac cereis non
sine largitionibus effusis. Deus vero aeternus vix unquam colitur, nisi
forsitan dicis causa, i.e.
προφάσεως χάριν.
Minus certe peccatur, si potius
creatores1 imaginum ac statuarum colerent,
quam ipsorum creaturas. Quis enim non pluris faciat Phidianae Palladis
opificem, quam Palladem ipsam, quantumvis ex ebore sit vel auro
constructa?


1. Alius: creaturas.


CORONAEUS: Sunt illae veteres iconomachorum querelae, quibus uno verbo
responderi potest, statuas virtuti deberi, ut ad imitationem imperitis
proponantur. Hic propterea laudatur Gregorius M. pontifex maximus, quod
statuas libros illitteratorum appellavit. At vos, qui vestem1 Mariae, qui Zonae festa ridetis, non audistis, Eliae
pallium, ossa Elisaei, Christi fimbriam, imo etiam umbram Petri tanta
miracula, tanta prodigia excitasse, ut sacris litteris testata
relinquerentur? Quid est igitur, quamobrem honores divorum reliquiis
haberi non debeant?


1. Alius: vestrae.


CURTIUS: Si docti non egent imaginibus et iisdem imperiti ad cultus
nefarios abutuntur, quid commodius fieri potest, quam omnino dejici, cum
locis omnibus sacrae scripturae imagines tantopere prohibeant1. Nulla, inquit Lactantius2,
religio est, ubi simulacrum exstat, sed non modo statuas, verum etiam
artem illam pestiferam, acerrime exsecratur sapientiae magister3, et quidem saepe mihi mirum visum est, civitates
Balticas inferioris Germaniae, quae Romanorum ritus abjecerunt, statuas
adhuc in templis omnibus intueri posse.


1. Alii: prohibeantur. 
2. Lib. II, c. 19. 
3. Sap. 15, 16.


SENAMUS: Agrestes itaque et imperiti homines, quique sunt ingenio hebetiores,
ad id tantum, quod adest, feruntur, non aliter ac bestiae, quae nihil
sapiunt nisi quod sub sensum cadit. His igitur hominibus si statuas et
imagines, quae sunt quasi mentis appendices, eripias, non putabunt ulla
sese religione obligari. Quanquam in ipsis quoque beatorum statuis vim
mirabilem docet inesse Eusebius eo loco, ubi narrat Christi statuam
Caesareae fuisse; cum statua mulieris illius, quae profluvio sanguinis
curata fuerat, columnae suppositae, ubi herba succreverat, quae ad
morborum omnium curationem efficacissimam vim prae se ferebat,
posteaquam eo usque excrevisset,

ut Christi statuae fimbriam attingeret, nec ante contactum fimbriae vim
ullam habuisse.


OCTAVIUS: Hujusmodi fabulis uti solent, qui plebem imperitam in
erroribus densissimis consenescere volunt. Opus igitur est exemplis e
doctrina sincera.


CORONAEUS: Miror ego te, Octavi, ab imaginibus tantopere abhorrere, cum
Deus ipse non modo sacrarii cortinas angelis, i.e. pullorum volucrium
figuris exornari, verum etiam statuas aureas utrimque Cherubim,
propitiatorio imminentes atque aeneum quoque serpentem conflari
jusserit, ut ejus intuitu, qui a serpentibus icti fuerant, morbi
periculo eriperentur.


SALOMO: Haec oratio non minus ad me pertinet, quam ad Octavium; voluit
igitur Deus innuere, ab angelorum cultu quam longissime decedendum, cum
ad ministerium adhibeantur; serpentem vero aeneum ab Israëlitis
aspici1, non tamen adorari voluit, mirabili
arcano, ut scilicet libidine insana cupediarum, quae serpentis
verbo2 significatur, in nobis extincta, vitam
aeternam adepturos significaret, vis autem praecipua serpentis est in
dentibus. Et quoniam populus ciborum affluentiam ac foetores Aegyptiorum
in deserta solitudine ardenter optabat, Deus immiserat serpentes, quorum
morsibus multi periere, ut purissimis mannae cibis divinitus delapsis,
priscarum cupediarum obliti vescerentur. At cum rex Ezechias
intellexisset, serpentem illum aeneum pro Numine adorari ab imperitis,
publice uri jussit3.


1. Numer. 21, 8 sq. 2 Regum 18, 4. Joh. 3, 14. 
2. Alius: figura. 
3. 2 (4) Regum 18, 4.


CURTIUS: Cur non igitur Christiani principes Ezechiae tam praeclarum
facinus imitantur?


OCTAVIUS: Tanto intervallo absunt a regis illius pietate ac sanctitate,
ut etiam idololatriam magis atque magis adaugeri patiantur. Quid enim
mirabilius, quid incredibilius, quid a sensibus, quid denique ab omni
ratione alienius quam quinque verbis, puta: hoc est enim corpus
meum, vel ut sciolus quidem curio in multitudine crustularum, ne non
satis congrue loqueretur, Haec sunt enim corpora mea, sexcenta millia
Deorum ex totidem crustulis momento confici posse. Id enim christiani
theologi tot ac tam multis populis persuaserunt, ut dubitari possit, num
posteritas creditura sit ab homuncione sacrificulo1 δῆμον θεῶν, ut
Basilius loquitur, i.e. populum Deorum, momento ut fieret potuisse
persuaderi. Multo minus credent futuri nepotes, haec verba publicis
libris ac litteris mandari potuisse, quae a sacrificulis christianis
jactantur: Qui creavit me, creatur mediante me.


1. Alius: sacrificato.


CORONAEUS: Sacramentum istud omnium sacratissimum admirari potius ac
suscipere ex ipsius Christi veri Dei praeceptis ac institutis, quam
subtilius quale sit exquirere debemus ac temperanter1 de rebus tam arduis tamque a sensu mortalium remotis
loqui ac sentire. Et quidem Thomas

Aquinas, theologus clarissimus, argutiarum radices ac fibras impietatis
eludens: Is, inquit, omnipotentiae derogat2,
qui dicit aliquid posse intelligi in creaturis, quod a Deo fieri non
possit.


1. Alii: temperantes. 
2. Alius: deroget.


TORALBA: At illi sacrificuli creatorem creare se arbitrantur. Neque enim
de potestate divina sed de sacerdotis potestate quaeritur, an scilicet
Deum efficere possit ex ea materia, quae antea Deus non erat.


SALOMO: Certe rerum divinarum arcana, quae minus assequor, admirari
soleo, nec debemus ea curiosius insectari. Sed quemadmodum agni
paschalis reliquias et ossa, quae devorare nemo potest, flammis injicere
lex divina jubet, quod Latini veteres imitari solebant, cum in
sacrificiis proterviam facerent; ita quoque rerum arduarum arcana, quae
capere non possum, divini amoris incendio absumere consuevi. In hoc
tamen sacramenti arcano miror, in voluntate et potestate sacerdotis
positum esse, ut quidem illi jactant, Deus sit necne? Nam si levissimus
curio voluerit, crustulum Deus erit, si noluerit, Deus non erit, si
carmen illud sacrum pronunciarit et alio mentem averterit, nihil
efficiet. Si nolit creari Deum, i.e. si nolit consecrari creaturam,
panis relinquitur, si velit, momento Deus erit, qui antea non erat.


CURTIUS: Sed qui sacrificio adsunt, cum hostia illa salutaris altius
elata proponitur et ad intuendum et adorandum, quid faciet populus a
tergo, si dubitet, an sacrificus voluerit, Deum esse? Nam saepissime
mens ejus sponte, saepius etiam casu alio distrahi potest.


SENAMUS: In hac dubitatione Asthosanus1
theologus hac conditione orandum putavit: Si tu es Deus, adoro te, sin
minus, non adoro.


1. Alius: Astosanus.


CURTIUS: At ne legitimum quidem actum adjecta conditione fieri patimur.
Certe memini Lugdunensem curionem, qui ut paroecos, quibuscum litem
susceperat, ulcisceretur, carmen illud sacrum
θεοποιητικὸν
in liturgia se proferre simulabat.
Tandem judicio victus, paroecos omnes idololatras esse, clara voce
pronunciavit, quod panem purum pro Deo coluissent. Re comperta, capitali
supplicio damnatus, flammis ultricibus ustulatus est.


CORONAEUS: Vos ego per Deum immortalem obsecro, ne de rebus
sacratissimis nisi summa veneratione disseratur. An putetis, eum qui
verbo sidera fulgentia, solem istum, elementa condidit, qui res
stupendas verbo vel nutu confecit, potestate imminutum1 fuisse?


1. Alius: minutum.


CURTIUS: Nemo certe ambigit, quin quod velit facere possit, praeterquam
seipsum; sed quid ad sacrificulum? fatentur enim in verbis istis
mysticis: Hoc est corpus meum1, nullam
esse Dei vim effectricem, quia si curio aliud agat, dum ista pronunciat,
nihil efficit2.


1. Matth. 26, 26. Luc. 22, 19. 1 Cor. 11, 24. 
2. Alius: effecit.


CORONAEUS: Si de potestate Dei non ambigitis, quanto minus de voluntate
dubitare potestis, cum ipsius Pauli1
perspicua interpretatione planum

sit, Christum verum Deum et hominem seipsum panis et vini specie
discipulis vescendum praebuisse, idque in sempiternam sui memoriam fieri
jussisse. Illud autem potissimum est, posse multo plura, quam velit2.


1. 1 Corinth. 11, 24. 
2. Aug. lib. 7 de symb. fidei. Lomb. l. 1 dist. 42.


CURTIUS: Haec opinio ab acutissimis theologis refutata minus desiderat
orationem meam. Plenae sunt tabulae, pleni libri, plena bibliothecarum
volumina. Nemo tamen efficacius aut brevius quam Augustinus1: Ea demum, inquit, miserabilis servitus est; signa pro
rebus accipere. Si ergo flagitium jubetur, figurata locutio est; cum
Christus carnem suam comedi et sanguinem bibi jubet, figurata locutio
est. Quod cum Christiani ad rem ipsam, non ad signum traducerent,
Ismaëlitis ac Judaeis sui irridendi occasionem infinitam praebuerunt.
Christus, inquit Tertullianus2, acceptum
panem corpus suum fecit, dicens: Hoc est corpus, i.e. figura corporis
mei. Haec antiquissimi ac sanctissimi theologi verba.


1. L. de doctr. christ. c. V. 10. 11. 
2. Contra Marcionem.


SALOMO: Si fas esset adorare Jesum jam pridem mortuum, ut Romani, sub
panis figura, vel cum pane, ut Germani1, vel
sine pane, ut Zwingliani fieri putant oportere, multo magis licuit
Israëli, ad vitulos conflatiles Deum adorare2; nam pontifex Aaron, vitulo conflato, tuba proclamari
jussit, festam diem aeterno Deo sanctam postridie futuram. Utitur enim
nomine tetragrammato, creaturis non communicabili, addito etiam eum
esse, qui populum crudeli servitute eripuerat. Deum igitur colebant sub
aurei vituli specie, quod sanctissime vetitum erat. Et si capitale
scelus illud tanta iracundia Deus ultus est, ut momento tria millia
hominum, qui flagitium illud admiserunt, propinquorum manibus trucidari
jusserit, ac manus fratrum suorum sanguine cruentas sempiterno foedere
Deo consecrarit: quantam ultionem fore credatis eorum, qui non creatorem
sub imagine vituli, sed hominem supplicio affectum panis et vini specie
singulis momentis ubique se mactare posse confidunt, ac pro aeterno Deo
summa prosequuntur oratione?


1. Alius: Helvetii. 
2. Exod. 32, 4 sqq.


CORONAEUS: Non mactatur Christus in sacrificio sanctissimo missae, sed
sacerdos supplex altaribus Christum offert aeterno patri, ab eoque
postulat, ut filii beneficio vitam aeternam precantibus largiatur. Non
aliter ac Themistocles profugus precabatur ab Admeto rege Molossorum, ad
aras filium amplexatus, ut sibi parceret pro suo erga filium amore1.


1. Plutarchus.


OCTAVIUS: Adoratur tamen sive Christus sive hostia sive figura sive,
quod verius est, panis siligineus. Nec tantum adoratur summa cum
veneratione omnium ac facibus ardentibus; sed etiam pro Deo vivente et
spirante; manibus ac dentibus laceratur, comeditur, devoratur, ut in
hominis carnem ac pulpam convertatur; sic enim Christum, quem Deum ac
hominem praedicant, unum et idem fieri cum assumente arbitrantur.
Caeteri, qui haec verborum monstra ferre nequeunt, Christum ab
accipientis ore in coelum revolare

putant, ab improbis autem ne accipi quidem, tametsi ea de re gravis
controversia est inter ipsos. Certe Averroes valde novum sibi videri
dicebat, quod Christiani tot millia Deorum, quos momento se creare
jactarent, pietatis specie avidissime deglutirent. Nam Moses vitulum
conflatilem, in pulverem contusum inque aquam infusum, cultoribus in
contumeliam potandum propinavit1. Nullum
autem crudelitatis ac odii argumentum majus est, quam hostium carnibus
vesci.


1. Exod. 32, 35.


CORONAEUS: Averrois athei nomen oblivione sempiterno deleatur. Illud
autem in summa confiteri necesse est, in coena sacratissima Christi Dei
et hominis veram carnem et sanguinem pretiosissimum panis et vini specie
nobis exhiberi, aut sempiternis flammarum cruciatibus torqueri.


TORALBA: Quemadmodum creatura incapax est deitatis, ita quoque
sempiterni cruciatus.


FREDERICUS: Nemo est, opinor, qui creaturam fieri posse Deum putet.
Sempiternis tamen suppliciis impie pervicaces torqueri, toties ac tam
saepe in sacris litteris occurrit1, ut illud
in dubium vocare nefas esse videatur.


1. Matth. 17, 25. Marc. 3, 9. Luc. 3. Jud. 1. Apocal. 19 20
Thessal. 1. Ebr. 6.


CORONAEUS: Non tantum qui omni pervicacia quaedam jura divina et humana
violarunt, nec unquam poenituerunt, sempiternis inferorum poenis
cruciabuntur, sed etiam ii, qui vel uno scelere capitali sese obligarunt
ac prius vita defuncti sunt, quam poenituissent.


SENAMUS: Prius igitur definiendum, cujusmodi sit peccatum illud, quod
mortale sive capitale vocant, quoniam adhuc sub judice lis est. Et certe
acutissimus quidam theologus1 se valde
dubitare scribit, an sit ullum capitale scelus, concessis etiam omnibus,
quae ab interpretibus afferuntur. Nam Hieronymus definit peccatum
mortale: transgredi mandatum Dei. Alii: peccare in spiritum sanctum;
alii: nec de peccato confiteri nec poenitere velle; alii aliter.


1. Scotus l. 1. sentent. dist. 1. qu. 2; l. II. dist. 28.
qu. 1.


CURTIUS1: Christus ipse definire videtur,
quod neque in hac vita remittitur, neque in futura, cum scilicet
peccatur in spiritum sanctum2.


1. Omittitur in aliis codicibus. 
2. Matth. 12, 31 sq. Marc. 3, 29. Luc. 12, 10.


SALOMO: Superius dictum est, ex ista definitione spiritum sanctum a
patre et filio, ex quibus derivari dicitur, majorem fieri, quia peccatum
eo majus ac gravius est, quo major et gravior est is, quem contra
peccatur.


OCTAVIUS: Hoc amplius habet incommodi haec definitio, quod peccatum
ejusmodi esset, quod nulla poenitentia, nullis meritis aboleatur, contra
quam theologi fere omnes decreverunt1. Ac
tametsi Augustinus aliquanto aliter sentit, sponte tamen a sententia
descivit.


1. Thomas. Scotos. Albertus lib. II. sent. dist. 49; lib. I.
retract. Petr. Lomb. lib. II. sent. dist. 49.


TORALBA: Si nihil suapte natura est sempiternum praeter Deum, ut
superius demonstratum est, nulla potest poena sempiterna irrogari.



SALOMO: Illud summa theologorum consensione planum est,1 Deum majora semper praemia bonis, breviores poenas
improbis infligere, quam mereantur. Ego Deus aeternus,
inquit,2 qui facio judicium, justitiam et
misericordiam; atque his verbis unice delector. Judicio quidem poena
decernitur, justitia vero praemium, sed misericordia eo pertinet, ut
praemia merito majora, poenae peccato leviores tribuantur. Item Mosi
precanti pro populo reposuit illud:3 Ego
Deus aeternus, misericors, beneficus, lenis, infinitae bonitatis ac
veritatis, qui fidem et pacta conventa inviolabiliter tueri soleo in
millesimam usque progeniem quique aboleo scelera ac peccata, nec tamen
desero impunita flagitia, verum in tertiam et quartam progeniem
exquiro. Nam eo pertinet dictum illud Davidis,4 misericordiam a dextris Dei assistere, ut doceat
acerbitatem acerbiorem esse. Sic enim Salomo scribit,5 sapientiam habere a dextris vitae diuturnitatem, a
sinistra vero opes et gloriam, quae imbecilliora sunt, quam sit beata
vita. Quodsi misericordia divina potentior acerbitate, profecto nulla
poena sempiterna esse potest.


1. Scot. l. m. sentent. dist. 18. 
2. Jerem. 9, 24. 
3. Exod. 34, 6. 
4. Psalm. 16, 11. 
5. Proverb. 8, 20 sqq.


SENAMUS: Ob id, opinor, Athenienses misericordiae templa dicaverant,
acerbitati nulla, ut Pausanias scribit.1 Ac
tametsi veteres Graeci tres Deorum ultrices fingerent, Ποινὴν, Δίκην, Ἐριννύν, primam,
quae peccata bonorum amissione puniat; secundam, quae corporibus
salubritatem aut vitam spirabilem eripiat; tertiam, quae mentibus
aegritudines innumerabiles inferat, poenas tamen sempiternas nullas
decreverunt.


1. In Atticis.


CURTIUS: Spirantium hominum dolores corporea vita diuturniores1 esse nequeunt, quos ut oratione molli extenuaret
Epicurus, leviores fore dicebat, si2 diuturni
essent, acerbiores autem hominis3 interitu
brevi desituros. Sed cum sempiterna sit animorum vita, poenas quoque
sempiternas fore, non dubito.


1. Alius: duriores. 
2. Alius: qui. 
3. Alius: his.


TORALBA: Animas cadaveribus superstites esse nemini praeterquam
Epicureis dubium esse opinor, sed ut sint sempiterni, suapte natura
fieri non posse, superius demonstratum est, Dei tamen voluntate1 ac potestate posse fieri sempiternos.


1. Alii: bonitate.


CURTIUS: Id quidem auctoritate Christi certissimum est, cum praedicat,
eum esse metuendum, qui non modo corpus, verum etiam animam occidere
potest.


SALOMO: Tametsi Ebraei poenas a sceleratis tum vivis tum mortuis exigi
tradunt, nullas tamen certas definierunt iis, qui vita defuncti essent,
ne quid in rebus tam arduis temere affirmarent, sed corporibus varias
pro scelerum varietate poenas decreverunt. Aut enim ab invitis, aut ab
errantibus,

aut volentibus, aut a pervicacibus peccatur. Qui peccavit invitus, nulla
poena obstringitur, quia ne peccatum illud quidem suum dici potest. Qui
errore peccavit, non quidem punitur, sed purgatur applicatione.1 Qui doceri non vult, hujus poena est Maltut aut
Marhut,2 pecuniaria gravior. Qui animi
pervicacia quadam et contemtu divinae legis peccat, capite plectitur,
etiamsi levissima parte legis offendat. Qui vero contumeliosior fuerit
erga Deum, non modo gravissima morte punitur, sed etiam ejus pecunia,
suppellex, vestis, quantaecunque sit aestimationis, incendio absumitur,
ne suis haeredibus ullum sui fructum aut desiderium relinquat, quin
etiam ejus praedia quasi exsecrabilia inculta3 deseri jubentur.


1. Alius: admonitione. 
2. Moses Rambam l. III. more nebochim. 
3. Deest in alio codice.


CORONAEUS: Supplicia sempiterna pervicacium hominum improbitati decreta
esse, Christus ipse clara voce denunciavit.1


1. Matth. 18. Lucas 4. Marc. 3.


SENAMUS: Haec quidem utiliter et ad impiorum terrorem.


CURTIUS: Ego quidem nihil utilius ac melius fieri posse puto, quam
sempiternos improborum flagitiis cruciatus proponere, vel quod ita
futurum sit, ut quidem confido, vel ad terrorem sceleratis incutiendum,
vel ad utrumque. Qui aliter sentiunt, nae1
illi magno rerum publicarum ac religionum detrimento peccandi licentiae
indulgere videntur.


1. Alii: ne.


TORALBA: Qui semel improbitatis fines transierunt, graviter et
imprudenter impios esse oportere putant, ac terrores istos imperitis ac
mulierandis propositos arbitrantur. Caeteri qui tormentorum inferorum
cruciatus pro veris habent, desperatione fracti, veniam se posse
consequi diffidunt et in perpetua improbitate consenescunt, ut de
Caino1 proditum est, qui gravius se peccasse
querebatur, quam ut veniam consequeretur.


1. Gen. 4, 5 sqq.


FRIDERICUS: Ego Christi verba non tam ad terrorem, sed etiam ad rei
veritatem statuo pertinere, quoniam infinita quadam poena plectendus
est, qui peccatum infinitum commisit. At qui peccat in Deum, profecto is
infinitum quicquam peccat.1


1. Lomb. lib. 3. sentent. dist. 19. lb. Scotus.


TORALBA: Hac quidem ratione non modo omnia peccata sunt infinita, quia
semper in Deum peccatur, sed etiam aequalia, quoniam omnia infinita
inter se sunt aequalia, nihil enim quod infinitum sit, suscipit
intensionem aut extensionem, magis aut minus. Item illud sequeretur,
infinitum malum infinito bono contrarium esse, et actu duo essent
infinita, contra perspicuas naturae demonstrationes, quas superius
attigimus. Quare1 nec sententiam illorum
probare possum, qui Deo nihil quidem formaliter contrarium esse
testantur,2 ut eorum verbis utar, sed
virtualiter tantum.3 Oportet enim mali vim ac
potentiam infinitam summo ac infinito bono exaequari, quod naturae decus
ac majestatem mirabilemque concordiam perpetuis bellis conturbaret,4

cum item contraria sint sub eodem genere, Deum quoque generi subjungi
oporteret. Quae cum absurda sint, sequitur nullum peccatum esse
infinitum, ac verius diceretur, sceleratorum mentes penitus interire
post exacta supplicia, ut Jobi verba declarant: Ut calor nives,
inquit, sic flagitiosos infernus consumit.5


1. Alii: Quanquam. 
2. Alii: fatentur. 
3. Scotus II. dist. 2. qu. 2. 
4. Alii: conturbare. 
5. Jobi 24, 19.


FRIDERICUS: Ex eo quod gehennae incendio dignus pronunciatur Christi
sententia, qui fatuum quemquam appellavit, sequitur, omnia peccata esse
aequalia et mortifera, Deo judice, ea tamen proposito levius puniri.


SENAMUS: Eadem erat Draconis sententia, qui et parricidam et qui furto
pomum decerperet, capitali supplicio exaequavit. Atheniensibus vero de
legis acerbitate querentibus reposuit, graviorem capitali poenam, si
quam haberet, parricidis se fuisse allaturum. Itaque Demosthenes
apposite leges illius sanguine esse scriptas dixit.


SALOMO: Jam pridem Stoicorum de peccatis aequalibus opinio refutata
jacet. Et quidem divina lex, omnium optimarum legum exemplar singulare,
pro facinoris magnitudine poenarum gravitatem irrogavit. Qui falsum
testimonium tulit, eadem poena obstringitur, quam in alium derivare
conatus est, sive ad levissimam pecuniae mulctam, sive ad capitalem
poenam testimonium pertineret. Sunt autem poenarum gradus septem in
pandectis1 Ebraeorum: lapidatio, combustio,
capitis truncatio, suffocatio, excidium, repentina mors, verberatio
nervis bubulis2 inflicta,3 quae ictibus ad summum quadraginta definitur lege divina,
ne quis ictibus contrucidatus plane inutilis reddatur. Excidium
appellant מָוֶת, i.e. cum ante
constitutum vitae terminum quis moritur ultione4 divina. Quo pertinet illud, quod saepius in sacris
litteris occurrit: Excidentur e populo suo qui hoc facient, quod
Christiani theologi pro sempiterna damnatione falso interpretantur. At
cum poena divina peccato semper levior sit, si poena esset infinita,
gravior esset poena delicto et acerbitas commiseratione dignior, contra
quam locis omnibus scripturae docemur. Si igitur peccato supplicium
levius est sive temporis extensione sive doloris intensione, constat,
infinitum dici non posse.


1. Lib. 8. tract. V. Talmud. 
2. In alio legitur: puris. 
3. Alius: inficta. 
4. Alius: ratione.


CORONAEUS: Aliud est, poenam mereri, aliud infligi. Non enim si
sempiterna supplicia Christi veri Dei judicio mereatur, qui quenquam
fatuum appellavit, propterea sequitur, ob id aeternas poenas
luiturum.


TORALBA: Ac si poenarum est aequalitas, profecto est etiam aequalitas
flagitiorum. Item sempiternum supplicium, si non doloris intensione,
tamen extensione temporis est infinitum. At omnia omnium peccata, si in
eundem actum cumularentur, nihil tamen infinitum efficere possent, nec
item actio et passio infinita in creaturam finitam cadere ullo modo
potest. Cum igitur creatura, quae semper est finita, poenam doloris
intensione aut temporis

extensione infinitam perpeti non possit, cum origine et occasu creaturae
omnes concludantur, sequitur, sempiterna supplicia nulla fore. Ob id
forsitan Origenes daemones tandem aliquando salutem adepturos
affirmavit.


FRIDERICUS: Haec haeresis jam pridem theologorum sententiis est et
calculis omnibus rejecta et repudiata.


SENAMUS: Cum absurda sit peccatorum aequalitas et peccatorum infinita
gravitas, cum etiam legibus et divinis et humanis alia sint aliis
graviora delicta, nec tamen illa sint omnino multa, quippe aut
benefactis consequentibus, aut poenis aut aliqua satisfactione oporteat
aboleri, atque omnia omnium facta in judicium deduci, ut ecclesiastes
orationem concludit, sequitur necessario, varias esse poenas, varia
quoque genera praemiorum, nec improbos omnes iisdem inferorum poenis,
nec item bonos iisdem coelestibus praemiis exaequari. Quod satis innuit
Paulus,1 cum sidera quidem alia aliis
lucidiora scribit atque eandem esse beatorum conditionem.


1. 1 Cor. 15, 41.


CURTIUS: Duplices sunt exitus animarum, aliis quidem ad vitam beatam,
aliis ad supplicia sempiterna, tertium nihil est. Id autem pluribus
scripturae sacrae locis1 confirmari potest,
in quibus haec saepius occurrunt, aliis ad vitam, aliis ad exitum
sempiternum viam patere. Qui crediderit, salvus erit; qui vero non
crediderit, condemnabitur.2 Quodsi ab inferis
ad superos omnia munita essent, cur Christus Abrahamum de coelo ad mali
divitis querelas sic induceret loquentem:3
Ingens est hiatus inter nos et vos, ut neutri ad alterutros transire
possint. Cur item Augustinus:4 Binae
sunt, inquit, habitationes, una in igne aeterno, altera vero in regno
aeterno. Item alibi: Fides catholica credit regnum coelorum, secundum
Johannem; tertium penitus ignoramus.


1. Matth. 25. Marc. 3. Luc. 10. 2 Thess. 1. Ebr. 6. Marc. 16.
Joh. 3. 
2. Marc. 16, 16. cf. Hebr. 10, 39. 
3. Luc. 16, 26. 
4. Contra Pelagium l. V.


OCTAVIUS: Certe Ismaëlitae duas tantum sedes animalium immortalium
statuerunt, ex Azora Alcorani 45, alteram quidem deliciarum ac
voluptatum, alteram cruciatus ac dolorum, mediam nullam putant.


SENAMUS:1 At occidentales Indi praeter
inferos ac superos purgatorium quendam locum esse praedicabant, non
flammis et ignibus noxium, sed frigoribus gelidissimis. Quae persuasio
ab radice convellit quaestiones eorum, qui negant purgationis ignes sine
materia subsistere, aut materiam inveniri, quae quasi lapis ἄσβεστος καὶ ἀμίαντος, alumen
plumaceum vulgo appellatur2 nullis ignibus
limari3 aut absumi possit, quia frigoris
nulla vis est consumendi.


1. Deest in alio codice. 
2. Alii: vulgus appellat. 
3. Alius: liquari.


TORALBA: Inepte dicam an inique philosophantur, qui materiam purgatoriis
ignibus sempiternam esse negant, videmus enim Aetnaeos ignes et
incendium Hiberniae, Islandiae, Peruanarum1
atque Australium regionum,

quae terra ignea a perpetuis flammis nomen traxerunt, quibus materia non
deficit.


1. Alius sine dubio false: Romanorum.


CORONAEUS: Undenam igitur tot ac tam diuturna pabula flammarum?


TORALBA: Equidem putavi, aliquando ab aquis subterraneis saxa
continenter irrigantibus alimenta suppeditari, quemadmodum in fornacibus
lapis gagates pingui materia concretus ardentius urit aqua superfusa,
sed adipe lapidis penitus exusto1, nihil
amplius aqua proficit2, neque enim ignis
pascitur aqua, sed uligine pingui, alioquin moles aquarum jampridem
incendio consumta fuisset. Itaque videmus ab Aetna lapides spongiosos,
quos pumices vocant, eructari, exusta materia pingui, ac nihilominus
incendia durare.


1. Alius: deusto. 
2. Alius: perficit.


OCTAVIUS: Sed ut a physicis ad metaphysica redeamus, consentaneum est,
varia esse pro scelerum varietate genera poenarum, sive immortalis
anima1 diuturnitate temporis sive doloris
acerbitate sive ardoribus sive horrore frigoris sive caligine tenebrarum
sive odorum teterrimo foetore sive perturbationibus secum
dissidentibus2 sive ministeriis foedissimis
ac vilissimis plus minusve plectatur. Est autem3 divina quaedam vis ubique terrarum diffusa, quae
improborum impietatem ulciscitur, nec usquam inulta scelera esse
possunt, ne hominis cruci affixi fiducia latebrae flagitio quaerantur.
Illud autem perspicuum est, improbos homines saepissime post diuturnam
et in omnibus voluptatum generibus exactam vitam sine ullo sensu doloris
interire4, tametsi viri boni saepe in
carceribus et cruciatibus moriantur, cum maximo luctu bonorum: hos5 ad vitam meliorem, illos ad supplicia denotari
consentaneum est, ut Salomo innuit, cum dicit6 quosdam de vinculis et carceribus ad regnum, regem vero
ad inopiam pergere. Oportet igitur exstare supplicia quaedam post hanc
vitam, quibus improbi plectantur; neque enim Deus judex aequus
videretur, si tam multa flagitia relinqueret inulta et virorum
illustrium atque optimorum delicta omnia ulcisceretur, quamdiu spirant
in terris. Quodsi non sunt supplicia sempiterna omnibus flagitiis post
hanc vitam proposita, oportet esse temporibus ac locis terminata, quibus
exactis aut moriendum mentibus est, aut beatius jucundiusque vivendum,
quia tertium nihil cogitari potest.


1. Alii: mortales animi vel mortuorum animi. 
2. Alius: discedentibus. 
3. Alius: enim. 
4. Job. 21. Jerem. 12. Psalm. 36, 38. 73. Habac. 1. 
5. Alius: quos. 
6. Eccles. 4, 14.


TORALBA: Vetus est et ab omni antiquitate tracta opinio1, animos eorum, qui sese corporeis voluptatibus dediderunt
eorumque impulsu jura divina et humana violarunt, corporibus elapsos
circa terram volutari ac cruciari, nec in coelestem illum locum ac sedes
beatorum, i.e. ut Plato2 loquitur εἰς καθαρὰν οἴκησιν, nisi multis
exagitatos saeculis reversuros. Itaque

veteres praeclare cum iis agi putabant, eosque malis ingentibus eripi,
qui poenas in terris, tantisper dum hoc spirabile lumen hauriunt,
graviores dedissent, sicut idem Plato scribit: τὴν
δίκην διδόναι μεγίστου κακοῦ ἀπαλλαγὴν πονηρίας εἶναι.
Ex quibus sententiis
significabant, nec inulta scelera, nec supplicia fore sempiterna.


1. Alius: ratio. 
2. In Phaedone.


CURTIUS: Si purgatorios ignes aut gelidissima loca poenis subeundis ac
peccatis expiandis statuamus, ut hinc aditus muniatur ad beatorum sedes,
prospiciendum nobis erit, ne infinita genera suppliciorum apud inferos
admittamus, abhorret enim universa natura infinitatem. Praestat igitur,
duo tantum loca statuere, unum praemiorum, alterum poenarum.


CORONAEUS: Si qua immortali Deo juris ac justitiae cura est, quam summam
esse confidimus, in extremo vitae spiritu poenitentium scelera non
quidem abolitione1 penitus deleri, sed
quodammodo extenuari2 confitendum sit. Demus
enim duos homines, alterum illustri virtute ac pietate totum vitae
tempus floruisse3, nihil unquam injuriae
fecisse, ac ne praemiorum quidem ulla spe Deum aeternum, sed divini
amoris solo intuitu coluisse, in quo justitiae consummata perfectio
consistit, ad extremum tamen in adulterio deprehensum, sine poenitentia
caesum esse; alterum vero stupris, adulteriis, caedibus, parricidiis,
contumeliis ac impietate summa erga Deum totam vitam exegisse, extremo
tamen spiritu poenituisse vitae ante actae et humili scelerum
confessione peracta exspirasse. Hunc quidem Curtius ac Fridericus in
altissimas beatorum sedes ab angelis subvehi credunt, illum vero
aeternis inferorum suppliciis cruciari. Perpendite, si quid injustius
decerni possit?


1. Alius: absolutione. 
2. Alius: exterminari. 
3. Alius: peregisse.


CURTIUS: Haec vetus est Israëlitarum querela, qui Deum iniquitatis
insimulare non dubitarunt ob eam causam. At ille per vatem:1 Anima, inquit, quae peccaverit, ipsa morietur,
nec filius sustinebit scelera parentis, nec parens flagitia filiorum.
Quodsi aversus impius a flagitiis omnia edicta mea amplexatus fuerit,
judicium et justitiam, vivet ille quidem, nec praeterita peccata illius
commemorabuntur. Ita quoque si justus converterit se ab integritate ad
impietatem, superiorum virtutum nulla futura est commemoratio, sed in
peccatis suis morietur. Vos tamen dixistis: Judicia Dei non sunt aequa.
Audite, domus Israelis, num judicia mea aequa non sunt? Num vos potius
aequi non estis? Ex his sequitur, duos tantum esse exitus
animorum.


1. Ezech. 18, 19 sqq.


SALOMO: Non dixit Ezechiel impium illum omnibus flagitiis ac sceleribus
detestabilem, si extremo spiritu piguerit vitae ante actae, salutem
adepturum, sed si reversus ab impietate juste vixerit, Deum superiores

impietates obliturum, nec item virum integerrimum, qui extremo vitae
momento scelus admiserit1, propterea
suppliciis sempiternis torquendum, sed ita demum exitio periturum, si ad
impietates et improbitates totus deflexerit.


1. Alius: admisit.


CORONAEUS: Ego illum, quem poenituerit scelerum, purgatoriis ignibus
expiatum iri confido, idque non modo sacris litteris1, sed etiam ipsius Martini Lutheri2 autoritate fretus.


1. 2 Macc. 12. Mal. 3, 12. 1 Cor. 3. Phil. 2. 2 Tim. 1. Joh. 5.
Apoc. 5. 
2. Lutheri resol. conclus. 10.


SALOMO: Ego poenitentiam illam extremo vitae spiritu nihil profuturam
sceleratis opinor.


CORONAEUS: At qui sacerdotis potestate divinitus ei tributa veniam
consecutus est, eum tamen a culpa liberum esse credimus.


SALOMO: Nihil exsecrabilius mihi videtur, quam sacerdotes ecclesiae
Romanae veniam scelerum sibi arrogare aut confitentibus peccata
ignoscere, cum id uni aeterno Deo pro jure suae majestatis
conveniat.


CORONAEUS: At Christus hanc apertissime discipulis potestatem largitur,
ut quaecunque vincirent et solverent in terris, eadem forent soluta et
colligata in coelis1.


1. Matth. 15, 19. 18, 18.


CURTIUS: Nescio quamobrem Romani pontifices haec verba ligandi et
solvendi detorserint ad scelerum abolitionem, nisi quod augustiores se
fore putarunt, si in jure divinae majestatis nulli creaturae
communicabilia involarent et ex indulgentia vitiorum omnium infinitam
auri vim corraderent. Ut quidem videmus illos ignoscere non tantum
admissa scelera, sed etiam admittenda, cum legibus divinis et humanis
non sine ingenti mercede solvant imperitos, nec leviorum, sed
robustiorum impietatum veniam saepissime soluta pecunia largiantur.
Inde1 venalium indulgentiarum pontificiis
nundinationis copia, inventum Gregorii pontificis Romani, quae paulatim
infinitum acceperunt incrementum, ut interdum mille annorum veniam isti
largiantur2.


1. Caetera haec interlocutoris verba desunt in alio codice. 
2. Liber de taxis Cancellariae, c. de absol. et
dispensationibus.


CORONAEUS: Culpa quidem ignoscitur, quo minus sempiternis suppliciis
teneantur, qui poenituerunt, sed purgatoria flamma expiati, ut Paulus
ipse loquitur1, vitam aeternam aliquando
adipiscantur2.


1. Alius: pollicetur. 
2. 2 Thess. 2, 8.


CURTIUS: Ego poenitentibus sceleraque Deo confitentibus vitam coelestem
patere judico, sine expiationis ignibus, qui nulli sunt, sed lotis
vestibus pretiosissimo Christi Dei cruore1 ac
lavacro, quo nos lavit ab omnibus flagitiis, ad nuptias coelestes
acciri. Alioqui incongruum esset, eum quem ad convivia nuptiarum
solennium excipere voles, ante verberibus, sectionibus, tormentis,
ustionibus, crudelissime torquere.


1. Apoc. 1, 5.


TORALBA: Hypothesis superior a Coronaeo proposita eo pertinet, ut ab
utroque merita supplicia prius exigantur, antequam sordidatos peccatorum
maculis in sanctissimas angelorum aedes intrudi fateamur.



SALOMO: Ita quod sentio, nullum esse scelus inultum, ultionem vero,
quamdiu hic vivitur, praestabiliorem fore, ut sapientiae magister
significat his verbis: Ecce justis in terra expenditur, quanto magis
peccatoribus?1 i.e. a justis poenas
improbitatum exigi, quamdiu hic vivitur, a sceleratioribus autem post
mortem, utrosque tamen levius quam pro merito plecti. Nam si pro merito
omnia delicta exigerentur et supplicia decernerentur, ecquis ea perpeti
posset? Sed resipiscentia pleraque peccata abolentur aut levissime
puniuntur, eoque magis, si ad resipiscentiam accedant praeclarae
virtutum actiones, officia erga pupillos, viduas, peregrinos et summa
erga tenues benignitas.2 Itaque Daniel regem
Nabochodonosorem hortabatur, ut poenas divino judicio decretas
benignitate dilueret, cum nulla re peccata citius aboleantur.3 Tametsi enim veniam precantibus ac poenitentibus
ignoscat, non tamen impunitos fore testatur, his verbis: purgando nos
purgabit; quod David Kimchi sic interpretatur: Deus ignovit, punit
tamen quodammodo, tametsi Rabbi Abraham et Chaldaeus interpres penitus
ignosci putent, quod de culpa interpretandum est. Quum enim rogatione
Mosis se ignovisse dixisset nihilominus declarat, se populi scelus ac
diffidentiam ulturum4, uti fecit; omnes enim
qui ex Aegypto egressi fuerant, duobus exceptis, in deserta solitudine
perierunt. Item Davidi poenitenti ignoscit5,
poenam tamen irrogavit, tum adulterini filii morte, tum etiam incestibus
ac adulteriis liberorum.


1. Proverb. 11, 31. Ecclasiast. (Sirach) 12, 4. 6. Nahum.
1, 2. 
2. Ezech. 18, 8 sqq. 
3. Daniel 4, 24. 
4. Numerorum 15, 30. 
5. 2 Sam. 11, sqq.


OCTAVIUS: Scelerati quidem bonorum caede pascuntur ac diuturnam saepe
vitam in summa bonorum ac voluptatum omnium affluentia transigunt, quae
praemia sunt eorum, quae ab illis recte gesta fuerunt, ne ullum exstet
benefactum, cui Deus justam non retribuat mercedem et quidem meritis
majorem, quia nemo fere tam improbus est, qui nihil boni gesserit. De
utrisque vero, probis inquam et improbis, jam mortuis ita scribit
sapientiae magister:1 Prodibunt,
inquit, impii praeteriti scelerum suorum recordatione. Tum justus
coram oppressoribus suis stabit, cujus aspectu scelerati pavore percussi
et inopinato stupore ac doloribus afflicti exclamabunt: an ille est,
quem ludibrio habuimus olim; stulti qui vitam ejus insaniam et exitum
putavimus ignominiosum. Itane in albo filiorum Deorum conscriptus est et
inter sanctos sortem adeptus? At nobis opes et superbia nil
profuerunt.


1. Sap. 5, 1-5.


SENAMUS: Est verum genus eorum, qui quod bestiarum more nullam omnino
aut divinorum aut humanorum curam habuerint, corporis ac animi occasum
simul pati dicantur. Deus enim utrumque necare potest1.


1. Psalm. 42 (41), 5. Matth. 10, 28.



CURTIUS: De his quidem statuere difficile est, eorum tamen animas, qui
non innocentem bestiarum more vitam transegerunt, sed facinoribus et
flagitiis vitam contaminarunt, non prius morituras confidimus, quam
justissimas dederint poenas detestabilium improbitatum. Quo pertinent
extrema Esaiae verba1: Videbunt,
inquit, cadavera eorum, qui a me defecerunt, quoniam vermis eorum non
morietur et ignis eorum non exstinguetur, sed omnibus fastidio sunt
futuri. Quibus verbis sempiterna eorum supplicia fore testatur.



1. Jessiae 66, 24.


SALOMO: Rabbi Elieser planius aliquanto: Certo scis, inquit, omnia dicta
factaque hominum justis suis ponderibus exigenda, nec te in fraudem
impellat malus genius, quasi sepulcrum tibi sit securitatis ac
impunitatis1 perfugium futurum, stabis enim
coram aeterno Deo, judice totius orbis.


1. Alius: immunitatis.


CURTIUS: Magnam vobis gratiam debet ecclesia Romana, quod purgatorios
ignes pene exstinctos argumentorum vi atque eloquentia1 videmini excitavisse. Nam in iis ignibus legatorum2 ac donationum vis prope immensa, quasi in causa
non tantum impulsiva, ut jurisconsulti loquuntur, sed etiam finali
consistere videtur, ut scilicet sacrificia missarum anniversaria fiant
pro salute animae testatoris.


1. Alius: eloquentiae ardoribus. 
2. Alius: legationum.


FRIDERICUS: Etiamsi demonstratione perspicua planum esset, post1 hanc vitam expiari scelera improborum ultricibus
flammis, non propterea tamen sequeretur, sacrificia mortuis
profutura.


1. Deest alibi.


CORONAEUS: Cur non?


FRIDERICUS: Quoniam divina decreta vetant. Qui, inquit Ambrosius1, non accipit hîc veniam peccatorum, illic non
erit. Non erit autem ei, quod ad vitam aeternam noluerit pervenire. Item
Cyprianus2: Quando isthinc excessum fuerit,
non poenitentiae relinquitur ullus, nec sanctificationi locus. Hîc vita
amittitur aut retinetur. Item Augustinus3:
Post hanc vitam id quisque habiturus est, quod in ea conquisierit; nunc
misericordiae, post judicii tempus erit. Item Hieronymus4: Cum ante tribunal Christi veneris, inquit, nec Jobus nec
Daniel pro te orare poterunt. Item Chrysostomus5: Simul discesserimus, hinc non est in nobis situm
poenitere aut delere peccata. Item qui in praesente vita peccata non
eluet, nullam postea consolationem habiturus est. Atque eo pertinet
Salomonis dictum de arbore caduca, quae eo quo ceciderit loco, sive ad
Aquilonem sive ad Austrum, illic perpetuo residebit6.


1. Libro de bono more. 
2. Contra Dem. 
3. Ad Maced. ep. 54. 
4. Homil. X in Joh. qu. 2 et 13. 
5. Conc. 2 de Lazaro. ad Ebr. 2. Rom. 4. 
6. Eccles. 11, 3.


CORONAEUS: Ne vobis theologis theologos opponam, satis est sacrae
scripturae locum de Maccabaeis singularem denotare1: Nisi, inquit, revicturos sperarent, qui mortui
sunt, frustra pro mortuis vota

conciperentur. Itaque Judas princeps Judaeorum mortuos pro
patriae salute, solennibus sacris expiari jussit, ut peccatorum noxa
solverentur.


1. 2 Macc. 12, 40. sqq.


CURTIUS: Libri Maccabaeorum non modo ab Ebraeis, sed etiam ab omnibus
veteribus christianis theologis inter ἀπόκρυφα censentur et sanctissimis
Laodicaeensis synodi1 decretis repudiantur.


1. Const. 55.


CORONAEUS: At posterioribus conciliis, ipsiusque Tridentinae synodi
decretis, quasi sacratiores probantur mirum in modum.


TORALBA: Ego quidem non modo theologorum1 et
academicorum auctoritate, sed etiam argumentis certissimis animorum
purgationes et expiationes scelerum post hanc vitam fore non dubito. Sed
ut votis aut rogationibus ullis eluantur, probare nullo modo possum. Nec
vero Plato2 quicquam perniciosius aut
capitalius hominum generi persuaderi posse scribit. Nam quo quisque
sceleratior exstiterit, quo majores opes furtis aut rapinis pupillorum
ac viduarum congesserit, eo confidentius alienis precibus ac sacrificiis
flagitiorum suorum diritatem dilui putabit.


1. Athanasius. Cyprianus. Hieronymus. Epiphanius. Augustinus l.
15 c. 15. de civ. Dei. 
2. De legibus.


SALOMO: Legibus divinis saepe admonemur, nullis sacrificiis improbitates
expiari1 praeterquam eas, quae errore
probabili admittantur; direpta vero bona praesertim egentium, viduarum
ac pupillorum quasi flagrans incendium absumunt rapientium opes omnes.
Quae cum ita sint, quis putet, sacrificia ulla aut preces mortuis
proficere posse?


1. Desunt in aliis codicibus.


CORONAEUS: Si nihil proficiunt mortuis viventium rogationes, cur Judaei
mortuos in sepulcra deferentes canerent suam1
השֻובה
(accubationem) in qua his verbis utuntur:
Spiritus domini quiescere faciat N. in horto Eden, in pace, ipsum ac
omnes defunctos Israëlitas, ad cujus precantis vocem populus respondet
Amen! Cur etiam Augustinus pro matre Monica sic precatur: Dimitte,
domine, dimitte, obsecro, ne intres in judicium cum hac?2 Cur etiam Muhammedistae ipsi, qui supplicia inferorum
quidem sempiterna fore credunt, tam ardenter precarentur ut amici vita
defuncti ab interrogatione utriusque angeli atri eripiantur?


1. Alius addit; sacerdotes cantionem. 
2. Alius: ea.


OCTAVIUS: Ista quidem precatio fit a Muhammedistis, priusquam judicium
subeunt, non quod judicio semel damnatos unquam eripi putant.


SALOMO: Nec Maccabaeorum, nec Augustini autoritatem moror; nos vero nec
anniversariis solennibus, nec sacrificiis, nec rogationibus illis utimur
pro animis defunctorum, quia scimus nihil profuturum sed illa
השֻובה1 nihil aliud est,
quam vox optantium, ut beati sint amici, propinqui, parentes.


1. Alius: cantio.


CORONAEUS: Si dubia res esset, an mortuis viventium vota proficiant, ut
quidem prodesse confido, nonne tutius tamen foret id facere,

quod mortuis nihil nociturum sit, quam illos dubia spe flammis
cruciandos deserere? Nam ut sapientes vetant id facere, quod dubites
justum sit, necne? ita quoque jubent nos id facere, quod dubites,
profuturum sit, necne? Ac propterea laudatur Cato Censorius, qui de
animarum immortalitate disputans, quorum vim et sensum exstingui morte
putabant levissimi quidam Epicuraei: Si1,
inquit Cato, in hoc erro, quod immortales animos esse credo, hunc
errorem, quo delector, quamdiu vivo mihi eripi nolo, sive mortales sint
animi, ut minuti quidam philosophi putant, non vereor, ut illi mortuum
me irrideant. Quanto nos accuratius ac libentius pro amicis mortuis
supplicare debemus, si certum est, ut spero, Romanam ecclesiam a pietate
vera aberrare non posse.


1. Alibi: Quodsi.


SENAMUS: Ego a pontificibus Romanis1 didici,
haereticum esse neminem, qui ex duabus vel pluribus inter se de
religione discrepantibus doctorum virorum sententiis, utram libet,
tueatur.


1. Innocens IV. in c. Si invitaveris de constitutione Thom ...
lib. 4 sent. dist. 3. qu. 2 etc. si per duos, de Simonia.


CORONAEUS: Ita quidem opinor, si disputatio est
περὶ τῶν ἀδιαφόρων,
non tamen si de summa religionis aut de fidei capitibus quaeratur.


SENAMUS: At in eo ipso controversia gravis est, quae sint capita fidei?
Nam Sorbonici theologi duodecim Christianae fidei capitibus centum
viginti subrogarunt et capitalibus suppliciis addixerunt, qui contra
sentirent, inter quae capita illud etiam conscriptum est, beatum Petrum
non Petrum, beatum Paulum non Paulum dici oportere.


TORALBA: Video Judaeos a Christianis, Agarenos ab utrisque de summa
religionis dissidere, graves etiam Agarenos inter ipsos controversias
fidei existere, nec pauciores1 centum viginti
haereses a Tertulliano et Epiphanio inter Christianos commemorari, nec
tantum haereticos majorum gentium a se invicem dissidere, verum etiam
eos, qui plus caeteris sapere videntur, Damascenum inquam a Chrysostomo,
Cyprianum a Tertulliano, Epiphanium ab Eusebio, Hieronymum ab Augustino,
Gregorium ab Hieronymo, Origenem a caeteris, Abaelardum a Bernhardo,
Thomam a Scoto, Henricum a Durando, Albertum ab Henrico et postremo
quemque superiorum scriptorum sugillare. Quin etiam magistrum
sententiarum haeresium viginti quinque a junioribus Sorbonicis denotari,
Graecos Christianos a Latinis, Romanos a Germanis, Helveticos et Gallos
ab utrisque, Lutherum a Zwinglio, Calvinum a Stanckaro, Bezam a
Castellione, in summa fere singulos a singulis, ut omnes ab omnibus,
mutuis maledictis et execrationibus refutari. Ac tametsi Judaei suae
religionis puritatem constantia majore tueri videantur, orientales tamen
ab occidentalibus in ritibus discrepant. Quae cum ita sint, nonne
praestat simplicissimam illam et antiquissimam eandemque verissimam
naturae religionem, uniuscujusque mentibus ab immortali Deo insitam, a
qua

dissidendum non erat, amplexari, illam inquam religionem, in qua Abel,
Enochus, Lothus, Sethus, Noëmus, Jobus, Abrahamus, Isaacus, Jacobus, Deo
carissimi heroës vixerunt, quam inter tot ac tam varias opiniones
incertum quemque vagari, nec habere certam animi sedem, in qua
acquiescat?


1. Alius: potiores.


SALOMO: Si heroibus illis similes essemus, nihil ritibus ac caerimoniis
opus esset, plebem vero ac vulgus ignarum sine ritibus ac caerimoniis
nuda verae religionis assensione contineri, vix ac ne vix quidem fieri
potest.


CURTIUS: Caerimoniarum multitudo mihi non placet, quae veri Dei cultum
evertit, ut paganorum et qui propius a paganis absunt, Catholicorum.


OCTAVIUS: Non video de toto genere religionum, quae purioribus
caerimoniis1 Deum aeternum colendum sibi
proponat quam Ismaëlitarum.


1. Alius: quae potioribus ceremoniis puriis.


SALOMO: Sed jam de via deflexerunt ac sepulcra Naphissae1 Muhammedis, ac nescio quorum2
prophetarum, continuis peregrinationibus fatigant. Judaei solas divinae
legis caerimonias, non hominum arbitrio confictas, cum veri aeterni Dei
cultu sic amplectuntur, ut plebis animos aeque ac eruditorum facile in
officio sine ullis sacrificiis contineant.


1. Alii: Navissae. 
2. Alius: quot.


CORONAEUS: Veram religionem Romanos pontifices jam inde a Christo Deo
vero et sanctissimis apostolis ac discipulis continua serie posteritatem
docuisse confido ac suae dignitatis splendorem ac decus inter
haereticorum, Judaeorum ac Turcarum, Paganorum, Epicuraeorum naufragia
constanti fide tueri. Et quoniam id vobis persuaderi non potest, quod
tunc fore non despero, non desistam, verum Deum et hominem Christum
ejusque inviolabilem parentem, virginum decus, omnes angelorum legiones,
martyrum, confessorum ac beatorum omnium ordines obsecrare, ut Deum
aeternum vobis propitium reddant ac pro vestra omnium salute rogationes
ferant.


1. Ita omnes.


Footnote reference number missing: may be anywhere in the three
paragraphs between preceding and following footnotes, or may refer
to overall paragraph sequence.


SALOMO: Magnam profecto gratiam Coronaeo pro tot ac tam multis
beneficiis ac potissimum pro sua erga nos pietate singulari et caritate
debemus, quam vicissim imitari nos oportet, ac singulos pro singulis
supplicare Deo aeterno, ut nos in rectum salutis iter, omnibus errorum
vepribus ac spinis purgatum, deducat.


FRIDERICUS: Qui de sua religione dubitat, vera sit necne, aut qui falsam
pro vera profitetur, nec pro caeteris utiliter vota facere posse
videtur; qui vero certus ejus religionis, in qua sit acquiescendum, si
veram habet, utiliter quidem pro aliis, non item pro seipso supplicabit,
aut in rectum iter, quod securius tenet, Deo praelucente
ingredietur.


SALOMO: Nullus unquam mortalium certior fuit de voluntate divina, quam
Moses, qui tametsi Dei leges ad populum tulisset, attamen precibus
fusis: Ostende, inquit1, mihi vias
tuas, ut cognoscam te. Item David, divinarum legum peritissimus
interpres: Vias tuas, inquit, ostende

mihi2; qui tamen alibi dixerat3: Notas mihi fecisti vitae vias, ut scilicet
Deus illis praeluceret ad arcana legis intelligenda. Nam
quadragesimo post anno quam lata lex erat, Moses coacta populi concione,
illud etiam4 addidit: Non dedit Deus vobis
cor ad intelligendum, nec oculos ad videndum, nec aures ad audiendum
hactenus.5 Ex quo intelligitur, sine ope
ab luce divina Dei leges aut jussa intelligi aut percipi non posse.
Itaque vates lyricus exclamans6:
Revela, inquit, oculos meos, ut intueri possim admirabilia
tuae legis arcana. Quanto nos igitur studiosius quam illi preces
mutuas ad Deum immortalem fundere debemus, in tanta opinionum de vera
religione discrepantium varietate.


1. Exod. 33, 13. 
2. Psalm. 76, 48. 
3. Psalm. 5, 26. 86. 
4. Deuteron. 5, 29. 
5. Deest in alio codice. 
6. Psalm. 119, 18.


SENAMUS: Quid vetat igitur, quo minus omnes simul ac semel pro omnibus
ardenti animo illud ab immortali Deo precemur, ut recta via pergamus, si
modo veram nacti sumus, sin a vera via sive vita defleximus, divina
bonitate praeeunte dirigamur. Nam ut bellica tormenta sigillatim emissa
non tanta vi quatiunt arces, quam si multa simul eodem impetu ferantur:
ita preces multitudinis1 coelum ipsum tanto
impetu feriunt, ut ipsi Deo vim afferre videantur.


1. Alius: precum multitudines.


SALOMO: At unius hominis integerrimi oratio plus habet apud Deum
ponderis ac momenti, quam populi totius, ut quidem Moses, Samuel et
Elias saepe declaraverunt, quoniam etiam in multitudine unius impietas
caeteris obest, preces tamen bonorum semper exaudiuntur.


OCTAVIUS: Multitudinis quidem rogatio efficax est, si mente sincera Deum
aeternum appellaverit; sin pro vero Deo falsum colat, aut creatori
creaturam cultus communione conjungat, idem illi objici possit, quod
Elias populo1: Quousque claudicabitis mox
in hanc, mox in illam partem? Si Bahal rex est, hunc colite etc.
Idem sacerdotibus Bahalem contentissima voce acclamantibus:
Altius, inquit, exclamandum est, quia Bahal vel sopore, vel
rationibus domesticis implicatur.2 Pejus
etiam si dubitent, Deus sit necne, quem interpellant, quoniam dubitatio
in cultu divino semper impietatis opinionem affert. Quid enim ferat3 Athesani4 theologi
amuletum, quod adoraturus hostiam siligineam, quam dubitent consecrata
sit necne, quod manibus contrectat: Si Deus es, inquit, adoro te, sin
minus, non adoro.


1. 1 (3) Regum 18, 21. 
2. 1 (3) Regum 18, 28. 
3. Alibi: Quid referat. 
4. Alius: Astesani.


SENAMUS: Omnes homines, quantum quidem opinor, Deum deorum omnium
parentem agnoscunt, ac tametsi plerique communicatis honoribus creaturas
cum creatori copulant, principem tamen confitentur, quem Porphyrius et
Plato1 τῶν θεῶν πατέρα καὶ
παντοκράτορα vocant, quem Octavius,

Salomo, Toralba, unice caeteris omniis repudiatis, colendum proponunt,
Fridericus et Curtius caetera quidem omnia assentiuntur, hoc tamen
differunt, quod Deum illum naturae parentem vel, quod idem, filium ejus
coëssentialem, coaeternum carnem humanam in utero virginis induisse
contendunt ac pro generis humani salute mortem pertulisse; in caeteris
prope consentiunt, excepta coena, confessione et statuis; Coronaeus2, ut religiosissimus est, ne latum quidem unguem
ab ecclesiae Romanae caerimoniis putat esse discedendum. Ego vero, ne
usquam offendam, omnes omnium religiones probare malo, quam eam, quae
fortassis vera est, excludere.


1. περὶ ἀποχῆς
τῶν ἐμψυχῶν. 
2. Alius addit: vero.


SALOMO: Mallem ego, Sename, calidus esses aut frigidus, quam in
religione tepidus. Quanquam quî fieri potest, omnium religiones simul
tueri, i.e. confiteri aut credere Christum Deum esse et negare Deum
esse, morte affectum et supplicio ereptum, panem Deum fieri et non
fieri, quae per naturam simul stare non possunt.


SENAMUS: Ego nec assentiri leviter nec temere negare volo, quae inter
theologos dubia disputatione contravertuntur, sed Pauli1 sententiam sequi praestabilius duco: Factus sum,
inquit, Judaeis Judaeus, Ethnicis Ethnicus et iis qui lege vacant,
quasi legis expers essem. Omnibus omnia factus sum, ut omnes lucri
facerem. Itaque gratissima mihi visa est Hierosolymitanorum civium
concordia, ubi tamen sunt octo christianae sectae, Latini, Graeci,
Jacobitae, Armenii, Gregoriani, Coptitae, Abyssini, Nestoriani, exin
Judaei, Muhammedistae, et sua cujusque sectae templa, in quibus sacra
seorsim fiunt, ritibus ac caerimoniis distincta, quae tamen publicam
tranquillitatem summa consensione colunt. Ego vero Christianorum et
Ismaëlitarum et Judaeorum, ubicunque licet, atque etiam Lutheranorum et
Zwinglianorum templa subeo, ne cuiquam quasi atheus offensionem praebeam
aut quietum reipublicae statum videar conturbare. Deorum tamen principi
optimo maximo omnia fero accepta. Quid igitur vetat, quo minus communem
naturae totius auctorem et parentem precibus communibus flectamus, ut
nos omnes in verae religionis cognitionem perducat.


1. 1 Corinth. 9, 20 sq.


SALOMO: Ferendum quidem illud, ut pro singulis rota omnes et singuli
concipiant, sed omnes simul in tanta religionum varietate, salva
cujusque pietate, stare non possunt. At ne Moses quidem ferre
potuit1, ut populus in Aegypto sacra faceret,
cum id Pharao permitteret: Non est, inquit, consentaneum, ut
abominationem Aegyptiorum sacrificemus Deo nostro; sin coram id fieret,
lapidibus obrueremur. Ac propterea majores nostri non sine ingenti
mercede a principibus extorserunt, jam inde ab ultima memoria, ut in
sacellis ac templis seorsim sacra faciamus. Ob id enim et aurum
coronarium Romanis pontificibus et imperatricibus

dependere consuevimus ac Zonarum jura imperatoribus Germanis. Nam cum in
insula Delo sacra facere majorum nostrorum colonia prohiberetur ab
incolis, quod Apollini et Dianae insula sacra videretur2, Caesareus dictator rescripsit: Non mihi placet, inquit,
decretum, quo Judaeos amicos nostros sacris patriis uti prohibetis, aut
in sacra pecuniam conferre, cum id ne Romae quidem facere prohibeantur.
In eandem sententiam exstat Dolabellae proconsulis ad Ephesios epistola,
ne Judaeos sacra facere in oppidis ac civitatibus Asiae prohibeantur.
Nihilominus tamen sacris saepe disturbati sumus ac furentis plebis
injuria violati.


1. Exod. 8, 26. 
2. Josephus lib. 14, c. 17. Philo de legat ad
Caligulam.


CURTIUS: Res omnium difficillima mihi semper visa est, in eadem civitate
religionum inter se discrepantium auctoritatem publicam tueri. Sed fere
plebs in eo genere dominatum sibi vindicare consuevit, cui obsistere ne
principibus quidem tutum est. Cum enim Phocas1 imperator2 Graecorum statuas
dejici jussisset, ab ipsa fece plebis in Sophiae templo mactatus est.
Privata autem sacrificia exercere periculosius est, quam publica,
propter occultas civium conjurationes, quae tandem aliquando in
reipublicae perniciem erumpunt. Ob id enim Trajanus Plinio Asiae
proconsuli rescripsit3, ut nocturnos
Christianorum conventus prohiberet. Quod cum magistratus Monasterii4 civitatis Anabaptistarum sectariis permisisset,
paulatim ita creverunt, ut imperium urbis invaderent. Est etiam in
privatis ac potissimum in nocturnis sacris, ubi conveniunt viri et
foeminae, maxima suspicio lenociniorum.5 Quae
cum in sacris Bacchanalium Romae comperta fuissent, et stupri
libidinesque utrius sexus effusae et caedes permistae perpetuo decreto
in tota Italia vetita fuere. Quam suspicionis infamiam Christiani, qui
sacra nocturna metu magistratuum procurabant, cum maxime vellent
effugere, tamen nunquam potuere, ut ex apologeticis planum fit6.


1. Alius: Thomas. 
2. Deest in uno codice. 
3. Plinii Epp. 10, 96 sq. Cal. 97 sq. 
4. Alius: Munsterae. 
5. Alius: lenociniorum frequentia. 
6. Tertullianus in apologet. Athenagoras in apol. Justinus
Martyr in apol. Origenes contra Celsum.


SENAMUS: Si omnibus id persuaderi posset, quod Ismaëlitis, quod mihi,
quod Octavio, scilicet omnia omnium vota, quae a pura mente
proficiscuntur, Deo grata vel certe non ingrata esse, ubique terrarum
eadem concordia vivi posset, qua vivitur sub imperatore Turcarum vel
Persarum.


CORONAEUS: Principes hujus civitatis peregrina quidem Judaeorum et
Graecorum sacra fieri publica patiuntur, non tamen caeteris sunt eadem
privilegia tributa, sed tamen uti libertate cuique licet, dum nihil de
tranquillitate civitatis statu detrahatur, nemo sacris adesse cogitur
aut prohibetur.


OCTAVIUS: Sapienter istud quidem, ut omnia hujus civitatis instituta,
quibus in optimatum statu diutissime floruit ac florebit, in quo
civitatis genere nulla pestis perniciosior exoriri potest, quam
discordiae civium inter ipsos.



CORONAEUS: Utilitati tamen publicae pietas anteferri debet ac de
religione inquiri, nolentes etiam ad sacra publica cogi, ut sanctissimis
ecclesiae Romanae decretis cavetur1. Huc enim
pertinet illud: Compelle eos intrare.2


1. C. urgente: de haereticis. 
2. Luc. 14, 23.


OCTAVIUS: Illic agitur, opinor, de vocatis ad nuptias, quos, si adesse
nollent, valde ineptum minimeque decorum videretur fustibus aut subjecta
poena capitali cogere velle, si quidem voce
ἀναγκάζειν interpretamur
τὸ βιάζεσθαι.


CURTIUS: In eam sententiam Tertullianus1 ita
scripsit: Non est religionis cogere, quae sponte suscipi debet, non vi.
Et quidem concilio Nicaeno, Constantinopolitano, Ephesino, Chalcedonensi
sanctissime ita decretum est, haereticos non armis esse, sed doctrina
expugnandos, nec zizania ante messen convellenda. Idem video placuisse
Augustino2, Hieronymo3, Bernhardo4. Deus, inquit
Hilarius, non eget obsequio necessario, nec requirit coactam
confessionem, non nisi volentem recipit. Simplicitate quaerendus est,
confessione discendus, caritate amandus, timore venerandus, voluntate
probitatis retinendus. At sacerdotes Deum timere vinculis coguntur,
poenis jubentur, carceribus continentur, virgines nudantur ad poenam,
sacrata Deo corpora ad fructum spectaculi et quaestionis aptantur. Haec
ille. Atque ob id Priscilliani haereseos damnati sunt, quod haereticos
poenis cruciandos esse arbitrarentur.


1. Ad Scapulam. 
2. L. 4. confess. c. 19. l. 6 c. 2 de civ. Dei. l. 1. contra
Manich. c. 1. Contra Pelag. l. 2, c. 22. 
3. C. 14 M. et l. 3. contra Pelag. 
4. Serm. 64 in canticum.


SALOMO: Jubet quidem lex divina1, masculos
omnes singulis annis coram Deo se sistere, solennium festorum diebus,
nec muneribus vacuos venire, neminem tamen cogi voluit. Quae enim
contumelia gravior in Deum cogitari potest, quam ad illius obsequium
quenquam cogere velle, cum nemo satis alacri mente ad eum amplexandum
accedere possit. Nefas est, Deum ab invitis et nolentibus coli, si quis
nostrae gentis, deserto Dei cultu, Deum peregrinum, peregrina sacra sibi
quaerat, lapidibus obrui, civitas vero solo exaequari jubetur. Eadem
poena sequitur eos, qui summo pontifici imperanti non acquieverunt.
Atque eo pertinet foedus illud, quod Asa2 rex
cum tribubus Juda et Benjamin percussit, quo caput ejus, qui Deum
aeternum deseruisset, sacratum3 est, sed eo
foedere nihil de peregrinis cavetur. Ac tametsi populus Israel jussus
est, cum in regionem sibi promissam venisset, populos exscindere,
templa, locos, altaria funditus evertere, non tamen finitimos populos
religionem mutare coëgerunt. Nam cum David Ammonitas, Moabitas, Idumaeos
sub imperium suum subjunxisset4 ac vectigales
fecisset, suis tamen religionibus ac sacris uti passus est. Atque illud
est, opinor, quod Julianus5 in libro, quem
adversus Galilaeos scripsit, innuere videtur,

cum legibus Mosis cautum fuisse putat, ne aliarum gentium templa ac
delubra exscinderentur.


1. Deuter. 16, 16. 
2. 2 Par. 15, 3 sq. 
3. Alius: damnatum. 
4. Alius: subegisset. 
5. Apud Cyrillum in librum Juliani.


CURTIUS: Haec quaestio, an quisquam suam religionem ejurare cogendus
esset1, magnis contentionibus agitata fuit in
senatu Lusitanorum, Emanuele rege. Cum enim Ferdinandus,2 Castiliae rex, Judaeos omnes finibus imperii sui
exegisset, pars in Galliam Narbonensem, unde postea a Francisco rege
depulsi fuere, exceptis oppido paucis, qui proscriptionis metu
religionem mutarunt vel simularunt, pars maxima in Lusitaniam concessit.
Rex Emmanuel coacto concilio decerni jussit, an cogendi essent,
christianam religionem profiteri. Tandem decretum est, cogendum esse
neminem nec tamen ferendum esse, Judaeos sua religione uti, sed edicto
cautum est, ut brevi finibus excederent, ni vel religionem ejurare vel
durae servitutis jugum subire mallent. Quibus non erat exeundi potestas,
propter navigiorum difficultatem vel inopiam, metu servitutis
impendentis baptizari maluerunt. Sed cum haberetur concio Vlysipone urbe
metropoli, plaga Christi crucifixi minio picta, cruore fluenti similis
apparebat, adversa luce solis. Quod concionator cum prospiceret, clare
vociferans: Advertite, inquit, Christi salvatoris vulnera, ut sanguine
diffluunt. Plebs admirari et assentiri, quousque Judaeus quidam νεόφυτος, qui religionem christianam
simulabat, clara voce plebem attonitam objurgans: Ecquid nos, ait,
lignea isthaec mortui hominis imago movet? Qua voce audita concionator
hominem ut perfidum ac detestabilem, totamque gentem acerrima oratione
exsecratus, quod simulatione fucata Christianum se mentiretur. Quibus
vocibus percita plebs ac furenti similis hominem fano detractum
lapidavit, nec eo contenta per urbem Judaeos undique conquirens,
tria3 circiter millia trucidavit. Rex
intellecta re graviter tulit, quod Judaeos ad suae religionis
desertionem compulisset, ac seditiosorum capita una cum concionatore in
crucem egit.


1. Alius: ejurare posset. 
2. Alius addit: Arragoniae et. 
3. Deest in aliis codicibus.


SALOMO: Nihil est, quod gravius feram, quam pietatem altissimis
radicibus insitam irrideri, unde calamitosae civitatum conversiones
atque eversiones oriuntur, quas infinitum est commemorare. Sed pauca de
multis: Cum in urbe Hierosolyma Judaei solenni festo sacra facerent,
quidam e militibus praesidianis terga in ipso templo nudavit ac
foedissima verborum contumelia sacratissimos ritus conspurcavit. Hic a
plebe ad supplicium raptus est, non tamen id prius fieri potuit, quam
viginti circiter hominum millia necarentur.1 Sed
plerique principes pietatis speciem impie obtendunt, ad innocentium opes
diripiendas, ut Ludovicus Hungariae, Dagobertus et Philippus Augustus
Francorum, Ferdinandus Arragonum reges, falsis criminationibus
circumventos Judaeos proscripserunt, et ubi defuit materia calumniandi,
vim apertam adhibuerunt, ut et Cracoviae Judaei omnes avorum memoria
caesi

sunt, praeter impuberes, qui religione christiana imbuti fuere, caesorum
etiam domos incenderunt, quo incendio tota Cracovia deflagravit.


1. Josephus de bello jud.


Footnote reference missing in original: position at “necarentur” is
conjectural.


OCTAVIUS: At Ferdinandus rex Arragonum iniqua quadam pietate vel potius
inexplebili pecuniarum aviditate, postquam Judaeos exegisset, et qui
metu opum amittendarum baptizati fuerant, simulata religione spoliasset,
Mauros Granatenses Arabicae1 religionis,
Mahummedem ejurare coëgit. Non prius tamen id fieri potuit, quam ut
Alsagnynum2 pontificem Maurum baptizari,
carceribus ac tormentis diu cruciatum, compulisset, librorum etiam 5000,
quos Ismaëlitae pro sacris habent, comburi jussit. Deinde mutata
religione, quadruplatoribus oblata occasio est eos proscribendi, qui
religionem christianam simulare dicebantur, quae omnia facta sunt Ximene
Cardinale suadente, quem cum Toleti pontifex esset, monuisse decuerat
concilii Toletani decreto cautum esse, ne quis invitus religionem
Christianam profiteri cogeretur.


1. Alius: Hebraicae. 
2. Alius: Alfagninum.


FRIDERICUS: Theodorici, Romanorum et Gothorum imperatoris, sententia
digna est, quae litteris aureis pro foribus principum inscribatur. Cum
enim a senatu Romano admoneretur, ut Arianos suppliciis ad fidem
catholicam adigeret, ita rescripsit: religionem imperare non possumus,
quia nemo cogi potest, ut credat invitus.


CURTIUS: Praeclare ille quidem, melius etiam Jovianus imperator, qui
edicto unionis proposito, quod Henoticon appellabat, Paganos,
Christianos, Arianos, Manichaeos, Judaeos ac prope ducenta sectarum
genera ad concordiam aggregans, oratores ad modestiam assidue
cohortabatur, ne plebem seditiosis concionibus ac reipublicae statum
perturbarent, sed ad pietatem, integritatem, caritatem mutuam
invitarent.


Quae cum omnibus probarentur, Coronaeus jussit me pueros arcessere,
quibus obtulit canticum1: Ecce, quam bonum et
quam jucundum, cohabitare fratres in unum, non diatonicis vulgaribus aut
chromaticis, sed enharmonicis rationibus, diviniori quadam modulatione
compositum, quo suavissime omnes delectati ac seipsos mutua caritate
amplexati discesserunt. Deinceps mirabili concordia pietatem ac vitae
integritatem communibus studiis ac convictu coluerunt, sed nullam postea
de religionibus disputationem habuerunt, tametsi suam quisque religionem
summa vitae sanctitate tueretur2.


1. Psalm. 133 (132), 1. 
2. Alius: coleret.


Finis.





Ad pag. 295 lin. 10 pertinet subsequens carmen graecum, quod
ibi non nisi latine versum legitur.


The transliteration is given in a separate block.


Χριστὲ θεοῦ τέκνον, τέρεν ἄνθος, ἀένναε μίστα,

Κόσμων ἀμφιδρόμων ἐποχούμενε κοίρανε νώτοις

Αἰθερίοις, ἀλκῆς ἵνα σοι σθένος ἐστηρίκται,

Πάντ᾽ ἐπιδερκομένῳ καὶ ἀκούοντ᾽ οὔασι καλοῖς.

Σὴ γὰρ ὑπὲρ κόσμον τε καὶ οὐρανὸν ἀστεροέντα,

Χριστ᾽, ὑπερεκτανύται πολλὴ αἰώνιος ἀλκή,

Ἧι ὑπερηωρήσας ὀρίνων φωτὶ σεαυτὸν,

Ἀενάοις ὀχετοῖσι τιθήνεις νοῦν ἀπέραντον,

Ὅς ῥα κύεις τόδε πᾶν, τεχνώμενος ἄφθιτον ὕλην,

Ἧς γένεσις δεδόκηται, ὄτι σφε τύποισιν ἐδήσας‧

Ἔκ σου ἀπορρεύσαντ᾽ ἁγίων γεννήματ᾽ ἀνάκτων,

Οἳ σε μὲν ἀμφίστασι, κρατίστ᾽, ἔκ σου γεγαῶτες

Πεμπόμενοι τῇ καὶ τῇ ὑπ᾽ ἀγγελίησιν, ἕκαστα

Πρεσβυγενεῖ διάγουσι νόῳ καὶ κάρτεϊ τῷ σῷ.

Πρὸς δέ τι καὶ τρίτον ἄλλο γένος ποίησας ἀνάκτων,

Οἳ σ᾽ ἄδουσι κατ᾽ ἦμαρ, ἀεὶ μνήσκοντες ἀοιδῆς,

Ὅς θανάτῳ ζωὴν, βέλτιστε, βροτοῖσιν ἔδωκας.


Christe theou teknon, teren anthos, aennae mista,

Kosmôn amphidromôn epochoumene koirane nôtois

Aitheriois, alkês hina soi sthenos estêriktai,

Pant’ epiderkomenô kai akouont’ ouasi kalois.

Sê gar huper kosmon te kai ouranon asteroenta,

Christ’, huperektanutai pollê aiônios alkê,

Hê huperêôrêsas orinôn phôti seauton,

Aenaois ochetoisi tithêneis noun aperanton,

Hos rha kueis tode pan, technômenos aphthiton hulên,

Hês genesis dedokêtai, hoti sphe tupoisin edêsas;

Ek sou aporrheusant’ hagiôn gennêmat’ anaktôn,

Hoi se men amphistasi, kratist’, ek sou gegaôtes

Pempomenoi tê kai tê hup’ angeliêsin, hekasta

Presbugenei diagousi noô kai karteï tô sô.

Pros de ti kai triton allo genos poiêsas anaktôn,

Hoi s’ adousi kat’ êmar, aei mnêskontes aoidês,

Hos thanatô zôên, beltiste, brotoisin edôkas.




Notes on spelling and consistency:



This is a 19th-century edition of a 16th-century text. Latin orthography
follows modern conventions. The pairs i:j and u:v distinguish vowels and
consonants; ligatures and diacritics—including æ and œ—are
not used.



The editor appears to have regularized the spelling. Any remaining
variations were left unchanged in this e-text:



The name FRIDERICUS sometimes appears as FREDERICUS.

Similarly:
“Muhammed” (and derivatives) / “Mahummed” /
“Muhamed” / “Mahomed”

“Ptolomaeus” / “Ptolemaus”

“Origen” / “Origin” / “Oregin”



The word “auctor” and its derivatives also appear as “autor”.

Similarly:
“mist-” / “mixt-”

“Epicurae-” / “Epicure-”

“imo” (the conjunction) / “immo”

“praelium” / “proelium” and many other ae:oe pairs.



Dieresis in words such as “Israël” and “coëgit” is used randomly.



Greek accents have been left unchanged even where obviously wrong;
only errors in spelling have been corrected. In Hebrew, only errors
involving consonants have been noted. Impossible or unpronounceable
vowel signs attached to the Name יהוה
are as in the original. Quotation marks in the printed text follow the
German „high-low“ pattern.



Citation format is as in the original. For example (adjoining pair from
Book V):


2. Origenes l. 3 contra Celsum.

3. Orig. c. Celsum. Lib. III.

Homeric citations vary between Roman numerals and Greek letters, so “X”
may mean either 10 (X) or 22 (Χ).






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK COLLOQUIUM HEPTAPLOMERES DE RERUM SUBLIMIUM ARCANIS ABDITIS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/5645038676859241156_17859-cover.png
Colloguium heptaplomeres de rerum
sublimium arcanis abditis

Jean Bodin

i/\ v/l_lx\§
v 3 A 4
[— I A%_

N W [olpet STRRber





