
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Untersuchungen über Goethes Faust in seiner ältesten Gestalt

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Untersuchungen über Goethes Faust in seiner ältesten Gestalt


Author: J. Collin



Release date: December 1, 2004 [eBook #14223]

                Most recently updated: October 28, 2024


Language: German


Credits: E-text prepared by David Starner and the Project Gutenberg Online Distributed Proofreading Team




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK UNTERSUCHUNGEN ÜBER GOETHES FAUST IN SEINER ÄLTESTEN GESTALT ***




The Project Gutenberg eBook, Untersuchungen über Goethes
Faust in Seiner Ältesten
Gestalt, by Joseph Collin

 

 



 

UNTERSUCHUNGEN ÜBER GOETHES FAUST IN SEINER ÄLTESTEN
GESTALT.





I. DER ERSTE MONOLOG UND DIE ERDGEISTSCENE.

INAUGURAL-DISSERTATION ZUR ERLANGUNG DER DOCTORWÜRDE BEI
DER HOHEN PHILOSOPHISCHEN FAKULTÄT DER GROSSH.
LUDEWIGS-UNIVERSITÄT GIESSEN

EINGEREICHT VON J. COLLIN.

GIESSEN, 1892.





VORBEMERKUNG.


Zuletzt sind die Verdienste sein und unser sind die Fehler.

(Hebbel im Prolog zu Goethes hundertjähriger
Geburtstagsfeier.)







Durch die Auffindung der Göchhausenschen Abschrift des
Faust ist für die Faustforschung ein fester Boden geschaffen
worden. Wir haben jetzt einen bestimmten Bestand von Scenen vor
uns, von denen wir wissen, daß sie vollendet waren, als
Goethe Ende 1775 nach Weimar kam. Nicht ausgeschlossen ist
allerdings, daß nicht auch noch anderes, Entworfenes, kurz
Angedeutetes, vielleicht gar mehr oder weniger Ausgeführtes in
jener eigentümlichen Urhandschrift vorhanden war, die Goethe
an der bekannten Stelle seiner Italienischen Reise unter dem 1.
März 1788 beschreibt[1]. Man
darf wohl als sicher annehmen, daß dieses Manuscript der
Abschreiberin nicht zugänglich war, sondern ihr eben auch nur
eine Abschrift vorlag, die der Dichter daraus zum Vorlesen oder zur
Verbreitung in Freundeskreisen angefertigt hatte, wobei
natürlich nur ausgeführte Scenen aufgenommen wurden.

Aber noch einen anderen Gewinn hat Erich Schmidts Fund uns
gebracht. Ein glücklicher Zufall macht es hier einmal
möglich, auf die bis dahin geübte Faustforschung die
Probe zu machen. Dabei hat sich denn für jeden, der sich nicht
dagegen verblendet, ergeben, daß die Methode dieser Forschung
einer gründlichen Nachprüfung bedürfe. Man hatte
ohne weiteres eine anderswo beliebte, schon an und für sich
bedenkliche Methode auf den Faust angewandt und mit ihr, sehr wenig
im Geiste des Dichters, dem ein Zerteilen und Zerstückeln ganz
und gar nicht gemäß war, sein Werk, das ja allerdings
mit doppelter Unterbrechung zu verschiedenen Zeiten begonnen,
weitergeführt und vollendet worden ist, noch außerdem in
verschiedene, angeblich nicht zusammengehörige Teile
zerrissen. Die ganze Einseitigkeit dieses Verfahrens offenbart sich
besonders in der Art, wie z.B. Scherer den Eingangsmonolog
zerpflückt.

Wir sind nun belehrt, daß wir ein Gedicht noch von anderen
Gesichtspunkten aus betrachten müssen als den
äußerlichen des Stils und des Metrums, daß wir
tiefer und liebevoller in den Gedankengang des Dichters eindringen
müssen und nicht sofort, wenn uns das Verständnis einer
Stelle oder des Zusammenhangs nicht klar entgegentritt, es dem
Dichter zurechnen und Widersprüche, aufgegebene Pläne
u.a.m. annehmen dürfen. Erst durch tiefes Eindringen in das
Kunstwerk ist aus ihm selbst die Methode seiner Betrachtung und
Erklärung zu gewinnen: es ist verfehlt, irgend eine anderswo
zu entnehmen und sie, ohne die Eigenart des Werkes zu beachten,
darauf zu übertragen.

Im folgenden soll der Versuch gemacht werden, den ältesten
Faust auf seinen Gedankengehalt zu prüfen, ihn mit den
übrigen Werken des Dichters und sonstigen
Äußerungen seines Geistes aus jenen Jahren in Verbindung
zu setzen und so einen Überblick über die geistige
Entwicklung des jungen Goethe zu gewinnen.

Von hier aus wird sich denn die Möglichkeit ergeben, die
Entstehungszeit der einzelnen Scenen näher zu bestimmen, vor
allem aber hineinzublicken in das schöpferische Innere des
Dichters, um ihn bei dem Schaffen seiner Gestalten zu belauschen.
Was soll es dagegen viel helfen, wie man es gethan hat, einen
Haufen Parallelstellen aus seinen und seiner Zeitgenossen Werken
hinzuschütten und nur aus dem rohen Gleichklang der Worte, der
Ähnlichkeit der Bilder, die Gleichzeitigkeit von einzelnen
Scenen mit jenen zu beweisen? Eine Geschichte des Geistes des
Dichters, seiner inneren Entwicklung muß versucht, seine
Berührungen und seine Verwandtschaft mit den Geistern seiner
Zeit aufgedeckt, die Gedanken des Dichters in ihrer
Zugehörigkeit zu seinen und seiner Zeit Gedankenkreisen
betrachtet werden. Das Gewebe darf nicht zerrissen, vielmehr
muß seinem inneren Zusammenhang, dem Verlauf der Fäden
eingehend nachgeforscht werden.

Der Eingangsmonolog, die Erdgeistscene, die Wagner- und die
Schülerscene, die Scene in Auerbachs Keller, ein großer
Teil der Gretchentragödie sind jetzt als ein Werk des jungen
Goethe erwiesen. Der älteste Faust tritt also damit als ein
wichtiges Glied in die Reihe der Jugendwerke ein. Sein innerer
Zusammenhang mit jenen soll daher im folgenden nachgewiesen und so
ein fester Boden gewonnen werden zur Erklärung und zeitlichen
Festsetzung der einzelnen Hauptteile des ältesten Faust,
über deren Entstehungszeit auch jetzt noch eine große
Unklarheit herrscht. Auch die zeitgenössische Litteratur ist
dabei heranzuziehen, vor allem der geistesverwandte Herder, dessen
Verhältnis zu seinem großen Schüler ebenfalls der
Klarstellung bedarf. Endlich wird dann auch die Untersuchung
ergeben, welches der Grundgedanke der ältesten Dichtung sei,
und von hier aus zu prüfen sein, ob der Dichter in den
späteren Fortsetzungen damit eine wesentliche Änderung
vorgenommen, oder ob er in gleichem Geiste weitergebaut und
ausgebaut habe. Von der abgeschlossen vorliegenden Untersuchung
kann hier nur ein Teil als Probe gegeben werden, der wiederum nur
ein Teil der eingereichten Dissertation ist. Das Weitere wird bei
nächster Gelegenheit folgen.

Goethes Werke u.s.w. sind angeführt nach der Weimarischen
Ausgabe, soweit sie bis jetzt erschienen ist; (G. Werke herausgeg.
im Auftrage der Großherzogin Sophie von Sachsen; Weimar.
Böhlau: 1) Werke. 2) Naturwissenschaftl. Schriften. 3)
Tagebücher. 4) Briefe)—ferner nach Hirzels Sammlung: Der
junge Goethe. Seine Briefe und Dichtungen von 1764-1776. Mit einer
Einleitung von Michael Bernays. 3. Teile. Leipzig;
Hirzel.—(D.j.G.)

Die Gespräche nach Biedermann: Goethes Gespräche, Bd.
1-9. Leipzig. F.W. v. Biedermann 1889-1891.

Die Frankfurter Gelehrten Anzeigen (F.G.A.) nach dem Neudruck
Seufferts in den deutschen Litteraturdenkmalen des 18.
Jahrhunderts. No. 7 u. 8.

Goethes Anteil an Lavaters Physiognomik nach E. von der Hellen,
Goethes Anteil an Lavaters Physiognomischen Fragmenten. Frankfurt
a. M. Litterarische Anstalt Rütten und Loening
1888.—(v.d.H.)

Im übrigen Goethes Werke nach der bei Hempel erschienenen
Ausgabe (darin in Teil 20-23 v. Loepers Commentar zu Dichtung und
Wahrheit.)

Herders Werke nach der von Suphan besorgten Ausgabe (Berlin,
Weidmannsche Buchhandlung; seit 1877.)

Hamanns Schriften nach der Ausgabe von Fr. Roth; Berlin bei G.
Reimer 1821 ff.





UNTERSUCHUNGEN ÜBER GOETHES FAUST IN SEINER ÄLTESTEN
GESTALT.





Goethes Faust in seiner ältesten Gestalt, wie er uns jetzt
seit Erich Schmidts glücklicher Entdeckung der
Göchhausenschen Abschrift vorliegt[2],
zerfällt in drei deutlich zu scheidende, unmittelbar auf
einander folgende Hauptmassen. Es sind: 1) Der erste Monolog Fausts
mit der Erdgeistscene: (V. 1-168 = 354-521). 2) eine Reihe von
Scenen, die mit einander gemein haben, daß sie auf
akademische Zustände ein satirisches Licht werfen. Die erste
von ihnen zeigt uns den Professor Faust mit seinem Famulus Wagner:
sie ist unmittelbar mit der ersten Hauptmasse verbunden. (V.
109-248 = 522-605.) Darauf folgt jedoch ohne anderen als inneren
Zusammenhang die Schülerscene. (V. 249-444 = 1868-2050). Der
Teufel in des Professors Maske belehrt den jungen Studenten. Eine
dritte Scene (V. 445-452, von da in Prosa. Z. 1-210 mit Liedern
untermischt = V. 2073-2336) führt mitten hinein in das rohe,
geistlose Treiben akademischer Jugend. Doch gehört die Scene
in Auerbachs Keller im übrigen in einen neuen Zusammenhang;
sie ist die erste Station auf Fausts Welt- und Lebensfahrt. In
diese Scenenreihe hätte, wenn sie ausgeführt worden
wäre, die Disputationsscene gepaßt. (Paralip. 11.
12.)[3] Der Doctorschmaus (V. 1712)
hätte sich an sie angeschlossen. Jedenfalls hatte also der
Dichter ursprünglich dem akademischen Leben und Treiben, auf
dessen Boden ja sein Held zunächst stand, von dem er
losgerissen werden sollte, eine ausführlichere Behandlung
zugedacht. 3) Die Gretchentragödie, das im ältesten Faust
am meisten ausgeführte und daher auch räumlich
bedeutendste Stück; sie beginnt mit der ersten Begegnung von
Faust und Gretchen und endet mit der Kerkerscene. (V. 458-1435;
danach zwei Scenen in Prosa Z. 1-66 und 1-112, unterbrochen durch
die Verse 1436-1441; = 2605-3216; 3342-3369; 3374-3659; 3776-3834.
Z. 1-81; 4399-4612.) Eine einzige Scene des ältesten Faust
wurde später ganz fallen gelassen; es ist die kleine
Übergangsscene vor der Gretchentragödie
(Landstraße. 453-456); alle übrigen finden sich, wenn
auch teils verändert, teils umgedichtet im Fragment von
1790[4] und in der Ausgabe von 1808
wieder.





1. Der erste Monolog und die Erdgeistscene.

Die erste Hauptmasse gliedert sich wieder in verschiedene Teile;
nämlich V. 1-32 = 354-385; eine Art von Prolog, um uns
über Vorgeschichte und Sage Fausts aufzuklären.—V.
33-65 = 386-418; ein lyrischer Erguß, der Fausts Sehnsucht
nach der Natur und seiner Erkenntnis, in welch unnatürliche
Verhältnisse er selbst eingeschlossen sei, tief empfundenen
Ausdruck verleiht.—V. 66-106 = 419-459: Faust wendet sich dem
Zauberbuch zu; die Wirkung des Zeichens des Makrokosmus.—V.
107-160 = 460-513: Die Erdgeistscene. Darauf folgen als
Abschluß und Übergang zu der Wagnerscene die Verse
161-168 = 514-521. In welchem Zusammenhang stehen nun diese vier
Teile? Was enthalten sie? Was kann ihr Inhalt uns sagen, um die
Zeit ihrer Entstehung näher zu bestimmen?

Der erste Teil hält sich in der Hauptsache an die
Überlieferung der Sage von Dr. Faust, wie sie uns im
Volksbuch[5] und Volksschauspiel[6] entgegentritt. Faust hat alle
Wissenschaften durchstudiert, ohne Befriedigung für seinen
Erkenntnisdrang zu finden; er hat sich darum der Magie ergeben, um
auf diesem Wege zu seinem Ziele zu gelangen. Er hält im Anfang
eine Überschau über seine Studien, es ist dies ein Motiv,
das in der Litteratur durchaus volkstümlich geworden war. Im
ältesten Volksbuch (1587) ist Faust ursprünglich
Theologe, um dann Dr. Medicinae, Astrologus und Mathematicus zu
werden; ebenso in dem späteren Auszug des christlich
Meinenden. Im Volksschauspiel hat er jede Fakultät und alle
nur denkbaren Wissenschaften studiert. Bei Marlowe zuerst, dessen
Dr. Faustus Goethe nicht kannte, werden die Wissenschaften einzeln
aufgezählt, geprüft und verworfen. Ähnlich findet
sich das Motiv in dem Spiel von Frau Jutten verwertet, ebenso auch
z.B. bei Andrea in dem guten Leben eines rechtschaffenen Diener
Gottes (mitgeteilt von Herder in den Briefen das Studium der
Theologie betreffend,[7]) S.
103 und mit Fischartischer Wortspielerei Seite 108.
Ursprünglich schloß es sich an das Trivium und
Quadrivium, später an die vier Fakultäten an. Dies alte
volkstümliche Motiv zu benutzen, lag dem Dichter um so
näher, da er ähnliches selbst erlebt hatte. Auch er hatte
sich in allem Wissen umhergetrieben; in Straßburg hatte er
sich neben seinem Fachstudium mit der Medizin beschäftigt.
Seine Dissertation berührte sich mit dem Gebiete der
Theologie. In Frankfurt nahm er dann unter Hamanns und Herders
Einfluß am Bibelstudium wie an theologischen Zeitfragen
lebhaften Anteil. Das beweisen eine Reihe Recensionen in den
Frankfurter Gelehrten Anzeigen des Jahres 1772, vor allem die
beiden theologischen Schriften, die, im J. 1773 erschienen,
zugleich den Abschluß einer religiösen Epoche Goethes
bedeuten. Nicht ohne Bedeutung aber für die
Zeitbestimmung—darauf mag schon hier im Zusammenhang
hingewiesen werden—ist das »leider« auch die
Theologie. Denn erst im Jahre 1773 wandte sich der junge Goethe
entschieden von den rechtgläubigen, durch seine Beziehungen zu
der Brüdergemeinde genährten Anschauungen ab. Spinoza
begann zu wirken (s. den Brief an Höpfner vom 7. Mai
1773[8]). Das Fragment Mahomet[9] zeigt zuerst den pantheistischen
Einfluß. Die satirischen Dramen der lebensfreudigen Jahre
1773 und 1774 beweisen durch ihren Spott die Änderung, die in
seinen Ansichten eingetreten war. Sein lebensfroher Pelagianismus,
der mehr und mehr nach der düsteren Leidenszeit der zweiten
Hälfte des Jahres 1772 in ihm erstarkt war, schüttelte
unwillig die Fesseln des alten Glaubens ab. In prometheischem
Übermut stellte er sich als selbständig der Gottheit
gegenüber. In einer solchen Zeit kam ihm das
»leider« aus vollem Herzen, wenn er auf frühere
Bestrebungen und Meinungen zurückschaute.

Daß Faust überhaupt aber seine Studien als einen auf
ihm lastenden Druck empfindet, dessen er nur seufzend gedenken mag,
paßt weniger für den Gelehrten des 16. als für den
Menschen des 18. Jahrhunderts, der sich grade von jener
unfruchtbaren, starren, kleinlich polyhistorischen Gelehrsamkeit
mehr und mehr zu befreien strebte[10].
Auch er hatte sich, wie der Dichter später erklärt, in
allem Wissen herumgetrieben und war früh genug auf die
Eitelkeit desselben hingewiesen worden.[11]
Doch bewahrte ihn sein Lebensgang in der Jugend davor, allzusehr
mit der Schulweisheit seiner Zeit in Berührung zu kommen,
sodaß er etwa ihren lebenhemmenden Einfluß so empfunden
hätte, wie z.B. Lessing und Herder. Der junge Lessing
mußte sich erst durch den Wust der Excerptengelehrsamkeit und
Collektaneenweisheit durcharbeiten zu der Erkenntnis, daß ihn
die Bücher wohl gelehrt aber nimmermehr zu einem Menschen
machen würden; und so ward aus dem Theologus ein Weltmensch,
wie einst Dr. Faust. Herder aber trieb es gar hinaus aus der engen,
eingeschränkten Sphäre in die Welt, das Leben. Wie
beweglich klagt er im Journal seiner Reise vom Jahre 1769 über
die verlorenen Jahre: »Ich wäre nicht ein
Tintenfaß von gelehrter Schriftstellerei, nicht ein
Wörterbuch von Künsten und Wissenschaften geworden, die
ich nicht gesehen habe und nicht verstehe: ich wäre nicht ein
Repositorium voll Papiere und Bücher geworden, das nur in die
Studierstube gehört.«[12]
Man sieht, Fausts Unbehagen und Unbefriedigung über das
Unfruchtbare seiner Studien waren die des Jahrhunderts seines
jungen Dichters[13].

Dagegen fehlt der Hinweis auf die wissenschaftlichen Grade (V.
7.-360.) nicht in der Überlieferung; bezeichnend hat jedoch
der Dichter im ältesten Faust mit ihr eine kleine
Änderung vorgenommen, während er im Fragment und der
Ausgabe von 1808 wieder zu ihr zurückgekehrt ist. Statt des
mittelalterlichen Magistertitels wird ursprünglich der mehr
moderne Professortitel gebraucht. Denn offenbar hatte kurz nach den
akademischen Jahren der junge Dichter noch mehr, als später
ausgeführt wurde, die Absicht, auf das akademische Leben und
Treiben grade seiner Zeit satirische Streiflichter zu werfen, was
ja auch das Thema der zweiten Hauptmasse von Scenen ist. Daher ward
von vornherein mehr Gewicht auf Fausts akademische
Lehrthätigkeit gelegt. Das Treiben auf einer Universität,
an der Faust wirkte, bildete einen Hintergrund, von dem der Held
sich mehr und mehr loslösen, zu dem er in Gegensatz treten
sollte. Die eigenen Erfahrungen des Dichters aus seinem
Universitätsleben, vor allem aus dem Kampfjahr 1772, da er in
den Frankfurter Gelehrten Anzeigen gegen trockene Schulweisheit und
tote Buchstabengelehrsamkeit, gegen unhistorische Auffassung und
lebenbeengende Spekulation unter Herders Fahnen gefochten, mit
einer Scholastik, die wir uns gewöhnt haben, mittelalterlich
zu nennen, obwohl sie nie ausstirbt, einen frischen,
fröhlichen Krieg geführt hatte, verliehen diesem Teil
seines Gemäldes kräftige, lebenswahre Farben.

Für Fausts Entschluß endlich, sich der Magie zu
ergeben, bot ihm ebenfalls sein früheres Leben
Beziehungen[14].
Hatte doch er, in dessen Geiste sich zwei Zeitalter
bekämpften, sich selbst noch einst mit magischen Versuchen
befaßt und sich ganz im Sinne der Alchemisten eine
Weltanschauung gebildet.

Wir sehen danach, wie in diesem ersten Teile das vom Dichter
Erlebte mit den überlieferten Zügen der Sage wohl in
Einklang gebracht werden konnte. Wie gut die Verschmelzung gelungen
sei, zeigt auch der ganze Charakter des kurzen Prologs; mehr
altertümlich-kräftig mutet er uns an, besonders im
Gegensatz zu der folgenden ganz modern-weichen Partie, als sollte
sich gleich von Anfang der durchgehende grundsätzliche
Unterschied zwischen dem Faust der Sage und dem des Dichters in
zwei verschieden angeschlagenen Grundtönen offenbaren.

Keinen Anhalt dagegen gibt die Sage, wenn Faust es empfindet und
ausspricht, daß er über die große Masse der
Gelehrten weit hinausrage[15],
ihm aber dafür auch fehle, woran sie sich freuen, nämlich
bei aller Beschränkung der Glaube, sie wüßten etwas
Rechtes, vermöchten die Menschen zu bessern und bekehren. Wie
Sokrates den Sophisten gegenüber, die da glaubten, etwas zu
sein ohne es zu sein, zu der Erkenntnis gekommen war, daß wir
nichts wissen können, so auch hier Faust. Für ihn ist sie
zunächst niederschmetternd, für den Philosophen des
Altertums ward sie die erste Stufe, von ihr aus zu klaren Begriffen
aufzusteigen. Sein Charakter hatte schon den jungen Goethe
frühe zu dichterischer Darstellung gereizt. Die Lektüre
von Platons Apologie, Hamanns Sokratischen
Denkwürdigkeiten[16]
hatten ihn ihm näher gebracht. Die Geschichte Gottfriedens von
Berlichingen, in der er seinen Helden in mutigem, aber vergeblichem
Kampfe gegen eine neue Zeit dargestellt hatte, war eben vollendet
worden; da drängte sich ihm am Ende des Jahres 1771 der Plan
zu einem Sokrates auf; nach dem Götz zog ihn das Bild eines
Geisteshelden, von welchem Schlage ja auch Faust war, an; der
heldenmütige Kampf gegen die feindlichen Mächte des
Unverstands und des Scheins, gegen das »pharisäische
Philistertum« sollte vorgeführt werden[17]. Es ward nicht
ausgeführt. Was dem Dichter daraus lebendig blieb, ward von
dem mächtigen Strom des Hauptwerkes aufgenommen, diente dem
hierin mit Sokrates geistesverwandten Faust zur Charakteristik.

Faust entbehrt aber nicht nur der Freude, die die große
Menge bei ihren Beschäftigungen empfindet, auch sonst mangelt
seinem Leben jede äußere Zierde und jeder Glanz, die
ihm, da er die Schranken seiner inneren Menschheit fühlt, eine
Art von Ersatz bieten könnten für die innere
Einschränkung des Menschen[18];
auch in seinem äußeren Leben ist ihm eine gewisse
Freiheit der Bewegung nicht vergönnt: So empfindet er tief in
seinem Inneren die Grenzen der Menschheit, und blickt er nach
außen, so fühlt er sich auch hier in der Enge. »Es
möcht kein Hund so länger leben!«—Der
Vergleich mit Werther drängt sich hier von selbst auf. Was ihn
kennzeichnet, ist das Gefühl, nie Befriedigung finden zu
können. Ahnungen und Begierden sieht er in seinem Inneren, die
in keinem Verhältnis stehen zu der Einschränkung der
thätigen und forschenden Kräfte des Menschen. Als sich
aber auch keine Aussicht zeigt, eine mächtige Leidenschaft,
die ihn ganz erfüllt, zu befriedigen, vermag er nicht mehr
länger zu leben und gibt sich den Tod.

Er hat jedoch ebenfalls bei seinem mächtigen inneren Ringen
das deutliche Gefühl, daß er sich dadurch grade von der
großen Masse der Menschen unterscheide, nicht minder aber
sieht er ein, daß jenen dafür auch die Erkenntnis ihrer
Eingeschränktheit abgehe, und sie sich darum in den engen
Grenzen ihres Daseins glücklich fühlen und es, so gut es
geht, ausschmücken und verzieren, eine Freude, die ihm nie
werden kann. Darum gibt es für den kranken Werther von Anfang
an für all das nur einen Trost, im Herzen das süße
Gefühl der Freiheit, und daß er diesen Kerker verlassen
kann, wann er will[19].

Nicht Befriedigung finden zu können und endlich sogar da
nicht, wo sie doch anderen gegeben ist, dazu die Enge des
bürgerlichen Lebens, ein Motiv, das der Dichter noch weiter
ausgestattet und verstärkt hat, um ausdrücklich damit die
That seines Helden zu begründen, treiben Werther in den Tod.
Daß für beides das Leben des Dichters reichlichen Stoff
lieferte, braucht hier nicht weiter ausgeführt zu werden. Am
schärfsten ausgeprägt erscheint der Gegensatz zwischen
menschlichem Streben und den Kümmerlichkeiten und Plagen des
gewöhnlichen Lebens noch einmal in Künstlers Erdenwallen
vom Sommer 1774, hier aber, sehr bezeichnend für den durch den
Werther innerlich befreiten Dichter, ausklingend in kräftige
Trostworte an den klagenden und verzagenden Künstler[20].

Ausgangspunkt ist also im Werther wie im Faust das tiefe Problem
von der Bedingtheit der menschlichen Natur gegenüber seinem
unendlichen Streben, von dem daraus sich ergebenden inneren
Freiheitsdrange; im Werther geht dieses Streben jedoch
schließlich in die Form einer endlosen Leidenschaft
über, die sich ein bestimmtes, einzelnes Ziel gesteckt hat: im
Faust bleibt es auf das Höchste im Leben gerichtet; er findet
die Kraft durch eine auf das Gebiet des Erreichbaren sich
beschränkende, immer bedeutender werdende Thätigkeit
Befriedigung zu suchen und das Unerforschliche für sich
bestehen zu lassen. »Ich hatte nie die Idee, aus dem Sujet
ein einzelnes Ganze zu machen,« schreibt er an S.
Laroche[21], da er Mitte Februar 1774 am
Werther arbeitete. Allerdings nicht: denn sie war damals schon in
seinem Geiste als der Keim vorhanden, aus dem sich der Faust bilden
sollte. So deutet es nicht bloß auf einen äußeren
Zusammenhang, sondern auf einen inneren, dem Dichter noch wohl
bewußten, wenn er viel später zu Eckermann sagte: Der
Faust entstand mit meinem Werther[22].

Werther tötet sich selbst; Faust sucht zunächst noch
einen Ausweg, um zu seinem Ziele zu gelangen: er ergibt sich der
Magie, wie es die Sage vorgezeichnet hatte. Was hofft er durch sie
zu erlangen? Erkenntnis dessen, was die Welt in ihrem Innersten
zusammenhält, d.h. also das geistige Band der Schöpfung,
das schöpferisch fortwirkend das Geschaffene zu einem Ganzen
vereint, ferner alle wirkende Kraft und, wie er in der Sprache der
Alchemisten fortfährt, Samen, d.h. die jene hervorbringenden
Ursachen. Man vergleiche dazu folgende Stelle in den Aufsätzen
Nach Falkonet und über Falkonet[23],
wo er von der Gewalt der Zauberei spricht, die den Künstler
allgegenwärtig faßt, dadurch ihm die Welt ringsumher
belebt wird: »Davon fühlt nun der Künstler nicht
allein die Wirkungen, er dringt bis in die Ursachen hinein, die sie
hervorbringen.« Faust will also nicht allein die wirkenden
Kräfte der Natur schauen, sondern auch die sie erzeugenden
Ursachen[24]. Wozu aber, wenn nicht, um
selbst zu schaffen? Ihn verlangt es also nach einer
schöpferischen Erkenntnis der Natur, um gleich ihr schaffen zu
können; dagegen drängt es ihn fort von einer
unfruchtbaren Wissenschaft, die sich mit Worten ohne lebendige
Kraft und lebendigen Sinn begnügt. Von dem Drang nach solchem
Wissen ist er also von Anfang an geheilt. Ihm kommt es allein auf
eine schöpferische Erkenntnis der Natur an, die, wie er
einsieht, durch Wissen nicht erlangt werden kann. Wir befinden uns
damit in dem Gedankenkreise, in dem sich der junge Goethe besonders
in den Jahren 1773 und 1774 bewegte, da er lebhaft nach Erkenntnis
der Natur und ihrer schöpferischen Kräfte verlangte, um
so in das Geheimnis lebendiger künstlerischer Darstellung
einzudringen. Vor allem ist es das Jahr 1774, jene herrliche Zeit
mit mächtiger Lebenskraft hervorquellender Genialität, da
er in den Gedichten über Kunstnatur und Naturkunst seinem
gewaltigen Streben nach künstlerischer Thätigkeit und
zugleich dem Zweifel, der Unruhe, den Fragen und Klagen, wie und ob
eine der schaffenden Natur ähnliche Schöpfungskraft auch
bei ihm lebendig werden könnte, wechselnden Ausdruck gibt.
Eine Art von Antwort auf Fausts erste Frage nach dem inneren
Zusammenhalt der Welt erteilt dabei eines von ihnen[25], das wohl mit Recht dem Jahr
1774 zugeschrieben werden darf:



Und fühle, wie die ganze Welt

Der große Himmel zusammenhält.[26]





Diese Andeutungen mögen hier genügen, denn wir werden
bei Besprechung des 3. Theils des ersten Monologs noch einmal auf
des jungen Goethe Natur- und Kunstanschauungen im Zusammenhange
zurückkommen müssen. Nur auf eins sei noch hingewiesen,
was wir auch im weiteren Gang der Betrachtung noch öfter
bemerken werden; es ist die Art, wie der Dichter überlieferten
Begriffen und Anschauungen aus seinem eigenen Inneren neuen
Lebensgehalt gibt, wie sie ihm erst dadurch lebendig werden,
daß sie in Beziehung zu seinem eigenen Fühlen und Denken
treten. So verbündet sich in ihm der Begriff mittelalterlicher
Magie, die ja auch in das schöpferische Geheimnis der Natur
eindringen wollte, um selbst, allerdings in anderem Sinne, zu
schaffen, mit jener Magie des Künstlers, die er als Dichter
oft genug gefühlt hatte und die er als bildender Künstler
mehr und mehr in ihrer Zaubergewalt zu empfinden hoffte.

Der zweite Teil des Monologs (V. 33-65 = 386-418—Scherer
in den Betrachtungen über Faust[118]) faßt verkehrt V.
33-74 = 386-427 zusammen, obwohl mit der Angabe des Themas: Flieh!
Auf! Hinaus ins weite Land! ein deutlicher und bestimmter
Abschluß gegeben ist, und mit dem folgenden Verse offenbar
ein neuer Gedankengang sich eröffnet[27] unterscheidet sich von dem
ersten zunächst in der Art des Ausdrucks. Ist der erste Teil
mehr episch gehalten, indem er auf Empfindungen zurückgeht,
die Faust nicht zum ersten Mal bewegen, so gibt der zweite solche,
die ihn mit aller Gewalt im Augenblick ergreifen. Der Übergang
zu dieser daher lyrisch gehaltenen Partie geschieht anscheinend
ganz äußerlich dadurch, daß das Mondlicht in
Fausts Zimmer fällt. Man hat nun bei diesen beiden Teilen von
einer Verschiedenheit des Stils und der Metrik gesprochen und nicht
nur angenommen, sie seien zu verschiedenen Zeiten gedichtet,
sondern sogar, daß der zweite zum vorhergehenden wie zu dem
folgenden in unlösbarem Widerspruch stünde.[28] Ehe man jedoch von
Stilverschiedenheit reden darf und daraus solche Schlüsse
zieht, ist die Frage zu stellen, ob sie vielleicht nicht innerlich
durch die Verschiedenheit des Inhalts notwendig begründet sei.
Mußte nicht etwa der Dichter von selbst für seine
Empfindung eine andere Ausdrucksweise wählen, mußte
nicht wiederum diese das für sie geeignete Metrum sich selbst
schaffen? Betrachten wir aber die beiden ersten Teile, so ergibt
sich deutlich, daß unmöglich der Eingang, der uns zur
Aufklärung der Lage einen kurzen Bericht von etwas gibt, das
Faust nicht zum ersten Mal empfindet, in gleichem Ton gehalten
werden konnte als der darauf folgende unmittelbar aus der Seele
quellende Erguß.

Trotzdem dürfen wir fragen: Warum hat der Dichter nicht
unmittelbar an das: »Drum hab ich mich der Magie
ergeben« angeknüpft? Wodurch ist diese lyrische Partie
begründet, die anscheinend den Zusammenhang unterbricht?

Faust hat sich der Magie ergeben, um auf unnatürlichem Wege
zur Erkenntnis der Natur zu gelangen. Da kündet sich die Natur
draußen selbst an, indem sie auf einmal bei diesen Worten ihr
helles Licht in seinen düsteren Kerker wirft. Es ist eine
Warnung der Natur; ihr Licht sucht einzudringen in das Dunkel der
Beschwörungsnacht und möchte ihm zurufen: Nicht durch
Magie gelangst du zur Erkenntnis meiner; nur durch die Natur
führt der Weg zur Natur! Allein Faust versteht die Warnung
nicht, und darf sie nicht verstehen. Sie wird ihm zu einer
bloßen Mahnung an die Natur. Ein ossianisches
Nachtbild[29] steht sie vor seinem Auge;
sehnsuchtsvoll fühlt er sich zu ihr hingezogen; bei ihr
möchte er, der sich endlich durch beklemmenden Wissensdurst
durchgerungen hat, Erfrischung und Heilung der gelähmten
Lebenskraft suchen.

Allein die Erscheinung verschwindet, er sieht sich wieder in
seinem grabähnlichen Kerker; aber nun kommt es ihm zum
Bewußtsein, in welchem Gegensatz zur Natur er lebt, der doch
die lebenschaffende Natur in ihren geheimsten Tiefen ergründen
will; er hat sich selbst in diesen Kerker geschlossen, der ihn an
alles andere gemahnt als an das tiefe Leben der Natur. Ist es da
noch wunderbar, wenn er in seinem Inneren sich eingeengt
fühlt, wenn in solcher Umgebung alle lebendige Kraft gehemmt
wird? Darum fort aus dieser Enge, hinaus ins weite Land! Natur und
Wissen als Gegensätze sind ihm aufgegangen; ebenso die Natur
draußen und die für den Gelehrten so charakteristische
Physiognomie seiner Umgebung[30].
Man stelle sich dagegen den jungen Dichter selbst vor, schaffend in
seiner von Werken lebendiger Kunst geschmückten
Künstlerwerkstätte!

Allein der Gegensatz zwischen Natur und Magie wird ihm noch
nicht klar, darf ihm nicht klar werden; hofft er doch bei ihr, wie
wir sehen werden, die Natur zu finden und Belehrung von ihr zu
erhalten! Warum hat nun der Dichter also hier die Natur warnend und
mahnend eingeführt? Offenbar, weil er sich im Widerspruch zu
der Überlieferung der Sage fühlt. Darum will er uns ahnen
lassen und möchte auch seinen Helden ahnen lassen: durch Magie
nicht zur Natur, allein durch die Natur! Der Mensch des 18.
Jahrhunderts, der Zeitgenosse Rousseaus, dessen ganzes jugendliches
Streben nach der Natur gerichtet war, tritt hier in Widerstreit mit
dem düsteren Aberglauben einer vergangenen, aber immer noch
nachwirkenden Zeit. Daher durchbricht er, nachdem er sich im
Eingang im großen Ganzen an die Sage gehalten hatte, weil sie
ihm Beziehungen zu seinem Leben bot, für einen Augenblick die
den modernen Dichter beengenden Schranken der alten Sage, und um so
mächtiger ergießt sich der Strom seiner eigensten
Empfindung dahin. Der Zusammenhang zwischen den beiden ersten
Teilen des Monologs ist also völlig klar und widerspruchslos.
Ja, der scheinbare Widerspruch ist grade ein Beweis für die
Einheit im Geiste des Dichters, aus der sie entsprungen sind. Er
beruht nicht auf einem Gegensatze zwischen den beiden Teilen,
sondern auf dem eigentümlichen Verhältnisse, das der
moderne Dichter zu der alten Sage einnimmt; es ist dies gerade beim
Faust der wichtigste Grund geworden, weshalb er nach dem Jahre 1775
die Arbeit so lange ruhen ließ. Dieser innere Widerspruch
zwischen Sage und Dichter muß daher wohl beachtet werden; er
ist stets fruchtbar zu machen, wenn wir das Werk eines Dichters
betrachten, der eine alte Sage, deren im Lauf der Jahrhunderte fest
gewordene Form er nicht völlig zerschlagen darf, ohne damit
zugleich ihren eigentlichen Gehalt zu verflüchtigen, zum Stoff
seiner Dichtung gewählt hat. Unter demselben Gesichtspunkt
sind Homers Epen, unter demselben das Nibelungenlied zu betrachten;
wer ihn nicht beachtet, wird dazu kommen gerade, was dem neuen
Dichter gehört, im Gegensatz zu den unzerstörbaren
Bestandteilen der Sage als spätere Zusätze und
Einschiebsel anzusehen.[31]

Auch mit dem dritten Teile des Monologs besteht, wie schon
angedeutet, durchaus kein unlösbarer Widerspruch. Der Dichter
läßt das angeschlagene Motiv fallen; man sähe
nicht, warum, meint Scherer.[32]
Er muß es fallen lassen. Faust flieht nicht hinaus zur Natur,
sondern wendet sich, ganz im Charakter der Sage, dem Zauberbuche
zu. Warum läßt der Dichter Faust nicht fliehen?
Ließ er das geschehen, so zerschlug er damit das
Gefäß der Sage, in das er doch seine Empfindungen legen
wollte. Welche Fortsetzung war da noch möglich? Ein Faust, der
sich nicht der Magie ergab, der keinen Bund mit dem Teufel
schloß, sondern sich unmittelbar an die Natur gewendet
hätte, war kein Faust mehr. Der Dichter mußte seinen
subjectiven Standpunkt der Sage gegenüber aufgeben, und
nachdem er seiner eigenen Empfindung ein Zugeständnis gemacht
und sie so uns hatte ahnen lassen, mit richtigem Takte zu der
Überlieferung zurückkehren. Der klare Blick des Dichters
durfte seinem Helden nicht gegeben werden. Erst viel später
sollte ihm die Erkenntnis werden:



Könnt' ich Magie von meinem Pfad entfernen,

Die Zaubersprüche ganz und gar verlernen,

Stünd' ich, Natur, vor dir ein Mann allein,

Da wär's der Mühe wert, ein Mensch zu sein.[33]





Jetzt darf aber Faust diesen Gegensatz zwischen Natur und Magie
noch nicht fassen, wie er den zwischen Natur und Wissen nach langer
bitterer Erfahrung erkannt hat[34].
Er muß glauben, in der Magie die Natur als Lehrerin zu
finden.

Faust wendet sich dem Zauberbuch zu, das vor ihm liegt. Sollte
es ihm genügende Führung auf seinem Wege zur Erkenntnis
sein? Wird er dann nicht den Lauf der Sterne erkennen? Wird er also
nicht auch hier die Natur finden, die ihn unterweise?

Mit feinem Geschick führt der Dichter den Begriff der Natur
hier ein; Natur kann man ja beides nennen und sind ja auch beide,
die alchemistische wie die in der Auffassung und dem Sinn seiner
Zeit. Damit ist zugleich die Verbindung zwischen dem zweiten und
dem dritten Teile hergestellt.

Scherer stellt hier die Frage, warum Faust nicht schon
längst das Zauberbuch aufgeschlagen habe, warum er nur eine
Minute länger in dem qualvollen Zustand des Nichtwissens
geblieben sei?[35]
Sei es denkbar, daß er es so lange besessen und es nie
ordentlich betrachtet habe? Daraus, daß er es jetzt erst
betrachte, zieht er den Schluß, daß er es jetzt erst
erhalten habe[36];
er glaubt daher, in den Zusammenhang gehöre eine Scene, in der
es gebracht werde, wie es im Volksschauspiel der Fall ist. Allein
diese Fragen und Bedenken Scherers sind sehr verkehrt und
überflüssig[37].
Der Dichter mußte uns doch einen so wichtigen Schritt in
Fausts Leben, wie es der Übergang zur Magie ist, lebendig
darstellen, vor unseren Augen geschehen lassen. Er ist ja das
eigentliche Thema des ganzen Monologs. Wir müssen uns doch
vorstellen, daß das Stück eben von diesem Entschlusse
seinen Ausgang nimmt. Es ist in feierlichster Nachtstunde. Faust
sitzt unruhig auf seinem Sessel am Pult; vor ihm liegt das
Zauberbuch; heute Nacht will er den großen Schritt thun, zum
ersten Mal die Geister beschwören. Zunächst wiederholt er
uns die Geschehnisse der Vergangenheit, die seine Absicht zur Reife
gebracht, seinen Entschluß begründen. Alles Wissen hat
ihn nicht zum Ziele gebracht. Klagend blickt er auf die verlorene
Zeit des Lebens zurück. Ein neues Leben soll beginnen. Jetzt
soll die Magie helfen! Das für seine Zukunft bestimmende Wort
ist ausgesprochen, da kündet sich ihm die Natur als erste
Erscheinung der Beschwörungsnacht warnend an; aber Faust
versteht die Mahnung nur in Beziehung auf die eben abgethane
Vergangenheit, in der er sich in grab- und kerkerähnlicher
Umgebung mit allem toten Wissen gequält, um das Geheimnis des
Lebens und der Schöpfung zu ergründen; noch nicht darf
ihm aber klar werden, was er erst im langen Lebensgange erfahren
soll, daß auch Magie ihn niemals so wenig wie das Wissen zu
seinem Ziele bringen werde. Faust greift, wie er es von Anfang an
beabsichtigt hatte, zu dem Zauberbuche. Was will da noch die
kleinliche Frage, woher er das Buch habe, warum er es nicht schon
früher aufgeschlagen habe? Der Dichter mußte doch alles
nach der Erzählung des Eingangs in lebendiger Darstellung
auflösen. Wie er das Buch erhalten habe, das kümmert den
Dichter sehr wenig; das gehört vor die Scene, nicht in die
Scene. Denn wenn auch jetzt erst mit V. 66=419 die Beschwörung
beginnt, so beginnt das Stück selbst mit der Absicht und dem
Entschluß, sie vorzunehmen, was Scherer nicht verstanden
hat.

Ganz und gar mißverstanden hat Scherer den Dichter noch in
einem anderen Punkte, und dies ist auch der Grund, weshalb er die
zweite Partie mit V. 74 = 427 ansetzt, sie also mitten in einem
Satze abschliessen läßt. Obwohl im V. 66 = 419 mit dem:
Und dies geheimnisvolle Buch———ein deutlicher
Übergang gemacht wird, und damit das in der zweiten Partie
angeschlagene Motiv von der Flucht zur Natur aus den angegebenen
Gründen fallen gelassen wird, glaubt Scherer trotzdem, Faust
denke auch hier noch (V. 66-74 = 419-427) daran, fortzugehen. Er
hat nämlich im V. 68 = 420 die Worte: »Ist Dir das nicht
Geleit genug?« völlig verkehrt aufgefaßt, insofern
er glaubt, das Buch solle ihm als Begleiter auf seinem Gange
dienen, um draußen die Beschwörung zu beginnen[38]! Aber nicht auf seinem Gange
zur Natur draußen soll ihn das Buch begleiten, sondern auf
dem Wege, den er jetzt einschlagen will, der ihn mittelbar auch zu
ihr geleiten soll. Scherer hat also auch nicht vermocht
auseinanderzuhalten, daß die Natur in V. 70 = 423, die er in
dem Zauberbuch zu finden hofft, etwas anderes sei, als die Natur
draußen, die ihm im 2. Teile in ihrer Herrlichkeit erschienen
war, daß aber zugleich der gleiche Begriff dem Dichter eine
vortreffliche Brücke zum Übergang und zur Rückkehr
zu dem Thema des ersten Monologs schlage. Das gibt natürlich
eine Kette von Mißverständnissen; so muß er auch
annehmen, die Beschwörung solle im Freien geschehen, daher er
sich denn billig verwundern muß, wenn nachher (V. 75 = 428)
Faust gar nicht fortgehe, um Geister zu beschwören.

Doch zurück zu dem Dichter! Ehe Faust das Zauberbuch
aufschlägt, um die geheimnisvollen Zeichen zu betrachten, die
er zur Beschwörung gebrauchen will, überlegt er, wie er
sich zu ihnen verhalten solle. Nicht durch trockenes Sinnen will er
sie ergründen, sondern sich unmittelbar an die Geister selbst
wenden, deren Zeichen er erblicken wird. Auch hier erkennen wir
wieder den modernen Dichter. Das Zauberbuch spielt bei ihm nur eine
nebensächliche Rolle; es bietet die Zeichen dar; an die
Geister will sich Faust dann ohne weiteres richten, ohne dazu sich
der krausen Beschwörungsformeln zu bedienen. Denn sie schweben
neben ihm; was bedarf es da der Bereitung? Wie nun aber vorher dem
Begriff der Natur eine doppelte Geltung geliehen war, weiß
Goethe auch hier den Geisterglauben doppelsinnig zu verwerten. Der
Alchemist glaubte an Elementargeister, die die ganze Natur
erfüllen; der moderne empfindende Dichter fühlt ebenfalls
die Natur überall von lebendigem Geisterhauch umweht; ihm ist
es zu einer festen, dichterischen Vorstellung geworden, daß
allem in der Natur ein Geist einwohne, es umschwebe. Dieser
schöne Glaube, der in einem lebendigen Naturgefühl
wurzelte, war damals wieder aufgelebt, da man wieder die Welt mit
dem Gefühl zu erfassen begonnen hatte. Wir finden ihn an
vielen Stellen in der Dichtung des jungen Goethe aufs
glücklichste verwertet; auch der wieder lebendig gewordene
Glaube an den Genius[39]
gehört hierher. So heißt es in dem Wanderer (1772) von
dem Geist der Vergangenheit:



Welchen der umschwebt

Wird in Götterselbstgefühl

Jedes Tags genießen[40].





Im Fragment Mahomet (1773), der Geist Gottes wohne im Stein,
schwebe um den Thon[41].
Faust[42]
verkündet:—alles—webt in ewigem Geheimnis
unsichtbar sichtbar neben Dir; über der Stätte des
Erschlagenen schweben rächende Geister.—Die Musen
umschweben den Dichter[43].
Der Geist der Geliebten umschwebt die Stätte, da Clavigo
stirbt[44]. Werther sucht sich so diese
Erscheinung zu erklären[45];
»Ich weiß nicht, ob so täuschende Geister um diese
Gegend schweben, oder ob die warme himmlische Phantasie in meinem
Herzen ist, die mir alles ringsumher so paradiesisch
macht«.—Die Gestalt der Mutter schwebt um Lotte,
Werthers Seele über seinem Sarge[46].
Fernando bittet den Schatten seines unglücklichen Weibes um
Vergebung, wenn er um ihn schwebe[47].
(Vergl. auch Briefe Nr. 239, 6. Nr. 245 S. 119, 15-16.—)
u.s.w.——

Der Dichter konnte also seine eigene tief empfundene Anschauung
mit der mittelalterlichen recht wohl verbinden, ohne sie dadurch in
ihrer Bedeutung völlig aufzuheben. Umgibt ja nach seiner
eigenen Erklärung den großen Künstler
beständig und innig eine magische Welt, die nicht
künstlich heraufbeschworen werden muß, für die tief
im Innern seiner Natur selbst sich der Zauberstab birgt zur
dauernden Beschwörung.

Nach der Einleitung der Verse 66-76 = 419-429, mit der zugleich
Faust von vornherein die Art, wie er die Geister beschwören
wolle, bestimmt hat, schlägt er endlich das Zauberbuch auf.
Scherer irrt hier doppelt, wenn er trotz der Angabe des Dichters
behauptet, Faust habe schon vorher das Zauberbuch aufgeschlagen und
fühle sich eben dadurch von Geistern umgeben[48]; er versteht demnach nicht,
wie Goethe den Geisterglauben der Sage mit seiner eigenen
dichterischen Anschauung zu einem ihm gemäßen Ganzen
verschmolzen hat; wie er also Sage und eigenes Empfinden, so sehr
sie sich widersprechen mögen, aufs glücklichste vereinigt
hat. Ist nicht die Welt ein Geisterall? Umgeben uns nicht
überall die Geister? Was bedarf es da der Vermittelung, was
widerwärtiger Formeln? Antwortet mir, wenn Ihr mich hört!
Mit diesem Beschwörungsprogramm öffnet er das Zauberbuch,
das die heiligen Zeichen ihm weisen soll, und erblickt das des
Makrokosmos, des Weltalls. Es ist also der Weltgeist, wie auch
Shaftesbury den Kosmos bezeichnete; (»für mich der
prächtigste Namen für Gott«, meint Herder in einem
Brief an Merck (Straßburg den 12. September 1770)[49].) Der Faust des Dichters geht
also nicht wie der der Sage zuerst den Teufel an; aber wenn auch
der Gang der Überlieferung geändert ist, so bleibt der
Dichter immerhin noch innerhalb der weiteren Schranken des
alchemistischen Geisterglaubens. Zunächst stellt er die
Wirkung dar, die beim ersten Anblick ohne weiteres auf Faust
überströmt. Jugendliches Lebensgefühl, neue
Lebenskraft geht von ihm auf den aus, der Jugend, Leben und Kraft
geopfert hat in mühseliger, unfruchtbarer Wissensarbeit. In
innern Frieden wandelt sich der tobende Drang; Lebensfreude
erfüllt ihn wieder; ein geheimnisvoller Trieb ist in ihm
erwacht, der ihn zur Enthüllung geheimnisvoller Naturkraft
treibt. Ist er ein Gott? So klar liegt die wirkende Natur vor
seinem geistigen Auge. »Die Welt liegt vor ihm,—wie vor
ihrem Schöpfer, der in dem Augenblick, da er sich des
Geschaffenen freut, auch alle die Harmonien genießt, durch
die er sie hervorbrachte, und in denen sie besteht[50].«

Wie der Künstler die schaffenden Kräfte der Natur
erschaut, um gottgleich zu schaffen und solche künstlerische
Harmonien gleich ihr hervorzubringen, so auch Faust, der ebenfalls
nach schöpferischer Erkenntnis verlangt. Jetzt versteht er den
Spruch des Weisen, daß die Geisterwelt der Natur uns nicht
verschlossen sei; an uns nur liegt es. wenn sie uns verborgen
bleibt. Unser Sinn, unser Herz muß dazu geöffnet
werden.



Sieh, so ist Natur ein Buch lebendig,

Unverstanden, doch nicht unverständlich[51];





»Das Gefühl ist die Harmonie!« ruft Goethe in
dem schon mehrfach angezogenen herrlichen Aufsatze »Nach
Falkonet und über Falkonet« aus[52]. Das Auge des Künstlers
findet sie überall, überall sieht er die heiligen
Schwingungen und leisen Töne, womit die Natur alle
Gegenstände verbindet. Bei jedem Tritt eröffnet sich ihm
eine magische Welt. Dieser tiefe Einblick in die Natur wird also
auch Faust zu teil, da er das Zeichen des Makrokosmos erschaut. Wie
aber dies Gefühl erweckt und wach gehalten werde, sagt auch
der Weise, dessen Worte er jetzt erst zu fassen vermag:



Auf bade, Schüler, unverdrossen

Die irdsche Brust im Morgenrot.





Mit anderen Worten: durch vertrauten Umgang mit der Natur wird
die tiefe Erkenntnis der Natur, und zwar hier der Weltnatur,
errungen. Das kabbalistische Zeichen fordert demnach ebenfalls
Faust auf, sich unmittelbar an die Natur zu wenden; zog es ihn aber
vorhin bei jener ersten Mahnung nach einer geisterhaft ossianischen
Nacht hin, wie sie dem kranken Werther behagen mochte, so erscheint
ihm jetzt die Weltnatur lockend in leuchtendem Glanze der
Morgenröte.

Ein helleres Licht über den tieferen Zusammenhang zwischen
dem Zeichen des Makrokosmus und jenem Mahnworte des Weisen
verbreitet sich noch, wenn wir Herders Schrift: »Älteste
Urkunde des Menschengeschlechts«[53]
zur Erklärung heranziehen. Der erste Band erschien Ostern
1774. Mit begeisternder Anerkennung zeigt sie Goethe am 8. Juni
1774 Schönborn an[54].
Scherer[55] hat bereits mit Recht auf
ihre Bedeutung für unsere Stelle hingewiesen; es wird sich
jedoch lohnen, noch tiefer als er es gethan hat, auf Herders
Ausführungen einzugehen. Die älteste Urkunde des
Menschengeschlechts ist die Schöpfungsgeschichte im ersten
Kapitel des ersten Buches Mosis. Herder bekämpft zunächst
die unhistorische Art ihrer Erklärung. Alle physische und
metaphysische Weisheit des 18. Jahrhunderts muß hierbei fern
bleiben. Vielmehr hinaus aus den dumpfen Lehrstuben in die freiere
Luft des Orients! Er versetzt sich daher ganz in die Natur des
Morgenlandes und in die sinnliche Anschauungskraft des
Morgenländers. Wo offenbart sich aber unserem Auge die
Schöpfung besser und immer von neuem als jeden Morgen im
werdenden Tage?

»Komm hinaus, Jüngling, aufs freie Feld und merke.
Die urälteste herrlichste Offenbarung Gottes erscheint Dir
jeden Morgen als Thatsache, großes Werk Gottes in der
Natur[56]«. Für den Menschen
ist nun die Schöpfung ein Gewühl einzelner abgesonderter,
ganzer Geschöpfe; jedes für sich eine Welt; keins mit dem
andern zusammenhängend, keins dem andren ähnlich. Was
soll er da aus dieser bestürmenden Rhapsodie aller
Geschöpfe herauslesen? Der moderne Mensch sucht sich durch
Zergliedern und Absondern zu helfen. Der Naturmensch aber, der
nichts von diesen Abstraktionsgaben weiß, trachtet danach,
sich aus diesem Chaos von Wesen, Kräften, Gestalten, Formen
den Kosmos zu bilden. »Für den lebenden, wirkenden
Naturmenschen—was war nun da für ein Bild, Ordnung,
Lehrmethode, die ihm die Schöpfung unbetäubend und doch
ganz, nach und nach und doch im Zusammenhange, mit Macht,
Einwirkung, Lust fürs Herz und ohne Blendung und
Düsterung des Auges gebe—suche Naturkündiger
zwischen Himmel und Erde, andres Bild, bessere Ordnung und Folge,
als diese——Lehrmethode Gottes!« d.h. die er jeden
Morgen bei dem »Unterricht unter der Morgenröte«
anwendet[57]. Gott selbst ist es, der bei
jedem Tagesanbruche die Schöpfung in schöner, deutlicher
Folge am Auge des Menschen vorüberführt. Er belehrt nicht
durch Schlüsse und Abstraktionen (trockenes Sinnen!), sondern
durch Gegenwart und Kraft[58]!

In dieser ältesten Urkunde liegt aber zugleich auch die
älteste Hieroglyphe verborgen. Die sechs Tagewerke und der
Sabbat, nach Entstehung und Folge angeordnet, ergeben das
älteste kabbalistische Zeichen »aus 6 Triangeln, wo sich
alles auf einander bezieht,—jenes in allen Magien und
Allegorien so berühmte Sechseck[59]!« Diese Entdeckung, auf
die sich Herder viel zu gut that, hatte er schon 1770 in
Straßburg gemacht und ihr dort weiter
nachgespürt[60].
Diese Hieroglyphe ist also nichts minder, als Schöpfung
Himmels und Erden[61]!
Sie ist das Zeichen des Makrokosmus; sie ist von Gott selbst
geschrieben. »Siehe da, der erste Schriftversuch Gottes mit
dem Menschen, diese Hieroglyphe![62]« War es ein Gott, der
diese Zeichen schrieb? ruft darum bei ihrem Anblick Faust aus.

Herder verfolgt dann ihre Spuren weiter bei andren Völkern,
so bei den Ägyptern, wo sie in der Gestalt der sieben heiligen
Buchstaben die Schöpfung der Welt, den Zusammenklang aller
Wiesen, die Leier der Welt ausdrückt[63]. Sie erscheint weiterhin in
verkürzter Form [Symbol: Diagonales Radkreuz] als Zeichen des
Weltalls, des Weltgeistes, der Schöpfungskraft, als ein
Symbol der Kräfte des Weltalls[64].
Es bedeutet Kneph: »Den unsterblichen Weltgeist, der alles
durchgehet und durchhauchet: den guten Dämon, Sinnbild alles
Guten[65].«

Fassen wir zusammen: Die älteste Hieroglyphe ist ein
Zeichen der Weltschöpfung; es ist entstanden aus dem
Schöpfungsbericht, der sich wieder auf die Vorgänge in
der Natur gründet; es gibt das Bild des Kosmos in harmonischer
Verknüpfung der wirkenden Urkräfte: es ist das Zeichen
des Weltgeistes, in dem alle Naturkräfte enthalten sind.
Offenbar hat in der That alle spätere Kabbala und Magie
hierauf weitergebaut[66].
Die Hieroglyphe kommt aber, insofern sie in dem
Schöpfungsbericht verborgen ist, von Gott selbst; sie mahnt
uns also, nicht nur die Schöpfung in ihr zu erblicken, sondern
sie auch mehr und mehr dadurch zu erkennen, daß wir sie jeden
Tag mit der Morgenröte in schönster Folge immer wieder
von neuem schauen.

Jetzt erst verstehen wir den tieferen Zusammenhang in den Versen
77-93 = 430-446. Da Faust das Zeichen der Weltschöpfung, des
Weltgeistes erblickt, geht zunächst ein lebendiger Hauch von
ursprünglichem Leben auf ihn über, wie ihn der
Naturmensch einst gefühlt. Ein Gott hat dies Zeichen
geschrieben, das auf einmal das Bild der schaffenden geschaffenen
Weltnatur heraufbeschwört. Die Urkräfte, die in ihm
symbolisiert sind, enthüllen sich. Gottgleich erkennt er die
Harmonien der wirkenden Natur. Aber die Erscheinung mahnt ihn auch,
sie mit lebendigen, nicht durch Abstraktionen abgestumpften Sinnen
in sich aufzunehmen, dahin zu gehen, wo die Welt sich werdend und
wirkend immer wieder am schönsten offenbart, hinaus in die
Morgenröte[67]!

Der Dichter hat die Wirkung, die das Zeichen auf Faust
ausübte, zunächst dargestellt. Wie mit einem Schlage
steht die schaffende Weltnatur vor seinem geistigen Auge; ihr Bild
hat er gesehen, nicht etwa das Zeichen betrachtet. Sie selbst hat
ihm zugerufen, sich unmittelbar mit frischen Sinnen an die Natur zu
wenden. Dem darf natürlich nicht Folge gegeben werden, ebenso
wenig wie jener ersten Mahnung der Natur. Faust muß von der
Höhe seiner Empfindung herabsteigen. Die lebendige
Erscheinung, zu der das Zeichen nur den äußeren
Anstoß gegeben hatte, ist verschwunden; im folgenden sieht er
das All in seinem harmonischen Zusammenhange nur an der Hand der
Charaktere des Zeichens. »Er beschaut das
Zeichen;«—er deutet es aus. Der Strom der Dichtung
bequemt sich wieder den engeren Ufern der Sage. Man darf aber wohl
sagen, erst dadurch, daß jene Zeichen auf einen so reinen, ja
göttlichen Ursprung zurückgeführt waren, wurden sie
dem Dichter verwendbar. Hat Faust vorher die schaffende Weltnatur
vor seinem entzückten Auge gesehen, so erblickt er jetzt durch
Vermittlung des Zeichens, was es ihm als solches allein zeigen
konnte, nichts anderes als die Harmonie des Kosmos. Bei der nun
folgenden Beschreibung konnte sich der Dichter den alchemistischen
Anschauungen um so leichter wieder anschließen, da sie in der
That die Natur in schöner Verknüpfung darstellen, so
daß sie ohne große Änderung auch dichterisch
verwertet werden konnten[68].
Endlich gingen auch sie auf älteste Vorstellungen oder
Versuche kosmischer Weltanschauungen zurück, wie z.B. der
Orphiker und Pythagoräer, deren Zusammenhang mit der
ältesten Hieroglyphe Herder ebenfalls nachgewiesen hatte. Man
vergleiche, was er darüber sagt. Sie dachten sich den
Makrokosmos als großes Weltei, das sie aus verschiedenen
Lagen und Kreisen zusammenlegten; »Unten, was erzeugt ward,
die sichtbaren Elemente, Erde, Wasser, Luft, Feuer: überm
Monde die unsichtbaren Kreise, die erzeugten: die alle
zusammentönend, in einander wirkend! sie machten die hohe
Hermesleier! den Klang der Sphären, den der Weltschöpfer
oben und nieden. Alles in Eins! Zusammenklang. Das Bild ist
einfach, anschaulich, schön, und wenn man die alten
Schriftsteller gelesen, ist mehr als alles—wahr[69]!« Die Ähnlichkeit
mit Goethes Bildern liegt auf der Hand; nur hat er statt des Bildes
von der Leier das durch die Bibel geheiligte und auch
anschaulichere von der Himmelsleiter gebraucht, das übrigens
auch die Alchemie sich nicht hatte entgehen lassen. Helmont[70], den Goethe ausdrücklich
unter denen nennt, deren Werke er in seiner alchemistischen Epoche
kennen gelernt hat, benutzt es in folgender Weise[71]: dieser Weg ist kein ander,
kann auch kein ander seyn, als welcher durch Jacobs Leiter
vorgestellt worden: denn gleicherweise wie auff derselben die Engel
Gottes auff und niedersteigen, also steigen die wesentlichen
lebendigen Kräffte oder geistlichen Leiber der himmlischen
Lichter unabläßlich von oben herab durch die
ätherische Lufft zu dieser untern Welt, als von dem Haupt zu
den Füßen; und hernach, wann sie ihre Auswürkung
vollbracht, so steigen sie zu ihrem eigenen Nutz und Verbesserung
wieder von unten auffwerts zu dem Haupt, mit demselbigen wieder
vereiniget———Und dieses Auff- und Niedersteigen
der himmlischen Kräfte, und die stetige Verbesserung und
Verherrlichung, die daran hanget, und darvon herkommt, wehret und
beharret ohne Unterlaß, und muß nothwendig also
thun.«

Aus derartigen Anschauungen und Vorstellungen, die der Dichter
zu verschiedenen Zeiten in sich aufgenommen hatte, schuf er aus
sich heraus ein neues poetisch empfundenes Ganze[72]. Mit Recht macht
Scherer[73] hierbei auf die Kosmogonie in
dem, wie wir sehen werden, gleichzeitigen Satyros[74] aufmerksam.

Goethe entwirft aber hier nicht bloß ein Bild des Kosmos,
sondern auch von den verschiedenen Stufen der Weltschöpfung;
er benutzt hier, weil ihm offenbar die biblischen Vorstellungen
dazu nicht genügend poetische Farben lieferten, die der
älteren griechischen Philosophie, deren Zusammenhang mit den
ersteren Herder nachgewiesen zu haben glaubte. So sind hier
Elemente aus den Lehren von Anaximander, Empedokles, Philolaos, der
Eleaten zu einem poetischen Gesamtbild vereinigt.

Faust schildert also an unserer Stelle entzückt die
Harmonie des Kosmos, die er durch das Zeichen und in ihm erblickt.
Welch Schauspiel! ruft er noch begeistert aus; aber mit diesem
Worte wird ihm auf einmal bewußt, woran er sich jetzt
entzücke[75].
Damit aber sinkt er nun völlig von der Höhe gesteigerter
Empfindung herab. Die alten sehnsüchtigen Klagen seiner
Nichtbefriedigung ertönen von neuem. Was er eben gesehen, ist
nur ein Schauspiel: er hat nicht an dem Bilde genug. Ihn
dürstet nach mehr, nach der lebendigen schaffenden Kraft, die
alle diese Harmonien hervorbringt; nach den Quellen, aus denen
alles Leben quillt, den Brüsten, aus denen auch Himmel und
Erde ihre Lebensnahrung saugen. Diesen mütterlichen Busen
möchte er fassen[76];
nach ihm drängt sich seine welke Brust hin; er weiß, er
tränkt, und er sollte vergeblich schmachten!

Dies mächtige Sehnen Fausts nach schöpferischer Kraft,
das wieder aus der inner eigensten Tiefe des Dichterherzens
aufströmt, führt uns zu dem Künstler Goethe
zurück. Die Kunstgedichte des Jahres 1774 geben uns ein
vollständigeres Bild jener Stimmung, als die Verse unserer
Stelle, die davon gleichsam ein gedrängter Auszug sind. Wie
sehnsüchtig verlangt es ihn dort nach dem Urquell der Natur,
daraus er schöpfend



Himmel fühl und Leben

In die Fingerspitzen hervor[77]!





Seinen Prometheus geleitete Minerva zu dem Quell alles Lebens.
Wer führt ihn? Was frommt ihm die glühende Natur an
seinem Busen, was hilft ihm das Gebildete der Kunst, wenn
liebevolle Schöpfungskraft nicht seine Seele füllt und in
den Fingerspitzen wieder bildend wird?[78]



O daß die innre Schöpfungskraft

Durch meinen Sinn erschölle—[79]





fleht er; und Werther möchte einen Augenblick in der
eingeschränkten Kraft seines Busens einen Tropfen der
Seligkeit des Wesens fühlen, das alles in sich und durch sich
hervorbringt[80].
Wo faß ich Dich, unendliche Natur? ist der Grundgedanke, der
all das künstlerische Streben des Dichters durchzieht. Nicht
nur auf Erkenntnis der Natur ist es gerichtet; es ist nicht nur
sehnsüchtige Liebe zu ihr, wie im Ganymed:



Daß ich Dich fassen möcht'

In diesen Arm!

Ach, an Deinem Busen

Lieg ich, schmachte,—[81]





Ihr wird die Befriedigung gewährt, der Sehnende
hinaufgetragen an den Busen des allliebenden Vaters. Nicht dagegen
wird sie dem kranken Werther zu teil; denn sein Herz ist tot: er
hat verloren, was seines Lebens einzige Wonne war, die heilige
belebende Kraft, mit der er Welten um sich schuf; so steht er vor
Gottes Angesicht wie ein versiegter Brunn, wie ein verlechter
Eimer![82] Ihm ist das Gefühl der
harmonischen Natur entschwunden, vor allem aber die ihm einst
einwohnende schöpferische Kraft. Anders der Dichter!



Ich fühl, ich kenne Dich, Natur,

Und so muß ich Dich fassen.





schreibt er am Ende des Jahres 1774 an Merck; er schaut
zurück und sieht, wie sich sein Sinn schon manches Jahr
erschließe.



Wie er, wo dürre Haide war,

Nun Freudenquell genießet,

Da ahnd ich ganz Natur nach Dir,

Dich frei und lieb zu fühlen—[83]





»Ideales Streben nach Einwirken und Einfühlen in die
ganze Natur«, bezeichnet in einem späteren
Schema[84] Goethe den ersten Monolog.
Mit Recht. Faust sehnt sich wie sein Dichter nach unmittelbarer,
lebendiger Erfassung der Natur durch das Gefühl, danach er
schaffen und wirken könne gleich der Natur.

Das Zeichen des Makrokosmus kann ihm also keine Befriedigung
versprechen; die anfangs durch seinen Anblick hochgesteigerte Flut
der Empfindung hat mehr und mehr geebbet. Der frühere Zustand
kehrt wieder, mit ihm der Unwille; in solcher Stimmung schlägt
er das Buch um und erblickt das Zeichen des Erdgeistes.

Überblicken wir noch einmal den ganzen Monolog bis zu der
nun beginnenden Erdgeistscene (V. 107 = 460), so zeigt sich in
allen Teilen der schönste Zusammenhang; er ist aus einem
Gusse; nirgends ein Widerspruch, der uns berechtigte, spätere
Einschiebungen, Änderungen des Plans anzunehmen. Der
Widerspruch, den man in der Verbindung der einzelnen Teile hat
wahrnehmen wollen, liegt wo anders; er liegt in dem Dichter selbst,
in dem Ringen des mit der Überlieferung der alten Sage so
verschieden empfindenden Dichters; aber grade bei diesem Kampfe
kommt sein eigenstes Gefühl in den wunderbarsten Tönen
zum Durchbruch; gerade hier zeigt sich die hohe Kunst des jungen
Dichters, der immer wieder zu den überlieferten Formen
zurückzukehren und zwischen seiner eigenen Empfindung und
jenen auf das glücklichste zu vermitteln weiß, so
daß dadurch das wechselnde Bild auf- und absteigender
Gefühle entsteht, wie es uns in dem ersten Monologe
entgegentritt. Nach dem Prolog hebt sich die Welle immer höher
anschwellend, um dann in dem dritten Teile wieder zunächst zu
sinken; aber mit dem Anblick des Zeichens des Makrokosmus beginnt
ein neues Aufsteigen; die Worte des Weisen: Auf, bade, u.s.w.,
bilden hier den Höhepunkt, wie vorher: Flieh! Auf! hinaus ins
weite Land! Beides mahnt denselben Weg zu betreten, den der Natur.
Danach senkt sich die Welle wieder mehr und mehr, bis
schließlich mit dem Bewußtsein davon Faust in den alten
Zustand der Unbefriedigung zurückfällt und sich so Anfang
und Ende des Monologs mit einander verbinden.

Die ganze Scene in ihrer Einheit ist, wie bemerkt, als
Beschwörungsscene aufzufassen. Faust hat sich der Magie
ergeben. Diese Nacht sollen vor unseren Augen zum ersten Mal die
Geister beschworen werden. Vor ihm liegt das Zauberbuch. Unruhe
erfüllt ihn vor dem entscheidenden Schritte. Noch einmal
wiederholt er sich und uns die Gründe zu seinem
Entschluß, mit denen sich uns zugleich die Hauptzüge
seines früheren Lebens enthüllen. Was erwartet er nun von
der Magie? Nicht unfruchtbares totes Wissen, sondern lebendige,
schöpferische Erkenntnis der Natur. Doch ehe er jetzt zur
Beschwörung schreitet, mahnt ihn die Natur leise an sich. Das
Mondenlicht ergießt sich in sein Zimmer; es verdunkelt
gleichsam das vor ihm liegende Buch. Warum, Sohn der Natur,
vertraust du dich nicht unmittelbar der Mutter? Allein der im
Dunklen Wandelnde versteht sie noch nicht völlig; er erkennt
nur den Widerspruch seines früheren Lebens mit der Natur;
nicht aber vermag sie ihn von der Magie zurückzuhalten. Der
Dichter hat es also verstanden, hier Töne anzuschlagen, die
nicht alle für Faust mitklingen, wohl aber uns hörbar
sind. Er vernimmt: Fort aus deinem Kerker zur Natur, um von allem
Wissen die Brust rein zu baden!—nicht aber: Bleib fern von
der Magie, geh zur Natur, sie wird dich nicht bloß heilen und
befreien, sondern auch belehren! Darum wendet er sich wieder dem
Zauberbuche zu; auch mit seiner Hülfe wird er zur Natur
kommen; sie wird ihn unterweisen, wie er zu ihren Geistern reden
könne, daß sie ihn hören. Sollte es ihm also nicht
genügendes Geleit sein auf dem Wege zu ihr? Er bereitet sich,
es aufzuschlagen. Er wird darin, die heiligen Zeichen erblicken.
Was dann thun? Nicht durch trockenes Sinnen, wie er es früher,
da er sich mit dem Wissen quälte, sie ergründen,
unmittelbar will er sich an die Geister, die ihn umschweben,
wenden.

Da er das Buch aufgeschlagen, erblickt er das Zeichen des
Makrokosmus; es ist das Zeichen des Weltalls, des Weltgeistes;
göttlichen Ursprungs hat es seinen Weg durch alle Völker
und Zeiten genommen und ist der Magie als Eigentum geblieben. Auf
diesen Ursprung hat es denn auch Goethe nach Herders Vorgang
zurückgeführt[85].
Bei seinem Anblick steht ihm die ganze Weltschöpfung lebendig
vor Augen. Neues Leben und Wirkungskraft erfüllt ihn.
»Wie vor jedem großen Gedanken der Schöpfung, wird
in der Seele reg, was auch Schöpfungskraft in ihr ist«
schreibt der Dichter später in dem Gebete der dritten
Wallfahrt nach Erwins Grabe im Juli 1775[86]. Gottgleich schaut Faust tief
hinein in die Gründe der schaffenden geschaffenen Natur. Wie
einst Werther in glücklichen Tagen, da ihn das volle warme
Gefühl seines Herzens an der lebendigen Natur mit Wonne
überströmte, wird auch Faust von Freude erfüllt. Man
vergleiche dazu die herrliche Stelle in Werthers Brief vom 18.
August[87].—Ihm erweckt aber nicht
ein Zeichen das Bild der ganzen Schöpfung, der gestalteten,
wie der wirkenden Weltnatur, sondern der Anblick des Naturlebens
selbst; durch es wird sein Auge geöffnet für das innere
glühende heilige Leben der Natur; indem er es erschaut, steht
die Welt in ihren Grundzügen vor ihm. Die herrlichen Gestalten
der unendlichen Welt bewegen sich allebend in seiner Seele:
»Ungeheure Berge umgaben mich, Abgründe lagen vor mir,
und Wetterbäche stürzten herunter, die Flüsse
strömten unter mir, und Wald und Gebirg erklang. Und ich sah
sie wirken und schaffen in einander in den Tiefen der Erde, all die
Kräfte unergründlich.« Gleich Faust sieht er die
wirkende Natur vor seiner Seele liegen, ihre Kräfte sich ihm
enthüllen[88].
Diese Stelle kann also recht wohl dazu dienen, uns das zu
ergänzen, was auch Faust erblickt. Für ihn verbindet sich
damit die Mahnung, als Schüler des göttlichen Lehrers in
der Natur selbst die Schöpfung da zu betrachten, wo sie sich
am deutlichsten und herrlichsten in ihr offenbart. Auch hier geht
es also darauf hinaus, daß Faust zur Natur hingewiesen wird;
das zweite Mal noch bestimmter als das erste Mal. Sie ist nicht
bloß dazu da, daß sich der Mensch in ihrem Thau gesund
bade sondern sie fordert aus dem Munde des Weisen auf, bei ihr
selbst zu suchen, was Faust erstrebt: Auf, bade, Schüler,
unverdrossen, die ird'sche Brust im Morgenrot! Allein der Dichter
muß ihn von der Höhe dieser Erkenntnis wieder
herabführen. Faust beschaut das Zeichen, was er aber in ihm
erblickt, ist nur noch die Harmonie der wirkenden Kräfte des
Alls, wie sie sich in ihm vermittelst des Zeichens in schöner
Verknüpfung darstellt. Er will aber mehr; er will aus dem
Urquell aller Wirkungskraft und alles Lebens selbst schöpfen,
um ihrer gottgleich teilhaftig zu werden. So sehnte sich auch
Werther, aus dem schäumenden Becher des Unendlichen jene
schwellende Lebenswonne zu trinken, und nur einen Augenblick in der
eingeschränkten Kraft seines Busens einen Tropfen der
Seligkeit des Wesens zu fühlen, das alles in sich und durch
sich hervorbringt[89].
Zunächst allerdings entzückt Faust der Anblick des
kunstvollen Baus des Kosmos; er steht vor ihm mit demselben
Gefühl wie vor einem harmonisch gebildeten Kunstwerk. So stand
der junge Goethe vor Erwins Meisterwerk: »Mit welcher
unerwarteten Empfindung überraschte mich der Anblick, als ich
davor trat. Ein ganzer, großer Eindruck füllte meine
Seele, den, weil er aus tausend harmonierenden Einzelnheiten
bestand, ich wohl schmecken und genießen, keineswegs aber
erkennen und erklären konnte. Sie sagen, daß es also mit
den Freuden des Himmels sei, und wie oft bin ich
zurückgekehrt, diese himmlisch-irdische Freude zu
genießen, den Riesengeist unsrer ältern Brüder, in
ihren Werken zu umfassen.—Schwer ists dem Menschengeist, wenn
seines Bruders Werk so hoch erhaben ist, daß er nur beugen
und anbeten muß. Wie oft hat die Abenddämmerung mein
durch forschendes Schauen ermattetes Aug mit freundlicher Ruhe
geletzt, wenn durch sie die unzähligen Teile zu ganzen Massen
schmolzen, und nun diese, einfach und groß, vor meiner Seele
standen, und meine Kraft sich wonnevoll entfaltete, zugleich zu
genießen und zu erkennen. Da offenbarte sich mir in leisen
Ahndungen, der Genius des großen Werkmeisters.« Er
weiht ihn in seine Geheimnisse ein.—»Wie froh konnt ich
ihm meine Arme entgegenstrecken, schauen die großen,
harmonischen Massen, zu unzählig kleinen Teilen belebt; wie in
Werken der ewigen Natur, bis aufs geringste Zäserchen, alles
Gestalt, und alles zweckend zum Ganzen«[90].

Allein der Genius des Weltalls offenbart sich Faust nicht so,
wie er es in seinem ungeduldigen Streben verlangt; es wird ihm
nicht gegeben, sich unmittelbar dem Göttlichen zu nähern.
In prometheischem Unwillen wendet er sich von ihm ab, schlägt
das Buch um[91]
und erblickt das Zeichen des Erdgeistes.





Die Erdgeistscene und der Schluß des ersten
Monologs.

(V. 107-168 = 460-521.)

Auch beim Anblick des Zeichens des Erdgeistes äußert
sich zuerst die Wirkung, die von ihm auf Faust ausgeht; aber sie
ist anderer Art als die war, die vom Makrokosmus auf ihn
überging. Nachdem der Rausch des Entzückens vorüber
ist, fühlt er selbst, daß zwischen dem Weltgeist und ihm
keine unmittelbare Beziehung bestehe. Wie sollte er mit ihm so in
Verbindung kommen, daß eine dauernde, nachhaltige Wirkung
möglich wäre? Was blieb schließlich übrig als
eine Förderung seiner Erkenntnis, seines Schauens? Ganz anders
beim Erdgeist; er ist ihm näher; bei seinem Anblick fühlt
er sofort seine thätigen Kräfte erregt, gesteigert. Sein
Geist ist über ihn ergossen und von ihm erfüllt, redet er
sofort in seiner Sprache. Zu was treibt er ihn mit nicht
geheimnisvollen Trieb? Wage dich hinein ins Leben; erlebe diese
Erdenwelt mit ihrem Weh und Glück, Leid und Freud, schlage
dich tapfer mit allen Stürmen herum, und wenn dein Schiff im
Sturm zerschellt, so mögen den Unerschrockenen die
Trümmer zerschlagen! Zum Leben also wird er aufgefordert, er,
der übereilt, ohne je gelebt zu haben, aus dem Quell des
Lebens selbst zu schöpfen sich vermaß. Mächtig
quillt jetzt die Kraft zum Leben in ihm auf, d.h. auf dieser Erde
das dem Menschen Beschiedene zu tragen, tapfer zu kämpfen und
ebenso unterzugehen. »Es möcht kein Hund so länger
leben« rief er aus beim Rückblick auf sein eben
abgeschlossenes Leben. Wie anders jetzt? Wie anders auch als
Werther? Faust hat in dem Erdgeist den Geist des Erdenlebens
erkannt; d.h. in ihm selbst schlummert dieser Teil vom Wesen
desselben; er ist mit ihm darin verwandt und dadurch zieht er ihn
an. Sofort kündigt sich daher sein Erscheinen an. In
gewaltiger Erregung nimmt er die Anzeichen wahr; er fühlts,
daß der erflehte Geist um ihn schwebe; er fordert ihn auf,
sich zu enthüllen. Neue, nie gekannte Gefühle ringen sich
von seinem Herzen los, und dieses Herz in seiner ganzen
gesteigerten Anziehungskraft gibt sich liebend dem Geiste hin.
Vergebens; Er muß ihn beschwören; er faßt das Buch
und spricht sein Zeichen geheimnisvoll aus; in einer Flamme
erscheint der Geist in widerlicher Gestalt.

Eine doppelte Beschwörung also! Einmal durch die
Anziehungskraft, die Fausts Geist ausübt, insofern er dem
Erdgeist ähnlich ist. Er erkennt eine Seite seines Wesens, die
auch er in sich trägt; damit zieht er ihn an. Allein diese
geistige Art der Beschwörung genügt nicht; er muß
zu den magischen Formeln greifen und ihn so zu sich zwingen[92]. Warum nun diese doppelte
Beschwörung? Offenbar nimmt auch hier wieder der moderne
Dichter Stellung zu den Überlieferungen der alten Sage.
Für ihn gibt es nur eine Art der Beschwörung, eine mit
der Zeit mehr und mehr sich steigernde Geistesverwandtschaft, die
endlich den lang erflehten Geist uns zu eigen macht, daß er
uns alles offenbare, so wie Erwins Geist dem wieder und wieder
Betrachtenden erschien, ihm seine Geheimnisse zu enthüllen.
Allein das ist keine Beschwörung, wie sie die Sage von Faust
fordert, der sich der Magie ergeben hat. Darum muß er,
zugleich wohl wissend, welchen Vorteil die alten Formen der Sage
grade dem Dichter bieten, seinen Helden sich ihrer bedienen lassen;
aber auch hier fehlt nicht die tiefere Begründung dafür,
daß der Geist sich nicht enthüllt. Denn wie wir noch
sehen werden, hat Faust sein Wesen nur zum Teil erkannt; er ist
noch nicht völlig mit ihm eins geworden; sein ganzes Wesen
wird von ihm nicht begriffen: er kündigt sich an, aber er
enthüllt sich nicht. So muß denn doch die Zauberformel
dran. Der Geist erscheint nun in körperlicher Gestalt.

Scherer[93] hat diesen Zusammenhang nicht
erkannt; er bemerkt zu V. 123 = 475: »aber der Geist ist noch
gar nicht erfleht. Faust hat ihn noch mit keinem Wort um sein
Erscheinen gebeten.« Er versteht also nicht, wie in den
Versen 111-114 = 464-467 auch eine Beschwörung enthalten sei;
er übersieht, daß der Geist später selbst
erklärt, was ihn im Grunde hergerufen habe, der Seele
mächtig Flehen, der Seele Ruf[94].
Die Beschwörung von innen heraus, aus dem mächtig
verlangenden und sich doch hingebenden Herzen ist dem Dichter
bedeutungsvoller als die durch Zauberformeln. Scherer kommt durch
dies Mißverständnis zu dem ganz verkehrten Schlusse, die
Erdgeistscene, die er erst mit V. 115 = 468 beginnen
läßt, sei nicht von Anfang an bestimmt gewesen, sich
unmittelbar an das übrige anzuschließen. Auch seine
Einteilung ist wieder falsch; denn ohne Frage beginnt ein neuer,
vierter Teil der ersten Hauptmasse mit V. 107 = 460.—Welch
ungeheuerlichen Folgen diese Irrtümer haben, lese man a.a.O.
S. 323 nach, wo er vor der Erdgeistscene ganze Akte
hinzudichtet!

Der Erdgeist ist Faust in widerlicher Gestalt erschienen; er
wendet sich entsetzt von der schrecklichen Erscheinung ab. Der
Geist muß ihn daran erinnern, wie er lange an seiner
Sphäre (der Kreis, den seine Wirksamkeit erfüllt[95]) gesogen habe; allein er
erträgt den Anblick nicht; er erliegt unter der Gewalt der
Erscheinung[96].
Er selbst hat ihn erfleht, gerufen aus der Tiefe seines Wesens
heraus; und nun, da er ihm gefolgt, wird der Übermensch, der
sich in titanischem Drang den Geistern gleich zu heben
vermaß, von erbärmlichem Grauen gefaßt, zittert er
bis in alle Tiefen seines Lebens hinein, aus denen er sich empor zu
ihm drang, dem Wurm gleich, der von dem Tritt des Wanderers sich
wegkrümmt. Da rafft sich Faust auf. Nach dem Höchsten hat
er gestrebt, vor dessen Bild er eben noch entzückt gestanden,
und er soll der Flammenbildung weichen! Er findet sich wieder, er
ist Faust, ist seinesgleichen.

Was hier der Erdgeist ihm zuruft, ist wichtig für Fausts
Charakteristik. Es ergänzt das Bild, das er im Eingang von
sich selbst gegeben hat, und fügt den im allgemeinen der Sage
entsprechenden Zügen neue modernerer Art hinzu. Jetzt sehen
wir deutlicher sein mächtiges Streben vor uns; jetzt verstehen
wir besser, warum ihm alles Wissen nicht genug that. Ein
titanischer, übermenschlicher Drang beseelt ihn, sich den
Geistern gleich zu heben. Der Dichter gibt also dem Faust der Sage
sein eigenes unendliches Verlangen—für ihn müssen
wir sagen,—sich zu dem Göttlichen zu erheben, wie es
auch einst Werther vor den Tagen seiner Leiden gefühlt hat.
Allein bei ihm wird es abgelenkt auf eine Leidenschaft, und durch
sie und in der Enge bürgerlicher Beschränkung
aufgerieben. Bei Faust stellt sich dagegen das Problem von
vornherein anders. Sein Unendlichkeitsstreben sollte innerhalb der
Grenzen der Menschheit das Höchste leisten und nicht in der
Glut einer unbefriedigten Leidenschaft untergehen. Werther war die
unglückliche Blüte dieser Epoche im Leben des
Dichters[97], Faust sollte die
glücklichere werden.

Die Fülle seines eigenen reichen Lebens hat also Goethe in
die Form der alten Sage gegossen; seine ganze Vergangenheit hat er
Faust im voraus mitgegeben. Darum kann sich auch jener dem Erdgeist
näher fühlen, kann dieser von ihm sagen, er habe an
seiner Sphäre lang gesogen. Der Faust, der nach der Sage sich
in unfruchtbarem Wissen gequält, hat zugleich auch die
titanische Seele seines Dichters. Damit erledigt sich auch Scherers
Bedenken über V. 131 = 484, Faust habe noch nicht lange an der
Sphäre des Erdgeists gesogen[98].

Da Faust sich für seinesgleichen erklärt hat,
enthüllt ihm nun der Geist die ganze Tiefe seines Wesens: In
den Fluten des Lebens, im Sturm der Thaten ist er das bewegende und
erregende Element. In Geburt und Grab, dem ewigen Wechsel von
Vergehen und Entstehen, gleich einem ewig auf- und abwogenden
Meere, offenbart er sich belebend und zerstörend. In dieser
Weise schafft er immer wieder von neuem am sausenden Webstuhl der
Zeit und wirkt das lebendige Kleid der Gottheit, d.h. die
Hülle, in der sie immer wieder in Erscheinung tritt. Was ist
danach der Erdgeist? Er ist offenbar der Geist des Lebens der Erde,
als welchen ihn auch Faust sogleich erkannt hat; aber nicht
bloß in jenem beschränkten Sinne; auch nicht bloß
des Naturlebens, sondern des Lebens in jedem und im weitesten
Sinne; er ist also auch der Geist des thätigen, handelnden
Lebens; er ist überhaupt der Geist des Lebens, wie es sich auf
der Erde von Stufe zu Stufe aufsteigend überall im Niedrigsten
und im Höchsten offenbart. Wer ihn ganz begreifen will,
muß ihn in der ganzen unendlichen Fülle dieses Lebens
begreifen. In dem späteren Schema bezeichnet ihn Goethe mit
seinen wesentlichsten Merkmalen als Welt- und Thatengenius[99]. Als solcher offenbart er
sich nicht nur als schaffendes Princip, sondern auch als
zerstörendes. Er läßt die Welle des Daseins sich
heben und wieder senken. Er schafft so als einwohnende
schöpferische Ursache immer wieder von neuem die lebendige
Welt der Erscheinung, das sichtbare Kleid der Gottheit.—Wie
bildete sich nun der Dichter diese Anschauung? Zunächst konnte
er sich wieder an die alchemistische Überlieferung
anschließen. Sie gab allen Planeten, also auch der Erde ihren
Geist[100]. Man braucht dazu keine
nähere Kenntnis des Giordano Bruno anzunehmen[101]. Es war dies der
allgemeine Glaube jener Zeit. Endlich war auch in der eigenen Zeit
ein neuer Geisterseher erstanden: Swedenborg. Goethe nennt ihn am
Schlusse der schönen Recension über Lavaters Aussichten
in die Ewigkeit: »den gewürdigten Seher unsrer Zeiten,
rings um den die Freude des Himmels war, zu dem Geister durch alle
Sinnen und Glieder sprachen, in dessen Busen die Engel
wohnten[102].«
Er glaubte an eine große immaterielle Welt, zu der die
Intelligenzen, die mit Körpern verbunden sind, oder nicht, die
empfindenden Subjecte in allen Tierarten, und endlich alle
Principien des Lebens gehören[103]. Der dichterischen
Phantasie des jungen Goethe, die alles beseelte und überall
hinter der Erscheinung das Wehen des schöpferischen Geistes
spürte, mußte eine solche alles mit Geist und Leben
erfüllende Anschauung besonders zusagen. Fühlte er nicht
in sich selbst den Genius? Sprach nicht aus allem ein Geist? Aus
Erwins Meisterwerk hatte einst der Geist des Erbauers zu ihm
geredet. Sein Wanderer erschaute auch aus den Trümmern des
Tempels den Genius des Meisters:



Glühend webst du

Über deinem Grabe,

Genius![104]





Den Genius des Vaterlandes fleht er um den künftigen jungen
Dichter, den er nach seinem Bilde gezeichnet.[105] Wie leicht konnte sich
daher sein Geisterglaube mit dem früherer Zeiten verbinden und
sich so die Vorstellung eines Erdgeistes von neuem daraus
entwickeln! Er wird ihm nun zu einem Geist des Lebens in allen
seinen Erscheinungen auf der Erde, vom niedrigsten bis zum
höchsten, vom sich unbewußten bis zum bewußten,
vom leidenden bis zum im höchsten Sinne thätigen Leben;
zugleich ruht in ihm das Princip des Lebens, das abwechselnd
schafft und zerstört, um so immer wieder neues Leben zu
haben.

Dieser Wechsel zwischen Zerstören und Schaffen hatte
Goethes Teilnahme bei seiner Betrachtung der Natur von Jugend auf
erregt. Uralte, die Menschen zu allen Zeiten bewegende Fragen
knüpfen sich daran an. Hat der Mensch nur vor allem einen
Blick für das zerstörende, übersieht er das
schaffende Princip, so leuchtet es ein, wie verhängnisvoll ein
solcher einseitiger Standpunkt für die Auffassung und den Gang
seines Lebens werden muß. Die Weltanschauung, die die
Vergänglichkeit und Eitelkeit alles Irdischen auf das
stärkste betont, all der düstere, weltfeindliche
Pessimismus wurzelt hier. Auch der junge Goethe ist von dieser
Seite des Irdischen lebhaft berührt worden und hat zu ihr
Stellung genommen; am schönsten in dem Gedicht »Der
Wandrer«, das noch vor dem Wetzlarer Aufenthalt im
Frühling 1772 entstanden ist. Zunächst sieht der Wanderer
auf seinem Gange nur die traurigen Reste der Zerstörung:
Säulenstümpfe, erloschene Inschriften, Trümmer eines
Tempels. So wenig schützt also die Natur das Werk ihres
Meisters; unempfindlich zertrümmert sie ihr Heiligtum. Da wird
der Blick des Klagenden vom Tode abgewendet und an das Leben
gemahnt. Die Bewohnerin dieser Trümmer gibt ihm ihren
blühenden Knaben in den Arm,—ein herrliches
Übergangsmotiv!—der, über den Resten der
Vergangenheit geboren, einem neuen Leben entgegenwächst. Jetzt
ist sein Auge geöffnet; ringsum sieht er die blühende und
grünende Natur; die Schwalbe, die am Architrav ihr Nest
gebaut, die Hütte, die der Mensch zwischen Trümmern
erbaut, er genießt über Gräbern. Natur, du ewig
keimende, ruft er aus, schaffst jeden zum Genuß des
Lebens![106]
Damit war also alle einseitige Naturbetrachtung verworfen. Nicht
dazu sind wir geschaffen, allein die Vergänglichkeit zu sehen
und darüber zu klagen; denn überall erwächst wieder
aus dem Tod neues Leben, das zu genießen wir da sind.
Denselben Standpunkt vertritt Goethe in der Recension über
Sulzers schöne Künste vom 18. Dezember 1772[107]. »Sind die
wütenden Stürme, Wasserfluten, Feuerregen, unterirdische
Glut und Tod in allen Elementen nicht ebenso wahre Zeugen ihres
(der Natur) ewigen Lebens als die herrlich aufgehende Sonne
über volle Weinberge und duftende Orangenhaine? Was würde
Herr Sulzer zu der liebreichen Mutter Natur sagen, wenn sie ihm
eine Metropolis, die er mit allen schönen Künsten als
Handlangerinnen erbaut und bevölkert hätte, in ihren
Bauch hinunterschlänge?«

Man weiß, welch mächtigen Eindruck das Erdbeben von
Lissabon (1. Nov. 1755) auf alle Zeitgenossen und auch auf den
frühreifen Knaben Goethe gemacht hat[108]. Man benutzte es damals
als gräßliches Argument gegen den Optimismus und seinen
Grundsatz, alles sei gut[109]. Vergebens suchte sich
sein junges Gemüt gegen diese Eindrücke herzustellen.
Nach und nach vergißt er aber die Zornesäußerungen
über die Schönheit der Welt und die mannigfache
Güte, die uns darin zu teil wird[110]. So gelang es ihm
allmählich einen Standpunkt einzunehmen, von dem aus er
zwischen Pessimismus und Leibnitz-Popischem Optimismus einen
glücklichen Ausweg fand:

»Was wir von Natur sehen, ist Kraft, die Kraft
verschlingt; nichts gegenwärtig, alles vorübergehend;
tausend Keime zertreten, jeden Augenblick tausend geboren;
groß und bedeutend, mannigfaltig ins Unendliche, schön
und häßlich, gut und bös, alles mit gleichem Rechte
nebeneinander existierend«[111].

In humoristischer Weise findet sich diese Naturanschauung als
Kampf ums Dasein behandelt im Monolog des Einsiedlers im
Satyros[112].
Sehr bezeichnend aber hat der kranke Werther allein ein Auge
für die zerstörende Seite der Natur; er, der früher
überall mit vollem warmen Gefühl die schaffende Natur
gesehen, sieht jetzt nur noch die zerstörende Kraft in der
Natur. Der Schauplatz des unendlichen Lebens wandelt sich vor ihm
in den Abgrund des ewig offenen Grabs.—»Ha! Nicht die
große seltene Not der Welt, diese Fluten, die eure
Dörfer wegspülen, diese Erdbeben, die eure Städte
verschlingen, rühren mich; mir untergräbt das Herz die
verzehrende Kraft, die in dem All der Natur verborgen liegt, die
nichts gebildet hat, das nicht seinen Nachbarn, nicht sich selbst
zerstörte. Und so taumle ich beängstet! Himmel und die
Erde und all die webenden Kräfte um mich her! Ich sehe nichts
als ein ewig verschlingendes, ewig wiederkäuendes
Ungeheuer![113]«

Aus frühesten Anregungen ist demnach diese Betrachtung der
Natur auf ein in ihr waltendes zerstörendes und schaffendes
Princip herausgewachsen und die glücklich gewonnene Anschauung
ist dann auch zur näheren Bestimmung des Wesens des Erdgeistes
benutzt worden; übrigens begegnete sich Goethe auch hier
wieder mit alchemistischen Vorstellungen. Nach Agrippa[114] herrscht auf der Erde das
Gesetz des Entstehens und Vergehens, (lex generationis et
corruptionis[115]), so daß also von
dieser Seite aus des Dichters Auffassung vom Erdgeiste nicht
beziehungslos war. Noch später aber beim Rückblick auf
die Frankfurter Zeit hebt er als besonders kennzeichnend hervor,
den ersten Drang, das ungeheuere Geheimnis, das sich in stetigem
Erschaffen und Zerstören an den Tag legt, zu erkennen[116].

Der Erdgeist ist nun nicht bloß ein Geist der irdischen
Lebenskraft, die hervorbringt und zerstört, die Woge des
Daseins steigen und sinken läßt, er wallt nicht nur in
den Fluten des Lebens auf und ab, sondern ist auch der Geist der
That im Leben, des thätigen, mit Bewußtsein wirkenden
Lebens. Die Natur hat den Menschen nicht allein zum Genuß des
Lebens, zu Leid und Freud, Glück und Weh geschaffen, sondern
auch zur Thätigkeit und Wirksamkeit. »Er hätte mir
nur sagen sollen, daß es im Leben bloß auf das Thun
ankomme, das Genießen und Leiden findet sich von
selbst«, bemerkt Goethe später in der Geschichte seines
Lebens[117]. Während »alle
die andern Armen Geschlechter der kinderreichen lebendigen Erde
Wandeln und weiden In dunkelm Genuß Und trüben Schmerzen
des augenblicklichen Beschränkten Lebens, Gebeugt vom Joche
der Notdurft[119]«, galt es für
ihn zum Thun zu kommen. Diese Erkenntnis ward dem jungen Goethe
immer klarer und lebendiger. Denn für ihn wie für seinen
Helden Faust war es eine Lebensfrage, sich im Leben durchzuringen
zu den Sphären höchster Thätigkeit. Hamanns
herrliche, aber schwer zu befolgende Maxime konnte ihm dabei den
Weg weisen: »Alles, was der Mensch zu leisten unternimmt, es
werde nun durch That oder Wort oder sonst hervorgebracht, muß
aus sämtlichen vereinigten Kräften entspringen; alles
Vereinzelte ist verwerflich[120].« Denn er hatte es
zwar nicht nötig, sich vom Banne der Schulwissenschaft und der
Spekulation zu befreien und eine lebendige, fruchtbare
Thätigkeit an ihre Stelle zu setzen; für ihn galt es
einer allzugroßen Nachgiebigkeit gegen die Eindrücke der
Außenwelt, einer allzu gesteigerten Empfindungsfähigkeit
ein Gegengewicht zu schaffen. Er fand es in der dichterischen
Produktion, suchte es auch in der Thätigkeit des bildenden
Künstlers. Zu einer Zeit, wo die Empfindsamkeit überwog,
erkannte er denn auch das Gegenmittel. Die Berührung mit der
heroischen Stärke des Altertums machte es ihm bewußt,
was ihm fehle. Über Pindars Worten
ἐπικρατεῖν
δύνασθαι ging es ihm
auf; und was Thätiges an ihm war, lebte auf[121].

Unter
ἐπικρατεῖν
versteht er aber Meisterschaft, Virtuosität, d.h. also
höchste Thätigkeit. Die ganze Jugendpoesie der
Frankfurter Jahre seit 1771 durchzieht dieser Gegensatz.
Weißlingen ist der erste Vertreter der krankhaften
Empfindlichkeit; ihm gegenüber steht Adelheid; sie ist nicht
von Anfang an die Teufelin, die ihn verdirbt, sondern sie vermeint
zunächst noch den titanischen Funken in ihm erwecken zu
können, ihn zu dem »activen« Manne zu machen, den
sie in ihm erwartete[122]. Und in der That scheint
die lebendige Kraft, die von ihr ausgeht, »die
Atmosphäre von Leben, Mut, thätigem Glück,«
die um sie ist[123], auf ihn zu wirken, wie
das Zeichen des Erdgeistes auf Faust: »Und nun gleich
entfesselten Winden über das ruhende Meer! Du sollst an den
Felsen, Schiff! und von da in Abgrund! und wenn ich mir die Backen
drüber zersprengen sollte«[124]. Allein die Wirkung
hält bei ihm nicht an; Adelheid aber, da sie seine
Unfähigkeit durchschaut, verläßt und verdirbt ihn.
Dasselbe Verhältnis liegt zwischen Clavigo und Carlos vor, nur
daß der letztere nicht mehr der Feind, sondern der Freund des
Schwachen ist. Auf der höchsten Hohe erscheint diese Krankheit
im Werther. Bei ihm wird durch seine wunderbare Empfind- und
Denkensart, der er sich ganz überließ, und die endlose
Leidenschaft, alles, was thätige Kraft an ihm war,
ausgelöscht[125]; und er, der sich nicht,
wie Weißlingen und Clavigo, in schwerer Schuld verstrickt
hatte, fällt durch eigene Hand.

Ganz im Sinne Fausts hatte der Dichter, da er im Mai 1772 gen
Wetzlar zog, zwar nicht dem Erdgeist, wohl aber der Gottheit
zugesungen, von ihr erfüllt:



Allgegenwärt'ge Liebe!

Durchglühst mich,

Beutst dem Wetter die Stirn,

Gefahren die Brust,

Hast mir gegossen

Ins früh welkende Herz

Doppeltes Leben

Freude zu leben.

Und Mut[126].





Von diesem gewonnenen Lebensmute aus war dann zu dem dritten,
höchsten Leben vorzudringen, dem der That, auf daß das
Herz nicht welke, sondern noch köstliche Früchte
trage![127]

Wir sehen danach, wie tief diese Auffassung des Erdgeistes als
eines Geistes des Lebens und der That im Leben des Dichters
begründet liegt.

Bemerkenswert für die Art, wie bei der verschiedensten
Gelegenheit gewonnene Erkenntnis, liebgewordene Motive sich bei dem
jungen Goethe hervordrängen, ist die physiognomische
Charakteristik des Brutus als des Mannes der That[128], die am Ende der
Frankfurter Zeit (1775) geschrieben ist[129]:

Zuerst wird wieder die Wirkung des Bildes geschildert:
»Welche Kraft ergreift dich mit diesem Anblicke!
u.s.w.—Eherner Sinn ist hinter der steilen Stirne befestigt,
er packt sich zusammen und arbeitet vorwärts in ihren
Höckern, jeder wie die Buckeln auf Fingals Schild von
heischendem Schlacht- und Thatengeiste schwanger. Nur Erinnerung
von Verhältnissen großer Thaten ruht in den
Augenknochen, wo sie durch die Naturgestalt der Wölbungen zu
anhaltendem, mächtig wirksamen Anteil zusammengestrengt
wird.——Mann verschlossener That! langsam reifender, aus
tausend Eindrücken zusammen auf einen Punkt gedrängter
That! In dieser Stirne ist nichts Gedächtnis, nichts Urteil,
es ist ewig gegenwärtiges, ewig wirkendes, nie ruhendes Leben,
Drang und Weben!«—Sogar etwas verderbendes findet er in
ihm[130].

Das Verhältnis des Erdgeistes endlich zu seiner
Schöpfung, dem lebendigen Kleid der Gottheit, der sichtbaren
Erdenwelt ist offenbar im Geiste Spinozas gedacht. Seine
Philosophie hatte Goethe spätestens seit dem Frühling
1773 kennen gelernt[131]. Auf der Rheinreise im
Sommer 1774 war sie ein wichtiger Gesprächsstoff zwischen ihm
und Fr. Jacobi. Es fügte sich dabei wieder vortrefflich,
daß ja auch seine Anschauungen in manchem mit den
alchemistischen seiner Zeit zusammentrafen. Hatten sie allem einen
Geist gegeben, so ließ auch Spinoza alles, wenn auch in
verschiedenem Grade beseelt sein[132]. Gott ist ihm die
immanente, bewirkende Ursache der Schöpfung. Die Welt ist eben
nur die sichtbar gewordene Wirkung der göttlichen
Schöpferkraft; die einzelnen Dinge sind die Modi, die
Erscheinungsformen der unendlichen göttlichen Substanz (natura
naturans = wirkende, n. naturata = bewirkte Natur).

Bei Goethe erscheint nun der Erdgeist im Auftrage Gottes
handelnd; er setzt gleichsam in höherem Befehle das irdische
Schaffen fort. Denn der Dichter ist eben genötigt, da er sich
einmal im Rahmen des alchemistischen Geisterglaubens bewegt und
zwischen dem Geist des Alls, der Gottheit, und dem der Erde
geschieden hatte, die rein spinozistische Auffassung entsprechend
abzuändern.

Der Erdgeist hat Faust sein Wesen enthüllt. Jetzt redet er
ihn an; er will ihm zeigen, daß er sein Wesen erkenne, ihm
sagen, wie nah er sich ihm fühle; er nennt ihn dabei einen
geschäftigen Geist, der die weite Welt umschweife. Da ist der
Bann der Beschwörung gebrochen, er hört die
niederschmetternde Kunde:



Du gleichst dem Geist, den du begreifst,

Nicht mir!





Dann verschwindet der Geist. Faust stürzt zusammen: er, das
Ebenbild Gottes, der dem Geist des Alls zu gleichen sich
vermaß, gleicht nicht einmal dem Geist der Erde! Die Scene
bricht ab. Wagner erscheint.

Hier erhebt sich die Frage: Wodurch wird der Bann der
Beschwörung gebrochen? Warum verschwindet der Erdgeist grade
jetzt? Woraus schließt er, daß Fausts Geist dem seinen
nicht gleiche? Jedenfalls muß er dies Fausts letzten Worten
entnommen haben. Was enthalten sie? Er nennt den Erdgeist einen
geschäftigen Geist. Er hat sich ihm als der Geist
höchster Thätigkeit offenbart, und nun setzt Faust diese
der Geschäftigkeit gleich. Geschäftigkeit ist aber eine
Thätigkeit ohne Zweck, ohne Folge, ohne Frucht, ohne Ziel. So
nennt sich der junge Goethe selbst einmal geschäftig ohne
fleißig[133]. Faust kennzeichnet sein
eigenes Wesen, indem er dem Erdgeist diese Eigenschaft gibt. Aber
auch der Dichter hatte sie in seinem Wesen als einen Mangel in
seiner Entwicklung entdeckt, den er zu einer Tugend umbilden
mußte. Denn er fühlte Adel und kannte Zweck[134]. »Auch hat mir
endlich«, schreibt er in den bereits angezogenen Wetzlarer
Brief an Herder, »der gute Geist den Grund meines
spechtischen Wesens entdeckt. Über den Worten Pindars
ἐπικρατεῖν
δύνασθαι ist mirs
aufgegangen[135].« Das spechtische
Wesen Goethes, wie es Herders Spott genannt hatte, war dessen
ewiger Tadel gewesen. Nun sieht er selbst ein, daß es eine
Schwäche sei, die er überwinden müsse. »Wenn
ich nun überall herumspaziert bin, überall nur
dreingeguckt habe, nirgends zugegriffen. Dreingreifen. packen ist
das Wesen jeder Meisterschaft[136]«. Die
Geschäftigkeit muß zu der zielbewußten
Thätigkeit des Meisters werden. Mit diesem Mangel seines
Wesens, über den der Dichter sich längst klar geworden
war, über den er aber seinen Helden erst aus seinem dunklen
Zustande zur Klarheit aufführen mußte, hängt es
auch zusammen, wenn Faust den Geist als einen, der die weite Welt
umschweife, auffaßt und wiederum dadurch sich selbst
verrät. Denn was ist dies Schweifende anders als was der
Dichter eben mit dem Herumspazieren und Dreingucken an sich
getadelt hatte, was ihm aus Pindars Worten:
Εἰδῶς φυᾶ,
ψεφνὸς ἀνὴρ
μυριᾶν
ἀρετᾶν
ἀτελεῖ νόῳ
γεύεται,
οὔποτ'
ἀτρεκέι
κατέβα
ποδί,
μαθόντες usw. wie
Schwerter durch die Seele gegangen war[137]? In demselben Sinne tadelt
er an Lavater, ein schweifender Geist habe ihm die kollektive Kraft
entzogen und so der besten Freude, des Wohnens in sich selbst
beraubt[138];
ebenso wieder an sich selbst, da zu Zeit seiner Liebe zu Lili all
die Gegensätze seiner Natur aufgewühlt wurden, mit den
klagenden Worten: Entweder auf einem Punkt, fassend, festklammernd,
oder schweifen gegen alle vier Winde[139]! Über Lenz bemerkt er
später, er habe bei ihm darauf gedrungen, daß er aus dem
formlosen Schweifen sich zusammenziehen und die Bildungsgabe, die
ihm angeboren war, mit kunstgemäßer Fassung benutzen
möchte[140]. Er setzt also dem
schweifenden Geist die kollektive Kraft, eine Art innerer
Konzentration, das Wohnen in sich selbst, wie er es gerne nannte,
entgegen. Dies Wohnen in sich selbst erzeugt, indem er sie auf
einen Punkt sammelt, die schöpferische Kraft; es gehört
darum zum Wesen der Gottheit, also auch zu dem des Erdgeistes.
»O, ich würde an deinem Busen der ewigen Götter
einer sein, die in brütender Liebeswärme in sich selbst
wohnten und in einem Punkte die Keime von tausend Welten gebaren
und die Glut der Seligkeit von tausend Welten auf einen Punkt
fühlten«,—ruft Franz im Götz aus[141]. Es ist daher für den
im höchsten Sinne thätigen und schöpferischen
Menschen zu erstreben; so begegnet er uns auch in der
Charakteristik des Brutus als des Mannes der That: »Sieh das
ewige Bleiben und Ruhen auf sich selbst«[142]. Faust hat also in dem
Wesen des Erdgeistes nicht erkannt, daß er auch der Geist der
höchsten Thätigkeit ist, daß er nicht die Welt
umschweife, sondern in ihr wohne als das schöpferische
Princip, das durch Zusammenziehung aller zerstreuten Kräfte
sie immer wieder hervorbringe[143]. Damit hat er
ausgesprochen, was ihm selbst noch fehle, trotzdem aber sich
überhebend, ohne daß eine innere Kraft ihn dazu
berechtige, sich dem Geiste nahe, ja gleich gefühlt. Auch dies
trägt dazu bei, daß er verschmäht wird[144]. Dagegen wird der
Bescheidenheit des Jüngers vor dem Bilde der Venus in
Künstlers Vergötterung die Antwort:


Du wirst Meister
sein.


Das starke Gefühl, wie größer dieser ist,

Zeigt, daß dein Geist seinesgleichen ist[145].





Ebenso wie Faust wird aber in den Parabeln die Eiche von der
Ceder zurückgewiesen: »Die Eiche sprach: Ich gleiche
dir, Ceder! Thor! sagte die Ceder: als wollt' ich sagen, ich
gleiche dir«[146].

Fassen wir noch einmal das Wesentliche der Erdgeistscene
zusammen! Faust erblickt das Zeichen des Erdgeistes; er fühlt
sich ihm näher als dem Geist des Alls. Was er in ihm erkennt,
was also auch in ihm selbst verborgen liegt, ist das dem Geist
einwohnende rastlose Leben. Von diesem Hauch getroffen, fühlt
er in sich den Mut entstehen, sich in das Leben hinaus zu wagen und
alles, was es zuteilt, Freud und Leid, Kampf und Untergang, tapfer
auf sich zu nehmen. Durch dieses Gefühl ist er in einer
Beziehung dem Geiste gleich. Dadurch zieht er ihn an; er
kündigt sich an, aber da die Erkenntnis und die
Wesensverwandtschaft nicht vollständig ist, erscheint er
nicht. Da beschwört ihn Faust mit magischer Formel. Nun
erscheint er, aber in widerlicher Gestalt. Faust wendet sich ab.
Sein ganzes übermenschliches Streben war darauf gerichtet,
sich den Geistern gleich zu heben; er hat sich ihnen zu nähern
gesucht und war durch dies Verlangen in ihre Sphäre
eingedrungen; hatte sich dadurch die Kraft der Anziehung erworben;
so hat er endlich den Erdgeist erfleht, beschworen. Er ist ihm
erschienen, und nun liegt er im Staub, windet sich gleich den
Würmern. »Das erbärmliche Liegen im
Staube—und des Winden der Würmer«—damit
vergleicht der Dichter dieses Gefühl in einem Augenblicke, da
ihm gewährt ward, was seinem Helden versagt blieb:
»schwebend im herrlich unendlich heiligen Ocean unsers Vaters
des ungreiflichen, aber des berührlichen.—Nennbare, aber
unendliche Gefühle durchwühlen mich—«[147]. Faust gewinnt die Kraft
der Erhebung wieder. Der Geist enthüllt ihm sein Wesen, aber
er erkennt darin nicht, weil er an ihr nicht Teil hat, die
höchste Thätigkeit und das, was sie erzeugt. Er hat wohl
erkannt, daß er der Geist rastlosen Lebens sei, allein nicht,
daß dieses Leben, wie es das Wesen des Geistes offenbart, zu
dauernder, zielbewußter Thätigkeit zu steigern sei. Sein
Streben ist titanisch, aber seine Kraft nicht die des Prometheus!
Sein Geist hat sich noch nicht, wie Goethe es später nannte,
zur Entelechie entwickelt. Er gleicht nur seinem Geiste, nicht dem
Erdgeiste. Denn um ihn zu erkennen, müßte er er selbst
sein[148]. Der Erdgeist
verschwindet, sobald Faust ihre Verschiedenheit ausgesprochen
hat.

Es bleiben nur noch eine Reihe wichtiger Fragen zu beantworten,
die in sich zusammenhängen: Worin liegt es begründet,
daß Faust sich zunächst an die Geister des Makrokosmos
und der Erde wendet? Bietet uns das innere Leben des Dichters
dafür einen Anhalt? In welchem Verhältnis steht der Geist
des Alls zu dem der Erde? Der Faust der Sage übergibt sich dem
Teufel, der des Dichters erhebt sich zu den Geistern, dem
Göttlichen. Diese Erhebung, die Sehnsucht, sich dem
Göttlichen unmittelbar zu nähern, ist einer der
bemerkenswertesten Züge in der Entwickelung des jungen Goethe.
Er bedeutet in dem Gesamtbilde seines Lebens eben nichts anderes
als den Drang, die innewohnende Fähigkeit, die er in dunklen
Ahnungen in sich fühlte, auf das Höchste zu steigern und
auszubilden[149]. Schon frühe finden
wir ihn in dem jungen Goethe ausgeprägt. Bekannt ist die
Erzählung am Ende des ersten Buches von Dichtung und Wahrheit,
wie der Knabe sich der Gottheit unmittelbar zu nähern gesucht.
Die üblen Folgen dieses Versuches konnten ihm damals schon
andeuten, wie gefährlich es überhaupt sei, sich Gott auf
dergleichen Wegen nähern zu wollen. In der seltsamen
Weltanschauung, die er sich in seiner alchemistischen Epoche
bildete, ist es Lucifer, der durch seinen Abfall von Gott den
Geistern die süße Erhebung zu ihrem Ursprung
verkümmert. Dieses Streben, sich zu Gott zu erheben, offenbart
sich in dem Dichter in der verschiedensten Weise, als titanischer
Drang, Gott gleich zu schaffen und Schaffenslust zu genießen,
aus dem schäumenden Becher des Unendlichen zu trinken, dann
wieder als sehnsüchtige Liebe zu dem allliebenden Vater. Es
ist die Religion des Dichters.



»In unsers Busens Reine wogt ein Streben,

Sich einem Höhern, Reinem, Unbekannten

Aus Dankbarkeit freiwillig hin zu geben,

Enträtselnd sich den ewig Ungenannten;

Wir heißens: fromm sein«[150].





dichtet er später. In diesem Unendlichkeitsstreben macht
sich aber das Gefühl der Beschränkung geltend. Dazwischen
wogt es im Innern des Dichters auf und ab, bis er endlich wie
Lucifer und Prometheus im Hochgefühl der inneren
Schöpfungskraft von Gott undankbar abfällt und in sich
selbst den höheren Ursprung zu finden glaubt, um aber bald
wieder die trotzige Erhebung gegen die Gottheit aufzugeben und sich
wieder seinem Ursprung zuzuwenden[151].

Dieser Grundzug seines Lebens tritt uns in der Dichtung des
jungen Goethe mannigfach entgegen. In Wanderers Sturmlied[152], das in der Zeit nach dem
Wetzlarer Aufenthalt gedichtet ist, zuerst und besonders
bemerkenswert, weil wir hier hinein blicken können in den
inneren Kampf des Dichterherzens zwischen dem Trieb der Erhebung
und dem Gefühl seiner Schwäche. Klagend empfindet er den
Mangel innerer Wärme; er muß sein Herz anfeuern, der
Gottheit (Phoebus Apollo als Weltgenius) entgegen zu glühen,
damit nicht ihr Blick unbeachtend an ihr vorübergleite. Es
liegt darin also zugleich der Gedanke, daß die Erhebung
für den Menschen nötig sei, wenn er Gottes Mitwirkung
erhalten solle[153]. In dem Fragment
Mahomet[154]
von 1773 sucht der Held des Stückes den einen Gott, dem er
ungeteilt sein ganzes Gefühl weihen könne, in dem alles
enthalten sei. Sein liebendes Herz hebt sich dem Erschaffenden, und
siehe, der Herr, sein Gott, naht sich, freundlich zu ihm. In
Mahomets Gesang[155] endlich preist der Dichter
in erhabenem Schwung den Menschen, der sich durch nichts abhalten
läßt, seinem Ursprung unaufhaltsam zuzueilen, der auf
seinem Siegeslaufe auch noch andere, deren gleichem Verlangen ihre
Kraft nicht entspricht, mit sich fortreißt und dem
erwartenden Erzeuger freudebrausend an das Herz trägt. Im
Ganymed[156]
(1773) ist es mehr die sehnsüchtige Liebe des Unendlichen, wie
sie auch die schöne Seele in ihren Bekenntnissen zu ihrem
Heilande fühlt, als kräftiges Hinstreben; aber auch sie
findet ihr Erhören; auch der Sehnende wird emporgetragen zu
dem Busen des allliebenden Vaters. Allein mit dem Verlangen nach
Erhebung verbindet sich leicht der vermessene Glaube, Gott gleich
zu werden, gleich ihm zu schaffen, gleich ihm die Wonne des
Geschaffenen zu fühlen. Du wirst sein, flüstert die
Stimme des Versuchers im Inneren, wie Gott. Der Kampf zwischen dem
unendlichen Streben und dem Gefühl der Einschränkung
steigert sich, bis eine Art feindseliger Ruhe im Kampfe eintritt.
Der Mensch zieht sich in stolzer Kraft ganz auf sich zurück
und verschmäht trotzig alle göttliche Hilfe. Allein diese
Aufwallung legt sich bald; er beginnt sich zu resignieren, um den
inneren Frieden wieder zu gewinnen. »Denn auch der
einzelne«, so bemerkt er später in seiner
Lebensgeschichte, »vermag seine Verwandtschaft mit der
Gottheit nur dadurch zu bethätigen, daß er sich
unterwirft und anbetet«[157]. Die spinozistische
Gesinnung jedoch, die der junge Goethe in sich aufgenommen hatte,
war zu beidem angethan, einen rücksichtslosen Individualismus
zu schaffen und dann wieder unter Anerkennung der Schranken der
Endlichkeit sich in Liebe zur Gottheit zu erheben[158].

Kehren wir zu Faust zurück! Auch er hat das Streben, sich
dem Göttlichen, »den Geistern« gleich zu heben.
Dazu sucht er sie zu beschwören. Das erste, was er in dem
Zauberbuche erblickt, ist das wichtigste aller Zeichen, das des
Makrokosmus. Der Geist des Makrokosmus ist, wenn wir die
Geisterterminologie, zu der den Dichter sein Stoff nötigte,
bei Seite lassen, die Gottheit des Weltenalls. Hier scheint nun
Faust Gelegenheit gegeben zu sein, sich ihr unmittelbar zu
nähern. Macht er, der sich ja als Ebenbild Gottes fühlt,
und da er das Göttliche in dem Zeichen erkannt hat, den
Versuch, es zu thun? In welchem Verhältnis steht er zur
Gottheit? Es ist weniger die sehnende Liebe, wie sie im Ganymed
ihren Ausdruck findet, es ist, wenn auch nur verhüllt,
angedeutet, der Drang nach schöpferischer Kraft, die er aus
dem Urquell alles Seins zu schöpfen begehrt; aber gleich
seinem Dichter fühlt Faust bereits, daß ihm hier durch
unmittelbare Annäherung an das Göttliche keine
Befriedigung winkt. Daher gibt er, zunächst sehnsüchtig
klagend, dann unwillig werdend, den Versuch auf. Faust vor dem
Bilde des Makrokosmus bietet uns also in kurzer Zusammenfassung den
Gang einer Entwicklung, die in seinem Dichter selbst vorgegangen
war. Der erste Monolog ist danach bereits auf einer Stufe
gedichtet, da Goethe erkannt hatte, sich unmittelbar dem
Göttlichen zu nähern, sei ein vergebliches Verlangen.
Deshalb wendet sich sein Held unwillig gleich Prometheus von ihm
ab; er gibt es auf, mit dem Weltgeist selbst zu ringen[159].

Dem Geist des Irdischen wendet er sich zu; aus seinem Wesen
schöpft er sofort die Begeisterung, sich in das Leben zu
wagen; mit anderen Worten, wenn auch Faust noch nicht die deutliche
Erkenntnis hat, grade auf diesem Wege innerhalb der Grenzen der
Menschheit zu seinem Ziele gelangen zu können, so hat er doch
das dunkle Gefühl, der Mensch sei zunächst auf das Leben
dieser Erde angewiesen. In dieser für Faust in ihren wichtigen
Folgen noch dunklen, dem Dichter schon klareren Empfindung liegt
das tiefe Problem[160],—es ist das Problem
der ganzen Dichtung—daß sich der Mensch eben dadurch,
daß er im vollsten und höchsten Sinne das Irdische
erlebe, das Recht auf ein Fortleben auf einer höheren Stufe,
auf ein höheres Leben erwerbe. Dann braucht nur die Gnade von
oben die auf Erden im Leben begangene Schuld zu tilgen, und
gereinigt steigt er hinauf zu den Sphären der Liebe und reiner
Thätigkeit. Hier wurzelt also der edle Realismus des Dichters
in Leben und Kunst, der immer reiner und schöner predigt:
Gedenke zu leben, laß das Leben, wenn es durch deinen Busen
hindurchgegangen ist, wieder rein und treu entstehen; es wird nie
des höheren Sinnes entbehren, stets nach dem Höchsten
weisen, zu ihm führen! Dieser tiefe Grundgedanke, der sich
durch seine ganze Dichtung zieht, wird in ihr aufs mannigfaltigste
zum Ausdruck gebracht; zum ersten Mal wohl am Schluß des
schönen Aufsatzes von deutscher Baukunst (1772). Wenn der
Künstler das irdische Leben in Arbeit und Genuß, in
Begehren und Leiden genossen hat und irdischer Schönheit satt,
göttlicher aber wert geworden ist, dann erhebe er sich zu ihr
und mehr als Prometheus leit' er die Seligkeit der Götter auf
die Erde[161]! »Trachtet ihr,
daß ihr Lebenskenntnis erlanget, euch und eure Brüder
aufzubauen«, ruft er in den biblischen Fragen aus[162]. Frei wie Wolken,
fühlt, was Leben sei! Stehn auf seinen Füßen, Der
Erde genießen—verkündet ganz in des Dichters Sinne
Satyros[163],
um jedoch mit einem lächerlichen Mittel nach dem Ziele
hinzuweisen. »Rasch ins Leben hinein!« feuert er sich
selbst an in der schönen Allegorie an Schwager Kronos[164] (gedichtet am 10. October
1774). »Weit hoch, herrlich der Blick Rings ins Leben hinein!
Vom Gebirg zum Gebirg Schwebet der ewige Geist. Ewiges Lebens
ahndevoll«. Also auch hier erscheint der Geist des Lebens. In
diesem Leben, auf dieser Erde, muß dem Menschen sein
höchstes Ziel, die Ausbildung des Reinmenschlichen, wodurch er
einer höheren Stufe würdig wird, zu erreichen
möglich sein. Humanus scheidet erst, nachdem er ein Beispiel
des Lebens gegeben und so dafür gesorgt hat, daß sein
Geist sich in allen verkörpert hat und keines besonderen
irdischen Gewandes mehr bedarf[165]. Das Beispiel des Menschen
lehre uns darum das Göttliche glauben[166]! Nicht mit den
Göttern solle sich der Mensch messen; denn hebt er sich
aufwärts, dann haften nirgends die unsicheren Sohlen; auf der
wohlgegründeten, dauernden Erde stehe er mit festen markigen
Knochen, ohne sich indes auch hier zu überheben[167]. Halber Trotz spricht
dagegen noch aus dem Gedichte Menschengefühl[168] und in noch herberen
Worten drückt sich endlich Faust selbst aus:



Das Drüben kann mich wenig kümmern;



Aus dieser Erde quillen meine Freuden,

Und diese Sonne scheinet meinen Leiden[169];





und vor allem am Ende des zweiten Teils:



Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt;

Thor, wer dorthin die Augen blinzend richtet,

Sich über Wolken seinesgleichen dichtet!

Er stehe fest und sehe hier sich um;

Dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm.

Was braucht er in die Ewigkeit zu schweifen![170]





Man sieht, wie mannigfach dasselbe Thema angeschlagen wird; aber
überall hören wir hindurch: Halte dich zunächst an
das irdische Leben; hier ist der Boden, auf dem der Mensch wurzelt;
nicht aber verlange er mit Überspringung dieses Lebens nach
einem, das ihm hier noch nicht gegeben ist. Diese Erkenntnis
prägt sich auch im ältesten Faust aus, wenn sich Faust
unwillig vom Zeichen des Weltgeistes ab und dem Geist der Erde
zuwendet. Aber er wird von ihm verschmäht, da er sich ihm zu
einer Zeit gleichsetzt, wo er sein Wesen noch nicht völlig
d.h. innerhalb den Grenzen seiner menschlichen Natur erlebt hatte.
Von hier aus haben wir zum ersten Mal einen Ausblick, in welcher
Weise sich das Faustproblem weiter bilden mußte. Faust
mußte hinaus in das Leben, um es in jedem, also auch im
höchsten Sinne zu erleben. Dazu sollte und mußte dann
der Teufel selbst schließlich sehr gegen seinen Willen
beitragen. Er war es grade, der ihn mit sich fortriß auf den
ihm noch fremden Boden des Lebens, im Wahne, ihn dort verderben und
in seine Gewalt bringen zu können:



Ich macht ihm deutlich, daß das Leben

Zum Leben eigentlich gegeben.



So lang man lebt, sei man lebendig![171]





Allein wenn auch Faust sich zunächst in schwerer Schuld
verstrickte, so gewann er doch wieder im Leben, wo er sie allein
gewinnen konnte, die Kraft zu einem höheren Leben. Aus der
kummervollen Sphäre des ersten Teils, ähnlich der, die
der junge Dichter selbst durchlebt, erhob er sich zu höheren
Regionen in würdigere Verhältnisse[172]: Goethe wußte daher
wohl, was er sagte, wenn er kurz vor seinem Tode an Humboldt
schrieb (am 17. März 1832): Es sind über sechzig Jahre
her, daß die Conception des Faust bei mir jugendlich von
vornherein klar, die ganze Reihenfolge der Scenen hingegen weniger
ausführlich vorlag.[173]

Es bleibt nun noch eine Frage zu beantworten: Weshalb erscheint
der Erdgeist in widerlicher Gestalt? Im Fragment ist zwar bereits
diese scenarische Bezeichnung getilgt, aber nicht Fausts Entsetzen.
»Schreckliches Gesicht« ruft er auch hier sich
abwendend aus, nicht minder das: »Weh, ich ertrag dich
nicht.« Knüpfen wir zunächst an das letztere an, so
ist es klar, daß das Ungeheuere der Erscheinung auf Faust
einen niederdrückenden Einfluß ausüben mußte.
Goethe selbst erklärt, wie in seiner Jugend das Erhabene, das
sein Gefühl formlos oder zu unfaßlichen Formen gebildet
hervorbrachte, ihn mit einer Größe umgeben mußte,
der er nicht gewachsen war[174]. Überhaupt lag es in
seiner Natur, daß er alle Eindrücke zu stark empfand,
daher er sich bemühen mußte, sich von dem Drang und
Druck des Allzuernsten und Mächtigen zu befreien, das in ihm
fortwaltete[175]. In diesem gesteigerten
Empfindungsvermögen lag eben die Stärke und Schwäche
seiner dichterischen wie menschlichen Natur. Werther erliegt aus
diesem Grunde unter der Gewalt der Herrlichkeit der Natur, die ihm
erschienen ist[176]. Ähnliches konnte er
auf der Sommerreise 1774 von Fritz Jacobi erfahren, was er
gewiß damals als etwas, das ihn auf das heftigste
erschüttert hatte, dem neuen Freunde nicht vorenthielt. Er
schreibt darüber später: »Es war nämlich jenes
Sonderbare, eine von allen religiösen Begriffen ganz
unabhängige Vorstellung endloser Fortdauer, welche mich in dem
angezeigten Alter, (im achten oder neunten Jahre) bei dem
Nachgrübeln über die Ewigkeit a parte ante, unversehens
mit einer Klarheit anwandelte, und mit einer Gewalt ergriff,
daß ich mit einem lauten Schrei auffuhr und in eine Art von
Ohnmacht versank.———«

»Der Gedanke der Vernichtigung, der mir immer
gräßlich gewesen war, wurde mir nun noch
gräßlicher; und ebensowenig konnte ich die Aussicht
einer ewig dauernden Fortdauer
ertragen.———Ohngefähr von meinem
siebenzehnten bis in mein dreiundzwanzigstes hatte ich mich in
diesem letzteren Zustande befunden, (er glaubte, die Erscheinung
habe für ihn das Fürchterliche verloren) als auf einmal
die alte Erscheinung wieder vor mich trat. Ich erkannte ihre eigene
gräßliche Gestalt, war aber standhaft genug, sie
festzuhalten für einen zweiten Blick, und wußte nun mit
Gewißheit, sie war! Sie war, und hatte ein in dem Maße
objectives Wesen, daß sie jede menschliche Seele, in welcher
sie Dasein erhielt, gerade so wie die meinige afficieren
müßte.———Seitdem hat diese
Vorstellung, ohngeachtet der Sorgfalt, die ich beständig
anwende, sie zu vermeiden, mich noch oft ergriffen. Ich habe Grund
zu vermuten, daß ich sie zu jeder Zeit willkürlich in
mir erregen könnte, und glaube, es stände in meiner
Macht, wenn ich sie einige Male hinter einander wiederholte, mir in
wenig Minuten dadurch das Leben zu nehmen[177]«.

Es ist also einmal das Ungeheuere der Erscheinung, das Faust
niederdrückt und ihm dabei das Gefühl der eigenen
Kleinheit gibt[178]. Damit aber verbindet
sich, insofern dem Menschen enthüllt wird, was ihm verborgen
bleiben soll, das Schreckliche, Gräßliche. Es ist ein
uralter Glaube, daß die Erkenntnis des dem Menschen
Verbotenen ihn mit Abscheu, Schrecken, Widerwillen erfüllt.
Der erste Mensch, der gegen Gottes Gebot von dem Baum der
Erkenntnis gekostet, scheut sich vor seiner eigenen
Blöße. Der Jüngling von Sais bleibt von Entsetzen
gepackt, da er den Schleier der Gottheit gelüftet[179]. Darum warnt Goethe selbst
in dem Gedichte »Genius die Büste der Natur
enthüllend.«



Bleibe das Geheimnis teuer!

Laß' den Augen nicht gelüsten!

Sphynxnatur, ein Ungeheuer,

Schreckt sie dich mit hundert Brüsten.





Dazu der gute Rat, der auch Faust gilt:



Suche nicht verborgene Weihe!

Unterm Schleier laß das Starre!

Willst Du leben, guter Narre,

Sieh nur hinter dich ins Freie![180]





Dazu kommt endlich noch, daß für den Künstler
Goethe des Ungeheuere auch ein ästhetisches Unbehagen erzeugt.
»Soll das Ungeheure«—meint er
später—nicht erschrecken; so muß es eine
unnatürliche, scheinbar unmögliche Verbindung eingehen,
es muß sich das Angenehme zugesellen[181]. Aus diesen Gründen
also erscheint der Erdgeist, da ihn Faust mit unnatürlichen,
verbotenen Mitteln Gestalt anzunehmen gezwungen hat, um ungeduldig
eine Erkenntnis vorweg zu nehmen, die ihm erst im Lebensgange
erwachsen sollte, in schrecklicher, widerlicher Gestalt[182].

Sobald aber der Geist verschwunden ist und Faust nicht mehr
unmittelbar unter dem Banne des Schrecklichen steht, endlich gar
sich sein Famulus Wagner angekündigt, denkt er nur noch daran,
daß er gewürdigt worden ist, den Geist zu schauen,
daß bei der Erscheinung, wenn er sie auch nicht völlig
fassen konnte, ihm doch eine Fülle von Erschautem zu Teil
geworden ist. Daher fühlt er sich auch, da Wagner sich naht,
noch tiefer niedergedrückt wie durch des Geists
Erscheinen[183]. Keineswegs ergreift ihn
das Gefühl der Überlegenheit über ihn, sondern nur
das, daß er durch ihn wieder zum Kleinlichsten und
Beschränktesten der Menschennatur herabgezogen werde in einem
Augenblicke da er sich in der Fülle dessen, was er gesehen
hatte, zu verlieren sehnte.

Mit Recht konnte daher auch Faust die Erscheinung des Erdgeistes
als sein höchstes Glück bezeichnen[184], vor allem aber wegen des
danach erfolgenden Bundes mit dem Teufel. Der Widerwille des
Dichters gegen diese ihm von der Sage gebotene Weiterführung
des Dramas drückt sich aufs deutlichste in dieser bereits im
Fragment mit V. 166 = 519 vorgenommenen Änderung aus[185]. Die Wendung des Motivs
dahin, daß sich Faust an Wagners Kleinheit[186] aufrichtet, gehört
der Ausgabe von 1808 an. Der Übergang aber von der alten zur
neuen Fassung dieses Motivs ist noch deutlich. Das
ursprüngliche Gefühl bricht durch in den Versen (606
f.):



Darf eine solche Menschenstimme hier.

Wo Geisterfülle mich umgab, ertönen?





Danach folgt der Übergang zu dem neuen, worauf sich dann
das weitere aufbaut:



Doch ach für diesmal dank ich dir,

Dem Ärmlichsten von allen Erdensöhnen.









Die Entstehungszeit des ersten Monologs und der
Erdgeistscene.

Wann sind nun der erste Monolog und die Erdgeistscene gedichtet?
Diese Frage darf jetzt, da ihre Einheit erwiesen ist, für die
ganze erste Hauptmasse gestellt werden. Denn gerade das, was man
als sich widersprechend nachweisen wollte, deutet auf die innere
Einheit im Geiste des Dichters hin. »In der Poesie gibt es
keine Widersprüche«[187]. Wie sich für den
Schöpfer in der von ihm geschaffenen Welt nichts widerspricht,
so auch im Geiste des Dichters. In ihn sich zu versetzen, ihn zu
erkennen, ist die Aufgabe des, der seine Werke verstehen will. In
dem Dichter, in dem, was er gelebt, empfunden, erschaut, geahnt,
ersehnt hat, liegt auch der Schlüssel für das
Verständnis seiner Dichtung. In dem ersten Monolog und der
Erdgeistscene ist keine Zeile, die der junge Goethe nicht erlebt
hätte, die nicht aus seinem lebendigen Gefühle geflossen
wäre, natürlich auch keine so, wie er sie erlebt
hatte[188]. Wenn auch dem Sohne des
aufgeklärten Zeitalters, dessen Auswüchse er selbst
bekämpft hatte, und dem er dennoch angehörte, auf Schritt
und Tritt die alte Sage widerstrebte, so kehrt doch der Dichter
immer wieder zu ihr zurück, und er ist so glücklich, aus
seinem eigenen Leben den Stoff nehmen zu können, womit er die
alte Form erfülle, wie es scheinen möchte, in dem Geiste
der Überlieferung, in der That aber, indem er mit seinem
Geiste das Alte neu belebte. War das nicht mehr möglich, dann
brach die Dichtung ab. Denn Charakter und Thaten seiner Helden
mußten sich mit Charakter und Thaten in ihm amalgamieren,
wenn ein Werk sich völlig ausgestalten sollte[189].

Daher fragt es sich bei einem Werke Goethes immer: Wann waren
diese Gefühle bei dem Dichter in dieser Weise lebendig,
daß sie zu Motiven seiner Dichtung werden konnten? Wann rang
er sich aus dem »Wirrwarr des Gefühls« mehr und
mehr zur Klarheit durch, um endlich durch die Darstellung sich von
allem Druck zu befreien und zu vollständiger Gewißheit
über das, was ihn bewegte, zu gelangen. Äußerliche,
zufällig überlieferte Entstehungsangaben fördern uns
hier nicht viel; den Spuren seiner Motive muß nachgegangen
werden[190]. Dabei hilft uns, was wir
vom Leben des Dichters sicher und verbürgt wissen, vor allem
aber seine gleichzeitige Dichtung. Sie muß herangezogen
werden, daß wir durch sie einen sicheren Boden gewinnen; sie
gibt uns die Entstehung, Entwicklung und Ausbildung der Motive, die
der Dichter immer wieder von neuem aus seinem Inneren holt, um sie
für seine Dichtung fruchtbar zu machen. Dann können wir
mit Bestimmtheit erklären: Um diese Zeit hat der Dichter diese
Anschauung in sich in dieser Weise ausgebildet. Die Stelle ist also
damals geschrieben. Das, was er geschaffen, ist das lebendige Kleid
des dichterischen Geistes, das er sich selbst immer von neuem
wirkt. Aus dem wechselnden Gewand müssen wir auf den Geist des
Dichters schließen und in die Tiefen seiner Entwicklung
eindringen.

Da nun im vorigen Schritt für Schritt die Entstehungsmotive
aufgedeckt sind und sich aus dem von selbst sich aufdrängenden
Vergleich mit der übrigen Dichtung des jungen Goethe, zumal da
wir über ihre Entstehung besser unterrichtet sind, ein
bestimmter Anhalt gewinnen ließ, so ist die Frage über
die Entstehung der ersten Hauptmasse schon beantwortet.

Vor allem sprang uns der charakteristische Zusammenhang mit
Werthers Leiden in die Augen. Wir wissen, daß dieser Roman
schon Ende 1773 geplant war, daß er aber erst Anfang 1774,
als die eigentümlichen Lebensumstände des Dichters selbst
dafür sorgten, zur Ausführung kam[191]. Auch bei Werther
erscheint der Unendlichkeitsdrang, aber nur als ein ungeheurer
Hintergrund; auch er will sich Gott gleich heben, um Schaffenslust
zu genießen; aber für ihn ist dies Streben eine Zeit,
die hinter ihm liegt. Ihm ist von vornherein nicht die Kraft
gegeben, es zu verwirklichen. Er fühlt den titanischen Drang
des Übermenschen in sich, aber nicht seine Stärke. Er,
dessen Geist nach dem Unendlichen griff, wird von einer
Leidenschaft gepackt, die ihn ganz ausfüllt, die ebenso endlos
werden muß, wie sein früheres Streben. Und auch jetzt
wird ihm keine Befriedigung. Ein Versuch, sich durch
Thätigkeit zu befreien, mißlingt in der Enge des
bürgerlichen Lebens, schneidet ihm dies Rettungsmittel ab und
vermehrt noch den Druck der Einschränkung. Er befreit sich
durch den Tod. Der geniale, nach dem Höchsten ringende Mensch
stellt sich hier im bürgerlichen Kleide des 18. Jahrhunderts
dar; allein er sollte nicht einmal in dem kleinen Leben die
Befriedigung finden, die es sonst seinen Angehörigen, so
seinem glücklichen Nebenbuhler, gab. Zugleich wird ihm die
Enge dieses Lebens beschämend dargethan;—auch ein
bürgerliches Drama. Vielleicht hat auch Goethe
ursprünglich die Absicht gehabt, eines daraus zu
machen[192]. Zunächst hatte er
aber überhaupt nicht die Idee aus dem Sujet ein einzelnes
Ganze zu machen. Seine Absicht war also den Grundgedanken des
Werther, unendliches Streben im Kampfe mit menschlicher
Einschränkung und seine Folgen, im Faust darzustellen, der ihn
ja, wie wir aus Gotters Versen wissen, in jener kritischen Zeit
beschäftigte. Das Leben brachte es anders; es schuf den
unglücklichen Bruder Fausts, der frühe zu Grunde ging. Es
war das ein großer Vorteil für den Dichter; was er im
Werther weitläufig dargestellt hatte, brauchte hier nur,
insofern sie wesensgleich waren, angedeutet zu werden. Allein
Fausts Lebensgang sollte weitergeführt werden. Sein
unendlicher Drang, der nach Befriedigung verlangte, durfte nicht
nur als Hintergrund seines Lebens erscheinen: er durfte nicht
völlig etwa in einer Leidenschaft aufgehen; er mußte der
Faden der Handlung bleiben, selbst da, wo er verloren gegangen zu
sein schien. Faust durfte nicht im kleinen Leben untergehen, er
mußte hinaus in die Welt, ins Leben! Auch ihn faßt das
Gefühl der Unbefriedigung und der kläglichen Enge seines
Lebens; er verwünscht sein Leben, aber nicht das Leben
überhaupt; er ist von gesünderer Konstitution als sein
unglücklicher Bruder. Ihm schwindet nie die innere Kraft, wenn
er sie auch nicht immer, im dunklen tappend, anzuwenden weiß.
Er fühlt den Mut zum Leben!

Aus alledem darf der Schluß gezogen werden, daß die
erste Hauptmasse des Faust nach dem Werther gedichtet ist,
daß gerade der Werther die innere Arbeit am Faust unterbrach,
die erst nach seiner Vollendung wieder aufgenommen ward. Die erste
Hauptmasse ist also frühestens im Jahr 1774 gedichtet.

Dazu stimmt auch völlig, was, wie wir gesehen haben, von
religiöser und künstlerischer Anschauung und
überhaupt von seiner Lebensanschauung hier dichterischen
Ausdruck gefunden hat. In seinem Verhältnis zu dem
Göttlichen offenbart sich die Erkenntnis, daß eine
unmittelbare Annäherung unmöglich, dem Schmachtenden
nicht vergönnt sei, aus dem Urquell des Lebens selbst sich
schöpferische Kraft zu holen. Darum wendet er sich unwillig
von der Gottheit ab. Der Zusammenhang mit der Gefühlswelt, der
der Prometheus entsprungen ist, ist hier deutlich. Auch er wendet
sich im heftigen Unwillen von den Göttern ab, da er sieht,
daß sie ihm nichts geben können; aber er sucht alsdann
in seinem Stolz alles in sich. Das thut Faust nicht. Der
prometheische Trotz erscheint also hier schon überwunden. Auch
in dem Drama Prometheus, das Ende 1773 gedichtet ist[193], ist der
schließliche Sieg der Gottheit über den Empörer im
voraus angedeutet. Mag sich daher auch Faust in prometheischem
Unwillen abwenden, so erhebt er sich doch nicht in prometheischem
Trotz gegen das Göttliche. Daß sich aber diese
übermütige Aufwallung, die sich in stolzer Konzentration
in sich gegen die Gottheit verschloß, so bald gelegt hatte,
dazu trug nicht zum geringsten bei, daß der junge Goethe von
neuem an die Grenzen menschlichen Vermögens erinnert worden
war, bei seinen Versuchen auf dem Gebiete der bildenden Kunst, mit
der er sich ernstlicher in den Jahren 1773/74 beschäftigte,
einer Zeit, da das Dichten und Bilden unaufhaltsam mit einander
ging[194]. Wir wissen, wie er in
eigentümlicher Verkennung seiner Fähigkeiten daran
glaubte, zum bildenden Künstler geschaffen zu sein. Damals
schlägt ihm das Herz, da er zum ersten Mal in Öl zu malen
beginnt: »Mit welcher Beugung, Andacht und Hoffnung,
drück ich nicht aus, das Schicksal meines Lebens hängt
sehr an dem Augenblick[195].«

Die nach Schöpfungskraft verlangenden Kunstgedichte dieser
Zeit drücken dieselbe Sehnsucht im besondren Fall aus, die im
Faust ins allgemeine gezogen ist; im einzelnen haben wir eine
innere Übereinstimmung gefunden mit der wohl erst 1775
niedergeschriebenen kleinen Abhandlung: Nach Falkonet und über
Falkonet. Endlich weist uns die Weltanschauung, wie sie der Dichter
in dem Verhältnis des Erdgeistes zum Weltgeist und im Wesen
des ersteren selbst geoffenbart hat, auf eine Zeit reiferer, nach
und nach im Lebensgange gewonnener Erkenntnis hin. Es ist der
Gedanke, daß das unbedingte Streben des Menschen innerhalb
des Lebens auf dieser Erde in zielbewußter Thätigkeit
das Höchste zu leisten versuche und nicht etwa in
thörichtem Ansturm gegen die Schranken menschlicher
Bedingtheit seine Kräfte unnütz verbrauche, womit sich
denn für das Gedicht eine unendliche Perspektive
eröffnete.

Ferner ist wohl nicht an der Thatsache zu zweifeln, daß
Goethe das Zeichen des Makrokosmus Herdersche Gedanken der
ältesten Urkunde an die Hand gaben und es ihm
ermöglichten, alchemistische Anschauungen seinem Denken
gemäß darzustellen. Das Buch Herders, für das
Goethe wie Merck die größte Teilnahme zeigten, ist
Ostern 1774 erschienen[196]. An eine spätere
Einschiebung der Verse 86-93 = 439-446 darf natürlich nicht
mit Scherer bei dem gerade hier ganz eigentümlichen
Zusammenhang in den Versen 77-93 = 430-446 gedacht werden. Von
einem Sichwiederholen in der schönen Gedankenfolge ist
ebenfalls keine Rede[197]. Scherer ist übrigens
nur zu dieser Annahme gekommen, weil er eine spätre Mitteilung
Goethes zu stark gepreßt hat. Er schreibt am 11. Mai 1820 an
Zelter über Satyros: »Er fällt mir ein, da er eben
ganz gleichzeitig mit diesem Prometheus in der Erinnerung vor mir
aufersteht, wie du gleich fühlen wirst, sobald du ihn mit
Intention betrachtest. Ich enthalte mich aller Vergleichung; nur
bemerke, daß auch ein wichtiger Teil des Faust in diese Zeit
fällt«. Daß zu diesem wichtigen Teil des Faust vor
allem die erste Hauptmasse zu rechnen sei, hat man mit Recht
angenommen.

Prometheus ist nun allerdings im Jahre 1773 gedichtet, aber
Satyros gehört in seiner endgültigen Fassung, wie er in
Goethes Werken steht, sicher erst in den Sommer 1774. Denn der
Satyros oder der vergötterte Waldteufel, diese Satire auf die
Geniefrechheit, ist zugleich auch ein Spott auf die prometheische
Überhebung. Er steht also zeitlich dem Faust näher als
Prometheus, wofür sich auch im weitren noch Anzeichen finden
werden. Goethe selbst behauptete zwar in einem Gespräche mit
der Fahlmer, er sei schon vor ihrer Abreise fertig gewesen[198]; es ist aber offenbar auch
hier der Fall, was ein günstiges Geschick so oft bei seinen
Schöpfungen eintreten ließ, daß im Fortgang des
Lebens seinen dichterischen Plänen immer reicherer Stoff
dargebracht wurde. So hat unbedingt die Bekanntschaft mit Basedow
im Sommer 1774, auf den und nicht etwa gar auf Herder Satyros
gedeutet werden muß, den Anlaß zu einem lebenswahreren
Bilde des Helden und damit zur eigentlichen Vollendung des Werkes
gegeben. Prometheus war der tiefernste Erguß eines sich
mächtig erhebenden Gefühls nach Zeiten schweren Drucks.
Auf demselben Boden wurzelt auch Faust. Satyros dagegen ist der
Spott über genialische Anmaßung überhaupt, die aus
der Tendenz nach unmittelbarer Natur entstehen mußte, ein
Spott, der um so stärker in ihm rege ward, wenn er sich
umschaute und sah, wie sein eignes Streben sich in andren ihm
verzerrt entgegenstellte. Das Drama ist also aufzufassen als die
Satire über das Genietreiben der Zeit, das sich auf
verschiedene Weise in verschiedenen offenbarte. Individuelle
Züge bot ihm das Leben dazu in Fülle, die er jedoch nie
so benutzte, daß etwa seine Gestalten gar portraitartige
Abbilder derer geworden wären, die ihm dazu gestanden hatten.
Genie kämpft hier mit sich selbst[199]. Daher bricht auch durch
das Zerrbild das reine Bild wahrer Genialität öfters in
ergreifender Weise durch; denn das Genie selbst hat die Satire
geschrieben, nicht Nicolai.

Nach alledem darf also angenommen werden, daß der erste
Monolog und die Erdgeistscene im Jahre 1774 gedichtet sind, nach
dem Werther, nach dem Erscheinen der ältesten Urkunde, nach
der Rheinreise und der Bekanntschaft mit Jacobi. Am 13. August war
Goethe wieder heimgekehrt.

Die Stimmung der dieser Reise folgenden Zeit, in der auf die
Tage toller, überschäumender Lebenslust wieder ein
Rückschlag eintrat, paßt vortrefflich zu dem
eigentümlichen wehmütigen Tone jener ersten Scenen.
Selbst aus den satirischen Hervorbringungen dieser Zeit weht ein
andrer Hauch als aus den Keckheiten der Fastnachtspiele von 1773.
Die empfindsame Grundstimmung kommt wieder mehr zum Vorschein, denn
auch mit Werther war sie nicht ganz beseitigt; nur ihre schlimmsten
Folgen waren zu eigener Warnung geschildert. Sie kehrte periodisch
wieder; gehörte sie ja doch zu der inner eigensten Natur des
Dichters[200]. Ebenso zeigt sich damals
das Zurückkommen vom Überschwang des Titanismus. Auf
beides weisen uns die Briefe jener Tage. Am Tage der Heimkehr schon
schreibt er an Jacobi: »Ich schwebe im Rauschtaumel, nicht im
Wogensturm, doch ists nicht eins, welcher uns an Stein schmettert?
Wohl denen, die Thränen haben[201].« In einer solchen
Stimmung hätte auch ihn der Erdgeist verschmäht.
Daß der prometheische Trotz der Konzentration auf sich allein
gewichen ist, zeigen die folgenden Worte aus einem Briefe an Jacobi
vom 21. August: »daß zwar herrlich ist
selbstständig Gefühl, daß aber antwortend
Gefühl wirkender macht, ist ewig wahr, und so dank deinem
guten Geist und so wohl unsern Geistern, daß sie sich
gleichen[202]. In diesem Gefühle
zog sich sein Faust nicht auf sich selbst zurück, sondern
wandte sich dem Erdgeist zu, im Glauben, ihm zu gleichen. Am 24.
August schreibt er an Sophie La Roche: »Was ist das Herz des
Menschen? sind der wirklichen Übel nicht genug? Muß es
sich auch noch aus sich selbst phantastische schaffen! Doch was
klag ich! Die Unruhe und Ungewißheit sind unser Teil und
lassen Sie uns die tragen mit Mut, wie ein braver Sohn, der die
Schulden seines Vaters übernommen hat[203].«

Am 31. August richtet er an Jacobi die schönen Worte, wie
der Mensch sich nicht schweifenden Geistes an den Schöpfungen
anderer genügen lassen dürfe, sondern selbst für
seinen Teil thätig sein müsse »in herzlich
wirkender Beschränkung[204]«. Am 15.(?)
September klagt er wieder der Freundin: »ich muß die
Welt lassen, wie sie ist, und dem heiligen Sebastian gleich, an
meinen Baum gebunden, die Pfeile in den Nerven, Gott loben und
preisen[205].
Was wird aus mir werden?« ruft er aus[206]. »Ich bin
stürmisch, verworren, und hafte doch nur auf wenig
Ideen.« schreibt er am Anfang des October[207]. Am 10. October ist nach
seiner Angabe die schöne Allegorie an Schwager Kronos
gedichtet. Die Zeit, die im Prometheus als allmächtige
Gottheit, als Herr der Götter und Menschen erscheint, wie sie
auch Pindar den Herrn aller nennt, die seinem Erdgeist der sausende
Webstuhl ist, an dem er das Kleid der Schöpfung wirkt, ist ihm
hier Führer des Lebenswagens. Rasch ins Leben hinein! ruft er
ihm zu; aber der Gedanke an den Untergang drängt sich ihm auch
hier auf. Er fühlt Mut zum Leben und zum Sterben, wie sein
Faust. Am 15. Oktober aber berichtet bereits Boie: »Sein Dr.
Faust ist fast fertig und scheint mir das Größte und
Eigentümlichste von allem.« Bald danach hält er
wieder Einkehr in sich, wie später seine Iphigenie in der
höchsten Gefahr[208]: »Ich lag zeither
stumm in mich gekehrt und ahndete in meiner Seele auf und nieder,
ob eine Kraft in mir läge, all das zu tragen, was das eherne
Schicksal künftig noch mir und den meinigen zugedacht hat; ob
ich einen Fels fände, wohin ich im letzten Notfall mich mit
meiner Habe flüchtete[209].« Das Schicksal kam
ihm am Ende des Jahres von selbst zu Hülfe. Seit dem 11.
Dezember 1774 richtete sich sein Blick mehr und mehr nach Weimar.
Sollte es ihm gelingen, aus seiner kleinen Welt hinauszukommen in
eine größere?

Über die Sprache der ersten Hauptmasse kann hier im
einzelnen nicht abgehandelt werden; im allgemeinen ist es, da sie
großenteils ein unmittelbarer lyrischer Erguß
gegenwärtiger Gefühle Fausts ist, auch die Sprache
lebendiger Empfindung, wie sie sich besonders in der Frankfurter
Zeit unter dem Einfluß von Klopstocks und Herders
Empfindungssprache entwickelte und ihren Höhepunkt in Werthers
Leiden erreichte: Sie ist reich an bestimmten Wendungen,
Lieblingsausdrücken, Attributen, durch deren Gebrauch sie ihr
eigentümliches, selbst formelhaftes Gepräge erhält.
Hier sei nur auf einzelne Eigentümlichkeiten hingewiesen, die
grade für die Entstehungszeit der ersten Scenen bemerkenswert
sind. Es ist dies die Anwendung des Wörtchens
»all« in unflektierter Form, das grade in Werthers
Leiden in überreichem Maße angebracht ist. Goethe hat es
hier wie dort bei der ersten Herausgabe seiner Werke teils getilgt,
teils durch die flektierte Form oder anderswie ersetzt. Sechsmal
hat es der Dichter im Anfang des Faust verwertet: V. 17 = 370
»all Freud«, später »alle
Freud'«—V. 43 = 396 »von all dem
Wissensqualm« (von allem).—V. 49 = 402 »von all
dem Bücherhauf« (mit [von] diesem Bücherhauf). V.
61 = 414 besonders charakteristisch: »statt all der lebenden
Natur« (statt der lebendigen Natur).—V. 82 = 435
»all das innere Toben« (das i. T.)—V. 112 = 462
»All Erden Weh und all ihr Glück« (der Erde Weh,
der Erde Glück).

Erwähnenswert ist auch das Zeitwort
»erwühlen« in V. 127 = 479. Das zusammengesetzte
Wort kommt in übertragener Bedeutung nur hier beim jungen
Goethe vor[210]. Das einfache ist dagegen
ein Lieblingswort des Dichters auch noch in späterer Zeit;
aber vor dem Jahre 1774 läßt es sich bei ihm nicht
nachweisen, während das Substantivum Gewühl sich schon in
den Mitschuldigen findet[211]. In den Briefen erscheint
es erst seit 1775: Br. 2. N. 286 an Gräfin Stolberg vom Januar
1775. S. 230: »wenn das Bild des Unendlichen in uns
wühlt;« und in Nr. 363 vom 26. October an dieselbe das
Compositum durchwühlen; dagegen lesen wir es öfters in
den Gedichten von 1774: »hingewühlt« d.j.G. 3.
161. wühlen 3. 162. durchwühlend. 3. 170.—in Erwin
(1775) wühlenden. 3. 512.—ebenda: Wühlen 3. 521. in
Stella (1775) durchwühlen. 3. 640.—Zu
»eratmend« V. 134 = 186 vergl. d.j.G. 3. 159. (3. 180.
wohler atmend?)—zur Erklärung: Br. 2. Nr. 83. S. 8. 20
ff.—





Leben.

Der Verfasser dieser Abhandlung, Josef Collin, ist am 2. Februar
1864 zu Mainz geboren; er besuchte in den Jahren 1873-1881 das
Gymnasium seiner Vaterstadt und bezog alsdann die Universität
Gießen, um sich dem Studium der alten Sprachen, des Deutschen
und der Geschichte zu widmen. Seine Gießener Studienzeit, die
nur durch einen Aufenthalt an der Berliner Hochschule im
Sommersemester 1883 unterbrochen wurde, schloß Anfang 1886
mit bestandener Lehramtsprüfung ab. Nachdem er hierauf am
Gymnasium zu Mainz sein Probejahr beendet und danach seiner
militärischen Dienstpflicht genügt hatte, fand er an dem
Gymnasium zu Darmstadt und später für längere Zeit
an dem zu Laubach Verwendung. Herbst 1891 ward ihm auf sein
Nachsuchen ein halbjähriger Urlaub zur Fortsetzung seiner
Studien in der deutschen Sprache und Litteraturgeschichte auf der
Landesuniversität gewährt, nach dessen Ablauf er am
Realgymnasium zu Gießen verwendet ward. Daselbst ward er Dez.
1892 fest angestellt. Gern benutzt er die Gelegenheit, da er zum
ersten Mal mit einer wissenschaftlichen Arbeit vor die
Öffentlichkeit tritt, seiner verehrten Lehrer, der Herren
Professoren Bratuscheck, Braune, Clemm, Kirchhoff, Oncken, Paulsen,
Philippi, Roediger, Schiller, Schmidt, Siebeck dankbaren Sinns zu
gedenken und zuletzt Herrn Prof. Behaghel für die ihm
während seines Urlaubs erwiesene Teilnahme und Förderung
seinen Dank auszusprechen.

Collin.



FUSSNOTEN


[1]


Vergl. Düntzer. Neue Beiträge zur Goetheforschung
1891. S. 153 ff.




[2]


Werke Bd. 14.—G. F. in ursprünglicher Gestalt nach
der Göchhausenschen Abschrift herausgegeben von E. Schmidt.
Zweiter Abdruck. Weimar, Böhlau 1888.




[3]


W. Bd. 14. S. 290 ff.




[4]


F. ein Fragment von Goethe, herausgegeben von W.L. Holland.
Freiburg. 2. Aufl. 1882, und v. B. Seuffert, D. Litteraturdenkmale
des 18. u. 19. Jahrh. N. 5.—W. Bd. 14.




[5]


Das Volksbuch von Dr. Faust (1587). Neudrucke deutscher
Litteraturwerke des 16. und 17. Jahrh. N. 7 u. 8.—Das
Faustbuch des christl. Meinenden. D. Litteraturdenkmale. N. 39.




[6]


Herausgeg. von Engel.




[7]


W. Bd. 11.




[8]


Br. 2. N. 148. S. 85.




[9]


D.j.G. 2. S. 28 ff.




[10]


Vergl. z.B. Sauer in der Einleitung zu »Stürmer und
Dränger« (Deutsche Nationallitteratur, herausgegeben von
J. Kürschner, Bd. 79 1. S. 29 f.)




[11]


D.W. T. 2. B. 10. W. Bd. 27 S. 321.




[12]


W. Bd. 4 S. 347.




[13]


Vergl. auch Minor u. Sauer, Studien zur Goethephilologie S.
77.




[14]


D.W. T. 2. B. 8. W. Bd. 27. S. 203 ff. und Ende des 8.
Buches.




[15]


Noch kräftiger drückt sich der gleichzeitige Satyros
aus: Kein Mensch ist so weis' und klug als ich. (D.j.G. III.
477.)




[16]


W. Bd. 2. S. 1. ff.




[17]


Br. 2. N. 85. an Herder. Ende 1771. (S. 11.)




[18]


Vorzüglich auf das Motiv der äusseren
Beschränkung gründet sich die zur Zeit der dritten
Faustbeschäftigung gedichtete Ballade »Der
Schatzgräber«. Es ist überhaupt zu beachten, wie
sich auch damals die Arbeit am F. in der übrigen Poesie
abspiegelt.




[19]


D.j.G. 3. S. 242 f.




[20]


a.a.O. 3. S. 198 ff.




[21]


Br. 2. X. 208. S. 147 f.




[22]


Gespr. Bd. 7. S. 10.




[23]


D.j.G. 3. 690.




[24]


Vergl. auch Goethe in Lavaters Physiognomik: Und so begierig der
Mensch zu sein scheint, die wahre Beschaffenheit eines Dings und
die Ursachen seiner Wirkungen zu erkennen, so selten wirds doch bei
ihm unüberwindliches Bedürfnis. (V.d.H. S. 40.)




[25]


D.j.G. 3. 157. In eine Zeichenmappe. An Merck.




[26]


Dazu das spätere Epigramm: Problem. W. 2. 272.




[27]


Aufsätze über Goethe S. 315. G. I. 6. (1885.)




[28]


Scherer a.a.O. S. 315.




[29]


D.j.G. 3. 327.




[30]


Man vergl. Goethe in Lavaters Phys. 1. Zugabe: (v.d.H. S. 83.)
Was den Menschen umgibt, wirkt nicht allein auf ihn, er wirkt auch
wieder zurück auf selbiges, und indem er sich modificieren
läßt, modificiert er wieder rings um sich her. So lassen
Kleider und Hausrat eines Mannes sicher auf dessen Charakter
schliessen. Die Natur bildet den Menschen, er bildet sich um, und
diese Umbildung ist doch wieder natürlich; er, der sich in die
große, weite Welt gesetzt sieht, umzäunt, ummauert sich
eine kleine drein und staffiert sie aus nach seinem
Bilde.—(Das ist deine Welt, das heißt eine
Welt!)—Herder W. 1. 249. von dem Kritiker: als ein zweiter
Pluto bewacht er altes angeerbtes Gerät und ehrwürdigen
Auskehricht der Litteratur: u.s.w.—vergl. auch noch D.j.G. 3.
690.—




[31]


Durchaus nicht beachtet hat ihn z.B. Gwinner, Goethes Faustidee
u.s.w. Frankfurt a.M. 1892. Er hält gerade das für die
Grundidee des Goethischen Faust, was viel eher die des F. der Sage
zu nennen wäre!




[32]


Neue Faustkommentare; in d. Aufs. über G. S. 278.




[33]


F. 2. Teil. V. 11404 ff. (Bd. 15. 1. S. 307.)




[34]


Dies übersieht z.B. K. Fischer. (Goethes Faust nach seiner
Entstehung, Idee und Komposition; 2. Aufl. Stuttg. 1887.) Er
läßt die Sage zu wenig zu ihrem Recht kommen und betont
allzu stark und zu formelhaft den Grundgedanken dieser doch
episodischen zweiten Partie. (S. 430 ff.) Von hier aus allein darf
aber Fausts Charakter nicht aufgefaßt werden, wenn sie auch
zur Charakteristik des Dichters besonders wertvoll ist.




[35]


Betrachtungen über Faust a.a.O. S. 311 ff.




[36]


A.a.O. S. 323.




[37]


Die neue Ausgabe des Faust von Calvin Thomas, (Boston, 1892) der
sich in seiner Einleitung ebenfalls gegen Scherer wendet, konnte
hier noch nicht benutzt werden. (Vergl. Geigers Anzeige in der
Beilage zur Allgem. Zeitg. 1892. N. 253.)




[38]


So faßt es auch z.B. noch Graffunder, Preuß. Jahrb.
68. S. 717.




[39]


Vergl. Minor u. Sauer, Studien zur Goethephilologie S. 77
ff.




[40]


D.j.G. 2. 11.




[41]


a.a.O. 2. 29.




[42]


F. V. 1141 f. = 3449 f.—S. 82. Z. 55 f.—S. 227. Z.
68.




[43]


D.j.G. 2. 4.




[44]


a.a.O. 3. 434.




[45]


a.a.O. 3. 237.




[46]


a.a.O. 3. 298. 373.




[47]


a.a.O. 3. 629.




[48]


a.a.O. S. 310 f.—




[49]


Wagner. 2. 9.




[50]


D.j.G. 3. 690., man vergleiche auch die sinnverwandte Stelle in
Stella 3. 665.—es ist so licht, so offen um mich her, und ich
freue mich des!—Er ist wieder da! Und in einem Wink steht
rings um mich die Schöpfung lebevoll und ich bin ganz
Leben—




[51]


D.j.G. 3. 169.—Br. 2. 266 a vom 4. Dez. 1774.—




[52]


D.j.G. 3. 689.




[53]


W. 6. 193 ff.




[54]


Br. 2. 231. S. 172 f. vergl. auch 2. 228. S. 169 vom 16. Juni
1774.




[55]


Aus Goethes Frühzeit; Q. F. 34. S. 71 ff.




[56]


W. 6. S. 258.




[57]


a.a.O. S. 267.




[58]


a.a.O. S. 269.




[59]


a.a.O. S. 293.




[60]


Wagner. 1. S. 10. vom Oktober 1770.




[61]


W. 6. 298.




[62]


a.a.O. S. 298.




[63]


a.a.O. S. 339.




[64]


a.a.O. S. 340 f.




[65]


a.a.O. S. 351.




[66]


a.a.O. S. 471. 484.




[67]


Man vergl. hierzu aus Künstlers Erdewallen die Verse:



Aurora, wie neukräftig liegt die Erd um Dich,

Und dieses Herz fühlt wieder jugendlich,

Und mein Auge, wie selig Dir entgegen zu weinen.





D.j.G. 3. 198. Jacobi in seinem Allwill macht diese zur Mode
gewordene Verehrung der Morgenröte auch mit. Br. vom 8.
März; Ausg. v. 1812. Bd. 1. S. 25 f.—Was den Weisen
betrifft, so ist natürlich an keine bestimmte Person zu
denken, nicht etwa an Herder, wie Scherer thut. Was bei Goethe der
Weise ist, ist bei Herder Gott selbst. Es ist nur eine Wendung, wie
sie auch Goethe sonst gebraucht; vergl. d.j.G. 3. 487. Der Weise
sagt:—Der Weise war nicht klein—Nichts scheinen, aber
alles sein.




[68]


Vergl. D.u.W. 2. T. B. 8. (Werke 27. 204 f.): Mir wollte
besonders die Aurea Catena Homori gefallen, wodurch die Natur, wenn
auch vielleicht auf phantastische Weise, in einer schönen
Verknüpfung dargestellt wird;——




[69]


W. 6. 380.




[70]


W. 27. 204.




[71]


Graffunder: Der Erdgeist und Mephistopheles in Goethes Faust.
(Preuß. Jahrb. 68. S. 705.)




[72]


Mit Unrecht wirft ihm Scherer Mangel an malerischer
Anschaulichkeit vor; er hat übersehen, daß hier nicht,
wie in den vorhergehenden Versen, von dem Weltall selbst, sondern
nur von einer bildlichen Darstellung seiner Harmonien die Rede ist.
(Herder im Faust. Aus G. Frühzeit S. 74.)




[73]


a.a.O. S. 73.




[74]


D.j.G. 3. 483 f.




[75]


Den Gegensatz, dessen sich Faust hier bewußt wird,
bezeichnet der Goethe geistesverwandte Herder so:—aber das
ist doch alles nur totes Bild. Witz einer schönen
Vergleichung—wenns Leben, Anschauen, unmittelbares
Gefühl der allwirkenden Gottheit sein konnte. W. 6. S.
221.




[76]


Das Bild hat also durchaus nichts Widerwärtiges.




[77]


D.j.G. 3. 168.—Vergl. zu diesen Ausführungen auch
Gwinner a.a.O. S. 182 f.—




[78]


D.j.G. 3. 173.




[79]


Br. 2. N. 266. vom 5. Dez. 1774.




[80]


D.j.G. 3. 291.




[81]


D.j.G. 3. 181.




[82]


D.j.G. 3. 331.




[83]


Br. 2. S. 266.




[84]


Paralipomena 1 (W. 14. 287.)—Vergl. Harnack, Vj.-schr. f.
Littgesch. 4. 169.—Pniower, ebenda 5. 408 ff.




[85]


Hier ist die Grundlage des M. zu suchen, nicht wie Graffunder
meint, in den alchemistischen Werken; (a.a.O. S. 704 f.) ihre
Vorstellungen verbinden sich mit denen Goethes dann weiterhin um so
besser, da sie ja auch dieselbe Quelle hatten.




[86]


D.j.G. 3. 695.




[87]


A.a.O. 3. 290 f.




[88]


Sehr bezeichnend ist für V. 438 die spätere
Einschaltung: rings um mich her, während Faust
ursprünglich so wenig wie Werther sich auf die rings umgebende
Natur beschränkte, sondern ihr Blick von da aus
weiterschweifte über das All der Schöpfung.




[89]


D.j.G. 3. 291.




[90]


Von deutscher Baukunst. D.j.G. 2. 209 f. Man vergl. auch in
Künstlers Erdewallen den Künstler vor dem Bild der Venus
Urania:



Meine Göttin, deiner Gegenwart Blick

Überdrängt mich wie erstes Jugendglück,

Die ich in Seel und Sinn, himmlische Gestalt,

Dich umfasse mit Bräutigams Gewalt.





Bewerkenswert ist auch hier eine Stelle aus Jacobis Allwill,
(Br. Nr. 16. vom 30. März. S. 147 f.) die offenbar nach
Herderisch-Goethischer Vorlage geschaffen ist. Allwill begeistert
sich hier am Anblick einer Linde:

Erquickendes Grün, die lieblichste Farbe im schönsten
Wechsel, tanzend und spielend mit dem Lichte.—Das ist
es—ja das, und weiter nichts, was deinen Blick an diese leise
wehende Lindenkrone heftet; was mit sanftem Entzücken deinen
Busen füllt; in dir alle Regungen der Liebe weckt, und dich
begeistert! Das und weiter nichts?... Jener Leben und Liebe
erweckende Schein, eine Schrift ohne Sinn und Sprache? Davon
klopfte mir so das Herz, drängte mich so mein Geist, heiterte
sich mein ganzes Wesen, daß ich leere Züge ohne
Bedeutung anschaute?———du winkest mir aus deiner
Herrlichkeit auf jene Blätter im Erstreben ihres höchsten
Daseins, wie sie längs den saftvollen Ästen in
jugendlicher, kraftvollster Gestalt sich brüsten—du
winkest... O, höher schlägt mir das Herz, fröhlicher
schwingt mein Geist seine Flügel. Ich sehe!—die ganze
Fülle, die ganze Kraft des Wesens da; das war es, was mich
ergriff, mich durchdrang, sich mir darstellte, als ich erkannte und
nicht wußte vor Entzücken! Wohl uns! So bringt die Natur
ihren gesamten Inhalt dem Menschen ans Herz und unterrichtet ihn
auf die lieblichste Weise unmittelbar u.s.w.




[91]


Aber nicht: Weg mit dem Buche! wie Kuno Fischer, Goethes Faust
u.s.w. S. 427 meint; denn Fausts Unwille gilt nicht ihm, sondern
seiner Unfähigkeit, das Weltall zu umfassen.




[92]


Diese Beschwörung übersieht wieder Fischer a.a.O. S.
427 und 429 völlig und nimmt nur die erstere, die
natürliche Magie des Geistes an. »Die Beschwörung
geschieht nach keiner Vorschrift aus einem Buche der Magie, nach
keiner kabbalistischen Formel, sie enthält nichts von
Zauberkram;« damit ist jedoch die scenarische
Zwischenbemerkung nach V. 129 = 481 völlig außer Acht
gelassen. Allzu großen Wert legt Fischer ferner darauf,
daß F. nicht die Hölle und ihre Geister, sondern die
Erde anrufe. Allein damit macht der moderne Dichter nur
vorübergehend seiner Empfindungsart ein Zugeständnis.
Schließlich beschwört Faust doch den Teufel. Hierin
liegt auch der Grund für Fischers verkehrte Ansicht.
Mephistopheles sei ursprünglich nicht als Teufel
gedacht.—Einen ähnlichen Fehler macht auch Gwinner
a.a.O. S. 201, wenn er behauptet, F. bringe den E. durch die
anhaltend gesteuerte Energie zur Erscheinung.




[93]


Betrachtungen über F. a.a.O. S. 322.




[94]


V. 136 = 488; 138 = 490.




[95]


D.j.G. 3. 450.




[96]


A.a.O. 3. 236.




[97]


D.W.T. 3. B. 12. W. 28. S. 149.




[98]


A.a.O. S. 322.




[99]


Paralip. 1. W. 14. S. 287.—Der Erdgeist wirkt also nicht
etwa auf Fausts Wissensdrang ein; sondern ruft in ihm den
Lebensdrang hervor. Mit jenes Erscheinen wird grade der
Übergang zum eigentlichen Thema des F. gemacht: durch
Lebenskenntnis zur schöpferischen That. Vergl. Vischer,
Goethes Faust, Neue Beiträge zur Kritik des Gedichts S.
15.




[100]


Graffunder a.a.O. S. 706 f.




[101]


G. I. 7. (1886) S. 242.




[102]


F.G.A. N. 88. vom 3. Nov. 1772. (S. 582.)




[103]


Man vergl. Herders Recension über Kants Träume eines
Geistersehers. (W. 1. S 125 f.)




[104]


D.j.G. 2. 10.




[105]


F.G.A. N. 70 vom 1. Sept. 1772.—S. 463.




[106]


D.j.G. 2. 7. ff.—vergl. auch W. Tischbeins Idyllen. W. 3.
S. 122 N. 1.




[107]


F.G.A. N. 101. v. 1772. S. 666.




[108]


D.W. 1. Teil. B. 1. W. 26. S. 43.




[109]


Loepers Anmerkg. N. 36 zu dieser Stelle; S. 257.




[110]


D.W. a.a.O. S. 63.—vergl. auch den Schluß des 4. B.
S. 255.




[111]


F.G.A. a.a.O. S. 667.




[112]


D.j.G. 3. 469 f.




[113]


D.j.G. 3. 292.




[114]


W. 26. s. 255.




[115]


de occulta philosophia, s. Graffunder a.a.O. S. 707.




[116]


Vergl. auch den Aufsatz »Die Natur« von 1782: Leben
ist ihre schönste Erfindung, und der Tod ist ihr Kunstgriff
viel Leben zu haben. (Im Journal von Tiefurt; Schriften der
Goethe-Gesellschaft Bd. 7. S. 260.)——Darüber auch
Gwinner a.a.O. S. 128.




[117]


Auch das spätere Schema (Paralip. 1. W. 14. S. 287.) macht
diesen Unterschied zwischen Lebensgenuß und dem
Thatengenuß, dem bewußten wie dem unbewußten.
Denn das »von außen gesehen« oder »nach
außen« bezeichnet dort eben den unbewußten G. im
Zustand der Dumpfheit, indem der Mensch noch nicht zu klaren Ideen
durchgedrungen ist.—Falsch verstanden von Pniower, Vj. f.
Littgesch. V. S. 409.




[118]


W. 27. S. 12.




[119]


Meine Göttin (W. 2. S. 59 f.).




[120]


D.W. T. 3. B. 12. W. 28. 108.




[121]


Br. 2, N. 88, Mitte Juli 1772 an Herder; S. 16.




[122]


D.j.G. 2. 101.




[123]


A.a.O. 2. 84.




[124]


A.a.O. 2. 103.




[125]


A.a.O. 3. 346.




[126]


A.a.O. 2. 26.




[127]


In diesem Sinne erhält später der Schatzgräber
die Mahnung: Trinke Mut des reinen Lebens!—--Darauf baut sich
ein thätiges und fröhliches Leben auf: Tagesarbeit!
Abends Gäste! Saure Wochen! Frohe Feste!—W. 1.
182.—Ein dreifaches Leben nimmt G. auch in den Sprüchen
an: Das Höchste, was wir von Gott empfangen haben, ist das
Leben, die rotierende Bewegung der Monas um sich selbst, welche
weder Rast noch Ruhe kennt; der Trieb, das Leben zu hegen und zu
pflegen, ist einem jedem unverwüstlich eingeboren, die
Eigentümlichkeit desselben jedoch bleibt uns und anderen ein
Geheimnis. Die zweite Gunst der von oben wirkenden Wesen ist das
Erlebte, das Gewahrwerden, das Eingreifen der lebendig bewegten
Monas in die Umgebungen der Außenwelt, wodurch sie sich
selbst erst als innerlich Grenzenloses, als äußerlich
Begrenztes gewahr wird... Als drittes entwickelt sich nun
dasjenige, was wir als Handlung und That, als Wort und Schrift
gegen die Außenwelt richten. (N. 1028-30.)—Danach
wäre also der Erdgeist der Geist des Lebens an sich, des
bewußten Lebens und des thätigen Lebens. Zu einseitig
faßt ihn darum z.B. F.A. Mayer Ztschr. f. östr. Gymnas.
XL. S. 298, als Geist der That, ebenso H. Schmidt als den der
Geschichte (Preuß. Jahrb. 39. S. 375)—völlig
verkehrt aber Rieger (G. Faust nach s. religiösen Gehalte),
wenn er gar behauptet, er habe keinen Teil, an dem, was wirklich
Leben heißt!




[128]


v. d. Hellen. S. 199 ff.




[129]


A.a.O. S. 186.




[130]


A.a.O. S. 201.




[131]


Br. 2. N. 148 vom 7. Mai 1773. S. 85.




[132]


Ethik. II. Zusatz zum 13. Lehrsatze.




[133]


Br. 2. N. 249, vom 15. September 1774. S. 196.




[134]


Br. 2. N. 88 aus Mitte Juli 1772. S. 16 mit Beziehung auf
Herders Worte in seiner Recension über Denina vom 7. Juli 1772
in den F.G.A. S. 355. Z. 10. G. hatte also die Rec. schon gelesen,
da er den Brief schrieb. Vergl. den Schluß des Briefes. S.
19. Dies hat Steig, Vj.-schr. V. S. 232. übersehen.




[135]


Br. 2. N. 88. S. 16.




[136]


A.a.O. S. 17.




[137]


Diese Pindarstelle ist aus Teilen zweier Oden zusammengesetzt.
Olymp. 2. 94 ff. u. besonders Nem. 3. 41. ff. Vor allem in der
letzteren ist das Schweifende in den verschiedensten Wendungen
seinen Symptomen entsprechend ausgedrückt:——
ψεφεννὸς
ἀνὴρ ἄλλοτ'
ἄλλα πνέων
οὔποτ'
ἀτρεκέι
κατέβα
ποδί, μυριᾶν
δ'ἀρετᾶν
ἀτελεῖ νόῳ
γεύεται (ein
dunkler Mann, wandelt er dahin dorthin keuchend, unsicheren
Schrittes, kostet von tausenderlei Gutem halben Sinnes).




[138]


Br. 2. N. 231 an Schönborn vom 8. Juni 1774. S. 174.




[139]


Br. 2. Nr. 843. v. 3. Aug. 1775 an G. Stolberg. S. 275.




[140]


D.W. Teil 3. B. 14. W. 28. S. 250.




[141]


D.j.G. 2. 184.




[142]


v.d.H. S. 199.




[143]


Man vergleiche für diese Auffassung Goethes spätere
Äußerung in dem Aufsatze Shakespeare u. kein Ende:
Shakespeare gesellt sich zum Weltgeist, er durchdringt die Welt wie
jener (H. 28. S. 731).




[144]


Auch K. Fischer a.a.O. S. 431 hat nicht richtig erkannt, weshalb
der Erdgeist Faust verschmähe, wenn er bemerkt: »Der
Erdgeist sieht nur die Ohnmacht des Phantasierausches, der das
Leben und dessen Mächte nicht kennt;
u.s.w.———«




[145]


Briefe Goethes an S. v. La Roche u.s.w. herausgegeben von Loeper
S. 56 (geschr. am 18. Juli 1774).




[146]


D.j.G. 3. 501 N. 7; vergl. auch 3. 489:



O Freund, der Mensch ist nur ein Thor,

Stellt er sich Gott als seinesgleichen vor.








[147]


Br. 2. Nr. 363 v. 26. Oktober 1775. (S. 303.)




[148]


Vergl. Gespr. 2. S. 180 mit Riemer am 2. August 1807:
»Alle Philosophie über die Natur bleibt doch nur
Anthropomorphismus, d.h. der Mensch, eins mit sich selbst, teilt
allem, was er nicht ist, diese Einheit mit, zieht es in die seinige
herein, macht es mit sich selbst eins. Um die Natur zu erkennen,
müßte er sie selbst sein. Was er von der Natur
ausspricht, das ist etwas, d.h. es ist etwas Reales, es ist ein
Wirkliches, nämlich in Bezug auf ihn. Aber was er ausspricht,
das ist nicht alles, es ist nicht die ganze Natur, er spricht nicht
die Totalität derselben aus.« So auch Faust nicht die
Totalität des Erdgeistes. Er ist ihm also nicht wesensgleich,
wie z.B. Vischer, Goethes Faust, Neue Beiträge zur Kritik des
Gedichts S. 263, glaubt, sondern nur ein Teil von jenes Kraft; er
hält sich auch keineswegs für gleich groß, worin
Vischer die Ursache seiner Verschmähung sucht, sondern grade
für wesensgleich oder doch wesensähnlich.




[149]


D.W. T. 2. B. G. W. 27. S. 276. Unsere Wünsche sind
Vorgefühle der Fähigkeiten, die in uns liegen, Vorboten
desjenigen, was wir zu leisten imstande sein werden, u.s.w.; vergl.
a.a.O. T. 3. B. 11. W. 28. S. 50.—




[150]


W. 3. S. 24.




[151]


D.W. T. 4. Bd. 20. S. 173.




[152]


D.j.G. 2. 3 ff.




[153]


Vergl. dazu Elisabets Ansicht über das Gebet in dem
ältesten Götz; (D.j.G. 2. 99.) über Goethes
Pelagianismus D.W. T. 3. B. 15. W. 28. S. 305.




[154]


D.j.G. 2. 28.




[155]


a.a.O. 2. 30.




[156]


a.a.O. 3. 181.—Auf diese Ode bezieht sich wohl die Stelle
in dem Briefe an die Fahlmer vom 9. April 1773. (Br. 2. N. 74.)
------konnt ich Ihnen——länger nicht vorenthalten,
warmer Jugend gute Frühlingsempfindungen, daran Sie sich denn
erbauen werden, an dem heiligen Leben mehr als am heiligen Grabe,
hoff ich.




[157]


D.W. T. 1. B. 5. W. 26. S. 320.




[158]


Über Goethe u. Spinoza vergl. z.B. Rößler, die
Entstehung des F. Grenzboten. 1883. IV. S. 494.




[159]


Eins u. Alles. W. 3. 81. Vergl. auch, was er über das
Gedicht »Weltseele« am 20. Mai 1826 an Zelter schrieb:
»Das Gedicht stammt aus der Zeit her, wo ein reicher
jugendlicher Mut sich noch mit dem Universum identificierte, es
auszufüllen, ja, es in seinen Teilen wieder hervorzubringen
glaubte.« Es gehört der Zeit der zweiten Jugend, der
dritten Beschäftigung mit Faust an.




[160]


Die wahre Bedeutung der Erdgeistscene liegt also darin,
daß der im Dunkeln wandelnde F. auf das Leben hingewiesen
wird, nicht etwa in dem, worin sie Gwinner sucht S. 215, in der
Veranschaulichung der mit der falschen Richtung und mit dem
Mißbrauche des Erkenntnistriebes verbundenen Hochgefahr!! Die
Scene steht also mit der Idee des F. in keiner Incongruenz (S.
214).—Die Mission des Erdgeists ist mit jenem Hinweis
erfüllt; daher ist auch nicht mit Fischer S. 431 an eine
nochmalige Erscheinung zu denken. Eine absteigende Linie ist es,
die vom Makrokosmus zum Erdgeist zum Teufel führt, um aus der
Hölle durch die Welt zum Himmel wieder aufzusteigen.




[161]


D. j. G. 2. 213 f.




[162]


A.a.O. 2. 241.




[163]


A.a.O. 3. 481 f.




[164]


A.a.O. 3. 159.




[165]


W. 2. S. 94 ff. (Hempel.)




[166]


W. 2. 83.




[167]


W. 2. 81 f.




[168]


W. 2. 86.




[169]


W. 14. V. 1660 ff.




[170]


W. 15. V. 11442 ff.




[171]


Maskenzug von 1818. Der junge Dichter hat bekanntlich vor dem
Teufels-Bündnis Halt gemacht; erst später ist die die
angedeutete Verknüpfung gelungen. Die älteste Dichtung
führt uns bezeichnender Weise nur Faust vor und nach dem Bunde
vor; und gerade dieser erste Teil, der uns Faust auf einer
Höhe zeigt, die fast der gleichkommt, auf der sein Dichter
stand, ist mit besonderer Liebe ausgemalt.

Faust und die Natur, der Makrokosmus, der Erdgeist, und endlich
auch Faust und Wagner, lauter glänzende Bilder; aber nun Faust
und der Teufel! Dazu konnte sich der junge Goethe noch nicht
verstehen, obwohl er ja jene hellen Bilder gemalt hatte, um seinem
eigenen Empfinden ein Zugeständnis zu machen und nicht sofort
mit dem Dunkel beginnen zu müssen.




[172]


W. 15. 2. S. 199. Ankündigung des Zwischenspiels zu
Faust




[173]


Bemerkenswerth für die Entstehung des Faust ist, wie G.
sich die des Hamlet dachte: So kam Shakespearen der erste Gedanke
zu seinem H., wo sich ihm der Geist des Ganzen als unerwarteter
Eindruck vor die Seele stellte, und er die einzelnen Situationen,
Charaktere und Ausgang des Ganzen in erhöhter Stimmung
übersah, als ein reines Geschenk von oben, worauf er keinen
unmittelbaren Einfluß gehabt hatte, obgleich die
Möglichkeit, ein solches Aperçu zu haben, immer einen
Geist wie den seinigen voraussetzte u.s.w. Gespr. 6. S. 283.




[174]


D.W. T. 2. B. 6. W. 27. S. 14.




[175]


A.a.O. T. 2. B. 9. W. 27. S. 258.




[176]


D.j.G. 3. 236.




[177]


Werke, Leipzig bei G. Fleischer 1819. IV. B. Beilage 3. S. 67
ff.




[178]


Vergl. in der zusammenfassenden und rückblickenden Stelle
der ausgefüllten großen Lücke V. 612 f. u. 627.




[179]


Herder W. Bd. 6. S. 353 u. Schillers bekanntes Gedicht: Das
verschleierte Bild zu Sais.




[180]


W. (Hempel) 3. 136.—Interessant zur Vergleichung mit der
Erdgeistscene ist eine Stelle aus einem Gedicht Gisekes, das die
Spinozistische Gottheit schildert:



»Die dem Bernis in seiner einsamen Grotte

Schrecklich erschien, als sie schnell ein blasses Feuer
erfüllte

Und vor seinem bestürzten Auge die Welt zu vergehen
schien.



Gott, Du schenktest ihm Mut, die schreckliche Nacht zu
ertragen!

Plötzlich gab ihm den Tag ein Donnerschlag wieder und mit
ihm

Stieg aus den Trümmern der Erd' ein unermeßlicher
Riese,

Eine Welt an Größe, hervor; an Gestalt ein
Kolossus,

Schrecklich dem Aug und doch nach Ebenmaßen gebauet.

Sein gewaltiges Haupt war ein Gebirge, die Haare

Wälder, sein schreckendes Aug' ein entzündeter
Feuerofen

Oder ein flammender Abgrund. In einen Körper verwandelt

Stand vor dem Dichter die Welt. In seinen kleinsten
Gefäßen

Flossen die Bäche gemächlich, und durch die
schwellenden Adern

Brauste das Weltmeer dahin. Sein Kleid war der Schleier der
Lüfte.

Also träumte Spinoza sich Gott.





(bei Herder in einer Rec. über G.—W. 4. S. 275
f.)




[181]


D.W. T. 2. B. 9. W. 27. S. 270.




[182]


Zum Sprachgebrauch von widerlich vergl. Herder erstes kritisches
Wäldchen: (W. Bd. 3. S. 181.) »Nun gibts eine andere
Widrigkeit, das Gefühl einer heterogenen Nervenanschauung,
durch das zu Heftige, zu Gewaltsame«. (Vergl. auch S. 183, wo
widrig und widerlich als gleichbedeutend gebraucht werden.)




[183]


Zu der Wendung: »O Tod« vergl. D.j.G. 1. 185, damit
man nicht so törichte Schlüsse daraus ziehe, wie das
Marbach in seiner Erklärung des Faust S. 49 thut.




[184]


Vergl. auch gegen Scherers Einwand Weltrich im Magazin für
die Litt. des In- und Auslandes S. 219.




[185]


Vergl. V. 1577 f.



O war ich vor des hohen Geistes Kraft

Entzückt, entseelt dahin gesunken!








[186]


Zu bemerken ist auch die Änderung des trockenen
Schwärmers in den trockenen Schleicher. (V. 169 = 521.) Der
Grund liegt wohl darin, daß das Wort in dem hier gebrauchten
Sinne dem Dichter selbst nicht mehr geläufig war.
Aufschluß gibt Herders im Novemberheft 1776 des Merkur
erschienener Aufsatz Philosophei und Schwärmerei. Danach ist
der Schwärmer der geistig unselbständige Mensch, der sich
für Dinge und Ideen, die grade Mode sind, in eine Art kalter
Begeisterung versetzen läßt. »Ein Mensch, der von
gesundem Verstande ohne gesunden Verstand, von richtigen Begriffen
ohne richtigen Begriff, von ewiger Toleranz mit möglichster
Intoleranz spricht, welchen gelinderen Namen kann er sich
versprechen als—Schwärmer?« (W. Hempel Bd. 17 S.
302.—)——Vor einigen Jahren redete man von
Winckelmanns, Hagedorns, Lipperts Ideen, von Sachen, die man nie
gesehen, von Abstractionen des Gefühls, die man nie
empfunden;—(S. 103.)—In ähnlicher Weise beginnt
nun auch Wagner zu reden.—




[187]


Gespr. 2. 71. mit Luden am 19. August 1806.—Vergl. auch E.
Schmidt Aufgaben und Wege der Faustphilologie. (Beil. zur allgem.
Zeitg. 1891. 119. 2.)




[188]


Gespr. 7. 218.




[189]


2. N. 243. S. 157.




[190]


Vergl. Rößler, die Entstehung des F. Grenzboten 1883.
IV. S. 439.




[191]


Br. 2. N. 167. vom 15. Sept. 1773.—S. 106.—N. 208
Mitte Febr. 1774.—S. 147.




[192]


Br. 2. N. 162. vom Juli 1773. S. 97.




[193]


Schönborn an Gerstenberg am 12. Oktober 1773 berichtet
über die Vorlesung der zwei ersten Akte; vergl. G.J. 1, 290
ff.




[194]


Br. 2. N. 180. Herbst 1773. S. 120.




[195]


A.a.O. 2. 261. v. 20. Nov. 1774. S. 205.




[196]


Br. 2. N. 228 u. 231. S. 172 ff.—Wagner 3. S. 110.




[197]


Aus Goethes Frühzeit S. 75.




[198]


Gespräche 1. N. 15. S. 25 ff; über die Satyrosfrage
bei anderer Gelegenheit mehr; vergl. Scherer, aus Goethes
Frühzeit S. 43 ff; eine Deutung auf Bahrdt von Spengler in der
Zeitschr. f. östr. Gymnas. XII. S. 393.—Biedermann in
seinen Goetheforschungen S. 9 f. 456 N.F. S. 13 ff.




[199]


D.W. T. 4. B. 18. W. 29. S. 84.




[200]


W. Bd. 28. S. 370. Taedium vitae. Wertherianism. Düstre
Lebenslast. Periodisch wiederkehrend.




[201]


Br. 2. N. 238. S. 182.




[202]


Br. 2. N. 243. S. 188.




[203]


Br. 2. N. 244. S. 189.




[204]


Br. 2. N. 247. S. 194




[205]


N. 250. S. 197.




[206]


N. 252. S. 198.




[207]


N. 256. S. 201.




[208]


Ist keine Kraft in meiner Seele Tiefen? W. 10. V 1885.




[209]


Br. 2. N. 258 an S. La Roche vom 21. Oktober 1774. S. 212




[210]


in eigentlicher: D.j.G. 3. 584.




[211]


a.a.O. 1. 186.—auch 2. 36.—vergl. W. Bd. 9. S.
482.





UNTERSUCHUNGEN ÜBER GOETHES FAUST IN SEINER ÄLTESTEN
GESTALT.

II. DIE SATIRISCHEN SCENEN.

HABILITATIONSSCHRIFT DER PHILOSOPHISCHEN FAKULTÄT DER
GROSSH. LUDEWIGS-UNIVERSITÄT GIESSEN ZUR ERLANGUNG DER VENIA
LEGENDI

VORGELEGT VON Dr. J. COLLIN.

GIESSEN, 1893.





II. DIE SATIRISCHEN SCENEN. [212]





Die akademisch-satirischen Scenen des ältesten Faust folgen
unmittelbar auf einander und bilden, drei an der Zahl, eine
deutlich von der ersten wie der dritten unterschiedene
Hauptmasse.[213] Sie stehen keineswegs
unter sich in unmittelbarem Zusammenhang, aber sie haben gemeinsam,
daß sie deutsches Universitätsleben und -treiben des 18.
Jahrhunderts in seinen verschiedenen Beziehungen darstellen. Die
beiden ersten von ihnen stehen sich nach Form und Inhalt
näher, die dritte, in ihrem größeren Teil in Prosa
geschrieben, gehört in einen anderen Zusammenhang; sie ist die
erste Station auf Fausts Weltreise. Alle drei aber geben uns ein
Bild der Welt, in der sich Faust bis dahin bewegt oder mit der er
sich berührt hatte. Sie bilden den Hintergrund, von dem sich
Faust mit seinem hohen Streben scharf und deutlich abhebt, von dem
er sich dann auch mehr und mehr entfernt. Auch in der Sage steht
Faust auf diesem Boden; sein hauptsächlicher Verkehr ist dort
mit Studenten. Ganz in dieser studentischen Sphäre hat z.B.
der Maler Müller seinen Faust belassen.





1. Die Wagner-Scene.

(V. 169-248 = 522-605 mit Ausschluß der V. 598-601.)

Die Wagnerscene ist bereits im ältesten Faust unmittelbar
an die erste Hauptmasse angeschlossen. Der Erdgeist ist
verschwunden. Faust will sich seinen Empfindungen über die
Erscheinung überlassen, da wird er durch Wagners Klopfen
unterbrochen. Er tritt herein in höchst burleskem Gegensatz zu
der ungeheueren Erscheinung des Erdgeists. Damit ist von vornherein
der Ton dieser ganzen zweiten Scenenreihe angegeben; wir befinden
uns besonders bei den beiden ersten auf dem Boden der kecken
Fastnachtspiele von 1773/74; der Kampf, den der junge Goethe im
Jahre 1772 in den Frankfurter Gelehrten Anzeigen begonnen hatte,
ward in ihnen weiter fortgesetzt. Hans Sachsischer Rythmus bot sich
dafür willig dar, und es gilt besonders für jene beide
Faustscenen, was der Dichter später in seiner Lebensgeschichte
bemerkt, bedeutende Werke, die eine jahrelange, ja eine
lebenslängliche Aufmerksamkeit und Arbeit erforderten, seien
auf so verwegenem Grunde bei leichtsinnigen Anlässen mehr oder
weniger aufgebaut worden[214].—Die Verbindung
zwischen der ersten und zweiten Scenenreihe ist nur wenig eng; sie
beruht auf dem Motiv der Störung. Aus der Fülle der
Empfindungen gerissen und an das Unbedeutende und Kleinliche seiner
Umgebung erinnert zu werden, mochte dem jungen Dichter oft genug
begegnet sein. So erzählt er in Dichtung und Wahrheit[215], wie er in den Tagen, da
ihm seine erste Liebe entrissen worden war, in Wäldern sich
ergangen und sich in ihm im Wechselgespräch mit der Natur das
Gefühl des Erhabenen erzeugt habe. »Die kurzen
Augenblicke solcher Genüsse verkürzte mir noch mein
denkender Freund; aber ganz umsonst versuchte ich, wenn ich heraus
an die Welt trat in der lichten und mageren Umgebung ein solches
Gefühl bei mir wieder zu erregen; ja kaum die Erinnerung davon
vermochte ich zu erhalten.« So unterbricht hier Wagner Faust
in dem Wechselgespräch, das er mit dem Erdgeist in seinem
Busen begonnen hatte. Dies Motiv findet sich, wie man richtig
gesehen hat[216], noch öfter bei dem
jungen Goethe; in dem Mahometfragment wird ähnlich Mahomet in
seiner Erhebung zum Göttlichen durch seine Pflegemutter
gestört;[217] im Prometheus wird durch
Merkur Prometheus aus der Gesellschaft seiner Geschöpfe
gerissen[218]; in Werthers Leiden
heißt es einmal: »Ein unerträglicher Mensch hat
mich unterbrochen. Meine Thränen sind getrocknet. Ich bin
zerstreut«[219].

Faust wendet sich unwillig ab, als Wagner eintritt; dieser
bittet um Verzeihung und erklärt zugleich den Grund seines
Kommens. Die Gefühlsausbrüche seines Herrn hat er
für Deklamation gehalten![220] Um ja nichts zu
versäumen, wo er etwas bei seinem Professor profitieren
könnte, kommt er sogar in tiefer Nacht zu ihm. Handelt es sich
doch auch um eine Kunst, die gerade jetzt, wie er behauptet, an der
Tagesordnung und darum von besonderer Wirkung sei. Damit ist das
Thema des ersten Teils dieser Scene angeschlagen. Es ist der Streit
gegen die äußere Form und zwar insbesondere auf dem
Gebiet der Rede. Wie soll man, so fragt sich Wagner, zumal wenn man
der Welt fast ganz entfremdet ist, sie zu dem Guten überreden?
Er glaubt, das durch die äußere Form des Vortrags
erreichen zu können. Da bricht denn Faust gewaltig los. Auch
die Form muß gefühlt sein; das Gefühl des Redners
muß ihn mit seinem Zuhörer verbinden; er muß ein
Gefühl dafür haben, was er ihm zu sagen hat.
»Deswegen gibts doch eine Form«, schreibt Goethe im
Anhang zu Wagners Mercier[221], »die sich von
jener—es war dort die Rede von der äußeren
theatralischen Form—unterscheidet, wie der innere Sinn vom
äußern, die nicht mit Händen gegriffen, die
gefühlt sein will. Unser Kopf muß übersehen, was
ein anderer Kopf fassen kann, unser Herz muß empfinden, was
ein anderes füllen mag.« Innere Form[222] nennt er sie im Gegensatz
zu jener äußerlichen, nach der Wagner verlangt. Nicht
nur der Gehalt, auch Form muß aus dem Innern geholt werden;
um auf den Menschen zu wirken, muß gerade der Inhalt der
Gefühle schon im Innern so geformt werden, daß er dem
Gefühl derer entspreche, auf die eingewirkt werden soll.
»Gehalt bringt die Form mit«[223]. Weil aber bereits im
Inneren mit den Gefühlen, um ihnen wirkende Kraft zu
verleihen, eine Art künstlerischer Umformung vorgehen
muß, darum erklärt er a.a.O. S. 687: »Jede Form,
auch die gefühlteste, hat etwas Unwahres, allein sie ist ein
für allemal das Glas, wodurch wir die heiligen Strahlen der
verbreiteten Natur an das Herz des Menschen zum Feuerblick sammeln.
Aber das Glas! Wems nicht gegeben wird, wirds nicht erjagen,
es ist wie der geheimnisvolle Stein der Alchimisten
Gefäß und Materie Feuer und Kühlbad.« Aus dem
Herzen muß also mit dem Gehalt auch die Form kommen, um die
Herzen der Hörer zu bezwingen. Was kann es dagegen bedeuten,
mühsam erst die Teile zu einem Ganzen zusammenzuleimen, aus
dem von anderen bereits Geschaffenen einzelnes zusammenzutragen,
und es dann mit dem Feuer eines fast erloschenen Herzens
kümmerlich zu beleben? Was kann das anderes eintragen, als
Bewunderung von denen, die selbst nur äußerlich
nachzuahmen verstehen und darum auch vom Äußerlichen
noch ergriffen werden?

Wagner wagt noch eine Einwendung, mit der er das anfangs
Geäußerte (V. 173 = 525.) in veränderter Form
nochmals vorbringt:



»Allein der Vortrag nützt dem Redner viel.«





Abermals erregt er seines Herrn heftigen Unwillen. Nicht nur
jede andere Form als die der Inhalt selbst mit aus dem Innern
bringt, ist zu verschmähen, auch jede äußere Kunst
des Vortrags ist abzuweisen. Auch er muß von der im Inneren
wohnenden Kraft unmittelbar hervorgebracht werden. Alle
Künstelei dabei gehört ins Puppenspiel, auf die
Bühne[224]. Was soll es heißen,
gleich den Narren mit den Schellen zu läuten und so die
Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen[225]? Was brauchts der Kunst,
um die Gefühle der Freundschaft und Liebe auszudrücken?
Was ist es nötig auf die Wortjagd zu gehen, wenn man im Ernst
etwas sagen will? Alle diese glänzenden Worte, mit denen jene
die Abfälle des Menschenlebens künstlich aufstutzen, was
erzeugen sie anders, als leeres Geräusch so unerquicklich, wie
wenn im Herbst der Nebelwind durch die abgestorbenen, dürren
Blätter säuselt?—Der Dichter bekämpft also in
diesem ersten Teile der Scene (V. 169-204 = 522-557) das
Äußerliche der Form und das Künstliche des
Vortrags[226], mit denen zugleich
Kümmerlichkeit des Inhalts Hand in Hand geht, und verweist
dagegen auf das Gefühl. Das Gefühl! Unter diesem Zeichen
kämpfte die neue Richtung gegen den Rationalismus der Zeit; es
war die Quelle, aus der alles geschöpft werden sollte; also
auch Inhalt und Form in Kunst und Dichtung, überhaupt in
allem, was der Mensch hervorbringen wollte[227]. Nur das sollte
ausgesprochen, dargestellt, gebildet werden, was im Inneren
lebendig empfunden war; der Inhalt, der sich sonst so von selbst
verstand, ward die Hauptsache[228]. Dabei durfte er am
wenigsten durch die künstlichen Schranken einer
äußerlichen Form behindert werden, auf deren Ausbildung
die vorhergehende Epoche ausschließlich Wert gelegt hatte.
Die Kerkerwände der drei Einheiten im Drama wurden
gesprengt[229]. »Besser ein
verworrenes Stück machen als ein kaltes[230].« Alle Regeln wurden
abgethan, die man mit Mühe aufgestellt hatte, da sie das wahre
Gefühl von Natur und den wahren Ausdruck desselben
zerstörten[231]. Auch der Ausdruck, die
Form muß gefühlt sein. »Die characteristische
Kunst«, schreibt der junge Goethe[232], »ist nun die einzig
wahre. Wenn sie aus inniger, einiger, eigener, selbstständiger
Empfindung um sich wirkt, unbekümmert, ja unwissend alles
Fremden, da mag sie aus rauher Wildheit oder aus gebildeter
Empfindsamkeit geboren werden, sie ist ganz und lebendig.«
Bei solchen Anschauungen galt Unform und Formlosigkeit mehr als
Form, wenn nur der Gehalt aus der Tiefe des Busens kam. »Mir
ist alles lieb und wert, was treu und stark aus dem Herzen kommt,
mags übrigens aussehen, wie ein Igel oder wie ein Amor,«
schrieb Goethe am 17. August an die Karschin[233]. »Der Freiheits- und
Naturgeist der Zeit,« bemerkt er später, »der
jedem sehr schmeichlerisch in die Ohren raunte, man habe ohne viele
äußere Hilfsmittel Stoff und Gehalt genug in sich
selbst, alles komme nur darauf an, daß man ihn gehörig
entfalte«, weht uns aus solchen Anschauungen entgegen. Darum
kennzeichnet er in dem späteren Schema[234] die Scene
folgendermaßen: Streit zwischen Form und Formlosem. Vorzug
dem formlosen Gehalt vor der leeren Form. Gehalt bringt die Form
mit. (Die innere Form.) Die Widersprüche, statt sie zu
vereinigen, disparater zu machen.«—Mit ihrer
Vereinigung begann für den Dichter selbst eine neue Epoche; er
suchte nun bloß den Gehalt in seinem Busen allein, die Form
in seinem Geist.[235]

In unserer Fauststelle ist der Kampf gegen leere,
äußere Form besonders auf das Gebiet der Rede
hinübergespielt. Vor allem ist wohl an die Predigt und den
akademischen Vortrag gedacht. Deklamation nannte man damals die
Kunst des Vortrags und die Kunst schöne Worte zu machen. Seit
Sturms Tagen war dieser leere Formalismus, die Kunst, die Rede mit
glänzenden Federn zu schmücken, herrschend geworden. Der
Einfluß französischer Rhetorik verlieh ihr im 18.
Jahrhundert einen neuen glänzenden Anstrich. Dagegen erhob
sich denn auch die neue Gefühlsrichtung, voran ihr Meister,
Herder[236]. Die Frankfurter Gelehrten
Anzeigen, die vorübergehend 1772 ihr Organ geworden waren,
kämpften, wie gegen allen Formalismus und Rationalismus, auch
gegen diese Äußerlichkeit.

So schreibt Herder[237] daselbst in seiner
Beurteilung von Schlözers Vorstellung seiner
Universalhistorie[238]: »Vorstellung, und
gewiß viel Theatralisches und Mimisches geht das ganze
Büchlein durch. Die ersten Kapitel: »Begriff der
allgemeinen Weltgeschichte! Zusammenhang der Begebenheiten!
Synchronistische Anordnung,« und im ganzen Verfolg alle
Stellen, die es nur einigermaßen werden konnten, sind
bloße Deklamation geworden, und in so lautem,
gestikulierendem Ton, daß man sich wundern sollte, wie das
»der Grundriß zu einem akademischen Kollegio, und
Grundriß zur strengsten Wissenschaft, der Historie«
sein solle.

»Wir bitten sie, daß sie ihn nirgends zu stark
anfassen mögen; er ist ein schönes Krausgewinde aus so
mancherlei neuern Schriften aufgewunden, und daher auch so perlend,
aber auch so unsicher und schwach, als dergleichen Aufgewinde aus
einer andern fremden Textur, wo es eigentlich seinen Sitz hatte, zu
sein pflegt.—Ist die französische Deklamation nach
diesem Schnitte eine nützliche Neuigkeit? Gewinnen oder
verlieren unsere Lehrstühle, wenn sie statt Vorlesungen,
Reden, und statt Lehrbücher zierliche Feuerwerke von
Luftschwärmern bekommen?« u.s.w.[239] Herder scheint zu reden,
wenn es S. 343. 19 ff. heißt: »allein, überall
herrscht nichts als ein schwüler Deklamationshimmel, der das
Leere der Thomasischen[240] Schöpfung bedenkt.
Statt einzelner psychologischer Schritte, und langsamer
Schläge des psychologischen Ahndungsstabes, das krauseste
Labyrinth eines französischen Ballets.« Wie der Meister,
so auch der Schüler. In der unbezweifelt Goethischen
Beurteilung von Sulzers schönen Künsten lesen wir:
»Wir erstaunen, wie Herr S., wenn er auch nicht drüber
nachgedacht hätte, in der Ausführung die große
Unbequemlichkeit nicht fühlen mußte, daß, so lange
man in generalioribus sich aufhält, man nichts sagt, und
höchstens durch Deklamation den Mangel des Stoffes vor
Unerfahrenen verbergen kann«[241]. Vielleicht, spricht auch
S. 552 Goethe: »Das ganze Werk schwimmt in
Deklamation.« Mit deutlicher Beziehung auf die Predigtart
erklärt dann wieder Herder in den Provinzialblättern von
1774: »Akteurs sollen Prediger und können nie
sein.«[242]

Herderscher Geist ist es also, der sich hier im Kampf gegen
alles leere Wortgepränge und jede künstliche
Vortragsweise mit dem gleichgestimmten des jungen Goethe
verbindet.[243] Selbst die Bezeichnung der
urteillos bewundernden Menge ist in Herders Ton. Kinder und Affen
nennt sie Faust, so wie sie im Jahrmarktsfest der
Zigeunerhauptmann, unter dessen Maske bekanntlich Herder verborgen
ist, Kinder und Fratzen, Affen und Katzen, schilt[244].

In dem zweiten Teile der Scene schlägt Wagner ein neues
Thema an. Auch hier zeigt sich sein Gegensatz zu Faust aufs
schärfste. Er beginnt von seinem Streben zu reden, das aber
nur wissenschaftlich ist. Auch er fängt gleich Faust im ersten
Monolog mit einem Seufzer an. Hat Faust alle Wissensgebiete
durchforscht und ist unbefriedigt, des Lebens überdrüssig
zurückgekommen, so scheint Wagner das Leben zu kurz im
Verhältnis zur Wissenschaft. Nach ihren Quellen sehnt er sich,
wie Faust nach dem Quell des Lebens; bang fragt sich jener, wie er
zu ihnen gelange. Wir sehen also, wie der Dichter die beiden
Strebenden scharf und deutlich kontrastiert hat.

Gegen solche kümmerliche Anschauung erhebt sich Faust
wieder: das Pergament sollte die heilige Quelle sein, daraus
dauernde Befriedigung zu schöpfen wäre? Auch Erquickung
ist nicht draußen zu suchen, nicht etwa in Büchern zu
finden; wiederum verweist er ihn auf sein eigenes Gefühl; nur
aus eigener Seele vermag sie zu quillen. In diesem Sinne schreibt
der Dichter an Merck:



Nicht in Rom, in Magna Gräcia,

Dir im Herzen ist die Wonne da![245]





Allein Wagner kennt gar nicht diesen Drang nach Befriedigung und
Erquickung. Ihm genügt es schon, worin sich der Dünkel
des Gelehrten herrlich offenbart, sich, wie er es stolz nennt und
es seit Montesquieu Mode geworden war, in den Geist der Zeiten zu
versetzen, das Wissen vergangener Zeiten kennen zu lernen und dann
im Hochgefühle des gewonnenen Fortschritts auf sie von der
Höhe der eigenen erleuchteten Zeit herabzublicken[246]. Beides fordert Fausts
Spott heraus. Indem er an seine dünkelhafte Überhebung
anknüpft, weist er ihn auf das Unzugängliche seines
Strebens hin. Die Zeiten der Vergangenheit sind uns ein
verschlossenes Buch. Was da die Forscher den Geist der Zeiten
heißen, ist im Grunde nur der Herren eigener Geist; jenachdem
er ist, spiegelt sich die Geschichte ab. Was kommt aber dabei zum
Vorschein? Man hat nur Sinn für den Kehricht und das
Gerümpel einer Zeit, um darin zu wühlen und Nachlese zu
halten; wenns hoch kommt, ergibt sich die Darstellung eines
äußerlich glänzenden Ereignisses mit der Zugabe von
trefflichen pragmatischen Maximen, wie sie ins Puppenspiel
gehören.

Mit dieser spöttischen Polemik betreten wir wieder den
Kampfplatz der neuen Richtung. Hier gilt die Fehde dem
unhistorischen Verfahren der Wissenschaften, dem armseligen
Kleingeist, der in der Vergangenheit nur einen großen
Trümmerhaufen sieht, in dessen Wust er Scherben und
Auskehricht sammelt; sie gilt dem Pragmatismus in der
Geschichtschreibung, der Sucht, sofort aus allem
allgemeingültige Maximen, die nun so ohne weiteres für
uns brauchbar sein sollen, aufzuklauben;—und bei all der
Kläglichkeit noch die lächerliche Überhebung des
aufgeklärten Zeitalters! Herder, der Schüler Hamanns, ist
auch hier der Führer im Streit. Mit den schärfsten Waffen
hat er vor allem gegen unhistorische Auffassung der Vergangenheit
auf allen Gebieten in Wissenschaft und Kunst angekämpft. Er
hat das Beispiel gegeben, wie man sich in der That völlig in
die Zeiten der Vergangenheit versetzen, den modernen Menschen
abstreifen, liebevoll die Schwingungen des menschlichen Geistes auf
jedem Boden, im Morgen- und Abendland, in jeder Zeit, im Altertum
und Mittelalter, erkennen und sie aus sich begreifen müsse.
Damit waren die verschütteten Quellen der Vergangenheit wieder
eröffnet, neu und lebendig strömten sie wieder hervor,
frische Kraft konnte wieder aus ihnen geschöpft werden, um das
ganze geistige Leben zu erneuern. In den Fragmenten über die
neuere deutsche Litteratur wird dieser Standpunkt zum ersten Mal
auf diesem Gebiete in seinem vollen Umfang und seiner
mächtigen Bedeutung für sie geltend gemacht. In den
Frankfurter Gelehrten Anzeigen ist der Kampf mit einzelnen
Vertretern der unhistorischen Auffassung auch auf anderen Gebieten
im vollen Gange. Gegen das Mosaische Recht von Michaelis, wobei
sich uns zugleich ein dem Wagnertypus in manchem ähnliches
Gelehrtenbild zeigt, begründet er z.B. seinen Tadel so:
»denn nichts ist eigentlich aus dem orientalischen Geist der
Zeit, des Volkes, der Sitte erklärt, sondern nur überall
Blumen eines halb orientalischen, gut europäischen
common-sense herübergestreut, der weder den tiefen Forscher
noch den wahren Zweifler und den Morgenländer, der Ader seines
Stammes fühlet, am wenigsten befriedigen werden. Gewisse Dinge
von diesen ließen sich auch selbst mit der zuversichtlichen
Miene des Herrn M. gewiß nicht ganz geben; wer aber mit der
Geschichte nur buhlet, nur die Gabe hat aufzustutzen und
einzukleiden, wo man die Wahrheit eben nackt sehen
will———Phyllida meam non habeto! Hier ist alles
nur immer im Geiste unsres Jahrhunderts behandelt, dem guten Moses
politische Maximen geliehen, die selbst bei uns doch nur oft loci
communes sind, und jenem Volk, jener Zeit, jenem Gesetzgeber
wahrhaftig fremde waren.[247]

Im gleichen Sinne kämpft auch der junge Goethe, schon ganz
im Sinne unserer Stelle schreibt er über eine Schrift von
Sonnenfels: »Von Geheimnissen (denn welche große
historische Data sind für uns nicht Geheimnisse?), an welche
nur der tieffühlendste Geist mit Ahndungen zu reichen vermag,
in den Tag hinein zu raisonnieren!—----Durchaus werden die
Gesetze en gros behandelt; alle Nationen und Zeiten durch einander
geworfen; unsrer Zeit solche Gesetze gewünscht und gehofft,
die nur einem erst zusammengetretenen Volk gegeben werden
konnten«[248]. Man vergleiche auch
vorher die bekannte Äußerung über
Römerpatriotismus![249] Vielleicht redet auch er
am Schlusse einer in der Hauptsache Schlosserschen
Rezension;[250] er (oder Herder?) in der
Beurteilung von Bahrdts Eden, dem vorgeworfen wird, in Moses
Bestandteile deutscher Universitätsbegriffe des 18.
Jahrhunderts aufgedeckt zu haben[251].

Diesen Kampf haben beide auch später noch fortgesetzt.
Herder hat immer und immer wieder diesen Grundgedanken verfochten,
besonders in der Ältesten Urkunde, in Auch eine Philosophie
der Geschichte u.s.w. Der junge Goethe in der Baukunst gegen den
Abbé Laugier[252], ebenso in seinen Satiren,
die noch von der im Jahre 1772 erweckten Fehdelust eingegeben sind.
Wieland wird wegen seiner unhistorischen Auffassung griechischen
Heldentums, Bahrdt wegen der der Evangelisten derb
verspottet.[253]

Mit dieser verfehlten Anschauung verband sich nun meist der
kümmerliche Sinn für allen Wust und Kram der
Vergangenheit, von dem nicht genug auf einen Haufen
zusammengetragen werden konnte. Die Ausdrücke, die Goethe
dafür gebraucht, gehören wieder ganz der Coteriesprache
der neuen Richtung an; »ein Haufen von
Scherbengerät«—so bezeichnet Herder ein Werk, das
statt auf den Boden und in den Geist des Orients zu versetzen,
allen möglichen Kram vom Wege aufliest;[254] von demselben: ein Haufen
Totenbeine ohne Geist und Leben![255] Trödelkram nennt
Herder alle wissenschaftliche Beschäftigung seiner Zeit
kurzweg in seiner Beurteilung von Deninas
Staatsveränderungen[256]. Archäologischer
Trödelkram! urteilt der junge Goethe in seiner Rezension von
Seybolds Schreiben über Homer.[257]

Nicht minder eifern beide gegen den Pragmatismus und die Lust,
sogleich Maximen aufzustellen, die nicht besser sind als die
Gemeinplätze im Puppenspiel.[258] Herder lobt Denina,
»da er nicht so sehr malet und raffiniert, und Maximen von
Staatsveränderungen sucht als die Franzosen, die jetzt fast
aller Welt den Geschichtton angegeben haben: sondern auch dem Wurf
der Begebenheiten, dem Schicksal, was die Welt leitet, viel, und
vielleicht nur manchmal zu viel einräumet[259].«—Weiterhin
ruft er aus: Wer da weiß, was es für eine Schaumblase
sei, was man Maxime nennt? wie schwer und selten ein Mensch ihr
immer und deutlich und als Hauptführerin folget; wie
unmöglich, daß ihr Menschen Jahrhunderte
folgen?——[260] Von Maximen aber, die in
der That für den Menschen etwas bedeuten, spricht offenbar der
junge Goethe das schöne Wort: »Doch diese Maximen
verwebt die Natur selbst in große Seelen; bei ihnen
hören sie auf Maximen zu sein und werden bloß
Gefühl[261].

Bei all dieser Kümmerlichkeit und Kleinlichkeit auch noch
der dünkelhafte Stolz auf das erleuchtete Zeitalter! So nannte
es sich selbst, so spottete die gegnerische Richtung; z.B. Herder
in der zuletzt angeführten Rezension;[262] Goethe über einen
ungeschickten Angriff auf die erleuchteten Zeiten;[263] »aberweises
Jahrhundert von Litteratoren« nennt er es in der Satire auf
Wieland[264].
Am schärfsten ist wieder Herder in den Schriften jener Zeit,
so in der Ältesten Urkunde: Celten und Scythen, Äthiopier
und Indier, Araber und Perser, Chaldäer und
Griechen—hier läßt sich ein Berg
Pflaumfedergelehrsamkeit zusammenblasen: »wie unwissend alle
über den philosophischen Ursprung der Dinge! Zerduscht und
Hermes, Orpheus und Pythagoras, Plato und summus Aristoteles, Zeno
und Thales—wie elend sie erbauet«—aber Wir!
Wir![265]

Besonders ist es die kleine Schrift: »Auch eine
Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit,« die
das Thema, wie wirs denn so herrlich weit gebracht, in
mannigfachster Weise anschlägt[266]. Eine Stelle sei
hervorgehoben, weil sie auch sonst an Faust anklingt: Warum endlich
trägt man den Roman einseitiger Hohnlüge denn in alle
Jahrhunderte, verspottet und verunziert, damit die Sitten aller
Völker und Zeitläufte, daß ein gesunder,
bescheidener, uneingenommener Mensch ja fast in allen sogenannt
pragmatischen Geschichten aller Welt nichts endlich mehr als den
ekelhaften Wust des Preisideals seiner Zeit zu lesen bekommt? Der
ganze Erdboden wird Misthaufe, auf dem wir Körner suchen und
krähen! Philosophie des Jahrhunderts[267].

Goethischer Geist hat sich also in diesem zweiten Teile der
Wagnerscene mit dem verwandten Herderischen zu einer scharfen
Kritik des kleinlichen, dabei sich überhebenden Geistes der
Wissenschaft am Ende des 18. Jahrhunderts verbunden. Angeregt in
dieser Weise Stellung zu nehmen im Widerspruch mit einer Epoche, in
der common-sense und verwässerte französische
Aufklärung sich ungebührlich breit machten, ward der
junge Goethe zuerst durch die Bekanntschaft mit Herder in
Straßburg, vor allem aber durch seine thätige Teilnahme
an dem frischen, fröhlichen Feldzuge der Frankf. Gel. Anzeigen
vom Jahre 1772. Auf diesem Boden erwuchsen die satirischen
Ausfälle der Jahre 1773 und 1774, alle, wie er selbst
zugesteht, aus der durch Herders scharfen Humor veranlaßten
Unart entsprungen;[268] in ihre Reihe gehören
auch die satirischen Scenen im Faust.

Wagner versucht nun, wie am Schluß des ersten Teils der
Scene, noch einen Einwand zu machen. Wagt er es auch nicht etwas
auf Fausts Skepticismus über menschliche
Erkenntnisfähigkeit auf dem Gebiet der Geschichte zu erwidern,
so lenkt er doch seinen Blick auf ein anderes, auf die Kenntnis der
Welt und des inneren Menschen; »Kenntnis des menschlichen
Herzens, wie man es damals nannte[269].« Auch danach
verlangte ja das Jahrhundert. Statt des Wissens suchte man nach
Erfahrung. Aus Dichtung und Wahrheit ist bekannt, wie der junge
Goethe ebenfalls danach Verlangen trug und wie er von Behrisch
beschieden ward[270]. Das eigentliche Studium
des Menschen sei der Mensch selbst, hieß es; Pope schreibt
seinen Versuch vom Menschen; andre folgten, wie Hartley,
Hemsterhuis. Es schob sich damit ein Keil hinein in die trockene
Schulweisheit der Zeit. Der trockene Schwärmer Wagner macht
also auch diese Mode mit. Die am Anfang des neunten Buches von
Dichtung und Wahrheit angeführte Stelle der Allgem. deutschen
Bibliothek[271] zeigt uns diese
Gegensätze. »Die Philosophie«, fügt Goethe
dort hinzu, »mit ihren abstrusen Forderungen war beseitigt,
die alten Sprachen, deren Erlangung mit so viel Mühseligkeit
verknüpft ist, sah man in den Hintergrund gerückt, die
Compendien, über deren Zulänglichkeit uns Hamlet schon
ein bedenkliches Wort ins Ohr geraunt hatte, wurden immer
verdächtiger, man wies uns auf die Betrachtung eines bewegten
Lebens hin, das wir so gerne führten, und auf die Kenntnis der
Leidenschaften, die wir in unserem Busen teils empfanden, teils
ahneten, und die, wenn man sie sonst gescholten hatte, uns nunmehr
als etwas Wichtiges und Würdiges vorkommen mußten, weil
sie der Hauptgegenstand unserer Studien sein sollten, und die
Kenntnis derselben als das vorzüglichste Bildungsmittel
unserer Geisteskräfte angerühmt ward. Überdies war
eine solche Denkweise meiner eigenen Überzeugung, ja meinem
poetischen Thun und Treiben ganz angemessen«[272]. So scheint es auch Goethe
zu sein, der ein Werk, das sich mit diesen Fragen
beschäftigte, in den Frankf. Gel. Anzeigen beurteilte[273].

Allein Wagner wird auch von der Pforte dieser Erkenntnis
zurückgewiesen; ist sie auch nicht unmöglich, so ist doch
die wahre Erkenntnis auf wenige beschränkt; für sie
bringt sie aber nur, falls sie ausgesprochen wird und nicht im
Innern bewahrt bleibt, schwere Gefahr. Denn trotz aller
gerühmten Toleranz, für die der junge Goethe selbst in
seinem Schreiben des Pastors eingetreten war, wo er gefordert
hatte, sie dürfe nicht aus Gleichgültigkeit entspringen,
sondern müsse auch aus dem Herzen kommen, war es auch im 18.
Jahrhundert noch gefährlich dem Pöbel sein Gefühl
und Schauen zu offenbaren. Der Verfasser der oben erwähnten
Schrift z. B. befürchtet üble Folgen für sein Buch
aus dem Verfolgungsgeist dieser Zeiten. Der Rezensent fügt
hinzu: »Wir können ihm dafür nicht bürgen, ob
es gleich sehr unrecht wäre, eine Untersuchung, die den
Menschen nur auf einer Seite betrachtet, zu verdammen, die
Betrachtung der anderen Seite kann alles wieder gut machen. Doch
wenn man verdammen will, wer denkt daran!«[274] In seinem Traktat
über die Toleranz aber schreibt der junge Goethe:
»Genung, die Wahrheit sei uns lieb, wo wir sie
finden.———Und wem darum zu thun ist, die Wahrheit
dieses Satzes noch bei seinem Leben zu erfahren, der wage, ein
Nachfolger Christi öffentlich zu sein, der wage sichs merken
zu lassen, daß ihm um seine Seligkeit zu thun ist! Er wird
einen Unnamen am Halse haben, ehe er sichs versieht, und eine
christliche Gemeine macht ein Kreuz vor ihm«[275].

Faust bricht die Unterredung, für die Wagner keine bessere
Bezeichnung als gelehrt weiß, ab; Wagner entfernt sich. Der
Gegensatz ihres Wesens tritt Faust noch einmal lebhaft vor die
Seele. Er selbst greift nach dem Höchsten; da es ihm nicht
wird, schwindet ihm alle Hoffnung—und Wagner verliert sie
nie, der bei seinem Streben am Kleinlichsten haften bleibt und mit
dem Niedrigsten sich begnügt. Der kranke Adler, dessen
Schwingen gelähmt sind, und die selbstgenügsame
Taube![276]

Mit wenigen, aber kräftigen Strichen hat der Dichter das
Bild des kleinen Gelehrten hingeworfen, dem gegenüber das
Fausts um so heller strahlt. Er scheint uns der Typus des kleinen
Gelehrten überhaupt zu sein, obwohl er ganz mit den Farben des
18., keines Falls des 16. Jahrhunderts gemalt ist. Einzelne
Züge boten sich Goethe allenthalben da, selbst bei den
Angesehensten der Zeit. Er vereinigte sie zu einem Bilde. So
entstand Wagner, der trockene Schwärmer, der sich ohne
Begeisterung für alles, was in der Wissenschaft Mode geworden
ist, begeistert[277], »ein Typus von der
Fruchtteuerung und dem Kleingeist des Jahrhunderts[278]«, einer von denen,
»quibus peiore ex luto finxit praecordia Titan[279],« einer jener
unselbständigen, dabei eingebildeten Köpfe, die
überall stoppelnd und Nachlese haltend, ihr Unwesen trieben,
vom Schlage jenes Gießer Professors Chr. H. Schmid, den einst
Herder in einer Rezension zusammengehauen[280], den Goethe bei seinem
Besuche in Gießen so ergötzlich verspottet[281] und auch im Jahrmarktsfest
mitgenommen hatte[282]. Doch fehlen bei Goethe
alle individuellen Beziehungen; er hat ein allgemeines Zeitbild
geschaffen, während Maler Müller in dem Zerrbild des
Magister Knellius mehr einzelne, allerdings niedrigste und
gemeinste Züge verwendet und vielleicht in der That auch dabei
an Schmid gedacht hat[283]. Goethes Freunde aber, die
den Faust schon in Frankfurt kennen gelernt hatten, haben wohl,
besonders da Goethe über die Freuden des jungen Werthers sehr
ungehalten war, bei Wagner auch an Nicolai gedacht.





Entstehungszeit der Wagnerscene.

Die Frage nach der Entstehung dieser Scene ist im allgemeinen
schon durch die vorhergegangene Erörterung beantwortet. Es
kann danach kein Zweifel sein, daß die in dem Kampfesjahre
von 1772 gewonnene lebendige Erfahrung die Farbe zu dem Bilde
geliefert hat, was der Dichter, auch hier noch streitend, von der
Gelehrsamkeit der Zeit entworfen hat[284]. Damit ist diese Scene in
eine Reihe gestellt mit den ausgeführten Satiren, die meist in
der Nachwirkung des Kampfes von 1772 noch aus jener Streitlaune
heraus und unter dem Einfluß Herderischen Humors entstanden
sind. Wir sind demnach von selbst auf die Jahre 1773 und 1774
hingewiesen. Es fragt sich also, ob in der Scene bestimmte
Beziehungen enthalten seien, die den Ausschlag für das eine
oder das andere Jahr geben könnten. Im großen und ganzen
konnte der Ideenkreis, in dem die Scene sich bewegt, als schon in
den Rezensionen der Frankf. Gel. Anzeigen vorhanden nachgewiesen
werden. Im ersten Teile der Scene ergaben sich Beziehungen und
Anklänge zu dem 1775 entstandenen Anhang zu Mercier[285]. Allein was Goethe damals
niederschrieb, konnte er sich recht wohl schon viel früher in
seinem Geiste als bestimmte Ansicht gebildet haben, um so mehr als
offenbar Herders persönliche Anregung beim Straßburger
Aufenthalte dazu bei mitgewirkt hatte. Im übrigen fanden sich
Beziehungen mit Schriften Herders, die erst im Jahre 1774
erschienen, so den Provinzialblättern und Auch eine
Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit; aber bei
diesen Parallelen ist von vorn herein Vorsicht geboten[286]. Es ist ja derselbe Geist,
der hier kämpft, in Herder wie in dem jungen Goethe. Dieser
Geist äußert sich leicht in gleichen Wendungen und
Bildern. Dazu kommt noch, daß sich die neue Richtung auch
ihre Sprache geschaffen hatte; es hatte sich mit der Zeit ein
fester Bestand von Worten und Wendungen gebildet, die sich mit
geringen Veränderungen immer wieder benutzen ließen. So
entstand leicht eine gewisse Gleichmäßigkeit im Ausdruck
und im Gebrauch von Lieblingsworten und Bildern, die dazu nicht
bloß von schriftlicher, sondern auch mündlicher
Überlieferung herrühren konnten. Suphan[287] hatte auf die
Ähnlichkeit des merkwürdigen Ausdrucks: Schnitzel
kräuseln in V. 202 = 555 mit dem von Herder in den
Provinzialblättern[288] gebrauchten:
gekräuseltem Schnitzwerke hingewiesen. Ein ähnliches Bild
findet sich jedoch schon früher bei Herder; es ist bereits auf
die Stelle hingewiesen worden, wo er Schlözers Leitfaden ein
schönes Krausgewinde aus mancherlei neuen Schriften
aufgewunden nennt. Hier sind es also Fäden, die aus einem
andren Gewebe aufgezogen und gekräuselt sind; auch jenes Bild
vom krausen Labyrinth ist aus ähnlicher Vorstellung
hervorgegangen. Ferner meint auch Herder mit seinem Schnitzwerk
wohl etwas anderes als Goethe mit seinen Schnitzeln. Schnitzwerk
ist Schnitzerei; gekräuseltes Schnitzwerk also eine krause
Schnitzerei, die dem künstlerischen Geschmack als
unnatürlich, künstlich, überladen, verworren und
verwirrend erscheint. Herder denkt an die geschnitzte Handhabe
eines Gefäßes, die beim Gebrauch zerbricht, wie der
Bogen in Lessings Fabel[289]. Über sie
übersieht der des Einfachen und Natürlichen
entwöhnte Blick die andere Handhabe, die
»einfältig, stark, unzerbrechlich, wahre Handhabe«
ist. Schnitzel dagegen sind Abfälle, das, was beim Schneiden
oder Schnitzeln als unbrauchbar weggeworfen wird; sie sind wertlos
wie die dürren Blätter des Baumes, unlebendig[290]. Solche Abfälle
werden aber gerade von jenen Nachlesern zusammengesucht. Es ist
dasselbe kümmerliche Interesse, wie es nachher am Historiker
verspottet wird, überall den Schutt und das Gerümpel zu
sammeln. Das Zeitwort schnitzeln gebraucht Herder sonst für
eine kleinliche, geistlose und künstliche Beschäftigung.
So schreibt er in den Fragmenten: Die lateinische Litteratur
erstickte den Geist und schnitzelte den Geschmack an Spekulationen
und Unsinn—[291]. Am Spane schnitzeln
gebraucht er in der Bedeutung von kleinlichen Herumtadeln und
-bessern in Zusammenhang mit am Farbenklümpchen
klauben[292].
Das Substantivum Schnitzel gebraucht dagegen Goethe sonst oft;
ebenso Merck. An ihn schreibt er über Lenz: »Er hat
Sublimiora gefertigt; kleine Schnitzel, die Du auch haben
sollst«[293]. (Man beachte den
Gegensatz zwischen Sublimiora und Schnitzel!); ein andermal:
»so schnitzelweis genießt kein Mensch
was«[294]. Wieland an Merck am
Allerheiligentag 1779:[295] Rezensionsschnitzel;
dafür auch Schnitzen; einmal: Die neuerlich übersandten
Schnitzen, wie du es nennst[296], (also als ein Merckischer
Ausdruck!) Der Ausdruck »Kräuseln« findet sich
beim jungen Goethe öfters, in gebundener Rede immer im Reim
auf »säuseln«; so schon in der Laune des
Verliebten: »indem er sich mit dir im Reihen
kräuselt,«[297] also hier gleich sich
kunstvoll drehen. Dann im Faust außer an unserer Stelle noch
V. 558 = 2706. Den Sand—kräuseln = im Sand
künstliche Figuren hervorbringen; am 26. Dezember 1774
schreibt er an Schlosser: »Denn der Wirbel kräuselt mir
schon bei frühem Morgen das Köpfchen;«[298] in Cäsars
Charakteristik bei Lavater spricht er von dessen gekräuselter,
unbestimmter und fatal zurückgehender Stirne[299]. Bekannt ist endlich die
Stelle in Claudine von Villa Bella: »Das ist doch einmal ein
gescheuter Einfall von ihnen; etwas unglaubliches, daß sie
wieder zur Natur kehren; denn sonst pflegen sie immer das
Gekämmte zu frisieren; das Frisierte zu kräuseln; und das
Gekräuselte am Ende zu verwirren, und bilden sich
Wunderstreiche darauf ein«[300]. Also auch hier: im
Gegensatz zur Natur etwas Künstliches noch mehr
verkünsteln. Das Eigenschaftswort kraus gebraucht der junge
Goethe ebenfalls häufiger; so in seiner Rezension über
Sandrart, wo er vom üppigen Auswuchs krauser Diction
spricht;[301] im Faust V. 329 (in der
alten Fassung der Schülerscene): Aber sieht drin so bunt und
kraus———das Compositum krausborstig in der
Baukunst: und so graute mirs—vom Anblick eines
mißgeformten kr. Ungeheuers;[302] vorher ist die Rede von
dem gedrechselten Puppen- und Bilderwerk, von abenteuerlichen
Schnörkeln und erdrückenden Zierart, was er dann alles in
jenen Worten zusammenfaßt. Kräuseln bedeutet also etwas
schnörkelhaft, künstlich aufputzen und verzieren; es ist
dem Klaren, Einfachen entgegengesetzt, wie etwa die Kunst der
Gothik oder des Rokkoko der stillen Einfalt des Altertums.
»Und es ist doch nichts wahr als was einfältig
ist;« schreibt Goethe schon am 13. Februar 1769 an Fr.
Oeser[303]. Bei der Wendung Schnitzel
kräuseln haben wir also die Vorstellung, die den ganzen ersten
Teil der Scene durchzieht, daß etwas Inhaltleeres
äußerlich künstlich aufgeputzt werde, um damit die
Augen der Menschen zu bestechen[304]. Das Goethische Bild ist
also denn doch von dem Herders verschieden; die Ähnlichkeit
kommt nur daher, daß es aus dem gleichen Gedankenkreise
hervorgegangen ist, der sich bei seinem geistigen
Zusammengehören auch ähnlicher Wendungen und Bilder
bediente. So findet sich z.B. in dem Entwurfe zu den
Provinzialblättern, den Goethe gewiß nicht gelesen hat,
eine Stelle, die an V. 175 ff. = 528 ff. deutlich anklingt:
»Akteurs sollen Prediger und können nie sein; oder sie
sind das schlechteste, lächerlichste Ding unter der Sonne, und
unter keiner Sonne, wenn in die Kirche und auf das Theater keine
Sonne scheint. Theaterillusion ist so etwas ganz anderes—doch
was gehört das hierher, für den der die Sache etwas
näher erwogen?«[305] Solche grundsätzliche
Anschauungen hatte aber Goethe von Herder oft genug ausgesprochen
und auch durch die That bestätigt gehört[306].

Auch Beziehungen zu der kleinen, mit den Provinzialblättern
gleichzeitig erschienenen, Schrift: Auch eine Philosophie u.s.w.
sind nicht so überzeugend, daß sie viel beweisen
könnten. Der Geist, der in ihr weht, ist auch schon in
früheren Schriften Herders zu erkennen und war auch wohl im
mündlichen Austausch der Gedanken zum Ausdruck gekommen.
Suphan[307] hat aus der erwähnten
Schrift zu V. 222 f. = 575 f. die Stelle angezogen:
»Philosoph, wilt Du den Stand deines Jahrhunderts ehren und
nützen: das Buch der Vorgeschichte liegt vor Dir! Mit sieben
Siegeln verschlossen, ein Buch voll Weissagung«. Aber
ähnliches hatte Goethe selbst schon von der Geschichte der
Vergangenheit gesagt;[308] und vor beiden ihr
gemeinsamer Prophet Hamann in den Sokratischen
Denkwürdigkeiten: »Doch vielleicht ist die ganze
Historie mehr Mythologie als es dieser Philosoph meint, und gleich
der Natur ein versiegelt Buch, ein verdecktes Zeugnis. ein
Rätsel, das sich nicht auflösen läßt, ohne mit
einem anderem Kalbe als unserer Vernunft zu pflügen[309].« Aus allen spricht
der gleiche Geist der neuen Gefühlsrichtung, der sich gegen
die herrschende rationalistische erhebt. Ebenso wenig darf auch aus
der von uns angezogenen Stelle[310] ein Schluß auf die
Abfassungszeit der Scene gezogen werden. Es sind
Äußerungen gleichgestimmter Geister, die gegen dieselben
Verkehrtheiten der Zeit ankämpfen[311].

Ein sicherer Anhalt zur genaueren Zeitbestimmung läßt
sich also aus derlei Anklängen nicht gewinnen. Die Frage steht
demnach noch offen, ob die Scene 1773 oder 1774 gedichtet sei. Sie
erscheint nun in einem gewissen Zusammenhange mit der ersten
Hauptmasse; sie ist mit ihr durch ein Übergangsmotiv
verbunden, das der junge Goethe auch sonst benutzt hat. Darf man
also vielleicht daraus schließen, daß sie nach und im
Zusammenhang mit der ersten Hauptmasse entstanden sei? Ist dies
nicht das Natürlichste? Nötig ist jedoch diese Annahme
von vornherein nicht. Denn da der Stoff der Dichtung seit Jahren in
dem Dichter schon lebendig war und sich mehr und mehr ausbildete,
konnte ja nach einem äußerm Anstoß und je nach der
Stimmung des Dichters sich bald diese, bald jene Scene aus dem in
seinem Geiste bestehenden Zusammenhange loslösen und
ausgestalten; ja es konnte sich sogar, wie es bei Werthers Leiden
eintrat, ein besonderes kleines Werk abzweigen, an das er
zunächst noch gar nicht gedacht hatte, worauf er mit um so
größerer Klarheit und Bestimmtheit zu seinem Hauptwerk
zurückkehrte. Wie er es später that, konnte er auch
damals die Absicht sachte neben sich hergehen lassen und die gerade
interessantesten Stellen ausarbeiten[312]. Daher kommt auch, wie bei
dem Volksliede das Sprunghafte in der Komposition. Dem Dichter war
sein Stoff so lebendig, daß er manche Mittelglieder in der
Ausführung von selbst überging. Deshalb konnte er recht
wohl auch die Wagnerscene ausführen, von Anfang an in der
Absicht, die erste Hauptmasse damit abzubrechen und sie unmittelbar
daran anzuschließen. So hat er ja auch die Schülerscene
außer allem Zusammenhang gedichtet. Der erste Monolog und die
Erdgeistscene schwebten ihm dann dabei bereits im allgemeinen vor
der Seele. In der unbezweifelt Goethischen Beurteilung von Lavaters
Aussichten in die Ewigkeit finden wir schon eine Stelle, die sich
in manchem mit dem Grundgedanken des ersten Monologs vergleichen
läßt: »Wie deutlich sieht man
nicht———eine Seele, die von Spekulation über
Keim und Organisation ermüdet, sich mit der Hoffnung letzt,
die Abgründe des Keims dereinst zu durchschauen, die
Geheimnisse der Organisation zu erkennen, und vielleicht einmal da
als Meister, Hand mit anzulegen, wovon ihr jetzt die ersten
Erkenntnislinien nur schwebend vordämmern; eine Seele, die in
dem großen Traum von Weltall, Sonnendonnern und
Planetenrollen, sich über das Irdische hinauf entzückt,
Erden mit dem Fuß auf die Seite stößt, tausend
Welten mit einem Finger leitet und dann wieder in den Leib
versetzt, für die mikromegischen Gesichte, Analogie in unseren
Kräften, Beweisstellen in der Bibel aufklaubt«[313]. Man sieht, wie das in dem
Dichter bereits vorhandene Bild von Faust zur Charakteristik
Lavaters mit beigetragen hat.

Kann er nicht also von Anfang an beabsichtigt haben, mit der
Wagnerscene ein Gegenstück zu der Erdgeistscene zu schaffen,
um den niedergedrückten Faust vor unseren Augen wieder zu
erheben? Kann er nicht etwa dann sie schon in jener satirisch
gestimmten Zeit des Jahres 1773 nicht lange nach den kecken
Vorstößen der Fr. Gel. Anzeigen, mit denen sie in so
engem Zusammenhang steht, ausgeführt haben? Man sieht also aus
diesen Erwägungen, daß eine ganz bestimmte
Entstehungszeit, wie es bei der ersten Hauptmasse möglich
war,[314] aus der Scene selbst nicht
zu ermitteln ist. Sie kann vor wie nach jener gedichtet sein; sie
kann eben so wohl im Jahre 1773 wie 1774 gedichtet sein.

Auch die Sprache bietet nicht viel Besonderes: V. 201 = 554.
»Und all die Reden,« wofür die späteren
Fassungen: »Ja, eure Reden« bieten. Zu der wenig
glücklichen Ausdrucksweise und Versform in V. 179. 180 = 532.
533 vergleiche man aus der ersten Hauptmasse V. 144 = 496.





2. Die Schülerscene.

(V. 249-444 = 1868-2050.)

Die Schülerscene ist zunächst darum von Bedeutung,
weil hier Mephistopheles zum ersten Mal auftritt. Mit der
Wagnerscene, die ihr im ältesten Faust unmittelbar vorhergeht,
steht sie in keiner Verbindung; sie ist vielmehr der beste Beweis,
wie der Dichter auch außerhalb des Zusammenhangs das
ausführte, wozu ihm das Leben den nötigen Stoff und die
Anregung gegeben hatte. Die große Lücke zwischen den
beiden Scenen blieb lange unausgefüllt. Das Fragment von 1790
gab nur das Endstück der Vertragsscene und den sich
anschließenden kurzen Monolog des Teufels zu[315]. Die wesentliche Arbeit
bei der Vollendung des ersten Teils bestand eben in der
Ausfüllung der Lücke, vor der einst der junge Goethe Halt
gemacht hatte, weil es ihm damals wie auch noch später an
erlebtem Stoffe und der Stimmung mangelte. Daß jedoch
trotzdem zwischen der Wagner- und der Schülerscene ein innerer
Zusammenhang besteht, der es begreiflich macht, weshalb der Dichter
gerade diese Scene ausgeführt hat, ist bereits angedeutet
worden und wird aus dem folgendem noch klarer werden.

Mephistopheles erscheint hier in der Maske des Professors; er
ist im Schlafrock und hat eine große Perrücke auf. Der
Dichter denkt also dabei wieder an den Professor des 18., nicht des
16. Jahrhunderts. Ein Student tritt auf, nicht ein Schüler;
diese mehr dem Mittelalter angemessene Bezeichnung weist erst das
Fragment auf, wie es auch die Maske des Teufels jener Zeit
entsprechend geändert hat. Überhaupt hat von allen Scenen
diese die durchgreifendsten Änderungen erfahren und ist darum
im ältesten Faust die am meisten von der späteren Fassung
verschiedene Scene. Sie besteht hier aus zwei deutlich geschiedenen
Teilen; zuerst werden nach der Einleitung, die auch später nur
unwesentlich abgeändert worden ist, äußerliche
studentische Angelegenheiten, wie Wohnung und Tisch, verhandelt,
dann erst geht Mephistopheles auf das Studium selbst ein. Die
Überschau über die vier Fakultäten fehlt; denn der
Student hat sich von vornherein für die Medizin entschieden.
Mephistopheles weist ihn aber ebenfalls auf Logik und Metaphysik
hin und äußert sich danach, den Professorton aufgebend,
in der bekannten Weise über die Medizin. Den ersten dieser
beiden Teile hat Goethe begreiflicher Weise später gestrichen,
dagegen den zweiten mit der angegebenen Erweiterung verwertet.

Die Einleitung[316] ist, wie gesagt, im
großen Ganzen unverändert geblieben. Der Student tritt
auf, um den berühmten Professor kennen zu lernen und seinen
Rat zu erbitten. Es gefällt dem Neuangekommenen gar nicht und
er möchte schon wieder fort. Sein Grund dafür
ist,—dies ist die erste Abweichung von der späteren
Fassung—daß es ihm in der heißhungrigen Luft des
Ortes nicht behagt, der den Studenten als seine Beute betrachtet.
Damit ist der Übergang zu dem der ältesten Fassung
eigentümlichen ersten Teile gegeben. Der Professor aber, dem
des Studenten Bedenklichkeit wenig gefallen will, entschuldigt in
lässiger Weise das, woran jener Anstoß genommen, und
dann beginnt er, nicht etwa vom Gang und von der Einrichtung des
Studiums, sondern—vom Logis als einer Hauptsache zu sprechen.
Allein dem Studenten liegen ganz andre Dinge am Herzen: er
möchte gern alles Gute zusammen haben, das Böse sich vom
Leibe halten, Freiheit und auch Zeitvertreib und endlich auch dabei
studieren. Mit beweglichen Worten bittet er ihn schließlich,
ihm bei der Sorge um das Heil seiner Seele zu helfen. Das ist nun
nichts für den Teufel. In komischer Verlegenheit kratzt er
sich und bringt ohne weiteres das Gespräch wieder auf das
Logis. Er verweist ihm das Wirtshausleben, gibt ihm einige Winke
für sein Verhalten gegen die Professoren und schließt
mit der Empfehlung einer Wohnung. Dem Studenten ists bei dem Gerede
immer unbehaglicher geworden; als nun der Professor aber auch von
dem studentischen Tisch beginnen will, unterbricht er ihn und
deutet auf das hin, was ihm die Hauptsache ist, des »Geists
Erweiterung!« Mephistopheles weist ihn spottend ab; der
Student kennt noch nicht den Geist der Akademien, wenn er erwartet,
er könne auf ihnen seinen Geist erweitern. Ohne Umstände
springt darum der Professor zu dem neu angeschlagenen wichtigen
Thema über und läßt sich nun nicht mehr in der
Schilderung des studentischen Tisches stören, wobei denn auch
sonst noch mancher gute Rat abfällt. Danach kommt erst wieder
der andre mit dem, was ihn bewegt, zum Wort. Es erfolgt statt einer
Antwort die Frage nach der Fakultät. Von hier an geht endlich
Mephistopheles auf das Studium selbst ein. (Zweiter Teil der
Scene.)

Was will nun der Dichter mit der niedrig derben Komik des ersten
Teils? Klar ist es, daß der Teufel in der Maske des
Professors den Professor verspotten will; es ist auch
verständlich, daß er aus diesem Grunde mehr sagen
muß als der Professor selbst gesagt hätte. Seine Denkart
sollte vollständig dargestellt werden und dazu hätte das
nicht genügt, was er sich sonst selbst auszusprechen erlaubte.
Daraus erklären sich die anscheinenden Übertreibungen in
den Versen 285 ff. und 324; ebenso wenig darf es befremden,
daß Mephistopheles manchmal aus seiner Rolle fällt, so
z.B. wenn er V. 309. 310 allzu offenherzig über den Geist der
Akademien spricht.

Nach alledem ist offenbar schon in dem ersten Teil der Scene
eine Satire auf das Professorentum beabsichtigt. Auch hier spricht
Mephistopheles im Professorton[317]. Wir müssen daraus
unbedingt den Schluß ziehen, daß es in der That
Professoren gegeben habe, die in solch gemein-frivoler Weise zu
ihren Studenten sprachen und Logis und Mittagstisch für
wichtiger hielten als das Studium. Daß eine Satire in diesem
Sinne beabsichtigt ist, zeigt uns deutlich des Studenten Benehmen.
Er will etwas ganz anderes hören als Belehrungen über
jene Dinge, auf die der Professor ein solches Gewicht legt. So geht
er V. 268 überhaupt nicht auf die Frage nach dem Logis ein,
sondern bringt vor, was ihm am Herzen liegt, seine sittliche und
geistige Ausbildung. Allein mit Gewalt kommt der Professor, ohne
auch nur im geringsten jenes bewegliche Bitten zu beachten, auf
sein Thema zurück. Der Student unterdrückt auch sein
Unbehagen über das, was er wider Willen anhören
muß, nicht (vergl. V. 291 u. 303 f.). Als nun aber der
Professor zu einem ähnlichen Thema, zur Bestellung des
Mittagtisches übergehen will, wird er abermals von ihm an das
Wichtigere, des Geists Erweiterung, gemahnt. Allein er
läßt sich nicht beirren und führt auch dieses
Hauptstück in derselben Weise zu Ende. Jedoch ist es hier
Mephistopheles, der mit feinerem, überlegenem Spotte
den immer dringender werdenden Neuling abwehrt. Zum dritten Male
endlich erinnert ihn der Schüler darauf an das, was ihm
Herzensbedürfnis ist, eine Anleitung zu erhalten auf den
verworrenen Pfaden der Wissenschaft. Jetzt erst stellt der
Professor, indem er sich bezeichnender Weise das Ansehen gibt als
habe er sich über das Wesentliche nun ausgesprochen und halte
die Unterhaltung für beendet[318], die Frage nach der
Fakultät.

Eine satirische Absicht ist also jedenfalls vorhanden. Der
Dichter trägt nicht etwa aus jugendlich naiver Freude an
solchen Scherzen diese Derbheiten vor, sondern verbindet damit
einen bestimmten Zweck. E. Schmidt nimmt daher einen verkehrten
Standpunkt ein, wenn er sich abfällig über diesen Teil
äußert, von unreifem Geplauder spricht und anzudeuten
scheint, daß es für die Leipziger Zeit des Dichters
gerade gut genug sei[319]. Allein wie er sich selbst
dazu verhält, hat der junge Goethe im Bilde des Studenten,
der, wie wir sehen werden, keineswegs der Leipziger Fuchs[320] ist, klar genug
angedeutet. Des Dichters Spott muß sich gegen damals im
Professorentum vorhandene Auswüchse richten, die ihm bekannt
waren, und er wurde auch jedenfalls sofort von dem kleinen Kreise,
für den seine Satiren vor allem gedichtet waren, verstanden
und auf bestimmte Verhältnisse und Personen bezogen. Wir
können heute nur noch vermuten, wen er etwa gemeint habe. Denn
daß er hier eine Satire ohne bestimmte Spitze geschrieben
habe, ist bei einem Dichter, der stets aus dem vollen Leben
geschöpft und für das Leben gedichtet hat, nicht
anzunehmen. Wenn auch die persönlichen Beziehungen in den
satirischen Dichtungen des jungen Goethe noch so versteckt oder ins
allgemeine gezogen sind, vorhanden sind sie. Es muß daher
unsere Aufgabe sein, Umschau zu halten im akademischen Leben des
18. Jahrhunderts und zu prüfen, ob sich damals im
Professorentum wirklich Auswüchse der Art bemerkbar machten,
wie sie hier der Witz des Dichters vorauszusetzen scheint. Gab es
in der That Professoren, die sich nicht scheuten, im Verkehr mit
ihren Schülern den rohesten und seicht-frivolsten Studententon
anzuschlagen, die es nicht verschmähten, sich mit den
ungebildetesten unter ihnen auf eine gleichniedrige Stufe zu
stellen und ihren kümmerlichsten Interessen durch die
platteste Unterhaltung entgegenzukommen?

Nun wissen wir allerdings, daß etwa seit der zweiten
Hälfte des vorigen Jahrhunderts auch im akademischen Leben die
alle freien Regungen hemmende Strenge und Pedanterie eine
Gegenbewegung hervorrief, die zum Teil um so zügelloser
auftrat, je enger grade hier die Schranken gezogen waren. Also auch
hier Sturm und Drang; auch hier und fast ausschließlich die
Erscheinung, daß sich innerlich haltlose,
äußerlich gewandte, mit einer gewissen Leichtigkeit der
Auffassung und Darstellung begabte Menschen den neuen Bestrebungen
zuwandten, die jedoch, nachdem sie kurze Zeit geglänzt hatten,
im Dunkel verschwanden, oft mit Schmach und Schande von ihrer
Höhe gestürzt wurden und frühe ein verfehltes Leben
beschlossen. Gerade das Gelehrtentum trug am meisten dazu bei, dem
Namen des Genies einen schlimmen Klang zu verleihen. Denn es trug,
wie Kawerau treffend bemerkt, das Fratzenhafte des Genietums an
sich, aber ohne die idealen Züge jener bewegten
Strebezeit[321].

Einer der Führer dieser Bewegung, der zugleich Schule zu
machen verstand, war Klotz, jener Hallische Professor, dessen Namen
durch Lessings und Herders Gegnerschaft bekannt geblieben ist. Mit
einer gewissen formalen Gewandtheit ausgerüstet, hatte er
zugleich eine gute Witterung für das Neue, das er sofort
mitzumachen begann. Er verspottet nicht nur die herrschende
Pedanterie in Wissenschaft und Leben, sondern redet auch zu einer
Zeit, wo abermals das klassische Altertum eine Auferstehung
feierte, ihm das Wort und vertritt dabei eine ästhetisierende
Auffassung, die jedoch nie in die Tiefe zu dringen vermag. Er
schreibt dazu—denn Satire ist diesen Neuerern allen mehr oder
weniger eigen—eine Reihe akademischer Satiren, wie Mores
Eruditorum, Genius Saeculi (1760), die im Tone der
Dunkelmännerbriefe gehalten sind, einer Form, die sich von
selbst darbot, da wieder um ähnliches gestritten ward wie zur
Zeit des Humanismus. In den Ridicula litteraria (1762) verspottet
er unter anderem ganz im Geschmack der neuen Richtung die
Metaphysik[322]. Klotz hängt also mit
ihr zusammen, weshalb es auch nicht wunderbar ist, daß
Lessing und Herder zunächst mit Anerkennung von ihm sprachen.
Aber lange konnten sie sich nicht täuschen; bald musste ihnen
die Hohlheit und Oberflächlichkeit des angeblichen
Mitstreiters klar werden. Klotz war auch einer jener trockenen
Schwärmer, die sich ohne inneres Feuer künstlich für
Ideen und Gegenstände begeisterten, die Mode geworden
waren[323]. Dazu kam noch, daß
er auch sittlich jedes festen Haltes entbehrte; er war der erste,
der die sittliche Zerfallenheit in die eigentliche Gelehrsamkeit
verpflanzte[324]. Darum war es auch eine
Handlung der Notwehr, solche gefährliche Freunde
öffentlich abzuschütteln, was denn auch Lessing Klotz
gegenüber mit der ganzen Wucht seiner Persönlichkeit
that. Denn es galt mehr als nur diesen Gegner niederzuschmettern.
Klotz starb früh. Hausen errichtete ihm durch seine Biographie
eine Schandsäule auf seinem Grabe. Goethe bezeigte sein
Interesse, das er an Klotz nahm, dadurch, daß er Hausens
Schrift in den Frankfurter Gelehrten Anzeigen besprach[325] und später im
Anschluß daran ebenda Jacobis ängstliche Protestationen
wegen seiner Beziehungen zu Klotz mit verdientem Hohne
zurückwies[326]. Zur Zeit seiner
Blüte hatte es Klotz trefflich verstanden, einen Kreis von
Anhängern zu sammeln und geistesverwandte Naturen an sich zu
ziehen, mit deren sittlicher Haltung es womöglich noch
schlimmer bestellt war als mit der ihres Beschützers; zu ihnen
gehören unter anderen Riedel und Bahrdt. Auch gegen Riedel,
der fast Lessing selbst bestochen hätte, gedachte Herder
aufzutreten; er schrieb über seine Theorie der schönen
Künste sein viertes Wäldchen, das er jedoch nicht
veröffentlichte[327]. Riedel ward 1768, als der
Kurfürst Emmerich Joseph die Universität Erfurt
neubegründete, dorthin berufen. Auch ihm fehlte nicht die
satirische Ader; eine seiner Satiren: Launen an meinen Satyr ist in
den F.G.A. besprochen, vielleicht von Goethe[328]. Riedel fand von allen
diesen Genies das traurigste Ende; er starb, nachdem er sich seine
Stellung in Wien verscherzt hatte, im Irrenhause[329].

Der berüchtigste dieser Schwarmgeister, der uns hier am
meisten interessiert, da er sich auch mit Goethe verschiedentlich
berührte, war K.Fr. Bahrdt. Auch er gehört zu den
falschen Propheten, die über Nacht wie Pilze
aufschießen, sobald sich eine neue Zeit angekündigt hat.
Sie haben anscheinend das gleiche Streben, mitzuarbeiten an der
Verwirklichung neuer und großer Ideen, die sie mit beredten
Worten zu verkünden wissen; allein die Mittel, die sie
anwenden, sind oft gewöhnlich, ja verwerflich und gemein. Der
junge Goethe erkannte mit klarem Auge das Wesen dieser
eigentümlichen Erscheinung; so kam ihm der Gedanke, sie im
Bilde des Mahomet darzustellen[330]. Allein der Plan wurde,
trotzdem die nähere Bekanntschaft mit Lavater und Basedow ihm
neuen Stoff geliefert hatte, nicht weiter ausgeführt; wohl
aber ein scherzhaftes Seitenstück dazu, der Satyros, in dem er
einen der tüchtigeren dieser Propheten, obwohl er in sein Bild
mit dem Rechte des Dichters noch anderer Züge aufgenommen hat,
verspottet[331]. Satyros; denn satyrgleich
folgten jene, viele das Evangelium der Natur mit Behagen
mißbrauchend, die eigene rohe Natur unverhüllt zu
zeigen, dem Dionysoszuge der neuen Kulturbewegung. Im Pater Brey
hatte der Dichter schon vorher einen der weniger bedeutenden dieser
Propheten abgethan.

Bahrdt war es nun, der den Genieton auch in die Theologie
trug[332]. In Leipzig konnte Goethe
schon von ihm hören; denn als er dort noch Student war, war
Bahrdt bereits Dozent. Als jener Leipzig verließ, mußte
es dieser verlassen, dort unhaltbar geworden durch Vorkommnisse,
die das Unsittliche seines Wesens aller Augen bloßgelegt
hatten. Bezeichnender Weise wurde danach sofort Klotzens Teilnahme
für den früheren Gegner wach, als habe der plötzlich
entdeckte sittliche Mangel ihm die Befähigung zur Aufnahme in
den Klotzischen Kreis verschafft[333] Bahrdt reiste nach Halle
und Klotz empfahl ihn für eine Professur an der
Universität Erfurt, wohin er auch berufen ward. Über den
Ton, der dort herrschte, gibt Bahrdt in seiner Lebensgeschichte zum
Teil Aufschluß. Riedel gab ihn an; Bahrdt ward bald sein
gelehriger Schüler, obwohl er sich zwar anfangs unfähig
fühlte, »diese Vollkommenheit der Genies-Sitten sogleich
zu erreichen«[334].

Riedel glich dem wildesten Jenaischen Studenten; der roheste
Burschenton war bei ihm üblich, in dem er die
größten Albernheiten und Possen trieb. Bahrdt gelang es
bald, ihm darin gleich zu kommen. Beide ließen sich in
Gesellschaft mit Studenten ein, in der Lustigkeit und
Spötterei der herrschende Ton waren[335]. Und nun das Tollste von
allem! Obwohl unverheiratet, begann Bahrdt Kostgänger zu
halten und selbst für den Tisch seiner Studenten zu sorgen.
Der Professor als Koch! der sich, wie er selbst rühmt,
besonders darauf verstand, den Speisen die letzte Würze zu
geben[336].

Dieser Mann, der zugleich seit jenem Skandal von der
Rechtgläubigkeit zur Aufklärung abgeschwenkt war, der
seine Redegewandheit auf das schändlichste mißbrauchte,
um seine Zuhörer über seine wahre Gesinnung zu
täuschen, wurde 1771 an die Universität Gießen
berufen und trat damit Goethes Gesichtskreis wieder näher. In
Darmstadt wurde er mit Merck bekannt, und pflegte auch, wie er
angibt, im Hause des Herrn von Hesse, des Schwagers von Herder zu
verkehren. Auch die Landgräfin Karoline schenkte ihm
Beachtung[337]. Als Merck 1772 Direktor
der Frankfurter Gelehrten Anzeigen geworden war, lud er durch einen
Brief vom 18. Januar auch Bahrdt zur Theilnahme ein;[338] es ist jedoch sehr wohl
möglich, daß er sich schon vorher unaufgefordert an das
neue Unternehmen herangedrängt hat. Die Rezension vom 17.
Januar[339] erinnert allerdings, wie
Scherer meint,[340] stark an die Art Bahrdts.
Man bemerke nur die Polemik gegen den Teufelsglauben (S. 32. Z. 17
ff.), das rationalistische Geschwätz auf S. 31. Z. 26 ff. und
die S. 33. Z. 28 f. ausgesprochene Ansicht, die den Verfasser der
Neuesten Offenbarungen im voraus verkündet. Bahrdt hat sich
noch weiter an diesem Jahrgang beteiligt, obgleich er dem
Herausgeber von Anfang an Ungelegenheiten bereitete[341]. Eine Rezension ist aber
gegen Bahrdt gerichtet; es ist die auf S. 319 ff., in der seine
1772 erschienene Schrift Eden besprochen wird[342]. Goethe hat sie
bekanntlich später als sein Eigentum erkannt und in die
Ausgabe seiner Werke aufgenommen. Es scheint auch an seiner
Urheberschaft nicht zu zweifeln zu sein[343]. Bemerkenswert ist, wie er
auch hier schon das falsche Prophetentum scharf kennzeichnet und
abweist: »Wenn diese Herren so viele oder so wenige
Philosophie haben, sich das Menschenlehren zu erlauben, so sollte
ihnen ihr Herz sagen, wie viel unzweideutiger Genius,
unzweideutiger Wandel, und nicht gemeine Talente zum Beruf des
neuen Propheten gehören[344].«

Im Jahre 1773 ist aber Bahrdt der Direktor der Zeitung und
rühmt sich noch später, daß er Deinets Zeitungsbude
fast ganz allein furniert habe[345]. In demselben Jahre machte
er auch den Versuch Hofprediger in Darmstadt zu werden. Aus Mosers
Gutachten über ihn sei hier einstweilen schon auf folgende
charakteristische Stelle aufmerksam gemacht: »Seine
Kanzelgaben sind ausnehmend und er besitzt eine hinreißende
Beredsamkeit; man darf aber ohne alle Medisance sagen, daß
ein vortrefflicher Komödiant an ihm verdorben
sei,«———.[346]

Der Versuch mißlang; ebenso der unmittelbar darauf
unternommene, Nachfolger des Seniors Plitt in Frankfurt zu werden,
obwohl sich Deinet sehr für ihn bemühte[347]. 1773 erschien ferner
seine Homiletik, aus der uns hier nur eine Stelle angeht, die
geeignet ist, das beste Schlaglicht auf die Oberflächlichkeit
und gemeine Gesinnungsart dieses Menschen zu werfen; sie lautet:
»Ich meinesteils halte so viel auf eine schöne
Deklamation und Aktion, daß ich längst gewünscht
habe, man möchte in jedem Lande ein paar gute Schauspieler
halten, welche die Kandidaten darin übten[348].« Wem fallen hier
nicht Wagners Worte ein:



Ich hab es öfter rühmen hören,

Ein Komödiant könnt einen Pfarrer lehren.





und Fausts treffende Entgegnung:



Ja wenn der Pfarrer ein Komödiant ist.

Wie das denn wohl zu Zeiten kommen mag.





Einen offenen Angriff auf Bahrdt machte der junge Dichter nach
dem Erscheinen der Neuesten Offenbarungen Gottes in Briefen und
Erzählungen (seit 1772) mit seinem kleinen Prolog, in dem er
ihn, wie es schon in jener Rezension geschehen war, wegen der
ungeschichtlichen, modernisierenden Auffassung (hier der
Evangelien) spottend zurecht wies[349], Auch im Jahrmarktsfest zu
Plundersweilen darf man wohl, wie Scherer vermutet hat, hinter dem
Hanswurst (Lichtputzer) Bahrdt suchen[350]. Auf einen gewissen
Zusammenhang zwischen ihm und Goethe deutet auch der Scherz, den
man sich mit Lavater erlaubte, ihm statt Goethes Bild das von
Bahrdt zu schicken[351]. Bekannt ist
schließlich aus Dichtung und Wahrheit sein Besuch bei Goethe,
bei dem er über den Prolog scherzte und ein freundliches
Verhältnis wünschte[352] (1775).

Nachdem nun Bahrdts Persönlichkeit, seine Bedeutung in
seiner Zeit geschildert, seine Berührung mit dem jungen Goethe
erörtert sind, dürfen wir wohl fragen: Ist nicht
vielleicht jenes satirische Zerrbild in der Schülerscene nach
Bahrdt gezeichnet? Ist es nicht am ehesten von ihm anzunehmen,
daß er, der Genosse Riedels, seinen Studenten gegenüber
solchen Ton angeschlagen[353] und er, der Erfurter
Küchenmeister, mit solcher Dringlichkeit über Logis und
Mittagstisch gesprochen habe? Wie er im Prolog sein
wissenschaftliches Treiben verspottete, so hätte der Dichter
hier seine fragwürdige Persönlichkeit zum Gegenstand
seiner Satire gemacht und damit auf eine der wundesten Stellen im
akademischen Leben der Zeit den Finger gelegt. Wir dürfen
darum schon hier im Zusammenhang darauf hinweisen, wie ganz und gar
die satirischen Scenen des ältesten Faust aus der eignen Zeit
des jungen Dichters geschöpft sind, wie uns durch sie eine
Reihe von Erscheinungen aus dem Leben des 18. Jahrhunderts wieder
lebendig werden und umgekehrt auch jene Zeit den besten Kommentar
zu ihnen liefern kann. Wagner, der trockene Schwärmer, eine
ganz neue Art der Schulgelehrsamkeit, und hier das liederliche
Genie, als passende Maske des Teufels![354]

Und nun noch eins! Es betrifft die eigentümliche Maske, in
der Mephistopheles auftritt, »im Schlafrock eine große
Perrücke auf«. Denn auch sie scheint ein
äußeres Kennzeichen Bahrdts gewesen zu sein. Im Prolog
zwar sitzt er ganz angezogen am Pult und schreibt;[355] aber da ist er auch zum
Ausgang bereit. Dagegen haben wir den Doktor Bahrdt in Schlafrock
und Perrücke in zwei Briefen Deinets. Am 20. Juli 1773 bittet
der letztere ihn um sein Portrait für Lavater, aber ohne
Perrücke; am 27. September 1773 berichtet Deinet von dem
Bilde, das damals in Arbeit war, und es stellt Bahrdt im Schlafrock
dar, allerdings, wie gewünscht, ohne die Perrücke[356]. Mit diesem Bilde, das am
15. Oktober in Deinets Händen war, wurde bekanntlich Lavater
mystifiziert, so wie ja auch in unserer Scene der Student vom
Teufel in der Maske des Professors zum besten gehalten wird. Wenn
daher Mephistopheles in Schlafrock und Perrücke auftrat, so
mochte schon von vornherein Goethes Frankfurter und
Darmstädter Kreis darauf gefaßt sein, auch in weitren
Eigenheiten jenes verspottet zu sehen und zu hören.

Diesem Zerrbilde des Professors gegenüber ist der Student
aufs liebevollste gezeichnet; daß der Dichter hierbei viel
von seinem eigenem Wesen und von seinen eigenen Erfahrungen
verwerthet hat, ist nicht zu bezweifeln. In ähnlicher Weise
kam auch Goethe nach Leipzig, wenn auch wohl nicht mit den hohen
Absichten, wie sie der Student in unserer Scene ausspricht;
umgekehrt war er auch nicht in einer so hilflosen Unklarheit
über sein Studium, sondern trat mit einem ganz bestimmten
Plane auf[357]. Schwere
Enttäuschungen blieben allerdings auch ihm nicht erspart.
Keinswegs erschien ihm jedoch der Professor in einer solchen
Karrikatur. Vielmehr erschien ihm, sich zu einer akademischen
Lehrstelle fähig zu machen, das Wünschenswerteste
für sich[358]. Er schreibt an seinen
Vater: »Noch eins! Sie können nicht glauben, was es eine
schöne Sache um einen Professor ist. Ich bin ganz
entzückt gewesen, da ich einige von diesen Leuten in ihrer
Herrlichkeit sah. Nil istis splendidius, gravius ac honoratius.
Oculorum animique aciem ita mihi perstrinxit, autoritas gloriaque
eorum, ut nullos praeter honores Professurae alios sitiam[359].« Selbst Gottsched,
den er in den Leipziger Briefen ob seiner Gestalt und seiner
Familienverhältnisse verhöhnt,[360] dessen Verdienste er aber
sonst anerkennt, bot ihm keine Veranlassung zu solchem Spott, wie
er aus dem ersten Teile der Schülerscene spricht.

Was der Student begehrt, entspricht auch nicht etwa
Wünschen und Hoffnungen, mit denen der junge Goethe nach
Leipzig kam; er will nicht bloß studieren, es handelt sich
für ihn besonders um das Heil seines inneren Menschen, und
zwar in ganz bestimmter Richtung: er möchte gern alles Gute
zusammen haben, sich dagegen das Böse vom Leibe halten. Damit
ist ein Grundzug im Wesen des jungen Goethe bezeichnet. Er hat ihn
selbst früh erkannt und an seiner Umbildung gearbeitet.
»Der Mensch«—schreibt er in der Rezension
über Sulzers schöne Künste—»durch alle
Zustände befestigt sich gegen die Natur, ihre tausendfache
Übel zu vermeiden, und nur das Maß von Gutem zu
genießen; bis es ihm endlich gelingt, die Circulation aller
seiner wahr- und gemachten Bedürfnisse in einen Palast
einzuschließen, so fern es möglich ist, alle zerstreute
Schönheit und Glückseligkeit in seine gläserne
Mauern zu bannen, wo er denn immer weicher und weicher wird, den
Freuden des Körpers Freuden der Seele substituiert, und seine
Kräfte von keiner Widerwärtigkeit zum Naturgebrauche
aufgespannt, in Tugend, Wohlthätigkeit, Empfindsamkeit
zerfließen[361].« Mit diesen Worten
ist das Charakteristische der empfindsamen Epoche vortrefflich
ausgedrückt. Denn sie war es, die da glaubte, der Mensch sei
nur da, um das Gute zu genießen, das Böse sich dagegen
vom Leibe zu halten, kurz sich schon auf Erden ein Elysium zu
gründen[362]. Diese Anschauung wird von
dem Dichter überwunden durch die andre, die sich in ihm in der
düsteren Leidenszeit nach dem Wetzlarer Aufenthalt mehr und
mehr befestigt hatte, der Mensch sei zu Genuß und Leiden,
Freud und Leid geschaffen, habe der Erde Glück und Weh zu
tragen[363]. »Genuß,
dieses unerklärbare Herumdrehen, Schweben,
Aufgelöstliegen in einer Empfindung, das ist, wie wir glauben,
der Zweck oder vielmehr der Endpunkt alles dessen, was in dem
Menschen ist[364].« Es ist offenbar
Goethe, der so spricht; aber am Ende des Jahres 1772 erklärte
er Genuß und Leiden für den Mittelpunkt des
Lebens[365]. Die Lebensanschauung
seiner empfindsamen Zeit, die er selbst schon hinter sich gelassen
hatte, hat also der Dichter dem Studenten gegeben. Außerdem
begehrt er Freiheit und Zeitvertreib; auch ein Wunsch, den ein
Wagner nicht gethan hätte. Er, der der Enge des Collegiums nun
glücklich entronnen ist, hat nicht Lust, sich körperlich
und geistig in neue Fesseln schlagen zu lassen. Sich die
nötige Heiterkeit und Geistesfreiheit für die Studien
durch freie Bewegung zu schaffen, dazu war auch einst der Student
Goethe in Straßburg von seinem Lehrer ermahnt worden[366]. Unser Student will
endlich auch tief studieren. Des Geists Erweiterung ist sein
Schlagwort. Eine Fakultät genügt ihm darum nicht; das
Höchste und Tiefste möchte er fassen, Himmel und Erde,
die ganze Natur! Eine stattliche Reihe von Forderungen; man
vernimmt den echten Sohn der fordernden Epoche[367]. Wer denkt nicht zugleich
an Faust? Sind sie nicht beide geistesverwandt? Stehen sie nicht zu
einander wie Jüngling und Mann?[368] Wer wird nicht durch die
Forderungen des einen an die des anderen erinnert? Was hier der in
Dumpfheit noch Befangene, naiv begehrlich, und doch bescheiden von
dem teuflischen Professor verlangt, das klingt ganz ähnlich
dem, was am Schluß der bereits im Fragment enthaltenen
Vertragsscene, wenn auch im andren Tone und dem Denken und
Fühlen des Mannes entsprechend umgebildet, vom Teufel Faust
selbst fordert. Die beiden Scenen: Der Teufel und der fordernde
Faust und der Teufel und der fordernde Schüler folgen als
passende Gegenstücke im Fragment wie in der Ausgabe von 1808
unmittelbar auf einander. Offenbar hat also der Dichter von Anfang
an das Bedürfnis gehabt, uns in dem Bilde des Studenten
zugleich ein Bild von Fausts eigener Jugend zu geben und es dem des
Mannes zur Seite zu stellen. Faust verlangt allerdings nicht nur
alles Gute, sondern, wie er schon vom Hauche des Erdgeistes
berührt, ausgerufen, der Menschheit Wohl und Weh auf seinen
Busen zu häufen. Aber die Universalität des Wollens ist
beiden noch gemeinsam. Was der Student mit der Naivität und
Unbeholfenheit seiner Jugend »das Gute so allzusamm«
nennt, das heißt ins Männliche Fausts
übertragen:



Und was der ganzen Menschheit zugeteilt ist,

Will ich in meinem innren Selbst genießen,





Wünscht der Student seinen Geist zu erweitern, von Himmel
und Erden und der ganzen Natur mit ihm, so viel er vermöchte,
zu fassen, so will Faust mit seinem Geist das Höchst' und
Tiefste greifen und sein eigen Selbst zu dem der Menschheit
erweitern.[369]

Wir kehren zur Schülerscene zurück. Für sein
Begehren hat der Student noch keine Befriedigung finden
können. Er ist schnell enttäuscht worden. Die Bahn der
Weisheit ist ihm eröffnet worden; aber wirres Gestrüpp
blickt ihm entgegen, und seitwärts, wo ihm die Ferne ein
schönes Thal mit frischen Quellen vorgespiegelt hatte, trockne
Wüste. Der Jüngling verzweifelt aber noch nicht und
wendet sich etwa vom Wissen überhaupt ab, sondern geht den
berühmten Professor an, ihm guten Rat zu geben[370]. Sein Geschick führt
ihn jetzt schon zum Teufel, ohne daß er ihn gerufen
hätte.

Nachdem jener eine Zeit lang sein possenhaftes Spiel mit ihm
getrieben, geht er endlich auf seine Fragen ein.

Ein zweiter Teil der Scene beginnt, der nicht mehr mit derber
Komik, sondern mit feiner Ironie den Spott gegen die Wissenschaft
und ihre Vertreter fortsetzt.

Der Student will Mediziner werden, ohne sich jedoch, wie wir
schon gesehen haben, damit auf ein Fachstudium beschränken zu
wollen. Wenn auch noch unklar, so schwebt ihm doch als
höchstes Ziel seines Studiums die Natur vor; noch klingt es,
wie Stammeln, da er seinen Wunsch bekennt[371]. Der junge Goethe war
einst ebenso zu einem Fachstudium bestimmt auf die Universität
gekommen; auch sein Sinn war von vornherein mehr auf anderes
gerichtet, allerdings noch nicht auf das Studium der Natur. Nachdem
er sich ihr in den Tagen seiner Krankheit in Frankfurt auf
mystisch-alchemistischem Wege zu nähern versucht hatte, trat
er ihr erst in Straßburg auf dem der Wissenschaft nahe. Er
wandte sich neben seinem Fachstudium der Medizin zu; »das
Medizinische reizte mich, weil es mir die Natur nach allen Seiten,
wo nicht aufschloß, doch gewahr werden ließ[372]. Darum ist auch wohl der
Student im Faust sofort zur Medizin entschlossen.
»Fortsetzung der übrigen Natur und medizinischen
Studien. Unendliche Zerstreuungen. Vorbild zum Schüler im
Faust.« So lautet ein bemerkenswertes, neu aufgefundenes
Schema zu der obigen Stelle im 11. Buch von Dichtung und
Wahrheit[373]. Mephistopheles lobt zwar
den Studenten, aber da er ihn auf den alten, ausgetretenen Weg der
Wissenschaft weisen will, um Gelegenheit zu haben, seinen Spott
fortzusetzen, warnt er ihn vor der Gefahr der Zerstreuung, wie sie
ja auch Goethe selbst bei ähnlichem Streben zur Genüge
erprobt hatte. Darum zuerst Collegium Logicum!

Durch diese Eingangspforte hatte auch einst der junge Goethe in
Leipzig das Feld der Wissenschaft betreten müssen[374].

Die Vorzüge der Logik werden nun mit feiner Ironie
auseinandergesetzt.

An Geists Erweiterung ist bei ihr nicht zu denken; sie
schnürt ihn gewaltsam ein, daß er bedächtig den
vorgeschriebenen Weg schleiche; sie zerreißt, was in uns so
fest verbunden ist, daß wir es als eins empfinden, in mehrere
Teile. »Also wie der Mensch ißt und trinkt, und
verdaut, ohne zu denken, daß er einen Magen hat, also sieht
er, vernimmt er, handelt und verbindet seine Erfahrungen, ohne sich
dessen eigentlich bewußt zu sein[375].« Dies
natürliche Band hebt die Logik auf. »In der
Logik«—so erklärt Goethe später, offenbar in
Erinnerung an unsere Fauststelle—»kam es mir wunderlich
vor, daß ich diejenigen Geistesoperationen, die ich von
Jugend auf mit der größten Bequemlichkeit verrichtete,
so auseinanderzerren, vereinzeln und gleichsam zerstören
sollte, um den rechten Gebrauch derselben einzusehen[376].« Das Trennen und
Zergliedern war und blieb Goethes Natur zuwider[377]. Obwohl es—so
spottet Mephistopheles weiter—bei der Erzeugung der Gedanken
offenbar auf ein Verbinden ankommt und es dabei ähnlich zugeht
wie beim Weben, da unzählige Fäden, einmal durch einen
Schlag in Bewegung gesetzt, sich zum Gewebe vereinigen, so kommt
nun der Philosoph und beweist, was ihm hier das Hauptstück zu
sein scheint, die Notwendigkeit des Vorganges und wie notwendig
eins aus dem andern folgt. Was hilft uns aber diese Weisheit?
Keiner denkt daran, wie wenig damit gewonnen ist. Keiner wird
dadurch ein Weber, daß er die Fäden des Gewebes
auftrennt und sie im einzelnen nachweist. Gerade die Hauptsache,
die Kraft, die ein Ganzes in allen seinen Teilen hervorbringt, wird
außer Acht gelassen. »Schädlicher als Beispiele
sind dem Genius Principien. Vor ihm mögen einzelne Menschen
einzelne Teile bearbeitet haben. Er ist der erste, aus dessen Seele
die Teile, in ein ewiges Ganze zusammengewachsen,
hervortreten.« So Goethe in der Baukunst;[378] bei der dritten Wallfahrt
nach Erwins Grabe im Juli 1775 ruft er über dessen
Meisterstück aus: »Du bist eins und lebendig, gezeugt
und entfaltet, nicht zusammengetragen und geflickt[379].« Während daher
das Genie schöpfergleich ein Ganzes, zu dem sich die Teile
eben durch die zeugende Kraft von selbst zusammenfügen,
hervorbringt, treibt die Philosophie gerade dem Lebendigen, das sie
erkennen und darstellen möchte, den Geist aus; die Teile
hält sie zwar in der Hand; aber das geistige Band, das sie zum
Ganzen verflocht, ist zerrissen[380]. Ebenso macht es auch die
Chemie; sie sucht die Teile der schaffenden Natur in die Hand zu
bekommen, im Glauben, daraus könne sie ein Ganzes bilden. Mit
unbewußtem Spotte nennt sie diesen rohen Versuch treffend
Encheiresis naturae, als vermöchten ihre Handgriffe den
schaffenden Geist der Natur zu ersetzen[381]. Im ähnlichen Sinne
äußert sich auch Herder in den Fragmenten: »Allein
zur Erweckung des Genies trägt dies Zergliedern nichts bei;
bei aller Mühe bleibt die vivida vis animi so unangetastet als
der rector Archaeus bei den Scheidekünstlern: Erde und Wasser
bleibt ihnen; die Flamme verflog, und der Geist blieb unsichtbar;
allen ihren chymischen Zusammensetzungen können sie nach dem,
was sie bei der Scheidekunst gewahr wurden, zwar Farbe, Geruch und
Geschmack, nie aber die Kraft der Natur geben[382].« Die gemeine
Encheiresis der Natur, wodurch sie Leben schafft und fördert,
wie sich Goethe einmal am Ende seines Lebens ausdrückt, wird
durch solche Bemühungen nicht enthüllt[383]. Ein Unerforschliches, wie
er es zu nennen pflegte, bleibt bestehen; ein Geheimnis, in das
allerdings der Faust des jungen Goethe noch einzudringen
begehrte[384].

Die Logik schlägt also den Geist in unnatürliche
Fesseln; sie hemmt die freie Entwicklung der Gedanken; sie
führt, statt den schöpferischen Genius zu wecken, zu
einem unproduktiven Trennen und Sondern; sie tötet, statt
daß sie belebe. Das Genie in seinem Schaffensdrang, das nach
dem geistigen Band sucht, das die Welt im Innersten
zusammenhält, kämpft gegen den starren Mechanismus in der
Wissenschaft. Dem Studenten ist es selbstverständlich nicht
klar, was der Professor eigentlich meint. Mephistopheles
tröstet ihn, das Verständnis werde schon kommen, sobald
er nur alles zu reduzieren und klassifizieren gelernt habe.
»Was heißt das anders«—hören wir
Goethe mit ähnlichem Spott auf jene Schulausdrücke in der
Lavaterrezension reden—»als durch gelehrtes Nachdenken
sich eine Fertigkeit erworben zu haben, auf wissenschaftliche
Klassifikation eine Menschenseele zu reduzieren«. Und
ähnlich in der Beurteilung von Sulzers schönen
Künsten: »daß einer, der ziemlich schlecht
raisonnierte, sich einfallen ließ, gewisse
Beschäftigungen und Freuden der Menschen, die bei
ungenialischen gezwungenen Nachahmern Arbeit und Mühseligkeit
wurden, ließen sich unter die Rubrik Künste, schöne
Künste klassifizieren, zum Behuf theoretischer Gaukelei, das
ist denn der Bequemlichkeit wegen Leitfaden geblieben zur
Philosophie darüber, da sie doch nicht verwandter sind als
septem artes liberales der alten Pfaffenschulen[385].« »Meine
Wissensbegierde wurde reg«—scherzt er in den biblischen
Fragen—»und ich bat ihn mich in die Schule zu nehmen.
Das that er gerne, denn er sticht gewaltig auf einen Professor,
konsultierte hier und da seine Hefte, und das Dozieren stund ihm
gar gravitätisch an. Nur bemerkt ich bald, daß die ganze
Kunst auf eine kalte Reduktion hinauslief.«[386]———Der
Spott richtet sich also gegen den philosophischen Hang, alles in
bestimmte Klassen gebracht, auf einzelne Begriffe reduziert, in ein
System zu zerren, wogegen wiederum sich die Gefühlsrichtung
als gegen etwas, das alles wahre Leben ersticke, erhoben
hatte[387].—Dem Studenten wirds
bei dem betäubenden Klang der Schulausdrücke ganz
schwindlich im Kopf[388]. Mephistopheles fährt
weiter: Nach der Logik die Metaphysik! Sie sucht mit dem Verstand
zu begreifen und faßlich zu machen, was zu seinem Gebiete gar
nicht gehört; dann müssen eben Worte aushelfen. Wieder
einer der vielen Angriffspunkte, die sich der neuen Bewegung
darboten. Mit ihren schärfsten Waffen wenden sich Hamann und
Herder gegen die Unfehlbarkeit der Metaphysik, die alles beweisen
zu können meinte und doch so oft nur taube Worte gab.
Mephistopheles schließt seine Belehrung mit einigen guten,
natürlich wieder ironisch gemeinten Ratschlägen, die den
äußeren Gang des Studiums betreffen. Der Student bittet
ihn darauf, ihm auch für sein Fachstudium, die Medizin, einen
Fingerzeig zu geben, Mephistopheles ist aber nun des Professortons
satt;[389] er legt die Maske ab und
ist wieder Teufel. Jetzt empfiehlt er dem Studenten nicht mehr wie
vorher, wo es ja auch nur versteckter Hohn war, den engen Pfad der
Schulwissenschaft zu wandeln. Was nützt das Studium? Der
Mensch kann doch nicht mehr fassen als ihm gegeben ist. Darum weist
er ihn auf das wirkliche Leben hin. Bei diesem guten Rate offenbart
sich aber der Teufel, er sucht den Menschen bei seiner niedrigen
und gemeinen Seite zu fassen und ihn anzureizen, den Vorteil des
überlegenen Verstandes zum Schaden oder zur Beherrschung
anderer auszubeuten. Der Teufel lockt zum Leben, aber um den
Menschen zu verderben. In ähnlicher Weise hätte
Mephistopheles auch zu Faust sprechen müssen, wenn der Dichter
schon im ältesten Faust eine solche Scene ausgeführt
hätte, um ihn von der Wissenschaft weg zu einem Leben, wie es
in des Teufels Sinne ist, zu führen[390]. Dem Studenten
gefällt das Bild praktischen Lebens, das der Teufel entworfen,
schon besser als der philosophische Lehrgang, den ihm der Professor
zuerst vorgezeichnet hat.

Mephistopheles schließt darauf mit den denkwürdigen
Worten ab, die, vom Teufel ausgesprochen, zugleich im höchsten
Sinne gelten:



Grau, teurer Freund, ist alle Theorie

Und grün des Lebens goldner Baum.





Klar und scharf ist damit wiederum der Gegensatz zwischen der
alten und neuen Richtung ausgesprochen: Fort mit dem
spekulativ-theoretischen Erkenntnisgang; nur aus dem Leben selbst
erblüht eine wahre, lebendige Weisheit. Vom Baum der
Erkenntnis weg zum Baum des Lebens! »Noch immer steht der
Baum der Erkenntnis mitten unter uns; je weniger man davon isset,
desto besser; und wehe denen, die sonst keine Nahrung haben!«
So in einer Rezension der F.G.A., die vielleicht Goethe
gehört;[391] jedenfalls ist die
Bemerkung ganz in seinem Geiste. »Der Mensch ist nicht zum
Methaphysicieren da—ruft Herder in der schon mehrfach
angezogenen Beurteilung eines Werkes von J. Beattie
aus—»und trennet er einmal Vernunft vom gesunden
Verstande, Spekulation von Gefühl und Erfahrung—der
Dädalus und Ikarus hat den festen Boden der Mutter Erde
verlassen; wohin kann er sich mit seinen wächsernen pennis
homini non datis hin verlieren? wohin kann er
sinken?—Spekulation als Hauptgeschäfte des
Lebens—welch elendes Geschäfte! Sie gewöhnt
endlich alles als Spekulation anzusehen! ein Opium, was alle
Lebenskraft tötet und mit süßen Träumen
sättigt, u.s.w.—Spekulation löset das eiserne Band
der Natur, Trieb und Nerven in Zwirnsfäden«
u.s.w.[392] Goethe selbst scheint
wieder zu reden in einer kurzen Mitteilung über Lavaters
Geheimes Tagebuch: »Das wahre Leben verdrängt
gewiß das Spekulieren, so wie Gefühl das
Raisonnement;«[393]—Mit voller
Bestimmtheit ist Goethe in folgenden Worten der Rezension über
Sulzers schöne Künste zu erkennen: »Er bedenke,
daß er sich durch alle Theorie den Weg zum wahren Genusse
versperrt, denn ein schädlicheres Nichts, als sie, ist nicht
erfunden worden[394].«

Überall also im Widerspruch zu dem starren Formalismus der
Zeit der Hinweis auf Lebenskraft und Lebensgehalt; aus den
Geisteskämpfen dieser Zeit sind auch vor allem die satirischen
Scenen des ältesten Faust erwachsen. Dies ist der Boden, in
dem sie wurzeln.

Für den Studenten freilich sind die widerspruchsvollen
Lehren des Professors ebenso viele Rätsel, ihm ists als wie
ein Traum. Zum Abschied überreicht er sein Stammbuch. Der
Teufel schreibt sich mit den Worten ein, mit denen einst die
Schlange im Paradies die ersten Menschen lockte[395]. Die symbolische Bedeutung
der Scene ist dadurch zum Schlusse deutlich ausgedrückt und
zugleich in die Form gebracht, die bereits die älteste Urkunde
des Menschengeschlechts gebraucht hatte.[396] Mephistopheles weist
wieder auf den Baum der Erkenntnis hin; er will den Schüler
auf denselben Pfad verlocken, auf dem einst auch Faust wandelte,
ehe er sich dem Teufel übergab. Aber der Erfahrene sieht
voraus, welch schwere Pein auch jenem aus der erstrebten
Gottähnlichkeit erwachsen würde. Dann wird es auch ihm
nach dem Baume des Lebens verlangen; Er wird verstehen lernen, was
ihm einst in des Teufels Worten noch unverständlich geblieben
war. Die Geistesverwandtschaft zwischen Faust und dem Schüler
ist schon betont[397]. Darum bildet auch der
letztere von selbst einen Gegensatz zu Wagner, wodurch die beiden
satirischen Scenen des ältesten Faust in noch höherem
Grade einen gewissen Zusammenhang in ihrer Entstehung und Bedeutung
erkennen lassen. Goethe stellt sie später selbst in dem Schema
so gegenüber: Helles kaltes wissenschaftliches Streben:
Wagner. Dumpfes warmes wissenschaftliches Streben:
Schüler[398].

Was endlich die Anlage der ganzen Scene betrifft, so ist sie in
einer ganz und gar volkstümlichen und in der Litteratur
eingebürgerten Form gehalten. Solche Belehrungsdialoge
entsprachen durchaus dem lehrhaften Charakter der Litteratur,
besonders seitdem sie durch die Reformation zu einer wichtigen
Waffe für Aufklärung, Anfeindung, Verspottung geworden
waren. Auch die besondere Form, daß der Schüler vom
Lehrer oder überhaupt der Jüngere vom Vorgeschritteneren
belehrt wird, fehlt nicht; vor allem findet sie sich gerade in der
poetischen Litteratur. Schröder hat in der Vierteljahrschrift
auf das Spiel von Frau Jutten hingewiesen[399]. Daraus zu folgern,
daß es Goethe gekannt habe, ist zu voreilig. Denn diese Form
war ein überliefertes Element der Volksdichtung. Besonders
eigentümlich ist jedoch die Ähnlichkeit mit J.V. Andreas
gutem Leben eines rechtschaffenen Diener Gottes, das Herder in den
Briefen das Studium der Theologie betreffend mitgeteilt hat[400]. Ein Kandidat der
Theologie wird hier durch die praktische Lebensweisheit eines alten
Pfarrers belehrt. Nachdem jener das Studium der Logik, Rhetorik,
Physik, Ethik beendet und sich auch für sein Fachstudium
vorbereitet hat, geht er auf die Suche nach dem Amt. Unterwegs
trifft er einen alten Pfarrer an, den er ganz in der Art
anmaßlicher Jugend anredet, wie später der Schüler
im zweiten Teile des Faust.



Der alte Herr sprach: mein Herr Studios,

Mich dünkt, Eur' Kunst, die mach sich los.

Die Logik wird sich in euch regen,

Daß Ihr mit mir redt so verwegen.





Mit einem kräftigen Wort Luthers wird er weiterhin
abgewiesen. Als ihn aber danach der Pfarrer über den
Unterschied zwischen der wissenschaftlichen Theorie und der
Amtspraxis belehren will, bricht seine anmaßliche
Schulweisheit noch einmal durch[401]. Er spricht:



Ihr gabt aufs Geistlich' Acht,

Und der Philosophie nichts acht,

Daher möcht es wohl kommen sein,

Daß Euch die Welt nit wollt ein.





Der Pfarrer macht ihn aber mit fischartischem Humor darauf
aufmerksam, wie auch er durch die Schule der freien Künste
gegangen sei, bis endlich »die Praktik kommt zu Haus, die all
Theorik treibet aus.«

Der Kandidat, der das ganze Gespräch erzählt, bemerkt
dazu:



»Die Ding' mir spanische Dörfer
waren,«—





Darauf beginnt die eigentliche Belehrung über die
Schwierigkeiten des Predigtamtes; alsdann wird auf dessen
Verlangen:



Doch bitt ich, wollt mich weiter lehren,

Wo ich mich nun hinaus soll kehren?





der hohe Wert des Predigerstandes gepriesen. Beschämt und
erfreut geht der Jüngling mit dem Pfarrer in sein Haus, mit
dem Wunsche, daß allen seinen Gesellen so die Schellen
abgetrennt würden. Es ist nicht unmöglich, daß
bereits der junge Goethe diese Pastoraltheologie, vielleicht durch
Herders Vermittlung, gekannt habe. Einzelne Anklänge an die
Schülerscene wird man heraus gehört haben; jedenfalls
beweist das im Hans Sachsischen Maß gehaltene Gedicht,
daß die ganze Anlage der Faustscene im Boden der
volkstümlichen Litteratur wurzelt. Dagegen ist es ihr
eigentümlich, daß sie zugleich eine Mystifikation der
Art ist, wie sie Goethe im Leben und in seiner Dichtung
liebte;[402]
sie bringt ihm hier den Vorteil, den Professor in der Maske des
Professors ohne besondere Verletzung der Wahrscheinlichkeit
verspotten zu können.

Es ist uns nun noch übrig, die Einheit der ganzen Scene zu
betonen und gegen gewisse Angriffe in Schutz zu
nehmen.—Daß die Scene aus zwei verschiedenen Teilen
bestehe, wird niemand bezweifeln; dagegen darf man nicht mit
Anwendung einer Methode, die auch mehr ihre Freude daran hat, zu
zerstückeln und auseinander zu zerren als künstlerische
Einheit zu empfinden, den von Anfang an vorhandenen inneren
Zusammenhang bestreiten und gar die Scene in zwei Teile zerlegen,
die zu verschiedenen Zeiten entstanden und später
notdürftig zusammengeflickt worden seien. Wie Scherer diese
Kunst am ersten Monolog geübt, so Pniower an der
Schülerscene[403]. Er geht von der
Erscheinung der Wiederholung aus d.h. von der Thatsache, daß
ein Dichter sich innerhalb desselben Werkes wiederhole, einzelne
Gedanken und Motive wieder aufgreife, um sich von neuem in alte
Stimmungen zu versetzen. Man wird davon mit Recht bei einem
größeren Werke sprechen können, das im Laufe vieler
Jahre entstanden, eine Zeit lang unterbrochen, schließlich
die redigierende Hand nötig machte, also etwa bei dem Fragment
von 1790 und ganz besonders bei der Ausgabe von 1808.
Mißtrauisch wird man aber dem bei einem Werk
gegenüberstehen, wo von einer Redaktion keine Rede sein kann,
wie beim ältesten Faust, dessen einzelne Teile, nachdem sie im
Geist des Dichters ausgetragen waren, durch einen bestimmten
Anstoß in einem ununterbrochenen Strom, des Entstehens
hervorgebracht wurden, von denen, wie er selbst erklärt,
nichts nieder geschrieben ward, was nicht bestehen konnte[404]. Pniower hält nun die
Verse 339. 340 für eine solche Wiederholung und zwar aus V.
386 = 1955 (»Nehmt euch der besten Ordnung wahr.«); er
schließt daraus, daß die beiden zusammengehörigen
Verse 339. 340:



Ihr seid da auf der rechten Spur,

Doch müßt ihr euch nicht zerstreuen lassen[405].





Flickverse seien und bei einer späteren Zusammenfügung
der ursprünglich getrennten Teile der Scene eingeschoben
worden seien. Diese Annahme findet er dadurch bestätigt,
daß sie weder zum Vorhergehenden noch zum Folgenden recht
paßten; darauf baut er weiter und sucht die völlige
Verschiedenheit der beiden Teile im Ton, Stil, Metrik nachzuweisen
und auch damit seine Ansicht zu stützen.

Der erste und der Grundirrtum ist in der Annahme enthalten. V.
340 sei nur eine Wiederholung des späteren Verses 386. Im
ersten Falle aber—und damit ist auch der richtige
Zusammenhang nach vor- und rückwärts gegeben—warnt
doch Mephistopheles den Studenten, der das ganze Universum mit
seinem Geiste umfassen möchte, vor der Gefahr der Zerstreuung
bei der ungeheuren Ausdehnung des Wissensgebietes. Dagegen
empfiehlt er nun als gutes Mittel die Logik, die den Geist, der
ringsum wissenschaftlich schweifen möchte, in enge Schranken
drängt und den vorgeschriebenen Weg zu wandeln zwingt; sie
bringt ihm, der sich sonst zerstreuen könnte, die wahre
Konzentration. Denn an diese Gegensätze ist hier zu denken,
nicht etwa wie Pniower mit völliger Verkennung des bestehenden
Zusammenhanges meint, an andre als wissenschaftliche
Zerstreuung[406]. Zugleich gewinnt
Mephistopheles mit dem »Doch« die erwünschte
Gelegenheit, sich dem Thema, das ihm am Herzen liegt, zuzuwenden,
wie er ähnlich auch in V. 277 und V. 409 dazu übergeht.
Darum gehört auch die Anrede an die Spitze von V. 341 und
nicht von 339; denn jetzt erst ist er wieder in seinem Fahrwasser
und beginnt die eigentliche Belehrung[407]. V. 339. 340. sind also
beim Vortrag herablassend anerkennend und rasch abbrechend zu
sprechen, während dann mit V. 341 der lehrhafte Ton in seiner
ganzen professoralen Würde einsetzt.

V. 376 bezieht sich dagegen auf den äußeren Gang des
Studiums überhaupt; hier ist nicht mehr die Rede von einer
inneren Zucht des Geistes durch die verschiedenen Disziplinen der
Wissenschaft, sondern von Regelmäßigkeit im Besuch der
Vorlesung, im Nachschreiben u.s.w.

Pniower hat demnach das »Zerstreuen« falsch
verstanden; er ist dazu wohl durch die Änderung verführt
worden, die Goethe später an unsrer Stelle vorgenommen, und
mit der er dem Zerstreuen einen ganz andren Sinn gegeben hat, V.
1902 spricht Mephistopheles dieselben Worte; darauf folgt aber
nicht sogleich seine Spottrede auf die Logik, sondern zunächst
schließt sich eine Bemerkung des Schülers an, in der er
allerdings das Zerstreuen im anderen Sinne faßt, in dem von
Freiheit und Zeitvertreib, die er im ältesten Faust V. 272
bereits in seinem langen Wunschzettel für sich verlangt
hatte[408]. Danach warnt ihn der
Teufel vor Zeitverlust und gibt ihm als Mittel dagegen die Ordnung
an:



»Doch Ordnung lehrt euch Zeit gewinnen.«[409]





Aber auch hier ist Ordnung von der in V. 386 = 1955 gemeinten
ganz und gar verschieden; im Grunde ist es dasselbe, wenn hier die
Ordnung empfohlen, dort vor der Gefahr der Zerstreuung gewarnt
wird; denn auch sie bezieht sich auf den inneren Gang des Studiums,
darauf, daß der Schüler hübsch ordentlich den alten
Weg trete und mit dem propädeutischem Studium der Logik den
Anfang mache. In V. 1955 ist nach wie vor die äußere
Ordnung, fleissiger Kollegienbesuch u.s.w. gemeint. Hervorgebracht
wurde diese ganze Verschiebung eben dadurch, daß der Dichter
alten Bestand (V. 272.) in erweiterter Form hier einfügte,
weil es sich so am leichtesten, mit leiser Umdeutung des Sinns von
»zerstreuen« machen ließ. Den charakteristischen
Zug, das Verlangen nach Freiheit und Zeitvertreib, wodurch der
Schüler in Gegensatz zu Wagner tritt, wollte Goethe offenbar
bei der späteren Redaktion nicht verwischen. Nachdem dem
»Zerstreuen« einmal ein anderer Sinn gegeben war, war
nun natürlich am Anfang der Rede des M. (V. 1909 f.) Wechsel
im Ausdruck nötig; er setzte daher eine mit der alten Wendung
ungefähr gleichbedeutende ein, wobei es ihm im Augenblick
gewiß nicht gegenwärtig war, daß er an der
späteren Stelle das gleiche Wort schon einmal—allerdings
in anderm Sinn—gebraucht habe.—Mit der Annahme von
Flickversen ist es also nichts.

Nun ist es allerdings unzweifelhaft, daß die beiden Teile
der Scene in Inhalt, Sprache, Metrik verschieden sind; d.h. also,
daß mit der Verschiedenheit des Gehalts auch die der Form
verbunden ist. Zu dem burlesken Inhalt gehört auch die
derbere, volksmäßige Sprache; diese kleidet sich dann
von selbst in das Gewand des für sie geeigneten, hier des
kurzen, gedrungenen vierhebigen Verses. Dunkel scheint sie nur, wo
man sie nicht versteht:[410] für Sentenzen war
natürlich kein Raum[411].

Wie wenig mit derartigen sprachlichen und metrischen Kriterien
ohne Zuziehung des gesamten sprachlichen und metrischen Materials
zu machen ist, zeigt sich bei Pniowers Untersuchung, wenn er z.B.
das Fehlen des pronomen personale beim Zeitwort als Zeitmesser
annimmt, der eine frühere Stufe Goethischer Sprache anzeige;
aber diese Auslassung findet sich im älteren Götz (1771)
gerade seltener wie in dem von 1773[412]. Der vierhebige Vers ist
schließlich ebenso wenig ausschlaggebend; er kommt z.B. wie
Pniower selbst angibt, in den 76 ersten Versen des Monologs vor,
die offenbar ins Jahr 1774 gehören; ebenso in der ersten Scene
der Gretchentragödie, im Monolog Valentins, auch noch meist in
der Brunnenscene, über deren Entstehungszeit wir noch
näheres ermitteln werden; auch Pater Brey wird angeführt,
der ja aber auch in die Jahre 1773/74 gehört und nicht so
früh zu setzen ist, wie es Pniower thut[413]. Der Brief an Merck, den
die Weimarische Ausgabe in den Dez. 1771 setzt, gehört
natürlich nicht in diese Zeit[414].

Es bleibt die wichtigste Frage: Ist es möglich, daß
der Dichter zwei an Inhalt so grundverschiedene Teile gleichzeitig
gedichtet habe? Darauf ist nur zu sagen, was schon wiederholt
betont worden ist, daß der Dichter die derben Scherze des
ersten Teiles nicht aus bloßer Freude daran vorbringe,
sondern eine bestimmte satirische Absicht habe und auf
thatsächlich vorhandene und bekannte Mißstände im
Professorentum ziele, der Ton also auch hier professoral
sei[415]. Sein eigenes Herz ist
nicht bei den Späßen des Professors, sondern bei dem
Studenten, der sie mit Entsetzen und Widerwillen vernimmt und immer
wieder von dem zu hören verlangt, was ihm das Höchste
ist, des Geists Erweitrung. Man könnte noch einwenden, ob sich
nicht der Dichter auf einer späteren Entwicklungsstufe vor
derartigen derben Scherzen gescheut hätte. Aber das wissen wir
ja vom jungen Goethe, daß er seinem Übermut zu jeder
Zeit die Zügel schießen ließ, diese Possen aber
gerade seit 1773 erst recht in dem kleinen Kreise von Goethes
Freunden im Schwange waren. 1775 hat er das derbe Gedicht auf
Nikolai geschrieben,[416] ebenso das derbste, was er
wohl je gedichtet hat, Hanswursts Hochzeit[417]. Derartige
unkünstlerische Auswüchse gehören mit zu der Natur
des jungen Goethe; sie zeigen sich in milderer Art auch in seinen
größeren Werken neben den herrlichsten Stellen edler
Kunst, im Götz und Werther[418]. Es war dies eben eine
Folge von der Anschauung der Sturm- und Drangperiode, die wir auch
in der Wagnerscene gefunden haben, alles, was aus der Empfindung
komme mit der von ihr selbst mitgebrachten Form, sei anzuerkennen.
»Die charakteristische Kunst ist nun die einzig wahre[419].«

Man denke auch an das bezeichnende Wort aus einem Briefe an die
Karschin vom Jahre 1775: »Mir ist alles lieb, was treu und
stark aus dem Herzen kommt, mags übrigens aussehen wie ein
Igel oder wie ein Amor[420].« Im ersten Teil der
Schülerscene siehts nun mehr aus wie ein Igel; aber daraus ist
noch kein Schluß auf eine verschiedene Entstehungszeit zu
ziehen. Die Einheit der Scene darf nicht bezweifelt werden. Die
Frage, wann sie entstanden sei, kann jetzt beantwortet werden.





Entstehungszeit der Schülerscene.

Auch für die Schülerscene bildet das Jahr 1772, die
Beteiligung an den Frankfurter Gelehrten Anzeigen, die breite
Grundlage. Sie gehört also zugleich mit der Wagnerscene in
engeren Zusammenhang mit den satirischen Dichtungen der Jahre 1773
und 1774.

Man ist bei keiner Scene in größerer Unklarheit
über die Zeit der Entstehung gewesen als bei ihr. Schon Luden,
in dem bekannten Gespräch mit Goethe,[421] glaubt, sie sei wegen
ihrer unmittelbaren Anschauung des akademischen Lebens und Treibens
in Goethes Universitätsjahre zu setzen. Neuerdings hat
Seuffert sie gar, besonders durch den Charakter ihres ersten Teiles
verführt, der Leipziger Zeit des Dichters zugewiesen[422]. Was zu dieser Annahme
nicht recht passen will, wird dann nach bekannter Methode für
später an- und eingeflickt erklärt. Die Scene bietet aber
gerade für die Leipziger Zeit den geringsten Anhalt. Der
Student, wie er hier auftritt, geht in seinem wissenschaftlichen
Streben, neben der Medizin vor allem die Natur des Alls zu
erfassen, auf die Straßburger Zeit zurück. Der Dichter
sagt es zum Überfluß auch selbst. Für den derben
Angriff auf das Professorentum und für den feinen, ironischen
Spott auf die Universitätsweisheit boten ihm aber das
Kampfjahr 1772 und die daraus erwachsenen neuen Beziehungen eine
reichere Fülle von Stoff als ihm zugleich auf einer weniger
hohen Entwicklungsstufe seine Studentenjahre hätten bieten
können. Darum stehen auch Wagner- und Schülerscene
innerlich in engstem Zusammenhang. In beiden wird gegen die
beschränkte Schulweisheit und ihre starre Methode, die allem
wahren Leben feind sind,[423] angekämpft; in der
einen ist es Faust selbst, der mit heftigem, aber edlem Unwillen
gegen jene geistlose Auffassung der Wissenschaft loszieht; in der
andren der Teufel. Da herrscht natürlich ein andrer Ton; der
Schalk ists, der in lustiger Maskerade, erst mit derbem, dann mit
feinem Scherze, den Professor des 18. Jahrhunderts durch den Ton
und Inhalt seiner Worte aufs ergötzlichste verhöhnt. Erst
zuletzt wird auch dem Teufel sein Recht. Die Maske fällt, der
Versucher steht da. Natürlich ist nicht an eine
Verhöhnung Fausts zu denken, weil er ja auch Professor
ist[424]. Denn über seinen
Standpunkt sind wir ja durch die unmittelbar vorhergehende
Wagnerscene völlig im klaren.

Die beiden Scenen sind also die wichtigsten Bruchstücke der
akademischen Satire, der ursprünglich, da durch sie der
Hintergrund zu Fausts Streben gegeben war, ein breiterer Raum und
eine größere Bedeutung zugedacht war wie in der
späteren Ausführung.

Endlich hätte schon die Thatsache, daß Mephistopheles
in unserer Scene auftritt, davor warnen müssen, sie einer
allzufrühen Zeit zuzuweisen. Wie ausgezeichnet ist er gleich
hier bei seinem ersten Auftreten charakterisiert! Scherz und Ironie
sind seine Waffen; überlegener Verstand ist ihm gegeben, mit
dem er die menschlichen Verkehrtheiten durchschaut und von
Verachtung des Menschen erfüllt, nur das Schlechte in ihm
aufregt, um ihn zu seinen Zwecken zu benutzen. Wie ganz und gar
hält sich dabei der Weltkluge in der Sphäre der
Wirklichkeit! Welch ein Gegensatz zu Fausts mächtigem
Gefühl, das alle menschliche Beschränkung zu durchbrechen
sucht. Völlig klar ist außerdem schon hier
ausgesprochen, was der Teufel will. Der Schluß der
Schülerscene, wo er die Maske für uns ablegt, gibt uns
einen Anhalt dafür, wie er zu Faust gesprochen hätte,
wenn eine solche Scene im ältesten Faust ausgeführt
worden wäre. Seine Forderung heißt: hinaus ins Leben!
allerdings zu einem Leben in des Teufels Sinne, das den Menschen
ins Verderben bringe; allein der Boden, auf den ihn der Teufel
weist, ist doch derselbe, auf dem dem Menschen allein auch
höchstes Glück und schließliche Erlösung
beschieden sind. Damit ist uns zugleich ein Ausblick eröffnet
auf die ursprüngliche Art der Verbindung zwischen Teufel und
Erdgeist. Daß sie in Verbindung standen, ist bekannt, geht
aus der Dichtung selbst hervor. So wie später Gott und Teufel
einander gegenüber stehen und mit einander
zusammenhängen, so anfangs Erdgeist und Teufel. Der erstere
war von dem Dichter als Geist des Lebens der Erde in jedem Sinne,
auch im höchsten des thätigen Lebens gedacht. Faust hatte
aber den ganzen ungeheuren Umfang seines Wesens noch nicht zu
fassen vermocht. Mephistopheles ist nun auch ein Geist des Lebens,
also auch im Erdgeist mit einbegriffen, wie Gutes und Böses,
Tod und Leben, Zerstören und Erschaffen in seinem Wesen sind,
wie ja auch der Teufel in der Schöpfung Gottes enthalten ist.
Das Leben aber, zu dem der Teufel verführt, gründet sich
allein auf das Ausleben des Schlechten und Gemeinen, das in jedem
Menschen wohnt, auf diesem Weg sucht er ihn zu verderben; er ist
darum natürlich der Feind jeder Erhebung, jedes Aufschwungs
und jeder Begeisterung und hat gerade seine Freude, dem
gestürzten Titanen seine ganze Schwäche und Ohnmacht zu
zeigen, jede Erhebung zu verkümmern und das Schlechte im
Menschen zu stärken. Der kalte, gefühllose Verstand ist
ihm gegeben, dessen Hauch das warme Gefühl im Herzen erstarren
macht;[425] er ist also mit andren
Worten der Widersacher, der im Innern des Menschen wohnt, sein
Gefühl erstickt, dem Trieb der Erhebung entgegenwirkt, indem
er höhnend auf das Unmögliche weist, und ihn endlich
dahin bringt, sich trotzig beim Gemeinen, Niedrigen, Schlechten zu
beruhigen, es allein in sich zu nähren. Alles das glaubt der
Teufel eben am besten im Strudel des Lebens erreichen zu
können. Innerhalb des Wirklichen herrscht der Teufel, im Reich
der Idee hat er keine Macht. Bei Faust war für ihn der
Augenblick gekommen, da er vom Erdgeist verschmäht war, an
seiner Kraft, der Gottheit sich zu nähern verzweifelte, sein
Geist, der nur noch die Ohnmacht und Schwäche des menschlichen
Geistes empfand, dem teuflischen glich und so ihn von selbst anzog.
Den Versuch, Erdgeist und Teufel in dieser Weise mit einander in
Verbindung zu bringen,[426] hat der Dichter
bekanntlich später—aber erst zur Zeit der dritten
Beschäftigung mit Faust—aufgegeben, offenbar weil sich
keine allgemein faßliche Form dafür bot, und er ist mit
richtigem Gefühl auf die uralte, zum Allgemeingut gewordene
Anschauung zurückgegangen, nach der Gott und Teufel es sind,
die mit einander und gegen einander auf das Leben des Menschen
einwirken.

Die Scene ist also jedenfalls nicht außer allem
Zusammenhang gedichtet, sondern läßt uns überall
die Fäden erkennen, die sie mit den übrigen Teilen des
Gedichtes verbindet; sie kann nur zu einer Zeit entstanden sein, wo
dem Dichter bereits das Wesen des Erdgeistes und sein
Verhältnis zum Teufel klar vor der Seele stand. Man wird darum
schon aus diesem Grunde von allzufrühen Ansätzen absehen
müssen. Vor 1773 ist die Schülerscene in keinem Falle
gedichtet; es entsteht nun auch hier wieder die Frage, wie bei der
Wagnerscene, ob 1773 oder 1774. Denn über 1774 hinauszugehen,
haben wir keine Veranlassung. Eine bestimmte Entscheidung wird sich
aber auch hier nicht treffen lassen. Wenn die Vermutung richtig
ist, Bahrdt habe im ersten Teil der Scene zum Bilde des Professors
gestanden, so wird dadurch ebenfalls nur bestätigt, was aus
dem übrigen hervorgeht, sie sei 1773 oder 1774 entstanden.
Eine scharf begrenzte Zeit wie beim ersten Monolog hebt sich also
nicht heraus. Auch die Sprache gibt keinen sicheren Anhalt;
Nachlässigkeiten beweisen, daß auch hier die Feile
fehlte; Vergl. noch V. 263: Sieht all so trocken ringsum aus. V.
336 f. von aller Erden, von allem Himmel und
all Natur,——V. 316 bekleiben; auch in den
Biblischen Fragen d.j.G. 2. 232 unten und im Satyros a.a.O. 3.
493.





3. Die Scene in Auerbachs Keller.

Die Scene in Auerbachs Keller muß ebenfalls in den
Zusammenhang der akademisch-satirischen Scenen mit einbezogen
werden; sie unterscheidet sich jedoch von den beiden im
ältesten Faust unmittelbar vorhergehenden, die, wie wir
gesehen, den gleichen Zweck haben, Verkehrtheiten der Wissenschaft
und ihrer Vertreter zu verspotten. Ein Bild studentischen Lebens
und Treibens, wie es sich auf dem Boden der Kneipe abspielt,
entrollt sie vor unseren Augen. Die Satire ist aber hier nicht
feindselig; keinem Gegner ist sie in den Mund gelegt; sie ergibt
sich hier ganz von selbst aus dem dramatisch bewegten Gemälde,
das von dem Dichter entworfen ist. Das Leben und Treiben dieser
Gesellen spielt sich vor unseren Augen ab. Unsere Scene ist also
durchaus dramatisch gehalten und ganz anderer Art als die beiden
Kampfdialoge, in denen immer der eine der Unterredner eine sehr
untergeordnete Rolle spielte.

Ein weiterer Unterschied ist: wir bewegen uns hier wieder
völlig auf dem Boden der Sage, aber der Dichter hat es dabei
nicht nötig gehabt, seinem modernen Empfinden
Zugeständnisse zu machen. Faust mit seinen teuflischen
Kunststücken, der Ort der Handlung, der Verkehr mit Studenten,
der Faßritt, alles zusammen gehört der
Überlieferung an. Aus diesen überlieferten Elementen hat
der Dichter eine ganz eigenartige Scene geschaffen; vielleicht hat
auch eine Fassung des Volksschauspiels bereits eine Auerbachscene
erhalten,[427] die dann den unmittelbaren
Anstoß zu der unseren gegeben hätte. Sie gewährt
also ein in jeder Beziehung von den übrigen verschiedenes
Bild; die erste Hauptmasse ist mehr lyrisch gehalten; die beiden
folgenden Scenen sind polemisch-didaktisch, diese ist dramatisch,
wie die Scenen des Götz, im Geiste Shakespeares. Der Anfang
ist in Versen; aber eigentümlicher Weise, sobald es nicht mehr
die Empfindung ist, die sich im wechselnden Rythmus zum Ausdruck
bringt, nicht mehr satirische Polemik, die das Maß der
Fastnachtsspiele annimmt, sobald das dramatische Element zum
Durchbruch kommt, da tritt nach den ersten wenigen Versen wie von
selbst die Prosa hervor, in die sich im Anfang der Frankfurter Zeit
der Götz gekleidet hatte, an ihrem Ende der Egmont kleiden
sollte. Dieser Übergang aus dem Reimvers in die Prosa ist auch
deshalb von Bedeutung, weil wir wohl daraus den Schluß ziehen
dürfen, die Auerbachscene sei die erste der Prosascenen im
Faust. Denn wäre schon eine solche niedergeschrieben gewesen,
so hätte Goethe wohl nicht erst den Versuch gemacht, eine
dramatisch so bewegte Scene in Verse zu fassen.

Wir treten mit ihr zugleich in eine neue Sphäre des Dramas;
denn wir treffen hier Faust auf der ersten Station seiner
Weltfahrt, die er mit Mephistopheles unternimmt. Der Faden der
Handlung ist also auch hier weitergesponnen. Mephistopheles hat,
wie wir es schon in der Schülerscene aus seinem Verhalten zu
dem Studenten entnehmen dürfen, Faust nach dem Scheitern aller
seiner hohen Pläne aufgefordert, sich mit ihm in die Welt, in
das Leben zu begeben. Die Welt, in die er ihn zuerst führt,
ist die, die der junge Dichter aus eigener Erfahrung kannte:
zunächst die kleine des studentischen Treibens. Von seinem
späteren Standpunkt aus hat er darum nicht mit Unrecht, jene
Sphäre, in die er seinen Helden versetzt hatte, eine
kümmerliche genannt.

Nach dem ganzen Inhalt der Scene werden wir bei der Frage nach
den Entstehungsmotiven mehr auf die Suche nach äußerer
als innerer Erfahrung gewiesen, die sich dann mit dem
Überlieferten zu einem Ganzen verband; indes selbst hier, wo
man es doch am wenigsten erwarten sollte, hat auch das innere Leben
des Dichters mitgearbeitet. Im ersten Teil, bis zum Auftreten von
Faust und Mephistopheles, will das rohe Treiben der Studenten
anfangs nicht recht in Gang kommen; endlich versuchen sies mit
Singen: verschiedene Lieder werden angestimmt, keines findet
Beifall, bis Frosch das Lied von der Ratte singt, dessen Rundreim
vom Chor mitgesungen wird. Hierbei hat nun offenbar der Dichter in
der Person Siebels, der, von seiner Geliebten verschmäht und
in seinem Ehrgeiz gekränkt, seinem Unmut in Wendungen
Shakespearischer Art Luft macht, mit dem Rattenliede, das den
unglücklich Liebenden im Bilde der vergifteten Ratte
darstellt, deren Schmerzen die Vergifterin lachend zusieht, und in
der Art, wie Siebel seine Teilnahme mit jener zu erkennen gibt,
seine eigene unglückliche Stimmung in der Zeit seiner Liebe zu
Lili verspottet. Diese Annahme wird durch eine Stelle aus einem
Briefe an die Gräfin Auguste Stolberg vom 17. September 1775
bestätigt, wo er, wie man schon längst gesehen,[428] das peinigende Gefühl
seiner unglücklichen Liebe in ähnlicher Weise vergleicht:
»Mir wars in all dem, wie einer Ratte, die Gift gefressen
hat, sie läuft in alle Löcher, schlürft alle
Feuchtigkeit, verschlingt alles Eßbare, das ihr in Weg kommt,
und ihr Inneres glüht vor unauslöschlich verderblichem
Feuer[429].«, Wie hier und im
Liede unter dem Bild der Ratte der unglücklich Liebende
verborgen ist, so in dem Gedichte Lilis Park, das ähnlicher
Stimmung entsprungen ist, unter dem des Bären, der allerdings
seine menschliche Natur nicht verleugnen kann. Er ist wirklich vom
Zauber der Liebe ergriffen, der aber ähnlich wie Gift auf ihn
einwirkt:



Ich arbeite mich ab, und bin ich matt genung,

Dann lieg ich an gekünstelten Kaskaden,

Und kau und wein und wälze halb mich
tot,——[430]





Die Geliebte hat aber ihren Scherz mit ihm:



So treibt sies fort mit Spiel und Lachen;[431]



Ha! manchmal läßt sie mir die Thür halboffen
stehn,

Seitblickt mich spottend an, ob ich nicht fliehen will[432].





Das Spottlied ist verklungen, Siebel, der die Beziehung zu
seinem Zustand wohl herausgefühlt hat, darob verspottet, da
treten Faust und Mephistopheles ein. Die Burschen stellen ihre
Vermutungen über sie an; dann versuchen sie es, die neu
Angekommenen aufzuziehen, und laden sie schließlich zu ihrem
Trinkgelage ein. Auch dieser zweite Teil gipfelt in einem Liede, zu
dem Mephistopheles aufgefordert wird. Der Teufel, der, wie er
vorgibt, aus dem Lande Krugantinos kommt, ist dazu gleich bereit.
Er singt das Lied vom Floh, der Günstling am Hofe geworden;
alle Höflinge müssen darum seine Eigenheit ertragen,
keiner darf sich, was doch sonst jedem erlaubt ist, seiner
erwehren. Wir dürfen nun selbst hierbei nach der Beziehung zu
dem Leben des Dichters fragen. Am 11. Dezember 1774 hatte ihn
Knebel, der Erzieher des Prinzen Konstantin von Weimar besucht und
ihn dazu vermocht, sich den beiden Weimarischen Prinzen, die in
Frankfurt angekommen waren, vorzustellen; am 13. Dez. folgte er
ihnen mit Knebel nach Mainz nach[433]. Seit dieser Zeit sind
Goethes Blicke nach Weimar gerichtet; Knebel ist es, durch den er
mit dem dortigen Hofe Fühlung zu behalten sucht[434]. In Goethes Vaterhause
entspinnt sich aber seit diesem Besuche ein eigentümlicher
Streit. Dem Sohn war die Aussicht auf den Hofdienst eröffnet,
der Vater wollte davon nichts wissen und gab seine Abneigung durch
volkstümliche Redensarten kund; der Sohn blieb ihm aber die
Entgegnung nicht schuldig. Daraus entsprangen dem Dichter kleine
Dialoge, die diesen Gegensatz behandeln, und von denen er einige in
seiner Lebensgeschichte mitgeteilt hat. Zu ihnen gehört z.B.
der Reim:



Willst du die Not des Hofes schauen!

Da wo dichs juckt, darfst du nicht krauen![435]





Der Zusammenhang mit dem Flohlied tritt deutlich zu Tage; es ist
offenbar nur ein Niederschlag der kleinen Streitigkeiten, die
damals in Goethes Vaterhause an der Tagesordnung waren, da der
fürstliche Besuch dem Sohn auf Bahnen, die den Wünschen
des Vaters nicht entsprachen, eine lockende Aussicht
eröffnete.

Das Flohlied ist der Höhepunkt des zweiten Teils der Scene,
in der Mephistopheles eine Hauptrolle spielt, während Faust,
der keine Stimme hat, ganz zurücktritt. In dem folgendem Teil
tritt dagegen Faust hervor und zwar als der Zauberer der Sage, der
unter höllischer Mitwirkung zum ersten Mal seine
Zauberkünste versucht. Der Teufel hat mit dem Liede seinen
Beitrag zu der Gesellschaft geliefert, Faust thuts, indem er den
Wein herbeischafft[436]. Alle Wünsche sind
befriedigt, da verrät sich durch Siebels Unvorsichtigkeit der
höllische Spuk. Alle wollen über den Zauberer her; allein
der verblendet sie so, daß sie sich in ihrem Wahn mit
komischen Gebärden einander zuwenden[437]. Faust bricht endlich den
Zauber und entfernt sich mit Mephistopheles; einer hat ihn sogar
auf einem Faß hinausreiten sehen[438]. In komischer Angst
brechen dann auch die Gesellen auf, nicht ohne daß Siebel
noch einmal nachsieht, ob nicht doch der Wein noch laufe.





Entstehungszeit der Scene in Auerbachs Keller.

Die Frage, wann diese Scene gedichtet sei, läßt sich
leicht und sicher beantworten. Zunächst gibt uns das das
Flohlied einen deutlichen Fingerzeig; es kann nicht vor dem 11.
Dezember 1774 entstanden sein; denn erst seit dieser Zeit war dem
Dichter die Aussicht auf den Hofdienst eröffnet worden, hatte
der Gedanke daran für ihn Bedeutung gewonnen. P. Hoffmann hat
nachgewiesen, daß das Goethische Lied mit Schubarts Fabel
ohne Moral: Der Hahn und der Adler in Zusammenhang steht[439]. Die Rolle, die bei Goethe
der Floh spielt, hat bei Schubart weniger geeignet der Hahn ein.
Goethe hat sich nicht gescheut, hier mit volkstümlichen
Scherze in Fischarts Geiste zu ändern. Schubarts Fabel
erschien im 7. Stück der Deutschen Chronik Bd. 1. S. 55 f. vom
21. April 1774. Jedenfalls ist also nach diesem Zeitpunkt und auch
nicht eher als bis das Thema für den Dichter eine Beziehung
erhalten hatte, das Flohlied gedichtet.

Einen weiteren Anhalt geben das Rattenlied und die ihm
unmittelbar folgenden und vorausgehenden Auslassungen; sie
führen uns mitten hinein in die Lilische Epoche, wie Fritz
Jacobi einmal die Zeit von Goethes Liebe zu Lili Schönemann
genannt hat[440]. Wann er aber solcher
Stimmung war, daß er sich durch bittere Selbstverspottung von
der Qual seines Zustandes zu befreien suchte, das zeigt die
angeführte Briefstelle vom 17. September 1775. Es sind die
letzten Wochen vor seiner Flucht nach Weimar, in denen seine Pein
auf das höchste gestiegen war. Vergebens war er im Sommer in
die Schweiz geflohen[441]. Mit der Rückkehr
begann auch der jähe Wechsel in der Stimmung, das Zweifeln und
Quälen, die schwebende Pein wieder. Die Briefe an die
Gräfin Stolberg geben davon beredtes Zeugnis[442]. Ihren Höhepunkt
erreichten die qualvollen Kämpfe im Herzen des Dichters mit
der Herbstmesse[443]. Damals ist das mit dem
Rattenlied stimmungsverwandte Gedicht Lilis Park entstanden, das
»mit genialer Heftigkeit das Widerwärtige erhöht
und durch komisch-ärgerliche Bilder das Entsagen in
Verzweiflung umzuwandeln trachtet«[444]. Es ist uns nur in seiner
späteren Fassung erhalten; von der früheren dürfen
wir wohl annehmen, daß sie den Scherz noch derber aufgetragen
habe und auch dadurch dem Rattenlied verwandt gewesen sei.

Alles drängt uns so zu der Annahme, unsere Scene sei im
September 1775 geschrieben. Nun enthält Goethes Brief vom 17.
September die Angabe: »Ist der Tag leidlich und stumpf
herumgegangen; da ich aufstund, war mir gut, ich machte eine Scene
an meinem Faust«. Nachdem er dann berichtet, was er weiterhin
getrieben habe, folgt die angeführte Umschreibung des
Rattenliedes. Man hat daher allgemein sich zu der Ansicht
erklärt, die Scene in Auerbachs Keller sei in der
Morgenfrühe des 17. September 1775 gedichtet[445]. Neuerdings wird diese
Vermutung bezweifelt, so von E. Schmidt,[446] weil Goethes Improvisation
auf dem Zürchersee am 15. Juni 1775.



Ohne Wein kanns uns auf Erden

Nimmer wie dreihundert werden[447] ...





nur aus dem Rundreim:



Uns ist gar kannibalisch wohl

Als wie fünfhundert Säuen!





zu verstehen sei. Allein jener Scherz, der doch gewiß
nicht darauf berechnet war, mit unserer Scene in der Hand
aufgenommen zu werden, beruht hier wie dort auf einer
volkstümlichen Wendung, die dem Dichter jederzeit
geläufig war. Die Auslassung in jener ersten Fassung ist
selbst ein Scherz; die Ergänzung
selbstverständlich[448]. Außerdem ist nicht
zu verkennen, daß wir es an beiden Stellen mit weiter nichts
zu thun haben als mit einer Umschreibung des ebenso volksbeliebten
Ausdrucks »sauwohl«, den Goethe gerade in dem Tagebuch
der Schweizerreise verschiedentlich anwendet[449]. Eine übermütig
lustige Stimmung, nur selten gemischt mit der Erinnerung an sein
Weh, spricht uns aus den wenigen abgerissenen Blättern dieses
Tagebuchs an; noch später konnte er mit ihnen seiner
Schilderung der Reise frische Unmittelbarkeit und Lebendigkeit
geben[450]. Doch mag eine andere
Beziehung zwischen jenen Reiseaufzeichnungen und der Scene in
Auerbachs Keller obwalten. Ist es nicht möglich, daß die
noch frische Erinnerung an die tollen lärmenden Stunden, die
er mit seinen Reisegesellen erlebt, so daß es denn einmal
heißt: »Gejauchzt bis 12«[451] mit dazu beigetragen habe,
dem lärmenden, albernen Treiben der Studenten in Auerbachs
Keller die Farbe des Lebens zu verleihen? Man denke auch an die
Wirtshausscene in Mannheim, die sich gleich beim Antritt der Reise
zwischen Goethe und den beiden Grafen Stolberg abspielte[452]. Einer von ihnen, Fritz
Stolberg, war dazu in ähnlicher Lage wie Goethe;[453] auch er konnte also zu dem
komischen Bilde Siebels beisteuern. Der burschikose Ton, der unter
ihnen geherrscht haben muß, ist uns noch heute vernehmbar,
wenn wir den Brief vom 4. Oktober 1775 lesen, den Goethe nach der
Reise an Fr. L. von Stolberg und Genossen geschrieben hat[454]. Merck hatte ihn vorher
gewarnt und gar manchmal bildete er sich ein, der Darmstädter
Freund zupfe ihn am Kragen[455]. Der Dichter brauchte also
nur den Ton ihres gemeinsamen Treibens etwas niedriger zu stimmen,
die Farbe etwas derber aufzutragen; auch Erinnerungen an
studentisches Unwesen, wie er es selbst, zuletzt noch im Sommer
1772 in Gießen, gesehen hatte, mögen Anteil an unserer
Scene haben; auch darüber hatte Merck bekanntlich seinen
größten Abscheu bezeugt[457].

Über die Entstehungszeit der Scene besteht demnach kein
Zweifel. Sie gehört in die zweite dramatische Epoche des
jungen Goethe der Frankfurter Jahre. Shakespeares Geist schwebt
über ihr; wir spüren die Nähe des Egmont, der sich
damals ebenfalls bildete. Sie zeigt uns den Übergang von dem
Vers der satirischen Dialoge zu der Prosa dramatisch bewegter
Handlung, für die der Dichter erst später die
entsprechende metrische Form fand. Die Scene ist jedenfalls nach
der Schweizerreise gedichtet mit großer Wahrscheinlichkeit im
September 1775. Es ist darum ganz entsprechend, den 17. September
als den Tag ihrer Entstehung anzunehmen, obwohl der Beweis
dafür nicht mit völliger Sicherheit erbracht werden kann.
Man könnte vielleicht einwenden, die Lieder auf die sich die
Zeitberechnung vor allem stützt, seien vor der Ausbildung der
Scene selbst gedichtet; aber dann wäre das Rattenlied im
September verfaßt, und die Scene könnte dann nicht viel
später entstanden sein. Völlig verkehrt wäre aber
anzunehmen, die Lieder seien etwa nachträglich in die Scene
eingetragen worden; denn die beiden ersten Teile derselben
verlangen von Anfang an durchaus die Lieder und verlören ohne
sie ihren inneren Zusammenhang[458].

Nach alledem sind wir zu der Annahme berechtigt, daß die
Scene in Auerbachs Keller im September 1775, vielleicht in der
Morgenfrühe des 17. September vom Dichter mit rascher,
glücklicher Hand hingeworfen sei.



FUSSNOTEN


[212]


Vergl. meine Doktordissertation: Untersuchungen über
Goethes Faust I. Der erste Monolog und die Erdgeistscene.
Gießen 1892.




[213]


S. a.a.O. S. 7.




[214]


D.W. T. 4. B. 18. W. Bd. 29. S. 83 f.




[215]


a.a.O. T. 2. B. 6. Bd. 27. S. 15.




[216]


Scherer. Aus Goethes Frühzeit. S. 74.




[217]


D.j.G. 2. 28.




[218]


a.a.O. 3. 449.




[219]


a.a.O. 3. 322.




[220]


Ein für Wagner höchst charakteristischer Zug, der ihn
sofort im Gegensatz zu Faust erscheinen läßt. W. kennt
keine andere Begeisterung als am fremden Feuer; und auch sie ist
ihm nichts weiter als eine nützliche Schulübung. Dasselbe
setzt er auch ohne weiteres bei seinem Herrn voraus.




[221]


D.j.G. 3. 686.




[222]


a.a.O. S. 687.




[223]


Paralip. 1 zu Faust. (W. 14. S. 287.)




[224]


Von gleicher Verachtung für eine Dichtung, die eigens
für die Bühne schreibt, um durch ihre
äußerlichen Mittel zu wirken, schreibt Goethe im Anhang
zu Mercier a.a.O. S. 687: »Wer übrigens eigentlich
für die Bühne arbeiten will, studiere die Bühne,
Wirkung der Fernemalerei, der Lichter, der Schminke, Glanzleinewand
und Flittern, lasse die Natur an ihrem Ort, und bedenke ja
fleißig, nichts anzulegen, als was sich auf Brettern zwischen
Latten, Pappendeckel und Leinwand, durch Puppen, vor Kindern
ausführen läßt.«




[225]


Vergl. Andreä bei Herder W. 11, S. 118:



Drum wünsch ich, daß all meine G'sellen

Ihn'n auch abtrennen lan die Schellen.








[226]


Ganz anders dachte bezeichnender Weise z.B. Bahrdt über
Deklamation und Aktion; Leben. 2, S. 148.—Über die
berüchtigte Stelle seiner Homiletik (1773) und die Beziehung,
die unsere Stelle offenbar darauf haben muß.




[227]


Vergl. auch Sauers Einleitung zu den Stürmern und
Drängern, Kürschner, Deutsche Nationallitt. Bd. 79 I. S.
33 f




[228]


D.j.G. 3. 686.




[229]


a.a.O. 2. 40.




[230]


a.a.O. 3. 686.




[231]


a.a.O. 3. 245.




[232]


a.a.O. 2. 212.




[233]


Br. 2. Nr. 338. S. 282.




[234]


Paralip. 1. W. 14. S. 287.




[235]


Vergl. Dauer im Wechsel. (W. 1. S. 120.) zur Zeit der dritten
Beschäftigung mit Faust gedichtet.




[236]


Schon im Journal der Reise von 1769: Sich vor einer Gewohnheits-
und Kanzelsprache in Acht zu nehmen, immer auf die Zuhörer
sehen, für die man redet, sich immer in die Situation
einpassen, in der man die Religion sehen will, immer für den
Geist und das Herz reden: Das muß Gewalt über die Seelen
geben! oder nichts gibts! Hier ist die vornehmste Stelle, wo sich
ein Prediger würdig zeigt. Hier ruhen die Stäbe seiner
Macht.—W. Bd. 4. S. 370.




[237]


Herders Ansichten in dieser Sache hatte Goethe bereits in
Straßburg erfahren, wo er auch Gelegenheit hatte, die Art
seines Vortrages kennen zu lernen. Er schreibt darüber: Seine
Art zu lesen war ganz eigen; wer ihn predigen gehört hat, wird
sich davon einen Begriff machen können. Er trug alles ernst
und schlicht vor; völlig entfernt von aller
dramatisch-mimischen Darstellung, vermied er sogar jene
Mannigfaltigkeit, die bei einem epischen Vortrag nicht allein
erlaubt ist, sondern wohl gefordert wird: eine geringe Abwechselung
des Tons u.s.w. (D.W. T. 2. Bd. 10. W. 27. S. 341.)—Über
den Geist, der in dieser Hinsicht im Straßburger Kreise
herrschte, berichtet er mit Anführung der alten Lesart aus der
Wagnerscene: »Schon früher und wiederholt auf die Natur
gewiesen wollten wir daher nichts gelten lassen als Wahrheit und
Aufrichtigkeit des Gefühls, und der rasche derbe Ausdruck
desselben,



Freundschaft, Liebe, Brüderschaft,

Trägt die sich nicht von selber vor?





war Losung und Feldgeschrei, woran sich die Glieder unserer
kleinen akademischen Horde zu erkennen und zu erquicken pflegten.
(a.a.O. T. 3. B. 11. W.B. 28. S. 57.) Herders Fragmente las er in
Wetzlar zum ersten Mal und nichts genoß er daraus inniger,
»als das wie Gedank und Empfindung den Ausdruck
bildet.« (Br. 2. N. 88. an Herder Mitte Juli 1772. S.
18.)




[238]


F.G.A. N. 60. den 28. Juli 1872—S. 392. Z. 25
ff.—393. 3. ff. 22 ff.—Vergl. Haym, Herder Bd. 1. S.
601 ff.




[239]


Vergl. noch a.a.O. S. 393. 26 f. 35 f. 395. 15.




[240]


Thomas, essais sur le caractère etc.—Die Rezension
wird von R. Steig, Vierteljahrschr. f. Litt.-Gesch. 5, 223 ff.
für Herder nicht in Anspruch genommen.




[241]


a.a.O. S. 666.




[242]


W. Bd. 7. S. 219.




[243]


Vergl. noch D.j.G. 2. 216. v. d. Hellen, S. 49. Br. 2. N. 216.
S. 155.




[244]


D.j.G. 3. 207. vergl. auch 2. 202 f.




[245]


Br. 2. 266 a. S. 327.




[246]


Ein Ton, den besonders Voltaire angeschlagen hatte; vergl. z.B.
15. Haym, Herder Bd. 1. S. 544.




[247]


F.G.A. S. 222. 18 ff. (Vergl. auch 223. 36 ff. N. 24. den 28.
April 1772.)




[248]


a.a.O. S. 271. 6 ff. (N. 41. den 22. Mai 1872.) Die Abneigung,
in diesen Geheimnissen zu lesen, ist Goethe zeitlebens geblieben;
vergl. das Gespräch mit Luden vom 19. August 1806. (Gespr. 2.
S. 82.)




[249]


a.a.O. S. 270. 7 ff.




[250]


a.a.O. S. 295. 5 ff.




[251]


a.a.O. S. 321. 6 f. (Nr. 49. den 19. Juni 1772.)




[252]


D.j.G. 2. 206 ff.




[253]


Noch 1776 klingt dies Thema nach und an die Fauststelle an in
dem Schreiben an Herder, da es sich um seine Berufung nach Weimar
handelte:



Und im Grund weder Luther noch Christ

Im mindesten hier gemeinet ist,

Sondern was in dem Schöpsen-Geist

Eben lutherisch und christlich heißt.





Br. 3. N. 404 vor 20. Februar 1776? S. 33. 5 ff.




[254]


F.G.A. S. 453. 35 ff. (N. 69. den 23. August 1772.)




[255]


a.a. O. S. 455. 36.—Vergl. auch Hamann 2. S. 289.




[256]


a.a.O. S. 356. 2. (N. 54. den 7. Juli 1772.)




[257]


a.a.O. S. 482. 36. (N. 73. den 11. September 1772.)




[258]


Vergl. die oben angeführte Stelle. (F.G.A. S. 222. 32
f.)




[259]


a.a.O. S. 553. 20 ff. (N. 54 den 7. Juli 1772.)




[260]


a.a.O. S. 354 35 ff.




[261]


a.a.O. S. 230. 28 ff. (N. 35. den 1. Mai 1772.)




[262]


a.a.O. N. 355. 37 f.




[263]


a.a.O. S. 490. (N. 74. den 15. September 1872.)—vielleicht
auch S. 477. 4 f. (N. 72. den 8. Sept. 1772.)




[264]


D.j.G. 2. S. 391.—Noch später nennt er in der
Farbenlehre bei der Charakteristik des 18. Jahrhunderts es das
selbstkluge.




[265]


W. Bd. 6. S. 203 f.




[266]


Vergl. Suphan in der Vierteljahrschr. f. Litt.-Gesch. Bd. 1. S.
527.




[267]


In den Zusätzen zum dritten Abschnitte;—vergl. Haym,
Herder, Bd. 1. S. 538 ff.




[268]


W. Bd. 28. S. 281.




[269]


D. W. am Anfange des 17. B. W. Bd. 29. S. 37.




[270]


B. 7. W. Bd. 27. S. 146.




[271]


Von 1765. S. 128-131.—Die »bedeutende« Stelle
ist von Heyne.




[272]


W. Bd. 27. S. 226 f.




[273]


a.a.O. S. 682 ff. (N. 103. den 25. Dez. 1772 u. 104 den 29.
Dez.). Das Werk heißt: Erfahrungen und Untersuchungen
über den Menschen.—(Vergl. auch Scherer in der Einl. S.
XC.)




[274]


a.a.O. S. 688. 4 ff.




[275]


D.j.G. 2. S. 226. Vergl. auch 3. S. 439. die Verse im ewigen
Juden:



Es waren, die den Vater auch gekannt.

Wo sind sie denn? Eh, man hat sie verbrannt.





—und Br. 2. N. 270. vom 23. Dez. 1774. S. 218. 7
ff.—Der junge G. hat also doch »thöricht«
geschrieben, (V. 238 = 591.) und nicht »kühn«, wie
Vischer, G. Faust, N. Beiträge u.s.w. N. 272 annahm. Es ist
aber ja gar nicht so bös gemeint, daß er Vischers
Strafrede verdient hätte.




[276]


D.j.G. 2. S. 16 ff.




[277]


Vergl. Rosenkranz, G. u. seine Werke, Königsberg 1847. S.
406.—Der nüchterne Verstand, der doch für die
Ärmlichkeiten seiner Forschung schwärmen kann, u.s.w.




[278]


So Herder in den F.G.A. S. 456. 34.




[279]


Herder W. 1. S. 256.




[280]


Goethe Br. 2. Nr. 85. (Ende 1771.) S. 12. 14 ff.




[281]


W. Bd. 28. S. 161. (D. W. 37. B. 12.)




[282]


Vergl. auch Br. 2. N. 116. vom 25. Dez. 1772. S. 51. 4 ff.




[283]


Neudruck S. 63. 24 ff.: solch ein Bursch, den die
lungensüchtigste Imagination nicht krüppelhafter
zusammenstoppeln kann das non plus ultra von Armseligkeit, der
Plauderer, Nichtswisser; die Nachlese des menschlichen
Verstandes!—s. G. J. 1. 181.—Noch schärfer nimmt
ihn Müller von Itzehoe in seinem Roman Siegfried von
Lindenberg (Kürschner Bd. 57. S. 360 f.) vor:——Der
Lumpensammler am Parnaß, der ohne Unterlaß vor den
Thüren der Gelehrten herumschleicht, und hinter ihren
Gärten, dort das Kehricht, und hier den Misthaufen
durchwühlet, ob er irgend einen kassierten Brouillon oder
sonst einen verworfenen Lumpen von einem Gedicht aufstöbern
kann u.s.w.




[284]


Das hat im Grunde Weiße, Kritik und Erklärung des
G.F. Leipzig 1837. S. 85 schon richtig erkannt, wenn er in unserer
Scene bei aller schlagenden Kraft und epigrammatischen Schärfe
im Grunde nur die Gemeinplätze der sogenannten Genieperiode
findet.




[285]


Man darf auch die erste Scene von Erwin und Elmire zum
Vergleiche herbeiziehen, in der Olympia mit unmutigem Eifer die
moderne Erziehung bekämpft und alle Einwendungen ihrer Tochter
zurückweist; (z.B. die Art des Einwands d.j.G. 3. 508. Unsre
Kenntnisse, unsre Talente!). Erwin reicht in seinen Anfängen
bekanntlich bis 1773 zurück.




[286]


Gegen die äußerliche Verwendung der Parallelstellen
wendet sich mit Recht z.B. Braitmaier Goethekult. u.
Goethephilologie, Tübingen 1892. S. 23.




[287]


G. J. 6. S. 309. u. V. J. Schr. f. Litt.-gesch. 1. S. 525
ff.




[288]


W. Bd. 7. S. 304 unten.—Vergl. auch Huther, Herder im
Faust, (Z. f. d. Ph. Bd. 21. S. 329 f.) der ganz irrig von
gekräuseltem Schnitzelwerke spricht und in Folge dessen
den Ausdruck völlig falsch erklärt.




[289]


Noch deutlicher ist das Bild in den Entwürfen von 1773. Bd.
7. S. 189: Möglich? ich glaube vielmehr, es wäre die
einzige wahre, wenn sie uns nicht gerade abgekehrt und das
gekreiselte, schwache Schnitzwerk der Philosophie, an dem uns aber
das rechte Gefäß gerade vor der Hand abbricht, uns
vorstünde.




[290]


Vergl. auch Koegel in der Viertelj.-schr. f. Litt.-gesch. 1. S.
60.




[291]


W. 1. S. 365.




[292]


Auch eine Phil. d. Gesch. u.s.w. Hempel. W. B. 21. S. 159.




[293]


Br. 3, N. 514. vom 16. Sept. 1776. S. 111.




[294]


Br. 3. N. 729 vom 5. Aug. 1778.—S. 238.—




[295]


Wagner 1. S. 188. 290. 339.




[296]


Wieland an Merck am 3. Aug. 1872.




[297]


D.j.G. 1. S. 116 u. W. Bd. 9. V. 53. S. 5.




[298]


Br. 2. N. 272. S. 221.




[299]


v.d.H. S. 207.




[300]


D.j.G. 3. S. 580.




[301]


F.G.A. S. 540. 9. (N. 82. den 13. Okt. 1772.)




[302]


D.j.G. 2. S. 209.




[303]


Br. 1. N. 51. S. 200.




[304]


Vergl. auch die wohl auch Goethische Wendung: den Sand
aufgeraffter Formeln und Floskeln gaffenden Jünglingen vom
Katheder ins Gesicht werfen. (F.G.A. S. 426. 34 ff. N. 65. den 14.
Aug. 1772.)




[305]


W. Bd. 7. S. 219.




[306]


D. W. T. 2. Bd. 10. (W. Bd. 27. S. 541.)




[307]


V.-j.-schr. f. Litt.-gesch. Bd. 1. S. 528.




[308]


F.G.A. S. 271. 6 ff.




[309]


W. 2. S. 19.




[310]


S. 18.




[311]


Ein abschreckendes Beispiel jener Sucht, überall angebliche
Parallelstellen aufzuspüren, die dem Dichter natürlich
bei seinem Werke vorgeschwebt haben, auf die man hin kecklich die
Entstehungszeit ganzer Scenen festsetzt, gibt Huther in dem oben
angeführten Aufsatze. Er versteigt sich zu der Behauptung: der
Dichter dramatisiert von hier an bis zum Ende der ganzen Scene die
von Herder in den Provinzialblättern geführte Polemik
gegen den von Spalding in dessen Buch von der Nutzbarkeit des
Predigtamtes vertretenen theologischen Rationalismus u.s.w. (a.a.O.
S. 330.). Ähnlich macht es z.B. auch Biedermann mit dem
Satyros; Stellen Basedowscher Schriften sind nach ihm die Vorlage
für einzelne und darunter gerade die schönsten und
empfundensten Stellen jener Dichtung. Geht das so fort mit dieser
kläglichen, ganz undichterischen Auffassung der Werke unseres
Dichters, so ist er bald nur noch als der zu betrachten, der eine
Reihe Prosaschriften der Zeit in schöne Verse gebracht!




[312]


an W. v. Humboldt d. 17. März 1832.




[313]


F.G.A. S. 579 unten u. 580. 1 ff. (N. 88 d. 3. Nov. 1772.)




[314]


Vergl. meine Dissertation S. 76 ff.




[315]


V. 1770-1867.




[316]


V. 249—266 = 1868—1895.




[317]


Vergl. V. 403.




[318]


Darum hat auch später, nachdem der erste Teil gestrichen
war, diese Frage (V. 196 f.), die dadurch am Ende der Einleitung
steht, dort keine rechte Stelle mehr und ihre alte Bedeutung damit
eingebüßt.




[319]


Goethes F. in ursprünglicher Gestalt u.s.w. S.
XXV.—Ähnlich auch Weltrich, wenn er den Witz hier
studentisch grün nennt (Magazin für d. Litt. d. In- u.
Ausl. Jahrg. 57. (1888.) S. 254). Vergl. ferner Seuffert Vj.-schr.
f. Litt.-gesch. 4. 340.




[320]


E. Schmidt: ebenda.




[321]


Grenzboten, Jahrg. 46 (1887) 4. S. 16 (K. Fr. Bahrdt).




[322]


Laus Metaphysices in consessu Metaphysicorum recitanda;
ebenfalls in einer Form abgefaßt, die in den Kämpfen des
Humanismus und der Reformation viel gebraucht worden war. Über
Klotz vergl. z.B. Ebeling, Geschichte der Komischen Litteratur in
Deutschland seit der Mitte des 18. Jahrhunderts Bd. 1. S. 210
ff.




[323]


Ein bezeichnendes Beispiel dazu ist seine
»lächerliche Nachahmung des Winckelmannischen
Enthusiasmus bei der Bewunderung der Venus Kallipygos!«
(Lessing, Entwürfe zur Fortsetzung der Briefe antiquarischen
Inhalts Nr. XCV; W. Bd. 13. Hempel.)




[324]


Prutz in Raumers Historischen Taschenbuch 1850. S. 662.




[325]


S. 284 f. Nr. 43. den 29. Mai 1772.




[326]


S. 670 f. Nr. 101. den 18. Dezember 1772.




[327]


W. Bd. 4. S. 3 ff. vergl. Haym, Herder u.s.w. Berlin 1880. Bd.
1. S. 248 ff.




[328]


S. 297 f. N. 45. den 5. Juni 1772; vergl. Scherer S. LXXXI.




[329]


Ebeling a.a.O. S. 402.—E. Schmidt in d. Allgem. Deutschen
Biographie.




[330]


D.W. T. 3. B. 14. W. Bd. 28. S. 294 ff.




[331]


D.W. T. 3. B. 13. W. Bd. 28. S. 186.




[332]


Vergl. Kawerau a.a.O. S. 17.




[333]


K. Fr. Bahrdt, Geschichte seines Lebens u.s.w. 1. 387.




[334]


a.a.O. 2. 7.




[335]


Vergl. v. Gehrens Artikel bei Ersch und Gruber u. besonders
Erhards Anmerkung über die Erfurter Zeit.




[336]


Bahrdt, Gesch. s. Lebens u.s.w. Bd. 2. S. 32.




[337]


a.a.O. S. 182 f.




[338]


Br. an Bahrdt. 1. 168 f. Vergl. Scherers Einl. zu Seufferts
Neudruck der F.G.A. S. XLVIII ff.




[339]


S. 29 ff. N. 5 d. 17. Januar 1772.




[340]


a.a.O. S. XLIX.




[341]


a. a. O. S. XVII.




[342]


N. 49 den 19. Juni 1772.




[343]


Scherer S. LXXXII denkt an Herder; vergl. Minor Studien 110 f.
Steig in der Vjschr. f. Litteraturgesch. 5. 223 weist sie dagegen
Herder nicht zu.




[344]


a.a.O. S. 319. Z. 32 ff.




[345]


Leben 2. S. 244; über den Jahrgang 1773 der F.G.A. vergl.
Scherer a.a.O. S. LXXIV.




[346]


Frank in Raumers Histor. Taschenbuche 1866. S. 232.




[347]


Briefe an B. 2. 157 f. 172.




[348]


Vergl. auch Lebensgesch. 2. S. 149.




[349]


D.j.G. 2. 380 ff.; vergl. D.W. T. 3. B. 13. W. 28. S. 236.




[350]


Aus Goethes Frühzeit, S. 34 f.; dazu F.G.A. S. XXX. Der
Marktschreier ist dann aber Deinet, nicht aber der Gießener
Schmid, der nur unter der Maske des Wagenschmiermanns zu suchen
ist.




[351]


D.W. T. 3. B. 14. W. 28. S 258.




[352]


a.a.O. B. 13. Daß ihn Goethes Angriff empfindlich
getroffen und er ihn auch so bald nicht vergaß, beweisen die
Bemerkung in seiner Allgem. Theolog. Bibliothek II. 323 und die
später entworfene Charakteristik Goethes im Kirchen- u.
Ketzeralmanach aufs Jahr 1781; vergl. Frank a.a.O. S. 238. 287.




[353]


Daß er ihn nicht so bald verlernt habe, bezeugt er selbst
in seiner Lebensgeschichte 2 S, 12 f.




[354]


Vergl. die V. 1232 f. = 3540 f. der Gretchentragödie:



Sie fühlt, daß ich ganz sicher ein Genie,

Vielleicht wohl gar ein Teufel bin.








[355]


Man beachte überhaupt die Ähnlichkeit des Prologs mit
der Schülerscene in der äußeren Anlage: Besuch bei
einem Professor.




[356]


Br. an Bahrdt 2, S. 167. 169.




[357]


D.W. T. 2. B. 6. W. 29. S. 41 f.




[358]


a.a.O. S. 42.




[359]


Br. 1. No. 4; den 13. Oktober 1765. Nachschrift. S. 11. Z. 5
ff.




[360]


a.a.O. N. 6. S. 14. Z. 17 ff. und No. 7. S. 17. Z. 14 ff.




[361]


F.G.A.N. 101, den 18. Dezember 1772. S. 667. Z. 31 ff.




[362]


Vergl. das Gedicht Elysium an Uranien: (D.j.G. 2. 22 ff.) Uns
gaben die Götter Auf Erden Elysium. Dazu seinen Schluß:
Ach, warum nur Elysium!—Daß die Poesie des j.G. nicht
allzusehr in Empfindsamkeit zerfloß, dafür sorgte schon
Shakespeares gewaltige Erscheinung. Man lese nur den Schluß
der Shakespeare-Rede! (a.a.O. 2. 43.)




[363]


Vergl. Haym, Herder 1. 577. Mit dem ganzen Menschen zu wirken,
zu leiden, zu genießen—dieser Drang war in tieferen
Geistern wie Hamann, erwacht. Er machte sich in der Dichtung des
jungen Goethe in ergreifenden Offenbarungen Luft.




[364]


F.G.A. N. 78 vom 29. September 1772. S. 517. Z. 15 ff. vergl.
Scherer S. LXXXIX.




[365]


a.a.O. N. 104 vom 29. Dez. S. 688 oben. Vergl. Scherer S.
XC.




[366]


D.W. T. 3. B. 11. W. 28. S. 9. f.




[367]


a.a.O. B 15. W. 28. S. 338 f.




[368]


Vergl. z.B. Schubarth, Über Goethes F. Berlin 1830. S.
228.




[369]


Erweitern ist ein charakteristischer Lieblingsausdruck des
jungen Goethe der Jahre 1771-1775; z.B. d.j.G. 2. 40. (zum
Shakespearetag): »ich fühlte aufs lebhafteste meine
Existenz um eine Unendlichkeit erweitert;« a.a.O. 3. 419
(Klavigo). Möge deine Seele sich erweitern—ähnlich
ebenda 377 oben; 3. 305 (Werther) s. Geist zu erweitern; 3. 449
(Prometheus): »Vermögt ihr mich auszudehnen, erweitern
zu einer Welt.« (Vergl. dazu F. G. A. S. 518. Z. 2. in einer
offenbar Goethischen Rezension: Das Ausdehnen der eignen
Existenz—)—Br. 2. N. 266. S. 212 unten (v. 5. Dez.
1774.): »und dieses enge Dasein hier zur Ewigkeit
erweitern«. (Vergl. auch die ähnlichen Wendungen Br. 2.
N. 88. S. 173. 15 f. d.j.G. 3. 162. Könnt ich doch
ausgefüllt einmal u.s.w.)




[370]


So wandte man sich in jener fordernden Epoche schließlich
an das Genie, »das durch seine magische Gabe den Streit
schlichten und die Forderungen leisten würde«. (D.W. T.
3. B. 15. W. 28. S. 340.)




[371]


Vergl. Br. 2. N. 266 v. 5. Dez. 1774 S. 212:



Ich zittre nur, ich stottre nur,

Ich kann es doch nicht lassen,

Ich fühl, ich kenne dich, Natur,

Und so muß ich dich fassen.








[372]


D.W. T. 3. B. 11. W. 28. S. 7.




[373]


a.a.O. S. 360.




[374]


Br. 1. No. 6 den 21. Oktober 1765. S. 14 Z. 15. D.W. T. 2. B. 6.
W. 27. S. 53.




[375]


v.d.H. S. 40 (Lavater I. 21. 17-19.). Dieser Satz steht in einer
der Zugaben, die Goethe nach v.d. Hellen am 23. Januar 1775
abschickte, (a.a.O. S. 28.)




[376]


D.W. a.a.O. S. 53.




[377]


S. schon das Leipziger Gedicht: Die Freuden (d.j.G. 1. 103),
dazu Br. 1. N. 63 v. 14. Juli 1770. S. 239. 33 ff.—D.W. T. 1.
B. 4 W. 26. S. 187. Da ja selbst Naturforscher öfter durch
Trennen und Sondern als durch Vereinigen und Verknüpfen, mehr
durch Töten als Beleben sich zu unterrichten glauben.




[378]


D.j.G. 2. 206.




[379]


a.a.O. 3. 694. (Gebet.)




[380]


In der lebendigen Natur geschieht nichts, was nicht in einer
Verbindung mit dem Ganzen steht,———es ist nur die
Frage: Wie finden wir die Verbindung dieser Phänomene, dieser
Begebenheiten? (Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt.
1773. Hempel, W. 34. S. 70.)




[381]


Mit schließlicher Beziehung auf die alte Lesart im F. an
unserer Stelle sprach sich G. später also aus: Unsre
Naturforscher lieben ein wenig das Ausführliche. Sie
zählen uns den ganzen Bestand der Natur in lauter besonderen
Teilen zu und haben glücklich für jeden besonderen Teil
auch einen besonderen Namen. Das ist Thonerde, das ist Kieselerde!
Das ist dies und das ist das! Was bin ich aber nun dadurch
gebessert, wenn ich auch alle Benennungen innehabe? Mir fällt
immer, wenn ich dergleichen höre, die alte Lesart aus F. ein:
Encheiresin u.s.w. Was helfen mir denn die Teile? was die Namen?
Wissen will ich, was jeden einzelnen Teil so hoch begeistigt,
daß er den andren aufsucht, ihm entweder dient oder ihn
beherrscht, je nachdem das allem ein- und aufgeborene
Vernunftgesetz den zu dieser, den zu jener Rolle befähigt.
Aber gerade in diesem Punkte herrscht überall das tiefste
Stillschweigen.




[382]


W. 1. 255.




[383]


Br. vom 21. Januar 1832 an Wackenroder. (Müller, Goethes
letzte litterarische Thätigkeit. S. VIII.)




[384]


Vergl. Hamann W. 4. 27: Ja wißt ihr endlich nicht,
Philosophen, daß es kein physisches Band zwischen Ursache und
Wirkung, Mittel und Absicht gibt, sondern nur ein geistiges,
nämlich des Köhlerglaubens?—(S. auch Herder W. 6.
202 f. 266 f.)




[385]


F.G.A. S. 580. Z. 25 ff. u. S. 666 oben.




[386]


D.j.G. 2. 231.




[387]


Den verfluchten Mechanismus unsrer mit aller Macht neuen
Philosophie, wie es Hamann nennt. (W. 1.
413.)—»Allein—heißt es in einer gewiß
Goethischen Rezension, die wir schon oben anziehen
konnten—man muß nicht durch das System, und hätte
mans auch selbst gemacht, sondern mit bloßen, leiblichen
Augen in den Menschen sehen.« (F.G.S. 517. Z. 9.
ff.—»Systemateley« bildet er weiter unten
dafür; vergl. Scherer S. LXXXIX.) Ebenso spricht auch wohl
Goethe S. 521. Z. 21 f.: Er müßte wissen, daß die
Natur zu allen Systemen zum Voraus Nein
gesagt———(s. Scherer S. LXXXIX). In der Baukunst
(D.j.G. 2. 297.) spottet er über die Atmosphäre des
Systems; vergl. auch a.a.O. S. 124. Z. 3 f.—




[388]


Zu dem vom Dichter gebrauchten Bilde, vergl. a.a.O. S.
224:—es mag den Jüngern dabei der Kopf gedreht haben,
wie selbigen ganzen Abend, denn sie verstunden nicht eine Silbe von
dem, was der Herr sagte.




[389]


Das Fragment hat hier bereits bezeichnender Weise geändert,
da damals die Satire auf akademische Verhältnisse für den
Dichter in den Hintergrund getreten war.—In den F.G.A. S. 482
(Schreiben über den Homer N. 73) spricht G. von dem
unbedeutendem Tone Professorlicher Tugendlichkeit. Man beachte
auch, wie in dieser Rezension der Professortitel spottend
wiederholt wird. (S. 481. Z. 8. 28, 482. Z. 5, 10, 16. 483. Z.
6.)




[390]


Zu V. 415. 416 = 2021. 2022 vergl. den ähnlichen Rat
für Faust: (V. 2062; zuerst im Fragment V. 541.) Sobald du dir
vertraust, sobald weißt du zu leben; s. auch Paralip. 9. W.
14. 289.—Zu V. 411. 412 = 2017. 2018: »Doch der den
Augenblick ergreift, daß ist der rechte Mann.« Vergl.
v.d.H. S. 188. Lavater II. 254. 12 über Scipio: Unbeweglich in
seinen Verhältnissen ist der Mann, stets den Augenblick
ergreifend, u.s.w. (Dazu v. d. Hellen S. 186 und Br. 2. N. 354 an
Lavater vom 8. September 1775. S. 286. Z. 19.)




[391]


a.a.O. S. 614. Z. 34 ff. vergl. Scherer XC.—S. auch Herder
zu Dalbergs Betrachtungen über das Universum: Eben die
Kontrarietät im Menschen ist das Siegel Gottes in unserer
Natur, der Baum der Erkenntnis Gutes und Böses in einen ewigen
Baum des Lebens verwandelt. (Hempel W. Bd. 17. S. 462.)




[392]


a.a.O. S. 554. Z. 24 ff. 555. Z. 2 ff.




[393]


a.a.O. S. 672. Z. 8 ff.; vergl. Scherer S. LXXXVII.




[394]


a.a.O. S. 665. Z. 25 ff.; vergl. auch Br. 2. N. 180 an
Rüderer, Herbst 1773. S. 120. Z. 15 f.—Dazu Haym,
Herder, Bd. 1. 499 f.




[395]


Vergl. Herder zu Dalbergs Betrachtungen über das Universum:
(Hempel Bd. 17. S. 460) alle Philosophie also, die von sich
anfängt und mit sich aufhört, ist von ihrer Muhme, der
Schlange.




[396]


Das verkennt z.B. Düntzer, Deutsche Nationallitteratur Bd.
93. Goethes Werke XII. S. 83.




[397]


Auch in seinem Götz hat z.B. der junge Dichter dem
Jugendlichen in sich selbst Ausdruck verliehen, indem er den
Haupthelden jugendliche Nebenpersonen zur Seite gab. (Georg u.
Franz.)




[398]


W. Bd. 14. S. 287. (Paralip. 1.)




[399]


Vjschr. f. Litt.-gesch. 4. 336 f.




[400]


W. Bd. 11. 103 ff.




[401]


Man vergleiche auch, wie in den Biblischen Fragen Vater und Sohn
einander gegenüberstehen, und wie der erstere den sehr
selbstbewußten Sohn, der eben von der Universität
zurückgekommen ist, in ähnlicher Weise zu belehren sucht.
(D.j.G. 2. 231.)




[402]


Man vergl. Erwins Verkleidung als Eremit in Erwin u. Elmire, den
Krugantino in Klaudine von Villa Bella und die Vermummung des
Hauptmanns im Pater Brey.




[403]


Vjschr. f. Litt.-gesch. 4. 317 ff.




[404]


Gespr. Bd. 7. S. 10.




[405]


339. 340 = 1902. 1903, aber seit dem Fragment an andrer
Stelle.




[406]


a.a.O. S. 322.




[407]


Vergl. Pniowers Einwand a.a.O. S. 323.




[408]


V. 1904 ff.:



Ich bin dabei mit Seel und Leib

Doch freilich würde mir behagen

Ein wenig Freiheit und Zeitvertreib

An schönen Sommerfeiertagen.








[409]


V. 1909.




[410]


Pniower a.a.O. S. 326 meint V. 317 ff. sei die Ausdrucksweise so
unklar, daß die Interpretation der Worte auf nicht geringe
Schwierigkeiten stoße. M. aber, der den studentischen Tisch
im Gegensatz zu der Mutter Tisch spottend beschreibt, will mit den
Versen »Hammel und Kalb küren ohne End, als wie unsers
Herr Gotts Firmament«, doch nur sagen, der Student müsse
sich Hammel- und Kalbfleisch so endlos wählen, wie auch das
Himmelsgewölbe es sei.




[411]


a.a.O. S. 327.




[412]


In Götz (A.) ist es in 16 Fällen, in G. (B.) aber
über 40 mal ausgelassen; denn gerade seit 1773 schöpft G.
mehr als je aus der Sprache des Volks und des 16. Jahrhunderts.




[413]


a.a.O. S. 332 f.—Es geschieht seiner offenbar
Erwähnung in dem Br. an B. Jakobi v. 29. Nov. 1773 (2 N. 187.
S. 128. Z. 4 ff.) »Auf Faßnacht könnts
anmarschieren«—meint der Dichter; dasselbe in dem
Sylvesterbrief an B. Jacobi (2. N. 197. S. 138. Z. 9). Im März
1774 ist aber das versprochene Fastnachtstück immer noch nicht
fertig (Br. 2. N. 213 an J. Fahlmer S. 153. Z. 5 ff.); auch
schließlich auf Ostern noch nicht; s. Br. 2. N. 215. S. 154.
Z. 13 ff. u. N. 217. S. 158. Z. 16 ff. So erhielt das Stück
schließlich die Bezeichnung: Ein Fastnachtsspiel auch wohl zu
tragieren nach Ostern u.s.w.. G. überließ es bekanntlich
Klinger mit den übrigen Farcen des Neueröffneten
moralisch-politischen Puppenspiels zur Veröffentlichung.




[414]


Was auch Pniower S. 333 annimmt; s. dagegen Düntzer, Neue
Beiträge z. Goetheforschung. 1891. S. 199 ff.




[415]


Gegen Pniower a.a.O. S. 225.




[416]


D.j.G. 3. 180.




[417]


a.a.O. 3. 494 ff.




[418]


S. Abeken, Goethe in den Jahren 1771-1775. S. 270 f.




[419]


D.j.G. 2. 212.




[420]


Br. 2. N. 348. S. 282. Z. 12 ff.




[421]


Gespr. 2. 76.




[422]


Vjschr. f. Litt.-gesch. 4. 339.




[423]


Aber nicht nur stehen diese beiden mit einander in innerem
Zusammenhang, sondern sie spinnen auch den Faden, weiter, der sich
bereits durch die erste Hauptmasse zieht. Faust d.h. der geniale,
hochstrebende Mensch gerät mit seinem Lebens- und
Schaffensdrang in Widerstreit mit den Schranken seiner Natur;
er begehrt von jenem erfüllt das Unmögliche und wird
überall abgewiesen. In den beiden folgenden Scenen kämpft
nun der schöpferische Geist des Dichters, den er nicht nur
Faust, sondern sogar dem Teufel gegeben hat, gegen das
Unschöpferische, Unfruchthare, Leblose an. Dem gleichen Geiste
sind demnach die erste Hauptmasse und die Wagner- und
Schülerscene entsprungen. Wir drücken den Kern ihres
Inhalts so aus: Das Schöpferische im Menschen d.h. das
Göttliche im Widerstreit mit den Grenzen seiner menschlichen
Natur (1. Monolog u. Erdgeistscene; vergl. auch Werther.)—Das
Schöpferische im Kampf mit dem Unschöpferischen, das,
insofern es anmaßlich alles erfüllt, dem Genialen auch
eine Art Schranke errichtet, die es zwar mit leichter Mühe
niederreißt, die aber ebenso rasch wieder hergestellt wird.
(Wagner- u. Schülerscene.)




[424]


Seuffert a.a.O. S. 342.




[425]


Treffend bemerkt Schiller in dem Br. vom 26. Juni 1797:
»Der Teufel behält durch seinen Realism vor dem
Verstand, und der Faust vor dem Herzen recht.« Darauf Goethe
am nächsten Tage: »So werden wohl Verstand und Vernunft,
wie zwei Klopffechter, sich grimmig herumschlagen, um abends
zusammen freundschaftlich auszuruhen.«—Man vergl. auch
Hebbels Wort: Gott teilt sich nur dem Gefühl, nicht dem
Verstande mit; dieser ist sein Widersacher, weil er ihn nicht
erfassen kann. Das weist dem Verstande den Rang an.
(Tagebücher 1. S. 109.)




[426]


Auf eine ursprüngliche Verbindung zwischen Erdgeist und
Teufel hat bekanntlich zuerst Ch. H. Weiße, Kritik und
Erläuterung des Goetheschen Faust, Leipzig 1837. S. 86 ff.
aufmerksam gemacht; er zog aber bereits den falschen Schluß,
dem Erdgeist sei eine wiederholte Erscheinung und überhaupt
eine wesentlichere Rolle zugedacht gewesen.




[427]


Vergl. G. J. 3. 341.




[428]


Vergl. z.B. K. Fischer, Goethes Faust (3. Aufl.) Bd. 2. S.
28.




[429]


Br. 2. N. 335. S. 292. Z. 23 ff.




[430]


D.j.G. 3. 189.




[431]


a.a.O. S. 190.




[432]


S. 191.—Vergl. auch Pniower, Zwei Probleme des Urfaust,
Vjschr. f. Littgesch. 3. 149.




[433]


D.W. T. 3. 15. W. 28. S. 315 ff.




[434]


Vergl. Br. 2, N. 273 vom 28. Dez. 1774; N. 278 vom 13. Jan.
1775; N. 320 vom 14. April; auch N. 328 vom 3. Mai; N. 334 vom 4.
Juni; N. 342 vom 1. Aug. und schließlich N. 361 Mitte Oktober
1775 mit der Meldung seiner Ankunft.




[435]


D.W. T. 3. B. 15, W. 28. S. 322 oben.




[436]


Vergl. das Volksbuch von 1587 Neudruck S. 185.—Diese Rolle
ist ihm übrigens bereits im Fragment als seiner nicht
würdig wieder genommen.




[437]


Vergl. den Weinrebenzauber Vjschr. f. Littgesch. 1. 470. u.
Schröer in seiner Ausgabe 1. 143.




[438]


Volksbuch von 1587. Neudruck S. 130; V. des christl. Meinenden
Neudr. S. 15.




[439]


Vjschr. f. Littgesch. 2. 160.




[440]


Briefe an u. von Merck (Wagner 2. 123.)




[441]


Br. 2. N. 343 vom 3. August 1775. S. 273. Z. 16 ff.




[442]


Vergl. Br. 2. N. 340 vom 25. Juli; N. 343 vom 3. August; N. 355
vom 14.-19. Sept. 1775.




[443]


D.W. T. 4. B. 19. W. Bd. 29. S. 158. Sie begann am 10.
September.




[444]


D.W. T. 4. B. 19. W. Bd. 29. S. 159 unten.—Vergl. auch das
Schema zu B. 17. a.a.O. S. 213, in dem G. das Gedicht in die Zeit
der Michaelismesse setzt; dagegen früher v. Loeper Anm. 730 zu
D.W. und in der Ausgabe der Gedichte 2. 335, der sich, ehe aber
noch jenes Schema bekannt geworden war, für die Zeit der
Ostermesse entschieden hatte.




[445]


Vergl. z.B. K. Fischer, Goethes Faust nach seiner Entstehung
u.s.w. 2. Aufl. 1887. S. 241 ff.




[446]


In seiner Ausgabe des ältesten F. S. XXIII; ebenso Pniower
Vjschr. f. Littgesch. 2. 147.




[447]


Tageb. Bd. 1. S. 1.




[448]


Düntzers Erklärung der Stelle, es sei an die
Steigerung zu dreihundertfaltiger Kraft des Trinkers zu denken,
wird wohl niemand beitreten wollen. (Ztschr. f. d. Phil. Bd. 21.
1889. S 374.)




[449]


a.a.O. S. 4. Z. 17. Daß es der Erde so sauwohl und so weh
ist zugleich; (wozu man die edlere Fassung dieses Gedankens in dem
zweiten, Ende 1775 geschriebenen, Teil des ewigen Judens d.j.G. 3.
411. vergleiche:



Fühlt, wie das reinste Glück der Welt

Schon eine Ahnung von Weh enthält.)





S. 6. Z. 23. Sauwohl u. Projekte.




[450]


D.W. T. 4. B. 18. W. Bd. 29. S. 103 ff.




[451]


Tageb. 1. S. 5. Z. 10 u. D.W. a.a.O. S. 117.




[452]


D.W. a.a.O. S. 95.




[453]


a.a.O. S. 94;—auch in den Br. 2. N. 340. S. 270. Z. 12 ff.
N. 343. S. 273. Z. 13 ff. 274. Z. 14 ff.




[454]


a.a.O. N. 358. S. 298.




[455]


D.W. a.a.O. S. 95.



[456]


Bezieht sich vielleicht darauf, die Stelle in dem Brief v. 4.
Okt. a.a.O. S. 398. S. 4 ff.: Ich hab euch drei dramatisiert. Gr.
Christian Truchseß, Gr. Leopold und Junker Kurt. Wo ihr auf
dem großen Krönungssaal zu Frankfurt in naturalibus
hingestellt sind. (?!)]




[457]


Vergl. D.W. T. 3. B. 12. W. Bd. 28. S. 170: »Denn wie es
angeborene Antipathien gibt, so wie gewisse Menschen die Katzen
nicht leiden können, anderen dieses oder jenes in der Seele
zuwider ist, so war Merck ein Todfeind aller akademischen
Bürger, die sich nun freilich zu jener Zeit in Gießen in
der tiefsten Rohheit gefielen. Mir waren sie ganz recht: ich
hätte sie wohl auch als Masken in einem meiner
Fastnachtsspiele brauchen können, aber ihm verdarb ihr Anblick
bei Tage und des Nachts ihr Gebrüll jede Art von gutem
Humor.«




[458]


S. Pniower. Vjschr. f. Littgesch. 2. S. 146 ff.—K.
Fischer. Goethes Faust (3. Aufl.) Bd. 2. S. 48.



 




*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK UNTERSUCHUNGEN ÜBER GOETHES FAUST IN SEINER ÄLTESTEN GESTALT ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8549712132979479078_14223-cover.png
Untersuchungen iiber Goethes Faust in

seiner dltesten Gestalt

J. Collin

A
e/ Ar
Y
R i Gm )






