
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Salatiedettä omin päin

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Salatiedettä omin päin


Author: Pekka Ervast



Release date: April 1, 2004 [eBook #12165]

                Most recently updated: October 28, 2024


Language: Finnish


Credits: Produced by Sami Sieranoja, Tapio Riikonen and PG Distributed

        Proofreaders




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SALATIEDETTÄ OMIN PÄIN ***













SALATIEDETTÄ

omin päin



seitsemän esitelmää






PITÄNYT

Pekka Ervast


1914




















LUKIJALLE.










Esitelmät on pidetty ja pikakirjotettu vuonna 1913, viimeinen
kesällä Teosofisen Seuran vuosikokouksessa, edelliset syksyllä
Helsingissä. Yhteiseksi nimeksi olen pannut »Salatiedettä omin
päin», koska olen sillä tahtonut osottaa, että salatiede ei ole
sekotettava »salaisiin tieteisiin», sillä salatiede on
käytännöllistä psykologiaa, joka liikkuu ihmisen syvimpien
henkisten ja uskonnollisten kokemusten alalla ja sentähden pysyy
salattuna niiltä ihmisiltä, jotka eivät ymmärrä tai uskalla
heittäytyä elämän suurten arvojen tutkimiseen.








P. E.




















SALATIEDETTÄ OMIN PÄIN:











		 I.  	Ensimäiset ehdot



	 II.  	Ennen vihkimystä



		 III.  	Jumala



		 IV.  	Älyllinen ja siveellinen puhdistus



		 V.  	Yliaistillinen elämä



	 VI.  	Uudestasyntyminen Kristuksessa



	 VII.  	Jooga omin päin


	


			Alaviitteet


















I. ENSIMÄISET EHDOT.










Uudessa Testamentissa kerrotaan Kristuksen sanoneen: »etsikää,
niin te löydätte, anokaa, niin teille annetaan, kolkuttakaa,
niin teille avataan. Sillä se, joka etsii, hän löytää, ja joka
anoo, hän saa, ja kolkuttajalle avataan».








Minulta on joskus kysytty: »millä tavalla meidän pitää etsiä
totuutta, millä tavalla voimme päästä totuuden tietoon ja
Jumalan tuntoon? Millä tavalla voimme tulla vakuutetuiksi
teosofisesta maailmankatsomuksesta, millä tavalla todella tulla
teosofeiksi?»








Ja tosiaan, kun katselemme niitä ihmisiä, jotka etsivät
totuutta, huomaamme, että eivät läheskään kaikki löydä.
Niidenkin joukosta, jotka etsivät totuutta teosofisesta
maailmankatsomuksesta, jotka sitä tutkivat ja siihen syventyvät,
monet jonkun ajan kuluttua, vaikkapa vuosien kuluttua kääntyvät
taas pois ja sanovat: »ei sieltä löytynyt minulle tyydytystä».
Millä tavalla siis niiden, jotka tahtoisivat saada todellista
tyydytystä teosofisesta maailmankatsomuksesta, jotka tahtoisivat
löytää totuuden ja tulla Jumalan tuntoon, millä tavalla heidän
on etsiminen? Vai ovatko ainoastaan muutamat ihmiset ennakolta
määrätyt löytämään? Todella näyttää siltä, että kaikki ihmiset
eivät saata tulla teosofiseen maailmankatsomukseen eivätkä
löytää sen todellista ydintä.








Tavallinen totuudenetsiminen, jota pidetään tieteellisesti
pätevänä, on etsintä, joka käyttäen viittä tunnettua aistiaan
ymmärryksen avulla luokittelee niitä tosiasioita, joita viiden
aistimemme avulla voidaan tajuta. Sentähden ihmiset, jotka
luottavat viiteen aistimeeseen ja siihen järkeen, joka heillä
on, kun tahtovat olla aivan rehellisiä, tulevat useimmiten
etsiessään materialisteiksi. Elleivät ole tilaisuudessa viiden
aistimen avulla tekemään havaintoja, joita suorastaan täytyy
nimittää yli-aistillisiksi, he sangen ymmärrettävistä syistä
tulevat materialisteiksi tai ainakin epäilijöiksi.








Mutta tämä materialistinen maailmanselitys ei saata heitä ajan
pitkään tyydyttää. Se ei täytä heidän sielullisia ja henkisiä
tarpeitaan, sillä heidän aina täytyy syrjäyttää ja aivankuin
tappaa jotakin sielussaan. Kun ajattelevat kuolemaa,
kadotettuaan rakastetun omaisen, kun ajattelevat, että kuoleman
tuolla puolla on pelkkä tyhjyys, niin heidän täytyy painaa alas
toinen kapinallinen ajatus: »mutta jos ei kaikki sittenkään ole
paljasta ainetta?» Heidän kuten jokaisen ihmisen sisässä puhuu
kysyvä ääni: »ei suinkaan kaikki sentään ole mennyttä
kuolemassa? Eiköhän maailmankaikkeudessa sittenkin mahda olla
muuta kuin mitä me aistimilla näemme?» Tämä ääni on tapettava,
kun ihminen jyrkästi tahtoo pysyä muka tieteellisenä
ajattelijana.








On toisia ihmisiä, jotka ovat tehneet uskonnollisen kokemuksen
tunteen alalla. He ovat tunteneet joko yksin ollessaan tai n.k.
uskonnollisessa herätyskokouksessa, että kun he uskovat Jumalan
armoon Jeesuksessa Kristuksessa, heidän sielunsa on pelastunut.
He eivät punnitse tunnettaan, eivät mietiskele eivätkä katso
älyn silmällä, he vain tyytyvät sen suomaan hetkelliseen
sopusointuun. Mutta heille saattaa pian tulla järki-epäilys,
sellainen silmän avautuminen, että kysyvät itseltään: »vaan
onkohan tämä totta? Olenkohan mahdollisesti ollut vain jonkun
harhan nenästä vetämä, olenko vain kuvitellut pelastusta, armoa
j.n.e.?» Tällainen epäilys on aina heitä väijymässä.








Meidän täytyy näin ollen sanoa sekä materialisteista että
sokeasti uskovista, että he eivät ole löytäneet totuutta, joka
kestäisi.








Teosofia sanoo: »minä olen totuus, joka kestää. Kun te tulette
teosofeiksi, silloin on järkenne valistunut ja tunteenne
tyydytetty. Kun te oikein osaatte syventyä minuun, teosofiseen
maailmankatsomukseen, niin olette saaneet sellaisen
elämänymmärryksen, joka kestää—kestää kaikissa
koettelemuksissa—kärsimyksen tuskassa ja järjen puhdistavassa
tulessa.»








Kuinka meidän nyt on määriteltävä teosofista etsimistä ja
teosofista löytämistä? Millä tavalla se eroaa suorastaan
tieteellisestä tai tavallisesta uskonnollisesta etsimisestä?
Millä tavalla teosofinen etsivä elämä kohoaa toisten
yläpuolelle?








Me ymmärrämme tämän parhaiten, jos jo olemme teosofeja, jos jo
tunnemme teosofisen maailmankatsomuksen. Teosofian mukaan
ihminen ei ole sama kuin fyysillinen ruumis eikä tämä ruumis ole
ihmisen ainoa käyttöväline vaan ainoastaan yksi useammasta
käyttövälineestä. Ihmisen personallisuus on puettu, niinkuin
sanomme teosofisesti, paitsi tähän fyysilliseen myös astraliseen
eli tunne-käyttövälineeseen ja mentaliseen eli älylliseen. Tämä
merkitsee, että kun ihminen tietää ainoastaan fyysillisestä
ruumiista ja kun hänen tajuntansa on sidottu ainoastaan
fyysillisiin aivoihin, hän ei voi etsiä ja löytää mitään aatetta
tai elämänymmärrystä, mitään henkistä sisältöä elämälleen, joka
tyydyttäisi koko hänen personallisuuttaan, sillä hänen
personallinen tajuntansa ei elä ainoastaan fyysillisessä
käyttövälineessä vaan myös tunne- ja älyruumiissa.








Jos ihminen ihmisenä—ja ihminen itse kuuluu inhimillisenä
olentona korkeampaan maailmaan, kuin personalliseen
»kolminaismaailmaan»—tahtoo etsiä ja löytää totuutta, täytyy
totuuden, jota hän etsii ja jonka hän löytää, tyydyttää paitsi
sitä tajuntaa, joka ilmenee fyysillisten aivojen välityksellä,
myöskin sitä puolta personallista tajuntaa, joka ilmenee
tunneruumiin, ja sitä, joka ilmenee älyruumiin välityksellä.
Hänen täytyy saavuttaa sellainen elämänymmärrys, joka
valoaalloilla säteilee hänen luokseen viisauden auringosta ei
ainoastaan fyysillis-eetterisessä maailmassa vaan myöskin
astralisessa ja älyllisessä. Jos ainoastaan aivotajunta etsii,
on etsintä materialistis-tieteellistä laatua. Jos ihminen on
taipuvainen ottamaan vastaan vaikutelmia ainoastaan
tunneruumiista, on hän tuomittu sokeasti uskomaan. Mutta jotta
ihminen voisi ymmärtää elämää sillä tavalla, että se tyydyttäisi
koko hänen personallisuuttaan, täytyy hänen tajuta totuus,
tuntea Jumala, sekä fyysillisessä tajunnassa että astralisessa
ja mentalisessa »alitajunnassa». Toisin sanoin ihminen ei saa
rajottua ainoastaan viiteen aistimeen, jos hän tahtoo totuutta
etsiä, vaan hänen täytyy osata käyttää niitäkin kahta aistinta,
jotka eivät ole vielä ihmiskunnassa heränneet täyteen
toimintaan. Kuudes aisti asettaa hänet heti yhteyteen uuden eli
astralisen maailman voimien kanssa ja seitsemäs aisti vielä
toisen eli älyllisen maailman voimien kanssa. Silloin vasta kun
hänessä itsessään ovat heränneet nämä kuudes ja seitsemäs aisti,
voi hän löytää sellaisen elämänymmärryksen, joka häntä täysin
tyydyttää.








Nyt te sanotte minulle: »mutta tämähän on aivan mahdoton asia.
Kuinka me voisimme etsiä ja löytää totuutta kuudennen ja
seitsemännen aistimen avulla, kun ne eivät ole vielä meissä
heränneet? Näin ollen olemme tuomitut olemaan ilman totuutta,
ulkopuolella taivaan valtakuntaa.» Niin olisi, jos olisi
kysymyksessä kuudennen ja seitsemännen aistimen niin täydellinen
herääminen ihmisessä, että hän voisi itsetietoisesti käyttää
niitä tutkimuksiin. Jos olisi kysymyksessä astralinen
selvänäköisyys ja älyllinen selvänäköisyys, silloin tosiaan
ihminen olisi onnettomassa tilassa, ja meidän täytyisi sanoa:
»hän ei voi etsiä totuutta». Onneksi niin ei ole. Nämä uudet
aistit ovat ihmisessä jonkun verran jo heränneinä, vaikka emme
ollenkaan älyä niitä aistimiksi, ne kun toimivat subjektivisesti
eikä objektivisesti. Meidän fyysillinen silmämme esim. on
objektivinen, koska me sillä havaitsemme ulkonaista maailmaa ja
koska meidän kaikkien havainnot ovat samanlaisia. Kuudes ja
seitsemäs aisti sitä vastoin toimivat meissä sisäkohtaisesti ja
ovat eri pitkälle kehittyneet ja erilaisia eri yksilöissä.
Muutamissa ne ovat tuskin ollenkaan heränneet, meidän täytyy
ehkä sanoa, että ne useimmissa ihmisissä ovat sangen vähän
toimivia, mutta niissä ihmisissä esim., jotka tulevat
teosofeiksi ja pysyvät teosofeina, niissä ne ovat vissiin
kohtaan heränneet, ja he voivat kehittää näitä aisteja yhä
edelleen.








Mitkä ovat sitten kuudes ja seitsemäs aisti? Lyhyesti sanoen
kuudes on aisti, jota tahtoisin kutsua taiteilijavaistoksi eli
taiteelliseksi kauneusaistiksi ja seitsemäs on filosofinen
intuitsioni.

[1]









Selvittäkäämme tarkemmin. Uskovaiset sanovat: »järjellään
ihminen ei voi päästä Jumalan tuntoon. Ihmisen täytyy uskoa.» Me
sanomme niinikään: ihminen ei voi päästä totuuden tietoon
ainoastaan järkensä ja viiden aistimensa avulla, vaan ennen
kaikkea hänellä täytyy olla apuna taiteellinen kauneusaisti. Ja
tietääksemme mitä tällä tarkotetaan, tulee meidän vain katsella,
minkälaisena se ilmenee niissä ihmisissä, joita kutsumme
taiteilijoiksi.








Taiteellinen aisti ilmenee taiteilijassa ensinnäkin siten, että
hänellä on joku fyysillinen aisti enemmän kehittynyt kuin
tavallisella ihmisellä. Maalarilla on esim. silmä enemmän
kehittynyt kuin muilla ihmisillä. Mutta sen sijaan että maalarin
silmä, joka näkee enemmän viivoja, enemmän värejä, enemmän
sopusointua kuin tavallisen ihmisen silmä, tekisi hänet silmänsä
tajuaman maailman orjaksi, se aivan kuin vapauttaa hänet
fyysillisestä maailmasta, sillä silmän tarkkuuteen liittyy
sielullinen kauneudenaisti ja puhdas rakkaus kauneuteen.
Ottaaksemme vanhan esimerkin ajatelkaamme vain, että taiteilija
ja tavallinen ihminen katselevat auringonlaskua. Jos aurinko
laskee tulipunaisena ja taivas yltympäri loistaa heleänä,
ajattelee arki-ihminen: »huomenna on pouta», mutta taiteilijan
mieleen ei juolahda sellaista; hän ihailee ihmeellisiä punaisia,
ja vihreitä värivivahduksia, jotka elävät taivaanrannalla, ja
ajattelee korkeintaan: »oi, jos ihmiskädellä ja pensselin avulla
voisi noita ihanuuksia kankaalle kiinnittää!» Jos
taivaanrannalla näkyy harmaan violettisia pilviä, ajattelee
arki-ihminen: »huomenna varmaan on tuulta ja sadetta», mutta
taiteilija vain katselee värejä ja tuntee, että maailma on
ihana. Kauneus täyttää hänen sielunsa. Hän toisin sanoin ei ole
kauppanero vaan haaveilija. Sentähden taiteilijat
jokapäiväisessä elämässä enimmäkseen ovat »epäkäytännöllistä»
väkeä. He käyskentelevät ja katselevat taivaan pilviä,
ajattelevat »turhia» ja näkevät linnoja ja eläviä olentoja
pilvissä, mutta eivät huomaa, että heidän pitäisi tehdä työtä
saadakseen ruokaa, asuntoa ja vaatteita. Jokapäiväiset ihmiset
ovat tottuneet ajattelemaan heitä, hieman ylenkatseellisesti,
olennoiksi, jotka eivät osaa »tulla toimeen» maan päällä. Tosin
on heidän joukossaan poikkeuksia, jotka ovat »ottaneet lusikan
kauniisti käteensä» ja tottuneet mailman menoon, mutta
todellinen taiteilijasielu on ainakin nuorena sellainen, ettei
hän osaa ajatella elämän käytännöllisiä asioita vaan ainoastaan
elämän ja maailman kauneutta. Hän näkee kauneutta, jota toiset
eivät näe. Runoilija voi sanoilla tuoda esiin, mitä kauneutta
hän näkee, maalari pensselillä, ja me toiset saamme siitä
kaikesta oppia. He opettavat meitäkin näkemään, millainen on
maailma.








Mitä tämä taiteellinen aisti sitten vaikuttaa sielullisesti?
Mitä se vaikuttaa todelliseen taiteilijaan ja samalla ihmiseen,
joka, vaikkei hän ole taiteilija, on taiteellinen sielussaan? Se
aikaansaa ihmeellisen muutoksen sielussa, kun ihminen sitä
viljelee ja kasvattaa. Se vaikuttaa näet, että ihminen osaa
asettua ikäänkuin objektiviselle kannalle elämän ja maailman
ilmiöihin nähden. Hän ihmettelee ja ihailee, hän kaikkialla
etsii ja kaikkialla löytää ja kaikkialla näkee. Niinkuin vanhat
filosofit sanovat: filosofia alkaa ihmettelystä. Taiteellinen
aisti ihmisessä tekee sen, että hän voi ihmetellä ja ihailla. Ei
hän asetu samalla tavalla objektiviseksi kuin itsekkäästi
ajatteleva kauppa-ymmärrys, joka asioita katselee edun kannalta
ja punnitsee, kuinka voisi käyttää ympärillään olevia voimia
niin, että niistä olisi suurinta aineellista hyötyä. Tämä on
toisenlainen objektivisuus, sellainen joka kuuluu viiteen
aistimeen. Taiteilija on todellinen tiedemies, joka ei ajattele
etua eikä seurauksia, vaan ainoastaan ihastuu totuuden
näkemisestä. Todellinen taiteilija on ihminen, joka osaa nähdä
kauneutta kaikkialla, eikä siis tuomitse mitään vaan on
suvaitsevainen. Kaikkia ilmiöitä hän ihmettelee, kaikkia ihmisiä
hän ihailee, hän voi nähdä kauneutta julmimmassakin olennossa,
juopossa hän voi nähdä jumalan kuvan ja langenneessa naisessa,
joita maailma inhoo. Hän näkee jokaisessa ihmisessä veljen tai
sisaren. Kuta enemmän taiteellinen aisti hänessä kehittyy, sitä
enemmän hän tuntee itsensä veljeksi kaikkia kohtaan, sitä
enemmän jokainen olento kuvastuu hänelle ihmeelliseksi
taideteokseksi. Ei hänen päähänsä juolahda, että hänen pitäisi
tahtoa ketään toisenlaiseksi kuin tämä on. Hän ihmettelee pahaa
yhtä paljon kuin hyvää. Hän on ihminen, joka ei tee laskelmia.
Senpätähden sanotaankin välistä taiteilijoista ja haaveilijoista
yleensä: »heillä on löyhä moraali. He eivät tiedä eroa hyvän ja
pahan välillä.» Tämä on kuitenkin ymmärrettävä sillä tavalla,
että taiteellinen aisti tuo mukanaan sen, että ihminen ei osaa
tuomita, ainoastaan ihailla ja ihmetellä. Mutta kun hän totuuden
etsijänä on tämän ensimäisen ehdon täyttänyt, ei hänen tarvitse
jäädä paikalleen seisomaan.








Jos hän on luova taiteilija, hän tietysti jää tälle kohdalle
tietä pitemmäksi ajaksi, yhdeksi tai useammaksi elämäksi,
kehittäen itsessään taiteellista luovaa kykyä, jolloin hän
samalla kaikin puolin lähenee totuutta. Mutta ihminen, joka ei
tee taiteellista työtä, hänen pitää välttämättä ottaa uusi
askel, jos hän tahtoo totuutta etsiä. Hänen täytyy herättää
itsessään seitsemäskin aistin, filosofinen intuitsioni. Nyt kun
taiteellinen aisti on hänessä hereillä, hän voi menestyksellä
ryhtyä tekemään työtä järjen avulla. Hän silloin lukee esim.
teosofista kirjallisuutta, tutustuu maailman eri uskontoihin,
syventyy salatieteellisiin tutkimuksiin, opettelee filosofisesti
ajattelemaan. Jos teosofinen etsintä tapahtuu liian varhain,
niin ihminen väsyy. Jos se on vain järjen työtä, vaikkakin
laajanäköisempää kuin materialistinen spekulatsioni, ihminen
hylkää teosofiankin jonkun ajan kuluttua, ellei hänessä herää
taiteellinen aisti. Mutta kun hän on ensimäisen askelen ottanut
ja sitten järjellään etsii teosofisesta kirjallisuudesta ja
maailman pyhistä kirjoista, silloin hänessä itsestään herää
filosofinen intuitsioni, sillä ajatustoiminta yhteydessä
taiteellisen aistin aikaansaaman yleisen sympatian kanssa
herättää tämän intuitsionin. Ja filosofinen totuuden näkemys on
tavallaan mentalisen käyttövälineen aisti. Filosofinen
intuitsioni, samalla tavalla kuin musikalinen inspiratsioni,
käsittää, että tämä maailma on Kosmos eikä Kaaos. Jos meillä ei
ole filosofista intuitsionia, niin vaikka tekisimme kuinka
paljon järjen työtä tahansa, emme koskaan pääse syvään
sielulliseen vakaumukseen siitä, että maailma on Kosmos ja elämä
järjestetty, vaan me voimme filosofoida paljon sinne ja tänne
ilman että sielumme tulee tyydytetyksi. Ainoastaan filosofisen
intuitsionin avulla ihminen pääsee tähän syvään tuntoon—
voisimme kutsua sitä vaikka tiedoksi—että maailma on järkevästi
järjestetty. Sen avulla ihminen pääsee selvään järkinäkemykseen
siitä, josta viisaat ovat puhuneet, että nim. näkyväisen
maailman takana on henkimaailma ja olennollisen henkimaailman
takana aatteiden maailma ja aatteiden maailman takana hengen
maailma. Sen avulla ihminen pääsee tuntoon siitä, että me
ihmiset emme sisimmässä itsessämme ole kuolevaisia olentoja vaan
kuolemattomia, niinkuin viisaat opettavat.








Kun ihmisessä on tämä filosofinen intuitsioni herännyt, silloin
vasta alkaa hänelle todellinen salatieteellinen etsiminen.
Ennenkuin on filosofinen intuitsioni ja taiteellinen aisti ja
yleisinhimillinen sympatia herännyt ihmisessä, ei hän voi etsiä
salatieteellisesti. Nämä ovat välttämättömät ensi askeleet.
Mutta kun ne ovat ihmisessä heränneet, hän voi alkaa käydä
vihkimyksen portteja kohti.




















 II.  ENNEN VIHKIMYSTÄ.












Tahdomme tänään luoda pienen silmäyksen siihen inhimilliseen
kehitykseen, joka käy ennen vihkimystä. Sitä varten tahdomme
alottaa kysymällä, minkälainen on se ihminen, jota me
teosofisessa kirjallisuudessa kutsumme Vihityksi ja jota sanomme
Salaisen Valkoisen Veljeskunnan jäseneksi.








Vihittyä voi kuvata monella tavalla riippuen siitä näkökohdasta,
jolta asettuu katselemaan. Tänään tahdomme kääntää huomion
yhteen sellaiseen ominaisuuteen, joka on Vihityllä. Jos
ajattelemme, että vihitty ihminen olisi edessämme, ja me
näkisimme, mitä hänessä on, joka tekee hänet vihityksi, niin me
tältä kannalta katsoen sanoisimme, että hän on ihminen, joka
itsetietoisesti osaa tehdä lupauksia Jumalalle. Hän voi sanoa
Jumalalle: »minä olen sinun palvelijasi: minä tahdon täyttää
sinun tahtosi. Minä teen, mitä sinä minulle käsket.» Ja Jumala
sanoo hänelle: »tee tuo tai tuo asia, suorita se tai se työ,
hanki itsellesi se tai se ominaisuus!» Ja hän, Vihitty, tietää
saadessaan tämän käskyn, että työ, joka hänelle annetaan, kestää
yhtämittaa esim. kymmenen tuhatta vuotta. Hän lupaa. Hän osaa
luvata. Hän sanoo: »Herra minä olen sinun palvelijasi ja minä
täytän käskysi.»








Vihitty on ihminen joka elää iankaikkisuudessa —jolle ei ole
elämää eikä kuolemaa. Tavallinen ihminen on kuoleman orja ja
elämän orja—hän ei ole elämän eikä kuoleman herra, mutta
Vihitty on ulkopuolella personallista elämää ja kuolemaa. Hän on
olento, joka seisoo iankaikkisuudessa—iankaikkisella kalliolla
Jumalan edessä, ruumiissa, joka ei häviä. Ja kun Herra sanoo
hänelle: »tee se ja se,» niin hän kumartaa ja sanoo: »Herra,
minä teen.» Ja vaikka työ kestäisi 10,000 vuotta, hän tekee mitä
on luvannut. Hän on iankaikkinen olento, joka uskaltaa luvata
iankaikkisuutta varten. Huomatkaamme ero Vihityn ja tavallisen
ihmisen välillä, sillä jokapäiväisessä elämässä on paljon
ihmisiä, jotka puhuvat Jumalan kanssa, niinkuin he itse sanovat,
ja lupaavat: »Mestari, Jumala, Kristus, minä olen sinun
palvelijasi, minä tahdon täyttää sinun tahtosi», eivätkä tiedä,
mitä tekevät, koska vielä ovat etsivällä kannalla. Tänään voivat
tehdä lupauksen ja huomenna katua, etteivät voi täyttää, koska
heillä on jokin helmasynti, joka estää heitä täyttämästä ja
josta eivät jaksa luopua. Lupauksestaan he silloin ajattelevat:
minähän tein sen tietämättömyydessä. Vihitty lupaa ja täyttää ja
tietää, että jos nousee vastustaja hänen ulkopuolellaan tai
hänessä itsessään, se nousee sitä varten, että hän sen
voittaisi. Hänelle ei tule kysymykseen paeta, välttää, katua.
Hän taistelee vaikka kymmenentuhatta vuotta mutta hän lopulta
voittaa. Vihitty on täten ihminen, joka on itsetietoinen
toisella tavalla kuin tavallinen kuolevainen. Hän on
itsetietoinen kuolematon olento.








Jos nyt ajattelisimme näkevämme korkean vihityn edessämme hänen
todellisessa muodossaan, jolloin meidän tietysti täytyisi olla
selvänäköisiä, sillä fyysillinen ruumis on Vihityllä samanlainen
kuin muilla ihmisillä, ainakin näennäisesti, niin mitä silloin
näkisimme?








Silloin näkisimme että Vihitty on ihmeellisen kaunis loistava
olento, inhimillinen muodoltaan, ruumiillinen ihminen, mutta
loistava ja ihana, ja että hän on aivan kuin pukeutunut vähemmin
loistaviin käyttövälineisiin. Hän itse seisoo siinä loistavana,
mutta on ottanut päälleen karkeampia ruumiita eli
käyttövälineitä. Jos katselemme tarkalleen, näemme, että hän
omassa, niinkuin sanotaan, Augoeidees-muodossaan seisoo keskellä
ja on ottanut päällensä ensin n.k. älyruumiin, sitten n.k.
tunne-ruumiin ja vihdoin n.k. eetteris-fyysillisen ruumiin.








Kuinka toista taas, kun katselemme tavallista kuolevaista
ihmistä! Jos me samanlaisilla silmillä katselemme tavallista
kuolevaista, näemme, että hän on itse todellisena minänä ja
personallisena olentona tässä eetteris-fyysillisessä muodossaan.
Fyysillinen muoto on todellisin ja takana häämöttävät korkeammat
käyttövälineet. Hänellä on tunne-ruumis, äly-ruumis ja niiden
takana myös n.k. Augoeidees-muoto, mutta tämä on aivan kuin
unitilassa, kyllä kaunis mutta niinkuin nukkuva. Ero on siinä,
että Vihityn tietoisuus ja todellinen olemus on korkeammassa
minässä, Augoeideksessä, jotavastoin jokapäiväisen eli
tavallisen kuolevaisen itsetietoisuus eli todellinen olemus on
tässä fyysillisessä ulkonaisessa personassa.








Kysykäämme nyt, millä tavalla ihminen on voinut kehittyä
vihityksi, mitä läksyjä hänen on tullut oppia, mitä muutoksia on
tapahtunut hänen eri käyttövälineissään, fyysillisessä,
tunneruumiissa ja älyruumiissa? Jos tahdomme yhdellä lauseella
ilmaista, mitä ihmisen pitää oppia, ennenkuin hän voi asettaa
itsensä vihkimyskokelaaksi, voimme sanoa: ihmisen täytyy oppia
onnen salaisuus. Ihmisen täytyy oppia olemaan onnellinen.








Millä tavalla hän voi tämän oppia? Mitenkä elämä opettaa hänelle
tätä? Elämällä tarkotan sitä elämää, joka jatkuu monen
ruumistuksen kautta. Millä tavalla elämän suuressa koulussa
ihminen oppii olemaan onnellinen? Hän oppii tämän läksyn
käyttövälineittensä avulla eikä hän voi oppia sitä läksyä,
ennenkuin hän on saanut fyysillisen ruumiin. Ennen ei voi tulla
kysymykseen sellainen kehitys, joka vie häntä vihkimystä kohti.
Moni ihminen kysyy: minkätähden olemme tulleet tähän
fyysilliseen ruumiilliseen maailmaan, jossa on niin paljon
vaikeuksia ja kärsimyksiä? Emmekö olisi hienommassa ruumiissa
henkimaailmassa voineet oppia samoja läksyjä, tulla hyviksi ja
päästä vihkimyksen porttien läpi? Ei, on aivan selvä vastaus,
sillä nuo sisäiset muodolliset maailmat, astraliset ja älylliset
eivät ole olemassa ilman tätä fyysillistä. Ne muodostavat kaikki
kokonaisuuden, jota kutsutaan kolminaismaailmaksi. Ne eivät voi
olla ilman toisiaan. Ihmisen tehtävä on luoda niistä yhtä ja
nostaa niitä aivan kuin ylöspäin, mutta ennenkuin ihminen voi
mihinkään tällaiseen työhön ryhtyä, (joka on Vihityn työtä),
täytyy hänen koko kolminaismaailmassa ollen ja eläen oppia sen
läksyt. Niin hän ei voisi tehdä, jos hän alkaisi kehityksensä
äly- tai eetteri-maailmassa. Hänen täytyy ensin saada
fyysillinen ruumis, niin että hänellä on koko kolminaismaailma
ympärillään ja sisällään. Silloin vasta hän voi oppia
varsinaisen elämän läksyjä. Ja ensimäinen läksy, minkä ihminen
oppii ollessaan puettu kolminaismaailmasta otettuun ruumiiseen
eli kolmeen käyttövälineeseen, on sitä laatua, että hän oppii
sen fyysillisten aistintensa välityksellä.








Mikä on se läksy? Se on nautinnon läksy. Ihminen oppii
nauttimaan fyysillisten aistinten välityksellä. Tämä on aivan
välttämätöntä. Hänen täytyy ensin puettuna fyysilliseen
ruumiiseen joutua kosketukseen ympäröivän maailman kanssa, joka
tapahtuu fyysillisten aistinten välityksellä, ja nämä aistimet
opettavat häntä nauttimaan olemassaolosta. Voimme toisella
kielellä sanoa, että ihminen heti alkaa onnea opettelemaan ja
että onnen opetteleminen ja vaistomainen etsintä tapahtuu ensin
fyysillisten aistinten välityksellä. Hän alkaa aistimillaan
nauttia olemassaolosta. Hänellä on nuo viisi tunnettua aistinta,
joihin vanhat intialaiset vielä lisäsivät viisi muuta aistinta.
Ne, joista tavallisesti puhumme, kuulo, näkö, maku, haju ja
tunto, ovat passivisia, mutta hindulaiset filosofit ja
salatieteilijät sanoivat, että ihmisellä on vielä viisi
aktivista aistinta, joiden välityksellä hän on toimivassa
yhteydessä ulkomaailman kanssa, nim. kätensä, jalkansa, suunsa,
sukupuolielimensä ja ulostus-elimensä. Näiden aistimien avulla
ihminen oppii nauttimaan ulkonaisesta maailmasta. Alku-aikoina
ihmiskunnan elämä oli elämistä paljastaan näissä fyysillisissä
aistimissa. Nyt ei ihmiskunta enää kykene elämään yksinomaan
sillä tavalla, mutta alkuaikoina tämä oli luonnollista ja
tervettä elämää. Sillä ihmiskunnalle välttämätön läksy on onnen
etsiminen, hapuileminen ja nauttiminen fyysillisessäkin
maailmassa. Onni on kaikilla aloilla tarjona ja täytyy olla.








Mutta kuitenkin ihminen pian tekee toisen kokemuksen. Hän
huomaa, että nautinto, jonka hän aistimillaan saavutti, on sekä
lyhytaikainen ja ohimenevä että myös epävarma, vieläpä
sellainen, että se muuttuu kärsimykseksi. Hän täten ei opi
ainoastaan onnen vaan myös sen vastakohdan, kärsimyksen, läksyn,
sillä aina kun hän antautui nauttimaan ulkomaailmasta
aistimiensa välityksellä—jolloin tietysti ovat
yhteistoiminnassa sekä aktiviset että passiviset aistimet—ja
luuli, että nyt minä löysin onnen, niin hän pian pettyi. Hän
huomasi, että onnen malja sisälsi myrkkyä, hänet saavutti
sairaus ja monenlaiset kärsimykset.








Nyt ihminen jäisi onnettomaksi kysymysmerkiksi elämän tiellä,
jos koko elämä sisältyisi nautinnon ja kärsimyksen alituiseen
vaihteluun. Onneksi hän tekee sen havainnon, ettei elämä
tyhjenny aistilliseen nautintoon ja aistilliseen kärsimykseen.
Elämässä on muutakin. Hänessä toisin sanoen alkavat vaikuttaa
n.k. astraliset aistit eli voimat, tunne-ruumis alkaa herätä, ja
ihminen ymmärtää, että elämä onkin sisäistä laatua. Hänen
elämänsä on subjektivistä, itsekohtaista. Se ei ole
objektivistä, se ei ole hänen ulkopuolellaan vaan hänen
sisällään. Koska hän aistillisesta nautinnosta sai kärsiä, hän
luonnollisesti ymmärtää, että hänen täytyy kieltäytyä, jos ei
kokonaan aistillisesta nautinnosta niin ainakin sen
liiallisuudesta. Tänä päivänä meidän ihmiskuntamme on oppimassa
kieltäymyksen läksyä—jokainen ainakin jossain määrin kieltää
itseään. Ei kukaan heittäydy umpimähkään nauttimaan,
(poikkeuksia en ota lukuun), sillä suurin osa tietää, että
ihmisen täytyy kieltäytyä. Kun hän kieltäytyy, hän taas on
löytävinään onnea, mutta vain hetkeksi, sillä pysyväistä onnea
hän ei saa paljosta kieltäymyksestä. Mitä hän silloin alkaa
etsiä?








Toinen läksy, jota voimme kutsua kieltäymyksen läksyksi, vie
ihmisen siihen, että hän etsii astralista elämää eli toisin
sanoen tunnetta, joka ei olisi niin haihtuvaa laatua kuin ne
fyysilliset tuntemukset, jotka perustuvat aistillisiin
kokemuksiin ja havaintoihin. Ja mitähän tunnetta ihminen etsii?
Rakkautta, sellaista rakkautta, joka ei pettäisi. Voimme todella
sanoa, että jos ihmiskunta jollakin tiellä kulkee jotakin läksyä
oppimassa, on se juuri tällä kohdalla. Tällä kohdalla ihmiset
todella ovat, he etsivät rakkautta, kaipaavat rakkautta,
tahtoisivat tuntea tunnetta, joka ei pettäisi, tahtoisivat että
toinen ihminen voisi heitä kohtaan tuntea sellaista, josta olisi
onnea eikä kärsimystä. Sillä jos he kokevat rakkautta ja samalla
katkeruutta, heräymyksiä ja pettymyksiä, he yhä vain kaipaavat
ja etsivät, aivankuin aavistaen sisässään, että täytyy olla
tunnetta, joka ei pettäisi, joka tyydyttäisi ja aina voisi
tuottaa onnea. Siinä kohdassa on ihmiskunta. Katsokaa vain
taidettamme, kirjallisuuttamme, niin huomaatte kaikkialla
kaipuun: missä on todellinen rakkaus, sellainen tunne ihmisen
sielussa, joka olisi pysyvää laatua? Ja ihminen voi tällä
tiellä—sitä kaikki ihmiskuntamme suurimmat kirjailijat ja
taiteilijat saarnaavat —löytää rakkaustunteen, joka pysyy,
mutta se tunne on oleva hänessä itsessään. Hänen itsensä pitää
oppia sillä tavalla rakastamaan.








Kokemukset tällä tiellä vievät ihmistä ajattelemaan elämän
ongelmoita, totuutta etsimään, kaikenlaisia kysymyksiä
itsellensä asettamaan. Täten ihminen joutuu kolmanteen läksyyn
aivan kuin itsestään, sillä etsiessään pysyväistä tunnetta
omasta itsestään, hän huomaa, ettei sen tunteen tarvitse
välttämättä olla suunnattuna ihmiseen vaan voi kohdistua
muuhunkin, ihanteeseen, työhön, totuuteen. Tämä siirtää hänen
oppimisensa, niinkuin me teosofisesti sanomme, astralitasolta
älytasolle, tunneruumiista älyruumiiseen. Se tekee hänen
suhteensa elämään älylliseksi. Hän huomaa, että onni tulee
hänelle, jos hän osaa olla uskollinen, uskollinen sille
ihmiselle tai aatteelle tai työlle, jonka hän on valinnut.








Kolmas läksy on sentähden tämä: ihanteen uskollinen
palveleminen, olkoon ihanne personoituneena ihmisessä tai
aatteessa. Ihmiselle on nyt onnen salaisuus siinä, että hän on
uskollinen aatteelleen, totuudelleen, rakastetulleen. Ja hän
elää itsetietoisempaa elämää kuin koskaan ennen. Kun ihminen on
tätä kolmatta läksyä oppimassa, silloin hänellä usein on selvänä
jo nuoruudessaan, mitä hän tahtoo elämässä tehdä, tai myös on
selvänä, ettei hän tuhlaa rakkauskykyänsä keneen tahansa vaan
odottaa sitä ihmistä, joka on hänelle luvattu. On näitä
omituisia ihmisiä, jotka eivät etsi rakkautta ymparillään, eivät
hapuile sieltä täältä lempeä vaan tyyneesti kulkevat tietään
ollen vakuutettuja siitä, että tulee kerran sielu, jota he
voivat rakastaa. On myös niitä, jotka nuoresta saakka tietävät,
mitä on tehtävä, millä tavalla heidän tulee järjestää elämänsä,
ja jotka ovat uskollisia omalle aatteelleen ja koettavat
ohjelmaansa toteuttaa elämässään. He ovat kummallisen viisaita
ihmisiä, heidän onnensa on heidän uskollisuudessansa.








Mutta sitten tulee neljäs läksy, ja se on, että tämä aate, tämä
ihminen, tämä ihanne, jolle ihminen on uskollinen—se pettää.
Sellainen kokemus täytyy jokaisen elämän koulussa kävijän tehdä,
jokaisen pyrkijän, joka lähestyy vihkimystä. Se ihminen, jota
hän uskollisesti rakasti, se aate, jota hän palveli, se ihanne,
se totuus, joka hänelle oli kaikki kaikessa, se pettää, menee
rikki hänen käsissään ja hänen jalkojensa alla. Kaikki pettää.
Hänen täytyy tehdä tämä kokemus, sillä vasta sen kautta hänet
nostetaan neljättä läksyä oppimaan, joka myös on välttämätön,
ennenkuin ihminen voi pyrkiä vihkimyksen porttien luo.








Mikä on sitten tämä neljäs läksy? Että ihminen löytää onnensa
siitä, että hän täyttää velvollisuutensa aivan kuin kone,
pyytämättä mitään itselleen elämältä. Hänen oma elämänsä on
aivan tyhjä. Tämä on neljäs ja korkein läksy. Te olette voineet
nähdä sellaisen ihmisen, joka lähestyy vihkimystä ja josta ette
tiedä, mikä on hänen elämänsä sisältö; hän ei mitään pyydä, ei
mitään toivo, hän täyttää velvollisuutensa nurkumatta vieläpä
iloisesti,—hän aivan kuin säteilee onnea siitä, ettei mitään
toivo eikä vaadi.








Tämä sisäinen saavutus on itse asiassa sielullinen lepotila
ennen vihkimystä. Ihminen voi elää useita ruumistuksia tällaista
kummallista lepotilaa, jolloin hänen sielunsa on vapaa
personallisista pyyteistä. Mutta hän on onnellinen. Hän lähenee
vihkimyksen portteja. Hän lähenee elämän salaisuutta. Hän käy
aivan kuin kuoleman partaalla, aivan kuin kuohuvan virran
rannalla. Tarvitaan vain, että hän avaisi silmänsä ja näkisi,
niin astuisi kuoleman virran yli toiselle rannalle. Jos hän nyt
herää uudella voimalla totuutta etsimään, Jumalaa tahtomaan, ei
vastaus ole kaukana. Hän tekee varmasti kokemuksia jotka
näyttävät hänelle, että elämä kätkee hänelle paljon, että nyt
vasta elämä voi hänelle alkaa, nyt vasta, kun hän ei mitään
pyydä itsellensä. Nyt voi elämä tulla hänen luoksensa kaikessa
rikkaudessansa. Hän lähestyy sitä sieluntilaa, jolloin ihminen
on tietoinen siitä, että hän on aivankuin vankilassa olija,
mutta että hänellä on Jumala, oma sisäinen itse, joka on yhtä
hänen kanssaan ja ulkopuolella hänen vankilaansa. Ihminen saa
kokea elävänsä salaperäisessä piirissä, toisin sanoen, että
hänellä on mitä me kutsumme »syy-ruumiiksi»; että hänen
ympärillään on piirrettynä okkultinen kehä, joka piirittää hänen
personallisen tajuntansa. Tuon munanmuotoisen piirin sisällä hän
elää personallisena olentona. Siinä ovat kaikki hänen
ajatuksensa ja tunteensa ja toimintansa, koko hänen ruumiillinen
olemuksensa on tamän kehän sisäpuolella, mutta nyt hän tekee sen
havainnon lähestyessään vihkimyksen portteja, että hän Itsenä
elää tämän kehän ulkopuolella ja että hän itse on piirtänyt sen
kehän. Hän on itse rajottanut itsensä minuudeksi, minä-ruumiiksi
eli syyruumiiksi, mutta Itse hän on sen ulkopuolella.








Ohimennen sanoen on oikeastaan sangen vaillinaisesti ja miltei
väärin kuvattu, kun sanotaan, että Logos luodessaan maailman
ympäröi itsensä maagillisella ympyrällä, jonka sisäpuolelle hän
muodostaa maailman. Asia ei ole niin, että Jumala luodessaan
maailman ympäröisi itseään maagillisella piirillä; kun Jumala
päättää luoda maailman, hän piirtää pallon omaan itseensä, hän
aivankuin avaa omassa itsessään maailmankehän. Itse hän on sen
ulkopuolella. Samalla tavalla me ihmiset henkisinä olentoina
olemme tajuntaa, ja tämä merkitsee, että meillä ei ole muotoa,
jota voisimme fyysillisellä kielellä kuvata; emme ole
aineellisia olentoja vaan tajunnallisia. Mutta
personallisuutemme, joka on ilmennyksemme ja muuten ainoa, mistä
tavallinen ihminen mitään tietää, on tässä tajunnassamme
piirrettynä ja rajotettuna ilmennysmuotona. Me olemme piirtäneet
tämän auran ulkoviivan ja sen sisällä me ilmestymme eli
ilmennämme itsemme aineellisessa maailmassa, mutta itse me
olemme sen ulkopuolella henkisinä olentoina. Mestarit esim.
kolminaismaailmassa ilmestyvät personallisina olentoina ja
silloin rajottavat itsensä, mutta itsessään he elävät
yliaineellisessa aineettomassa maailmassa tajuntoina. Me emme
osaa heitä kuvailla sanoilla, niinkuin emme ylipäänsä sanoilla
saata kuvata jumalallisia olentoja. Ainoastaan silloin kun he
piirtävät itsessään piirin, jossa ilmentävät itsensä
aineellisessa maailmassa, voimme heitä sanoilla kuvata.








Kun ihminen lähenee vihkimystä, hän tekee sen kokemuksen, että
hänellä on Jumala. Jumala alkaa hänelle puhua ja aivankuin näkyy
hänelle. Ja silloin hän valmistuu ottamaan askeleita elämän ja
kuoleman toiselle puolelle. Hän valmistuu siten, että hän
personallisessa tajunnassaan lähtee ulos personastaan. Hän
personallisessa tajunnassaan lähestyy Itseään ja Jumalaa—nousee
oman itsensä yli ja tulee iankaikkiseksi minuudeksi. Silloin
näkevät Mestarit, jotka elävät hengen maailmassa, että hänet voi
ottaa vastaan, että hänet voi vihkiä. Vihkimys on ihmisen
puolelta lupausta, ja vihkimyksen edellä tapahtunut pitkä
itsekasvatus on tehnyt ihmisen kykeneväksi lupaamaan. Nyt
hänestäkin kerran varmasti koituu olento sellainen, jommoista
alussa kuvattiin.




















 III.  JUMALA.











Siinä uudessa elämänymmärryksessä, johon teosofia meidät
johdattaa, eli ehkä vielä paremmin sanoen siinä elämässä, jonka
se meille avaa, voidaan erottaa useampia eri asteita. Tänään
tahdomme puhua siitä, mitenkä tämä uusi elämä eräältä kannalta
katsoen jakautuu kolmeen asteeseen eli askeleeseen, joita me
kaikki voimme astua ja jotka kerran ovat kaikkien astuttavat.
Näitä kolmea askelta voisimme kutsua nimillä: Jumala minässä,
Jumala toisessa ja Jumala kaikkialla.








Ensimäinen suuri totuus, jonka ihminen itsellensä käytännössä
omistaa silloin kun hänessä herää uusi elämänymmärrys, on se,
jota me voimme teosofisella nimityksellä kutsua »
Jumala
minässä
«.








Mitä tämä merkitsee? Jos ajattelemme yleensä ihmisten suhdetta
siihen, jota kutsutaan Jumalaksi, on se epäilemättä sangen
pintapuolista ja ulkonaista laatua. Se Jumala, jota ihmiset
kristikunnassa kasvatuksen kautta oppivat palvelemaan, sehän on
heidän ulkopuolellaan oleva jumalallinen olento, joka on
maailman luonut ja heidätkin luonut ja antanut määrätyn ohjelman
ihmiselämälle. Olemme näistä asioista monta kertaa puhuneet ja
luulen kaikkien myöntävän, että se Jumala, jota kristikunnassa
tavallisesti palvellaan, on tällainen ihmisen ulkopuolella oleva
Jumala.








Nyt on ensimäinen uusi totuus, mikä astuu ihmisen eteen, kun hän
käytännössä omaksuu uuden elämänymmärryksen, se, että Jumala ei
ole hänen ulkopuolellaan vaan hänen sisässään. Hän ei voi löytää
mitään Jumalaa ulkopuoleltaan, ellei hän löydä Jumalaa omasta
sisästään.








Tämä asia on todistettavissa, sillä tieteellinen tosiseikka on,
että ihmisen tajunnassa on kaikki, mistä hän mitään tietää. Jos
näemme edessämme ulkokohtaisen maailman ilmiöineen ja olioineen,
niin me olemme siitä tietoisia ainoastaan siinä määrin kuin se
astuu meidän omaan tajuntaamme. Tämä on tieteellinen tosiseikka.
Me emme mitään näkisi ympärillämme, ellei kuva siitä tulisi
meidän aivoihimme, ja se, minkä me näemme, ei ole itse
ulkokohtainen maailma vaan meidän aivoissamme oleva kuva siitä.
Sen me näemme. Siis me voimme sanoa aivan kuin hindulaiset
filosofit, veedaantalaiset sanoivat: »kaikki on sinussa, koko
maailma on sinussa itsessäsi.» Me tiedämme maailmasta ainoastaan
siinä määrässä kuin se on meissä itsessämme. Siis puhua
ulkokohtaisesta Jumalasta on aivan mahdotonta. Ihminen ei voi
tietää mitään siitä ulkokohtaisesti, hän ei voi tietää mitään
Jumalasta, joka on hänen ulkopuolellansa. Ainoastaan sellainen
Jumala voi tulla hänelle tajuttavaksi, joka piilee hänen omassa
sielussaan.








Tämä on ensimäinen totuus: Jumala on etsittävä minusta
itsestäni. Ja silloin kun tämä selviää totuudenetsijälle, kun
ihmiselle ensin tulee tämä uusi ymmärrys, että hänestä itsestään
on Jumala löydettävä, silloin hän kysyy itseltään: kuinka minä
sen Jumalan voin löytää? Missä se Jumala piilee itsessäni,
minkälainen on se Jumala, joka on minussa itsessäni? Olenko minä
Jumala? Kuinka minä voin olla Jumala? Hän huomaa itsensä
heikoksi, huonoksi, puutteelliseksi olennoksi. Kuinka hän olisi
Jumala?








Monet sanovatkin teosofeista ja sellaisista ihmisistä, joilla on
tämä uusi elämänymmärrys: he luulevat, että ihminen on Jumala,
he luulevat itsensä Jumalaksi, he ihailevat omaa syntistä
itseänsä. Tämä on suuri erehdys niiden puolelta, jotka niin
sanovat, sillä se, joka käytännössä tulee tämän kysymyksen
eteen, hän tietää, ettei hän voi kutsua itseänsä Jumalaksi. Hän
tietää, että hän itse ei ole suinkaan mikään Jumala.








Mikä on sitten Jumala, minkälainen on se Jumala, joka hänen on
löydettävä omasta itsestänsä? Hän kysyy neuvoa viisailta, niiltä
Mestareilta, jotka ovat esiintyneet maan päällä. Hän alkaa aivan
uudessa valossa lukea vanhoja pyhiä kirjoja teosofisia,
mystillisiä teoksia. Nyt hän niistä tahtoo saada selville,
minkälainen on se Jumala, jonka hän voi löytää itsestään. Ovatko
viisaat sanoneet mitään siitä, minkälaisen Jumalan hän voi
löytää itsestään?








Hän huomaa silloin, että viisaat ovat yksimielisesti puhuneet
siitä Jumalasta. Kun hän tutkii viisaiden oppeja ja heidän
elämäänsä, huomaa hän, että he puhuvat ja elämällänsä todistavat
tuosta Jumalasta, että se on rakkautta, totuutta, hyvyyttä,
jaloutta. Se on jotain aivan inhimillistä ja samalla
yli-inhimillistä, sillä se on täydellinen. Siinä Jumalassa ei
ole mitään pahaa, ei mitään kovaa, ei mitään julmaa, vaan se
Jumala on hyvyyttä, totuutta, vapautta, rakkautta. Hän löytää
monenlaisia määritelmiä, mutta hän ymmärtää, että ne kaikki ovat
yhtä, ne kuvaavat elämää, joka piilee ihmisten sisällä. Nuo
monet määritelmät vain ovat omiansa puutteellisilla sanoilla
kuvaamaan sitä ihmeellistä elämää, joka piilee ihmisten sisällä.
Nuo monet määritelmät vain ovat omiansa puutteellisilla sanoilla
kuvaamaan sitä ihmeellistä elämää, joka piilee ihmisen sisällä
ja jonka etsijä voi itsessään myös huomata.








Hän ymmärtää silloin sekä käytännössä omasta itsestään että
viisaiden opista, että tämä Jumala ei ole muodollisesti
määriteltävä. Hyvyys, rakkaus, veljeys, kauneus j.n.e. mitä
nimiä käytetäänkin, ne eivät ole mitään rajotettuja asioita.
Niistä ei voi sanoa: tämänkaltainen on hyvyys, tämänmuotoinen on
totuus, tämänsuuntainen on vapaus j.n.e. vaan ne ovat
mysterioita. Itse elämä on ikäänkuin suuri salaisuus, joka
piilee ihmisen sisällä, mutta ilmenee ihmisessä sillä tavalla,
että sitä täytyy kutsua ylevällä nimellä »Jumalaksi». Mutta
elämä ilmenee muodollisesti eri lailla eri yksilöissä. Sen
huomion etsijä heti tekee, ettei ole ollenkaan kysymys siitä,
että hän muovautuisi minkäänlaisen määrätyn ojennusnuoran ja
säännön mukaan sellaiseksi ja sellaiseksi, vaan että hän
käsittäisi oikealla tavalla vapauden, muodottomuuden,
säännöttömyyden. Kysymys on vain siitä, että hän huomaisi
Jumalan, jota hänen tulee palvella, olevan hänessä itsessään,—
ei Jumala toisessa eikä toisen Jumala vaan »minun Jumalani».








Mikä on »minun Jumalani?» Se on Jumala, jota minä voin lähestyä,
se on linja, jonka toinen pää on minussa itsessäni hyvänä,
jalona pyrkimyksenä eli haluna, ominaisuutena.








Itseänsä tutkiessaan ihminen voi todella itsessään tuntea
elämänhalua siihen suuntaan, jota hänen täytyy hengessään kutsua

hyväksi
, ja hän tuntee nyt, että sitä suuntaa pitkin
hänen on etsittävä Jumalaa. Ennen sanottiin: »palvele Jumalaa!»
ja määriteltiin, minkälainen Jumala on. Sanottiin: »tuollainen
ja tuollainen on Jumala, häntä sinun tulee palvella, hänen
edessään kumartua». Mutta uusi elämänymmärrys sanoo: »palvele
sitä Jumalaa, jonka yksin sinä voit omalla tiedollasi löytää».
Ihminen tulee yhtäkkiä vastuunalaiseksi olennoksi. Ennen hän oli
lapsi, hänelle selitettiin, mitä on Jumala ja mitä hänen piti
tekemän. Nyt hän on tullut uudeksi olennoksi, täysi-ikäiseksi
ihmiseksi, nyt hänen täytyy itse tietää, mikä on Jumala, mikä on
»minun hyvyyteni, minun jalouteni, totuuteni, vapauteni, mikä on
minun ihanteeni». Sitä hänen tulee palvella, sitä etsiä ja
lähestyä.








Jos katselemme nuoria ihmisiä, huomaamme, että he ainakin

joskus
 ellemme voisi sanoa 
usein
 tuntevat
sisässään: niin ja niin he tahtoisivat elää elämässä. He näkevät
ihanteen edessään, ihanne häämöttää heille ja he ajattelevat:
tuollaista tietä pitkin he tahtoisivat kulkea eteenpäin, noin he
tahtoisivat elää elämänsä, tuollaiseksi he tahtoisivat elämänsä
rakentaa. Mutta myös huomaamme, että pian he kieltävät oman
ihanteensa, luopuvat siitä, eivät usko siihen, sillä maailma
tulee kovilla, kylmillä kourillaan, puristaa heitä ja sanoo:
näin sinun pitää olla, näin pitää kulkea, tuolla tavalla pitää
elää. Ja he eivät silloin uskalla elää sitä omaa elämäänsä, jota
sisässään kannattavat. Jotkut tietysti uskaltavat, mutta eivät
kaikki niistä, jotka nuoruudessaan voivat tuntea sellaisia
välähdyksiä.








Nyt uusi elämänymmärrys, joka ihmiselle selviää, antaa hänelle
ensimäisenä velvollisuutena tämän käskyn: elä niin kuin sinä
sisimmässäsi tahtoisit elää. Elä niinkuin sisimpäsi sanoo
sinulle jumalallisen elämän olevan.








Ja jos ajattelemme esim. Kristusta, niin hänen vertauksistaan
huomaamme aivan selvästi, että hän opetti juuri näin. Hän puhui
Taivaan eli Jumalan valtakunnasta, siitä valtakunnasta, jossa
Jumalaa palvellaan. Mainitsen yhden vertauksen, tuon tutun
kertomuksen talenteista. Herra antoi yhdelle palvelijalleen
viisi talenttia eli leiviskää, toiselle kaksi ja yhdelle yhden.
Sitten hän oli poissa ja palvelijat saivat tehdä talenteillaan,
mitä halusivat. Ja kun hän tuli takaisin, niin se, joka oli
saanut viisi talenttia, oli kartuttanut ne kymmeneksi, se, jolla
oli kaksi talenttia, oli kartuttanut ne neljäksi. Ja näille
sanoi Herra: »menkää rauhaan, te hyvät palvelijat». Mutta se,
joka oli saanut yhden talentin, sanoi: »minä pelkäsin sinua,
sillä tiesin sinut ankaraksi, ja kaivoin talenttini maahan.
Tässä se on». Mutta Herra sanoi: »mene tyköäni pois, sinä laiska
palvelija».








Tämä viittaa siihen, että jokaisella ihmisellä on oma Jumalansa,
jos niin saa sanoa, oma määrä hyvyyttä, ihannetta, totuutta,
elämää. Sitä hän ei saa kaivaa maahan, olkoon se kuinka pieni
tahansa. Hän ei saa sitä peittää piiloon, vaan jos hän tahtoo
elää uuden elämänymmärryksen mukaan, tulee hänen kartuttaa juuri
omaa talenttiaan eikä toisen talenttia. Ei häneltä vaadita, jos
hän on saanut yhden talentin, että hän ehtisi saada elämässä
aikaan yhtä paljon kuin se, joka on saanut viisi tai kaksi.
Jokaiselta elämä odottaa niin paljon, kuin hänellä on siemenenä
entisyydestään, mutta jokaisella on tällainen siemen. Jos me
kiellämme Jumalan meissä, jos kätkemme oman talenttimme, sen
hyvän, minkä omistamme menneisyydestä, ne taipumukset ja ne
mahdollisuudet, mitkä meillä on perintönä, niin me elämme
hukkaan ikuisuuden kannalta katsoen. Meitä syystä silloin
voidaan kutsua laiskoiksi palvelijoiksi. Mutta jos me uskallamme
heittäytyä elämään sitä elämää, jota sisässämme tunnemme
oikeaksi ja jota tahtoisimme elää, silloin Elämä kutsuu meitä
ahkeroiksi, hyviksi palvelijoiksi, kun meidän maallinen aikamme
loppuu, silloin olemme kartuttaneet sitä henkistä varallisuutta,
mikä meille on annettu.








Tämä on ensimmäinen läksy, se on ensimäinen askel.








Kun ihminen elää tämän uuden elämänymmärryksen mukaan ja on
tällä ensimäisellä pyrkimyksen asteella, silloin tietenkin hänen
silmänsä on suunnattuna omaan ihanteeseen, omaan jumalaan,
siihen, että hän voisi elää omaa elämäänsä. Hän on silloin altis
monenlaisille suurille erehdyksille Hän on altis sille suurelle
erehdykselle, että vaikka hän näkee oman Jumalansa, hän ei näe
Jumalaa toisessa. Sentähden toinen askel, toinen läksy on tämä:
opi näkemään »
Jumala toisessa
».








On aivan välttämätöntä, että ihminen ensin löytää Jumalan omassa
itsessään. Muuten hän ei voi nähdä mitään Jumalaa. Mutta kun hän
on löytänyt oman Jumalansa, oman ihanteensa, kun hän on löytänyt
Elämän siinä ihmeellisessä muodossa kuin se hänessä on
kätkettynä, silloin hän voi alkaa nähdä Jumalaa toisessakin.
Mutta taival on taas pitkä hänen edessään. Sillä kun hän on
täynnä omaa Jumalaansa, niin hän näkee selvästi, missä kohdin
toiset eivät ymmärrä hänen Jumalaansa, vaan ovat aivankuin sitä
vastaan, ja hän ihmettelee itseksensä ja ajattelee, etteivät ne
tiedä mitään Jumalasta. Nyt on kyllä paljon ihmisiä, jotka eivät
tiedä mitään sisäisestä Jumalasta, mutta on myös sellaisia,
jotka siitä tietävät. Ja tällä tiellä, jolla kulkien ihmisen nyt
täytyy oppia näkemään Jumala toisessa, hän ensin tekee sen
havainnon, että hän ei osaa nähdä Jumalaa toisessa vaan
aivankuin ihmettelee: eivätkö nuo toiset ymmärräkään, eivätkö
palvelekaan, eivätkö näekään, minkälainen Jumala on, sillä hänen
oma Jumalansa on niin selvä, niin kirkas hänen mielestään. Hän
ihmettelee, etteivät muut näe sitä yhtä kirkkaana ja kysyy
itseltään: onko heissä Jumala?








Vähitellen hän monenlaisten katkerienkin kokemusten kautta oppii
näkemään Jumalaa toisissa. Sillä hän tekee sangen pian toisen
kokemuksen. Kun hän on löytänyt Jumalan itsessään, ymmärtää hän,
että toinenkin on voinut löytää Jumalan ja on voinut edetä
Jumalan tunnossa pitemmälle kuin hän. Ja kun hän tapaa sellaisen
ihmisen tai lukee tai kuulee sellaisesta, jossa jumalallinen
elämä on elävä, niin hän on altis uskomaan, että toinen käsittää
koko sen elämän mikä on hänen sisällään. Käytännöllisessä
elämässä tämä ilmenee siten, että kun ihminen näkee toisen,
jossa jumalallinen elämä on elävä, hän on altis luulemaan
toisessa kaikkea hyvää, mitä hän itse ymmärtää, ja luulee, että
toinen on kaikissa kohdissa ihmeellinen ja täydellinen. Hän ei
siinä erehdy, mutta hän erehtyy tietämättään siinä kohden, että
hän luulee toisen Jumalan olevan saman kuin hänen oman
Jumalansa. Hän ei ole vielä oppinut näkemään Jumalaa toisessa,
hän on vain oppinut tuntemaan oman Jumalansa, ja kun hän ensin
ymmärtää, että toisessakin on Jumala, hän luulee, että hänen oma
Jumalansa on toisessa ja siitä seuraa katkeria kokemuksia, sillä
jonkun ajan kuluttua hän herää huomaamaan, että Jumala toisessa
ei ollutkaan sellainen kuin hän luuli, se ei ollut hänen oman
mittapuunsa mukaan täydellinen. Tämä kokemus voi joskus
vaikuttaa häneen tärisyttävästi, mutta se opettaa hänelle
uudistuessaan, että hänen täytyy oppia näkemään Jumalaa
toisessa, mutta ei omaa Jumalaansa. Toisin sanoin hänen tulee
oppia näkemään, että hyvää on toisissa ihmisissä, vaikka se
ilmenisi toisella tavalla kuin hänessä itsessänsä.








Tämä on silloin hänelle ihana kokemus. Kun hän tottuu
ajattelemaan ja näkemään näin, niin hänelle avautuu aivan uusi
maailma. Hän oppii katsomaan ihmisten sieluihin ja huomaa, että
heissä on hyvää. Hän oppii lopulta näkemään hyvää niissäkin
ihmisissä, jotka eivät ollenkaan itse ole tietoisia Jumalasta
sisässään. Hän oppii näkemään hyvää yleensä ihmisissä ja sillä
tavalla hän voi aivankuin suunnata katseensa pois siitä, jota
hän kutsuu pahaksi. Hän oppii yhden merkillisen asian itsensä
suhteen, yhden käytännöllisen asian oman Jumalansa
palvelemisessa. Hän oppii sen, että jos hän tahtoo hyvää
itsessään kasvattaa, jos hän tahtoo, että Jumala hänen sisässään
kasvaisi, silloin hän ei saa ajatella pahaa itsessään. Silloin
hän ei saa kääntää katsettaan siihen, mitä hänessä on pahaa.
Aivan niinkuin Kristus sanoo eräässä vertauksessaan: jos
pellolla on sekä hyvää viljaa että rikkaruohoa, niin ei pidä
ottaa rikkaruohoa pois, ettei tulisi hyväkin mukana vaan antaa
kaiken kasvaa elonaikaan asti. Tällä Kristus tarkottaa sitä
merkillistä sielutieteellistä seikkaa, että jos me tahdomme
kasvattaa itsessämme hyvää, emme saa nureksien ja voivottaen
ajatella sitä pahaa, mikä meissä on, vaan meidän täytyy ummistaa
silmämme ja korvamme siltä ja vain kasvattaa hyvää, vain aina
palvella hyvää ja totuutta. Meidän ei pidä välittää valheesta,
synnistä, pahasta, sillä jos me siihen käännämme huomiomme, jos
alamme kitkeä itsestämme niitä rikkaruohoja, mitä meissä on,
silloin on varmaa, että samalla kuin saamme kitketyksi muutamia
rikkaruohoja, me myös kitkemme hyvää pois. Ihminen koettaessaan
kaikella voimalla hävittää itsestään pahan, ei huomaa, että
samalla kertaa on sisällään piilevä hyväkin turmeltunut. Jos hän
menettelisi viisauden mukaan, ei hän niin tekisi vaan ainoastaan
antaisi hyvän kasvaa ja leikkuumiehen leikata pois, mitä
rikkaruohoa on, s.o. antaa karman sen leikata pois.








Jokaisen ihmisen elämässä on karma vaikuttamassa. Aina tapahtuu
sellaista, joka tuottaa hänelle surua ja kärsimystä ja kitkee
hänestä rikkaruohoja pois. Hänen ei tarvitse siitä huolehtia.








Minkätähden esim. uskonnolliset ihmiset kristikunnassa pitkin
vuosisatoja ovat olleet synkkiä, alakuloisia, pitäneet
velvollisuutenaan näyttää niin ikäviltä ja tuskastuneilta kuin
mahdollista? Siitä syystä, että he vastoin Mestarinsa neuvoa
ovat ruvenneet kitkemään pois rikkaruohoja itsestään. Siinä
eivät onnistu, se tekee vain heidän elämänsä katkeraksi, he
samalla myös penkovat hyvän pois. Ja siihen useimmiten kääntyy
ainainen synnin ja pahan ajatteleminen, että he alkavatkin sitä
pahaa koettaa muista karsia pois. He huomaavat näet sen työn
aivan toivottomaksi itsensä suhteen, ja silloin he
lohdutuksekseen alkavat toisista kitkeä pois, mitä niissä on
pahaa.








Mutta viisas ihminen eli se, joka on uudessa elämänymmärryksessä
ja menettelee viisaiden neuvojen mukaan, hän ainoastaan antaa
hyvän kasvaa ja karman korjata pois, mikä on pahaa.








Nyt kun hän sitten on oppinut näkemään Jumalaa toisessa, kun hän
on oppinut, että Jumala on toisessa, kaikesta siitä huolimatta,
mitä hän pitää rikkaruohona, silloin hän voi jättää pahan
rauhaan. Hänellä ei ole mitään julkeata halua ottaa pahaa pois
toisesta vaan hän antaa sen olla rauhassa—minä en puhu nyt
vanhempien suhteesta lapsiin vaan yleensä ihmisistä—sillä hän
tietää, että karma sen korjaa, ja iloitsee hyvästä, mikä on
toisessa. Hän alkaa selvemmin ja selvemmin nähdä, että hyvä on
toisissa, että Jumala elää toisissa, ja että se elää omalla
tavallaan. Ja mikä heissä on pahaa, se jää heidän ja karman
väliseksi asiaksi, jonka kanssa hänellä ei ole tekemistä.








Sitten hän vähitellen joutuu kolmanteen asteeseen, alkaa kulkea
kolmatta taivalta uudessa elämässä, sitä, jota alussa kutsuimme
nimeltä »
Jumala kaikkialla
». Ihmiselle, joka on löytänyt
jumalallisen elämän toisissa, alkaa käytännöllisesti selvitä se
ihmeellinen totuus, ettei ole muuta olemassakaan kuin
jumalallinen elämä. Hän alkaa nähdä jumalallista elämää yhä
selvemmin kaikkialla. Lopulta hän ei näe mitään muuta kuin
Jumalaa. Paha ja hyvä vastakohtina häipyvät olemattomiin, kaikki
muuttuu yhdeksi suureksi ihmeelliseksi elämäksi, josta hän on
osa, jonka ilmennystä on kaikki olevainen ja jossa ei ole mitään
pahaa. Se elämä on kokonansa hyvää, kokonaan salaperäistä,—
hyvää sillä tavalla ettei siinä ole mitään ristiriitaa, ei
mitään vaikeuksia, ei mitään puutetta. Ihmiselle alkaa
käytännöllisesti selvitä panteismin suuri totuus, joka
uskonnollisia ihmisiä on niin hirmuisesti kauhistanut.








Kymmenen vuotta sitten muuan tuttavani, joka sittemmin on
tarmokkaasti toiminut uskonnollisella alalla ja vielä
tänäpäivänä toimii, ja joka sitä ennen oli tutkinut teosofiaa ja
tuntenut pientä vetovoimaa teosofiaan, hän kerran sanoi minulle:
»minä olen hylännyt teosofian.» »Vai niin», sanoin minä ja
ajattelin sisässäni: hän ei ole suinkaan koskaan ymmärtänyt
teosofiaa, sillä kuinka silloin voi sen hylätä. »Niin», sanoi
hän, »teosofia ei voi minua tyydyttää, sillä siinähän joudutaan
siihen, ettei ole mitään hyvää eikä mitään pahaa. Ja kun ei ole
mitään pahaa, niin ei ole mitään siveellistä voimaa. Kuinka
ihminen voi kehittyä hyvässä, ellei hän näe pahaa ja ellei hän

vihaa pahaa
? Minä olen mennyt takaisin kristinuskoon (ja
kristinuskolla hän tarkotti kirkollista uskoa tai sille hyvin
läheistä uskonmuotoa), sillä kristinusko tekee jyrkän eron hyvän
ja pahan välillä. Se on ihmeellisen suurenmoinen tuo oppi
pahasta ja perkeleestä, kadotuksesta ja tuomiosta, sillä
maailman rakenne on siinä niin selvä: me tiedämme, mihinkä
joudumme, ja tiedämme, kuinka meidän tulee vihata pahaa. Ja minä
tunnenkin sisässäni, kuinka vihaan kaikkea pahaa, ja siitä minä
saan siveellisen voiman.»








Näillä sanoilla hän kuvasi aivan määrättyä sieluntilaa, joka
todella on kaukana siitä psykologisesta tilasta, mihin ihminen
uudessa elämänymmärryksessä tulee, kun hän saapuu sen kolmanteen
asteeseen. Hän sillä asteella näkee, että koko maailmanavaruus
ja elämä on vain täynnä yhtä Jumalaa, yhtä ääretöntä järkeä ja
suloutta, sitä salaisuutta, jota me kutsumme Jumalaksi. Ei ole
mitään pahaa, ei ole mitään ristiriitaa, kaikki on ikuisessa
täydellisyydessä, kaikki on yhtä suurta elämää, jossa ei koskaan
ole ollut mitään epäilystä, ei koskaan mitään ristiriitaa, ei
koskaan mitään pahaa. Siihen jumalkäsitykseen ihminen tulee. Hän
huomaa silloin kuinka totta oli, mitä esim. Kristus sanoi:
»Jumala antaa aurinkonsa paistaa sekä hyville että pahoille.»
Jumala ei nimitä ketään pahaksi eikä ketään hyväksi. Olisiko
Jumala alempi kuin hänen oma aurinkonsa, joka meille antaa
elämää, lämpöä, valoa? Jos me kutsumme itseämme tai toiset meitä
kutsuvat pahoiksi, mutta yhdessä menemme auringonpaisteeseen,
lämmittää se kaikkia samanlaisesti. Me voimme olla suuria
rikoksentekijöitä ja voimme langeta polvillemme auringon eteen
ja se meitä lämmittää eikä tee mitään eroa välillämme. Jumalan
rakkaus ei katso näköä, vaan se kaikkia, hurskaita niinkuin
syntisiä, rakastaa yhtäläisesti, sen silmissä ei ole mitään
epätäydellistä.








Suuri elämä, joka on kaiken takana, ei estä meitä pahaa
tekemästä. Me kyllä koetamme estää toisiamme, kun joku tahtoisi
pahaa tehdä, Jumalallinen elämä antaa meidän olla pahoja, antaa
meidän tehdä pahaa. Siitä saamme itse kokea seuraukset.
Luonnonlait tuottavat meille kärsimystä, mutta ne kasvattavat.
Kun me niitä vastaan rikomme tietäen tai tietämättämme, kutsumme
esiin leikkuumiehen, joka tulee ja leikkaa meiltä pois pahan,
mutta ei loukkaa eikä estä meitä silti vaan antaa meille
täydellisen vapauden.








Ja kun sisässämme selviää ja tulee eläväksi tämä uusi Jumala,
joka on kaikkialla, silloin me ymmärrämme ihmeellisen mysterion.
Me ymmärrämme, mitä Kristus tarkotti puhuessaan syntien anteeksi
antamisesta. Me luulemme tavallisesti että tällä tarkotetaan
Jumalan antavan meille syntimme anteeksi. Mutta mitä syntejä
Jumala antaa anteeksi? Emme me ole mitään syntiä tehneet Jumalan
edessä. Jumala ei meitä pidä syntisinä, Jumalalla ei ole mitään
anteeksi annettavaa, me emme millään tavalla voi rikkoa Jumalaa
vastaan, me emme voi tehdä itseämme suuriksi tai pieniksi
jumalallisen elämän silmissä. Jumalaa vastaan ei ole koskaan
rikottu; Jumala aina rakastaa.








Mutta mitä on syntein anteeksi antamus? Se on asia, joka
tapahtuu meidän kesken ilmenneessä elämässä. Kun me tulemme
Jumalan tuntoon, kun jumalallinen elämä tulee meissä eläväksi,
silloin se elämä käskee meitä siunaamaan ja anteeksi antamaan.
Muuta me emme osaa tehdä. Me siunaamme ja annamme anteeksi. Jos
siis ihminen, joka tuntee itsensä syntiseksi ja huonoksi,
ihminen, jonka sisässä on ristiriitaa ja sielullista tuskaa,
tulee meidän luoksemme, niin me voimme hänelle antaa synnit
anteeksi, sillä me voimme omalla olemuksellamme paljastaa
hänelle sen totuuden, että Jumalan kanssa on rauha.
Mestari-olento, ihminen, jonka sisässä on Jumala elävä,
vaikuttaa aina nostavasti ja puhdistavasti ihmisiin. Hänen
olemuksensa on ihmeellisen rauhottava. He juoksevat hänen
luoksensa, kertovat hänelle syntinsä, erehdyksensä ja pahuutensa
ja hän sanoo: »sinun syntisi on sinulle anteeksi annettu». Hän
antaa anteeksi, hän osaa heitä rakastaa, vaikka he ovat huonoja,
ja he tuntevat, että hän rakastaa. He tuntevat nousevansa ja
puhdistuvansa hänen edessään. Vaikka heidän syntinsä olisivat
veripunaiset, he tuntevat, että Mestarin edessä ne tulevat
lumivalkeiksi. Hänen rakkautensa pesee heidät puhtaiksi, he
tuntevat, että heissä todella ei olekaan mitään syntiä. He
näkevät Jumalan.








Tämä on ihmeellinen sielun totuus, jonka Kristus tahtoo opettaa.
Silloin on Jumalan valtakunta maan päällä, silloin toteutuu
hyvän valtakunta, kun me opimme antamaan synnit toisillemme
anteeksi, kun opimme siunaamaan toisiamme.








Ja oppiakseen tämän läksyn, tulee ihmisen, niinkuin sanoo sama
Mestari, ottaa risti päällensä. Koko tämä elämä, jota olen
kuvannut, näyttäytyy henkisesti katsoen näin: ihmissielu kulkee
tiellä ja kantaa olallaan mustaa ristiä. Hän kantaa ristiä
kulkien »pääkallonpaikkaa» kohti. Ja kun ihminen kantaa tätä
ristiä ja ymmärtää iloita, silloin siitä rististä, sen keskeltä
kasvaa ruusuja. Siitä kasvaa rakkauden ruusu, joka tekee ristin
keveäksi ja ihanaksi. Tätä tarkotti Mestari Rosencreutz, kun hän
puhui ruusurististä ja perusti ruusuristin veljeskunnan.




















 IV.  ÄLYLLINEN JA SIVEELLINEN PUHDISTUS.












Jos otamme matematisen totuuden esim. 2x2=4, niin sitä tuskin
voi esittää muulla kuin aivan yksinkertaisella selvällä tavalla:
2x2=4. Vaikka koettaisimme olla runollisia, saisi siitä tuskin
enempää irti. Sitävastoin käytännölliset tosiseikat ovat toista
laatua. Jos sanomme: tuo ihminen on hyvä, voimme sitä seikkaa
kuvata eri tavoilla ja näyttää erilaisilla esimerkeillä, millä
tavalla hänen hyvyytensä ilmenee. Ja koska ei ole sen
käytännöllisempää asiaa kuin totuuden etsintä ja totuuden
löydäntä, niin se luonnollisesti on asia, jota voidaan
tyhjentymättömän monella tavalla katsella ja esittää. Kun
ihminen etsii totuutta, etsii Jumalaa, niinkuin myös voimme
sanoa, silloin tämä etsiminen tietenkin tapahtuu koko hänen
sielullaan, koko hänen henkensä voimalla, sillä ihmisellä ei ole
toivoakaan löytämisestä, ellei hän koko sydämellään ja
voimallaan etsi; mutta kun hän etsii, käyttäen ajatustaan ja
järkeään, voimme erottaa eri askeleita hänen etsimisessään, eri
jaksoja, ja kuvailla niitä eri tavalla. Tänään ja seuraavissa
luennoissa tahdomme puhua kolmesta jaksosta totuuden etsijän
elämässä, jotka voidaan selvästi erottaa toisistaan, olkoon että
ne jyrkästi kehittyvät toinen toisensa perästä tai että ne
kehittyvät limittäin.








Ensimäinen jakso totuudenetsijäin elämässä, jos hän on
nykyaikainen ihminen, joka ajattelee ja käyttää järkeään, on se
periodi, jolloin hänen älynsä ja järkensä on etualalla ja
vaikuttaa voimakkaammin, jolloin hänen intelligenssinsä
varsinaisesti tekee työtä. Tämä on hänen tieteellis-filosofinen
etsimisensä. Hän alkaa kysymällä itseltään: mitä on totuus? Hän
ei tyydy mihinkään vastaukseen, minkä hän on saanut ympäriltään
tai kasvatuksen kautta. Hän ei tyydy mihinkään
auktoriteti-uskoon, jota häneen tavalla tai toisella on
tyrkytetty. Hän ei ota mitään ennakoita uskoakseen vaan hän
todella vakavasti kysyy, onko totuus olemassa, onko Jumala
olemassa, mikä on totuus? Ja kun hän tämän kysymyksen tekee
järjellään, silloin on luonnollista, että hän aikoo järkeään
käyttää—että hän pinnistää järkeään ja ymmärrystään niin paljon
kuin mahdollista etsiessään totuutta. Hän etsii tätä totuutta
sillä tavalla, että hän tutustuu erilaisiin maailmankatsomuksiin
ja elämänkäsityksiin, joita nykyaikana on hänellä tarjona. Hän
tutustuu niihin ja arvostelee niitä omantuntonsa ja tietonsa
kannalta, ja kun hän tällä tavalla filosofisesti tutkii ja
ajattelee, hän lopulta tulee siihen johtopäätökseen, että hän
totisesti ei tiedä mitään. Tämä on ensimäinen askel
totuudenetsijän elämässä. Hänen täytyy välttämättä tulla siihen
kohtaan, että hän koko olemuksellaan, järjellään, ajattelevalla
minuudellaan tunnustaa: minä en totisesti tiedä mitään. Hän on
tutustunut kaikenlaisiin oppeihin, on kuullut monelta ihmiseltä,
kuinka tämä ajattelee. Hän on koettanut katsella asioita monelta
puolelta ja lopuksi huomannut, että hän ei tiedä mitään, ei
tiedä mitä uskoa. Hän ei tiedä ollenkaan mitään. Ihmiset sanovat
toiset toisella, toiset toisella tavalla, toisten mielestä
ihminen on kuolematon, toisten mielestä kuolevainen, toisten
mielestä on Jumala olemassa ja on sellainen ja sellainen,
toisten mielestä ei Jumalaa ole. Hän ei voi mitään sanoa, hän
työskentelee järjellään ja älyllään, mutta ne eivät vastaa
mitään, ei mitään muuta kuin: minä en tiedä mitään. Tämä on
viisauden alku, ensimäinen askel totuuden tietämisen tiellä,
että ihminen tietää, ettei hän tiedä mitään. Tämä on Sookrateen
vanha neuvo. Sookrates kulki ympäri ja keskusteli kaikenlaisten
ihmisten kanssa ja näytti heille, että he olivat samassa tilassa
kuin hän itse sanoi olevansa, sillä Sookrates todisti ja näytti,
että heidän täytyi tunnustaa: minä en tiedä mitään. Sookrates
omalla omituisella opetustavallaan sai ihmiset näkemään,
etteivät mitään tienneet. Monet luulivat tietävänsä mutta
Sookrateen käsissä riisuttiin alastomiksi ja huomasivat,
etteivät mitään tienneet. Tällainen työ on ihmisen tehtävä
itsensä kanssa. Jollei ihmisellä ole ketään Sookratesta luonaan,
joka häntä tällä tavalla pyörittää ja pinnistykseen pistää, niin
hänen on tehtävä se työ itse itsensä kanssa. Hänen täytyy itse
viedä itsensä siihen umpikujaan, josta hän ei edemmäksi pääse ja
jossa hänen täytyy tunnustaa: minä en tiedä mitään. Jos ihminen
silloin on ilman sitä runollista temperamenttia, taiteellista
vaistoa, josta ensi luennossa oli puhe, hän hylkää koko
totuudentuntemisen, väsyy siihen ja sanoo: ihminen ei 
voi

tietää mitään. Huomaamatta hän nojautuu ja tyytyy ensimäiseen
löytöönsä eikä mene edemmäksi. Hän teki ennenaikaisen
johtopäätöksen. On paljon ihmisiä, jotka ovat tällä kannalla,
sekä oppineiden että oppimattomien joukossa. Oppineiden tie on
voinut käydä toisia uria myöten, mutta molemmat ovat tulleet
siihen, etteivät he mitään tiedä ja silloin tehneet
johtopäätöksen, ettei voi tietää mitään. Tätä kutsutaan
agnostisismiksi ja on se itse asiassa hyvin rohkea väite,
vaikkeivät agnostikot itse sitä huomaa. Sama on laita monen
monen uskovaisen. Kun heitä lujasti ahdistetaan, he ehkä
puoleksi huomaamattaan laskevat itsestään sellaisen lauseen:
ihminen ei voi mitään tietää. Siihen ihminen aina turvaa, sillä
ihmisen koko olemus on pohjaltaan järkeä, ja ihminen välttämättä
tahtoo tietoa. Hänen koko olemuksensa on tietoon pyrkimistä. Kun
hän näkee tai luulee, ettei itse voi enää edetä mihinkään, hän
sanoo: ihminen ei voi enempää tietää. Sillä tavalla hän on
tyydyttänyt sielunsa tarpeet ja luulee tyydyttävänsä toistenkin
tarpeet. »Olkaamme rauhalliset, me emme voi mitään tietää, siinä
kylliksi!» Tähän jäävät ne, joiden järki väsyy, joilla ei ole
sitä runollista vaistoa, joka veisi heitä edemmäksi.








Mutta ne, jotka pääsevät tämän kohdan yli, saavat järkensä
valistetuksi. Heidän järkensä herää uudella tavalla, heissä
todella tapahtuu heräymys. Suuren älyllisen työn perästä tämä
heräymys tulee, kun ihmisellä on ollut apunaan taiteellinen
aisti, joka tekee hänen työnsä todella sielukkaaksi ja
henkeväksi. Hänen järkensä äkkiä valistuu ja hän saa tietää
ihmeellisen asian. Minkä? Tämän hän näkee älyllisessä
heräymyksessään: on olemassa elämä kaikkien ilmiöiden takana,
yhtenäinen elämä. On olemassa ykseys moninaisuuden takana. On
olemassa ääretön avaruus, johon korkeimmatkin auringot häviävät.
Elämä on täynnä ilmiöitä, mutta elämä itse on pohjaton. Elämä on
rajaton verrattuna ilmiöihinsä, jotka ovat rajallisia. On
olemassa ikuinen elämä kaiken yläpuolella, elämä, jota ihmiset
nimittävät Jumalaksi. Tämän yhtenäisen elämän ihminen
älyllisessä heräymyksessään tajuaa ja näkee. Mahdotonta on
kuvata sitä fyysillisillä sanoilla ihmiselle, joka ei ole sitä
kokenut, hänen täytyy ponnistaa, kunnes hän saa kokemuksen
siitä. Hänen täytyy ponnistaa koko sielullaan, ja varmasti tulee
päivä, jolloin hänen ymmärryksensä herää ja näkee: »minähän en
ole olemassa erityisenä oliona, vaan olen yksilöllinen ilmennys
äärettömästä elämästä. Olen vain pisara merenpinnalla.» Ihminen
aivankuin näkee ulos äärettömyyteen, näkee Jumaluuden suuren
pimeyden, joka itseensä kätkee kaiken valon. Hän ymmärtää, mitä
vanhat salatieteelliset maailmanselitykset tarkottavat, kun ne
sanovat: valo on syntynyt pimeydestä; kun raamatussakin
kerrotaan, että syvyys ja tyhjyys oli ensin ja sitten vasta tuli
valo. Kun ihminen täten huomaa olevansa pieni osa suuresta
kokonaisuudesta, huomaa, että kaikilla olennoilla toisin sanoen
on yhteinen alkuperä eli isä, täytyy hänen samalla myöntää, että
kaikki ihmiset ja elävät olennot suuren Elämän lapsina ovat
keskenään veljiä. Hänen järkensä sanoo hänelle
vastustamattomalla selvyydellä: »sinä olet atomi
maailmankaikkeudessa, elämän äärettömässä valtameressä, niinkuin
kaikki muut ovat atomeja. Sinä et ole ihmeellisempi kuin mikään
muukaan atomi tässä kaikkeudessa eikä mikään muu atomi ole
äärettömyyden ja iankaikkisuuden kannalta ihmeellisempi kuin
sinä olet. Sinä olet vain yksi pyörä, ihmeellisessä koneistossa,
sinä olet vain omalla paikallasi, kohdallasi välttämätön atomi,
tässä atomien meressä mutta matonen maassa on aivan yhtä
välttämätön ja salaperäinen ilmennys kuin sinä olet; ja jos on
olentoja, korkeampia ihmisiä, enkeleitä, jumalia, luojia, niin
ne ovat myös atomeja iankaikkisuuden ja äärettömyyden rinnalla.
Ne ovat myös sinun veljiäsi.» Luonnollista on, että kun ihminen
järjessään tämän totuuden älyää, hän samalla ymmärtää, että
totuus oikeastaan häntä velvottaisi. »Me ihmiset olemme veljiä,
mutta emme elä kuin veljet! Koska minä nyt tämän tajuan, pitäisi
ehkä minun—?» Kuitenkin ihminen voi jäädä tälle kohdalle. Hän
on löytänyt suuren totuuden, mutta taas on kohta tullut, että
hän voi jäädä paikoilleen. Hän on totuuden nähnyt ja voi sitä
toisillekin neuvoa, toisiakin houkutella sitä näkemään, mutta
hän voi antaa sen jäädä itselleen älylliseksi voitoksi eli
saavutukseksi. Hän pysyy silloin intellektualistina, joka on
nähnyt Jumalallisen Elämän kaiken takana, mutta samalla nähnyt
oman mitättömyytensä, kykenemättömyytensä, pienuutensa. Hän ei
mitään kykene tekemään, hän elää vain mukana niinkuin pisara
meressä. Hän kätkee tämän tiedon käytännöllisesti itseensä, hän
on löytänyt helmen, mutta kätkee sen peltoonsa. Hän on saanut
»leiviskän», mutta kaivaa sen maahan. Mitä hän voi tehdä? hän ei
voi maailmaa muuttaa, ei saada sitä paremmaksi, ei ihmisiä
veljellisemmiksi keskenänsä.








Mutta jollei hän tälle kohdalle jää, jos hän tahtoo mennä
eteenpäin tästä heräymyksestä, jos hän tuntee sisässään: »minä
tahdon maksaa paljon, jotta totuus, jonka olen nähnyt, tulisi
minussa eläväksi», silloin hän voi ottaa seuraavan askeleen
edemmäksi ja joutua uuteen jaksoon eli kehityskauteen totuuden
etsimisessä.








Sen sijaan, että hän vain alhaaltapäin katselisi ihmeellistä
totuutta, hän silloin antaa totuuden jumalallisen elämän virrata
itseensä. Muistattehan, mitä tässä mainittiin eräässä äskeisessä
esitelmässä, että ihminen on aineellisessa ilmennyksessään
munanmuotoisen auran sisäpuolella, mutta että hän todellisessa
itsessään on tämän munanmuotoisen auran ulkopuolella. Aura on
hänen Itsensä sisässä, Itsenä hän ei istu sen auran keskellä;
siinä on ainoastaan hänen yksilöllinen ilmennyksensä. Itse hän
jumalihmisenä on auransa ympärillä, ulkopuolella, aineettomuuden
maailmassa. Kun nyt ihminen näkee älyllisesti, että elämä on
yhtenäinen, että Jumala on iankaikkinen ja ääretön salaisuus
kaikkien ilmiöiden takana, niin hän itse asiassa ottaa vastaan
älyllisen vaikutuksen omasta Itsestään, siitä äärettömästä
Itsestä, joka on hänenkin oma Itsensä, vaikka se on hänen
personallisen ja yksilöllisen ilmennyksensä eli auran
ulkopuolella. Mutta jos hän tahtoo, että ääretön iankaikkinen
elämä virtaisi hänen sisälle ja ilmenisi hänessä, niin hänen
täytyy ottaa vaikutuksia siltä Itseltä, joka on yhtä
Äärettömyyden kanssa, toisellakin tavalla kuin älyllisesti.
Hänen täytyy antaa tuon äärettömän elämänsä tunkeutua häneen
niin, että se täyttää myös hänen tunne- ja tahto-elämänsä. Kun
hän vakavasti tahtoo edetä älyllisestä näkemyksestä eli
»heräämisestä« «vanhurskauttamiseen», silloin hänen täytyy
tahtoa, että totuus, minkä hän on älyllisesti nähnyt, ilmenisi
koko hänen yksilöllisessä ilmennyksessään, täyttäisi hänet ja
tulisi siis ilmi hänen personallisessa elämässään. Toisin sanoen
on teoissa toteutettava, mikä ajatuksissa on ihanteena. Tämä ei
ole leikintekoa, sillä ihanteen toteuttaminen tässä tapauksessa
on itse Jumalallisen Totuuden toteuttamista. Ennenkuin se voi
tapahtua, täytyy ihmisen tahtoa—ja hän voi tahtoa, jos hänellä
on taiteellinen vaisto—että hän voisi elää veljellistä elämää.
Hänen täytyy ajatella omaa personallista elämäänsä ja millä
tavalla hän voisi sitä muuttaa, mikä siinä sotii veljeyttä
vastaan, mikä on alhaista, puutteellista tai rumaa. Hänen täytyy
itse näitä asioita miettiä. Erehtyvät ne ihmiset, jotka ottavat
jonkun opettajan itselleen ja noudattavat hänen käskyjänsä ja
menettelevät sokeasti niiden mukaan, sillä tässä varsinaisesti
tarvitaan ihmisen omaa työtä, jos hän tahtoo edetä
totuudenetsimisen tiellä. Hänen ei pidä eikä hänen tarvitsekaan
sokeasti kulkea kenenkään neuvojen mukaan vaan hänen pitää itse
omalla ymmärryksellään, omalla parhaimmalla taidollaan pohtia
asioita, jotka häntä itseään koskevat. »Mikä minun sieluni
pelastaa vaaroista, millä tavalla minun pitäisi muuttaa elämäni,
että siitä olisi hyötyä kanssa-ihmisilleni, miten voisin elää
niin, etten loukkaisi veljeyden periaatteita?» Näin hän kysyy
itseltään ja ymmärtää, että voidakseen olla todellinen veli
kaikkien kanssa täytyisi hänen osata rakastaa, aivan
pohjattomasti rakastaa. Mutta vaikkei hän sitä osaisi, hän
kuitenkin tahtoo pyrkiä. Tämä on juuri tärkeä kohta, että
ihminen tahtoo pyrkiä ja vaikkapa vähässä muuttaa elämäänsä. Hän
esim. päättää: »nyt en tahdo enää tappaa eläimiä enkä tehdä
niin, että toisten täytyy tappaa minun takiani. En siis syö
lihaa, en mitään sellaista, jonka vuoksi eläimiä tapetaan.» Leo
Tolstoi, tuo suuri ihmeellinen mies, joka todella etsi ja pyrki,
sanoo: ensimäinen ehto, kun ihminen tahtoo tulla hyväksi, on,
että hän tulee kasvissyöjäksi, sillä kuinka ihminen voisi
alottaa väärästä kohdasta ja tulla hyväksi, samalla kun hän
tahraa käsiään verellä.








Mainitsen tämän esimerkkinä, mutta en tarkotuksessa ketään
loukata. Kukin ihminen itse päättää sisässään kaikista
kysymyksistä oman elämänsä suhteen, ja se on hänen yksityinen
asiansa Jumalan kanssa. Emme voi tuomita ketään. Emme voi sanoa,
kun näemme jonkun syövän lihaa: »Ah, hän on mahdoton, hän ei
kykene elämään veljellisesti.» Meidän kädessämme ei ole
veljeyden mittapuu. Kun ihminen on vakava pyrkimyksessään, on
hänen yksityinen asiansa, mistä kohdasta hän alottaa. Ihmisellä
on laki itsessään, sanotaan raamatussa. Hän on itselleen laki.
Laki on kirjotettu hänen sydämeensä ja hän itse ymmärtää, mitä
hän itseltänsä vaatii. Kun hän vilpittömästi tahtoo edetä
veljellisyyden tiellä ja kun hän ajattelee ihanteena, että voisi
palvella ihmiskuntaa ja maailmankaikkeutta, sen onnea ja
edistystä, mitään itselleen pyytämättä, silloin hän on oikealla.
Ihmisen on niin yksinkertaista tuntea, niin helppoa arvostella
omaa itseään. Hän kysyy itseltään: mitä minä tahdon? ja vastaa
siihen aivan rehellisesti ja vilpittömästi. Aivan välttämätöntä
totuudenetsijälle on, ettei hän tee mitään ilvettä itsensä
kanssa. Siinä kohdassa ihmiset erehtyvät, että usein ovat
sokkosilla itsensä kanssa. Totuudenetsijälle ei sellainen
kelpaa, hänen täytyy seisoa alastomana itsensä edessä. Mutta kun
hän löytää itsestään vilpittömän tahdon edetä veljeyden tiellä,
silloin totisesti hän etenee ja älyllinen totuudennäkemys
muuttuu hänessä siveelliseksi elämänvoimaksi—ja ihmiselle
tapahtuu uusi kokemus.








Hän näkee nyt, hän tuntee nyt, kuinka se suuri elämä, jonka hän
on järkensä silmällä nähnyt ja johon hän uskoo, mahtavana
voimana virtaa hänen sieluunsa. Hän tuntee kuinka avaruuden
äärettömyydestä elämän henki liitelee hänen sieluunsa ja kuinka
ikuisuuden syvyydestä elämän lähdevesi pulppuaa hänen sieluunsa.
Nyt hän tietää aivan uudella tavalla että me muodostamme yhden
suuren kokonaisuuden, että me totisesti kaikki olemme saman isän
lapsia, sillä hän tuntee olevansa yhtä kaikkien kanssa. Se suuri
elämä, joka oli hänelle ainoastaan älyllinen todellisuus,
muuttuu eläväksi todellisuudeksi ja selvittää hänelle elävän
kokemuksen avulla, mitä on rakkaus. Silloin kun hänelle tapahtuu
tämä ihmeellinen hetkellinen uudestasyntyminen, silloin hän
tietää mitä rakkaus on siitä yksinkertaisesta syystä, että hän
sillä hetkellä rakastaa kaikkia, ja samalla hän ymmärtää koko
olemuksellaan, ettei ole muuta vapahtajaa olemassa kuin Jumala.
Hän ei voi itse itseään vapahtaa eikä tehdä itseään hyväksi—
kuinka hän kuolevainen ihminen voisi itseään pelastaa ja millä
voimalla? Ei, vaan se ääretön voima, se suuri ihmeellinen,
yhtenäinen elämä, joka on kaiken takana, se hänet täyttää, se
hänet puhtaaksi pesee. Se on rakkaus ja se opettaa häntä
rakastamaan. Sen avulla, sen täyttämänä hän osaa rakastaa. Se
yksin, Jumala itse, on pelastaja, vapahtaja. Kaikki teologiset
riidat ja kiistat Jumalan armosta, ihmisen omasta voimasta
j.n.e. tulevat aivan arvottomiksi hänen silmissään. Ihmiset,
jotka eivät asioista tiedä, saattavat niistä puhua, mutta kun
ihminen itse tietää, kun hän on itse kokenut, mikä voima se on,
joka hänet nostaa, mikä voima se yksin on, joka hänet tekee
hyväksi, puhdistaa, täyttää rakkaudella kaikkea kohtaan, kun hän
sen tietää, silloin hänen ei tarvitse riidellä kysymyksestä
sellaisten kanssa, jotka eivät sitä tiedä. Yhdentekevää on,
kutsuuko ihminen tuota voimaa Jumalan voimaksi vai kutsuuko hän
sitä omaksi itsekseen, sillä totisesti se on hänen oma itsensä,
joka asuu auran ulkopuolella, joka tulvaa häneen, mutta
totisesti se samalla on itse ääretön elämä. Nimi on toisarvoinen
asia eikä muuta sitä tosiseikkaa, että personallinen minä ei voi
nostaa itseään, jollei se täyty elämällä, joka personallisesti
katsoen tulvaa siihen ulkoapäin, tulkoon se sitten
äärettömyydestä tai ihmisen korkeammasta itsestä, sillä
käytännöllisesti katsoen nämä ovat yhtä.








Tällainen on toinen jakso totuudenetsijän elämässä. Ja kun hän
on tähän kohtaan päässyt, ei hän tiellä enää pysähdykään, ei hän
enää jääkään seisomaan vaan hän etenee itsestään eteenpäin ja
hänen kokemuselämänsä yhä rikastuu. Päivä päivältä hän oppii
selvemmin ja laajemmin rakastamaan. Päivä päivältä hänelle
esiintyy uusia elämän ongelmia, jotka vaativat ratkaisua. Päivä
päivältä hänen kykynsä niitä ratkaista kasvaa.




















 V.  YLIAISTILLINEN ELÄMÄ.











Aiomme tänään jatkaa viime luentoa, joka jäi kesken siinä
merkityksessä, että en ehtinyt kuvata kolmatta askelta totuuden
etsijän tiellä. Tietysti askeleita tällä tiellä on useampia.
Totuuden etsiminen ei lopu, ennenkuin ihminen on kehittynyt
täydelliseksi Mestariksi, ja tietysti kehitystä on senkin
jälkeen, vaikkei sitä silloin enää kutsuta totuudenetsimiseksi.
Mutta totuudenetsimisen alkupäässä on ne kolme askelta, joista
viime kerralla lupasin puhua ja joista en ehtinyt kuvata muuta
kuin kahta.








Kuten muistatte oli ensimäinen askel totuudenetsimisessä
totuuden älyllistä etsimistä, joka päättyi sellaiseen
huippukohtaan, että ihminen heräsi älyllisesti, jolloin ihminen
ensin järkensä silmillä näki ja ymmärsi, että elämän moninaisten
ilmiöitten takana oli olemassa yksi yhtenäinen elämä. Ihminen
älyllisesti näki niin sanoaksemme Jumalan olemassaolon ja siitä
johtuvan seurauksen, että kaikki ihmiset ovat tämän Jumalan
lapsia ja siis ytimeltään yhdenvertaisia.








Tätä älyllistä heräämistä seuraa luonnollisesti velvollisuus
toteuttaa sitä jumalallista yhtenäistä elämää, jonka ihminen
näkee olevan kaikkien ilmiöitten takana ja piilevän hänessä
itsessäänkin, toisin sanoen velvollisuus toteuttaa veljeys.








Sentähden totuudenetsijä, joka ei pysähdy älylliseen
totuudenetsimiseen, yrittää elää veljellisesti. Hän koettaa
järjestää omaa personallista elämäänsä niin paljon kuin hän osaa
ymmärtämäinsä veljeysperiaatteiden mukaisesti. Näiden
siveellisten pyrkimysten luonnollisena palkkana seuraa sitten
toinen heräymys eli uudestasyntyminen, joka ei ole enää
älyllistä vaan siveellistä laatua. Ihminen silloin kokee
kummallista ekstasia, jolloin jumalallinen elämä tulvaa hänen
personallisuuteensa, tehden sen pyhäksi ja täyttäen sen
suurenmoisella rakkaudella kaikkia kohtaan koko luomakunnassa.
Se, joka on pyrkinyt veljellisyydessä eteenpäin, varmasti joskus
on tehnyt tällaisen kokemuksen. Ennen hän ei ole osannut
rakastaa, ei ole tuntenut yleis-inhimillistä, kosmillista
rakkautta, vaikka hän on ymmärtänyt ja älynnyt sitä yhtenäistä
elämää, mikä hänen sisässään voisi tuntua ja siinä on 
de
jure
 vaikkei vielä 
de facto
. Mutta noina ekstasin
hetkinä hän tuntee voivansa rakastaa kaikkia, voivansa syleillä
koko maailmaa. Näitä kokemuksia ihminen tekee pyrkiessään
toisella tien kohdalla eteenpäin, ja ne kohoavat huippuunsa
suurimmassa rakastamiskyvyssä ja voiman kokemuksessa, minkä
ihminen voi saavuttaa.








Mutta nämä kokemukset ovat vain hetkellisiä ekstasi-tiloja.
Ihminen ei vielä ole joka hetki sellainen. Hän tietää, mitä
Mestarin rakkaus on, hän on saanut kokea, mitä on täydellisen
ihmisen elämä, hän käsittää, että jos hän olisi täydellinen, hän
joka hetki rakastaisi siten kuin hän rakastaa ekstasin hetkinä,
ja koko hänen elämänsä olisi yhtä ainoata rakkauden unelmaa
aamusta iltaan ja illasta aamuun. Ja tämä tieto velvottaa. Hänen
velvollisuutensa on kehittyä siihen elämään, jossa hän aina
voisi tuntea tuota ihmeellistä äidin eli Mestarin rakkautta
kaikkia kohtaan. Hänen velvollisuutensa on siihen pyrkiä. Ja
silloin hän ymmärtää tärkeän seikan. Hän ymmärtää, miksikä
hänessä tämä rakkaus ei elä yhtämittaa. Hän ymmärtää sen
riippuvan siitä tosiseikasta, että hän ei ole kyllin viisas. Hän
ei voisi sitä rakkautta vielä käyttää. Jos se hänessä aina
asuisi, mitä hän tekisi? Millä tavalla hän ihmiskuntaa auttaisi,
millä tavalla hän rakastaisi, kuinka hänen rakkautensa ilmenisi?








Ekstasin hetkenä tai sen perästä on tavallista, että ihminen
ajattelee: »oi, jos olisin rikas, jos minulla olisi kaiken
maailman rikkaudet, niin minä auttaisin kaikkia, jotka tulevat
tielleni ja kärsivät ruumiillisesti,—oi jos olisin rikas!»
Mutta vähänkin asiaa punnittuaan hän huomaa, että sellainen
ratkaisu olisikin humbugia, sillä silloin kaikkien muiden
ihmisten pitäisi olla sellaisessa asemassa, että he kaipaisivat
hänen rikkauttaan. Siis kaikkien muiden pitäisi olla köyhiä,
puutteessa, hänen yksin rikas, jotta voisi näyttää heille
rakkauttaan. Mitä tämä olisi muuta kuin humbugia? Minkätähden
hänen pitäisi olla sellainen ihmeellinen olento, joka näyttäisi
muille rakkauttaan? Ja mitä hyötyä toisilla olisi tällaisesta
avunsaannista, joka tekisi tyhjäksi heidän oman
yritteliäisyytensä, heidän omat ponnistuksensa?








Totuudenetsijä ymmärtää selvästi, että siihen päin ei ole
pyrittävä. Hän ymmärtää, että luonnollinen taloudellinen
ratkaisu on, että toinen ihminen ei tarvitse toisen apua
suoranaisesti. Hän ymmärtää, että näitä kysymyksiä köyhyydestä
ja rikkaudesta, aineellisesta puutteesta ja avuliaisuudesta
pitää ratkaista siten, että olosuhteet maan päällä järjestetään
niin, ettei ole köyhiä eikä rikkaita, ei puutteellisia eikä
yltäkylläisiä. Ja näin ollen hänen täytyy osata näyttää
rakkauttaan toisella tavalla: «jos oikein rakastan ihmisiä,
pitää minun osata näyttää heille rakkauttani, vaikka olisin niin
köyhä, etten voisi heille mitään aineellista apua antaa.»








Mitenkä sitten voidaan ihmisiä auttaa? Kaipaavatko ihmiset muuta
kuin aineellista apua? Ei tosiaan ole muu tarve niin lähellä. On
kyllä ihmisiä, jotka kaipaisivat rakkautta ja hyvyyttä; esim.
jokainen sairas on kiitollinen toisen hyvyydestä; jokainen surun
painama on kiitollinen siitä, että toinen ihminen osottaa
hänelle myötätuntoa, osanottoa hänen surussansa, mutta usein on
kuitenkin elämässä niin, että niillä ihmisillä, jotka ovat
surullisia tai sairaita, onkin lohduttajansa. Sillä kaikkein
enimmän tietysti voi surevaa tai sairasta lohduttaa ja hänelle
osottaa myötätuntoa sellainen, joka jo personallisesti häntä
rakastaa ja ymmärtää hänen personallisia omituisuuksiaan. Sairas
ihminen ottaa mieluummin vastaan hoitoa sen puolelta, joka häntä
rakastaa kuin vento-vieraalta. Totuudenetsijä vetää näistä
huomioistaan sen johtopäätöksen, että elämässä täytyy olla ala,
jossa ihmiset todella kaipaavat apua ja jossa he eivät voi saada
keltä tahansa apua, ei niiltäkään, jotka heitä rakastavat. Ja
sellainen ala onkin. Mikä? Yleensä elämän tieto. Siinä ihmiset
kaipaavat apua. Heillä ei ole tietoa siitä, mitä elämä on.
Ihmiset eivät tiedä, ovatko he kuolevaisia vai ovatko he
kuolemattomia olentoja. He eivät tiedä, elävätkö kuoleman
jälkeen, ovatko täällä vain yhden kerran vai tulevatko useamman
kerran tähän maailmaan. Ihmiset eivät ole osanneet ratkaista
itse elämän kysymystä. He elävät tietämättömyydessä ja kaipaavat
tietoa. »Siis», huudahtaa totuudenetsijä, »jos minulla olisi
tietoa ja viisautta, silloin voisin ihmisiä auttaa.»








Ihminen, joka on tehnyt rakkauden ekstasin kokemuksia, hän
kaipaa tietoa, ei itseänsä varten, vaan sentähden että hän
muuten on hyödytön maailmassa, että hänellä ei ole maailmassa
muuten mitään tehtävää. Hän tahtoo rakastaa ihmisiä, auttaa
heitä ja olla hyödyksi ihmiskunnalle, mutta siihen kyetäkseen
hän tarvitsee tietoa. Siveellisestä uudestasyntymisestä seuraa
välttämättömänä vaatimuksena ja velvollisuutena
totuudenetsijälle hankkia itselleen tietoa elämän ja kuoleman
salaisuudesta.








Tämä tieto elämän ja kuoleman salaisuudesta, jota hän kaipaa ja
jota hän tahtoo itselleen hankkia ihmiskunnan vuoksi, ei ole
psyykillistä vaan henkistä laatua. Ei hän kaipaa yliaistillisia
kykyjä, ei hypnotista voimaa, ei tavallista selvänäköisyyttä, ei
mitään hermoja kiihottavaa, vaan todellista tietoa siitä, onko
mitään olemassa kuoleman jälkeen, onko totta, että on olemassa
taivaita ja helvettejä, onko olemassa iankaikkinen elämä, onko
totta, että ihminen syntyy monta kertaa maailmaan. Tätä tietoa
hän tarvitsee, tätä henkistä tietoa elämän ja kuoleman
salaisuudesta, toisin sanoin tietoa siitä, onko hän itse
sellainen olento ihmisenä, että hän voi elää kuoleman jälkeen.








Millä tavalla hän voi tästä saada tietoa? Mitä tapahtuu
kuolemassa? Aivan selvästi kuolemassa tapahtuu se, että
fyysillinen ruumis jää elottomaksi. Jos siis ihminen on olemassa
kuoleman jälkeen, on hän jokin muu kuin fyysillinen ruumis.
Fyysillinen ruumis jää elottomaksi, se kuolee. Jos ihminen on
sama kuin fyysillinen ruumis, ei hän ole olemassa kuoleman
jälkeen. Mutta jos ihminen on olemassa kuoleman jälkeen, silloin
hänen täytyy olla joku muu kuin fyysillinen ruumis, ja siinä
tapauksessa on hän tämä muu nyt jo eläessään. Tämä on aivan
selvää logiikkaa. Jos ihminen on olemassa kuoleman jälkeen ilman
fyysillistä ruumista, täytyy hänen voida olla olemassa
eläessäkin ilman fyysillistä ruumista. Sille ihmiselle, joka
tahtoo tietoa elämän ja kuoleman salaisuudesta, muodostuu aivan
selvä problemi ratkaistavaksi. Hänen täytyy päästä tietoon
siitä, voiko olla olemassa ihmisenä, vaikkei ole fyysillistä
ruumista käytettävänä. Ja kun itse kysymys on selvä, on syytä
toivoa vastausta.








Nyt tietysti kun ihminen asettaa ratkaistavakseen tällaisen
problemin, hän joutuu tekemisiin yliaistillisen maailman ja
tavallaan tuntemattomien voimien kanssa, sillä kuolemantakaiset
asiat eivät ainakaan ole fyysilliselle silmälle näkyviä, vaan
asettavat hänet yhteyteen psyykillisen, yliaistillisen maailman
kanssa. Hän saattaa nähdä näkyjä ja kummallisia unia, aavistaa
asioita ja kehittyä erityisen herkkätuntoiseksi. Ja lopulta hän
tulee sellaiseen kummalliseen kohtaan, että kokee olevansa
ulkopuolella fyysillistä ruumista ja tietää elävänsä
fyysillisesta ruumiista riippumatta.








Nyt meidän täytyy tätä kysymystä hieman tutkia, mitä se
merkitsee ja kuinka se on ymmärrettävissä. Jokainen fysiologi ja
jokainen psykologi, joka on tutustunut n.k. kokemusperäiseen
sielutieteeseen, tietää että ihminen on olento, jossa
sielulliset tajunnan ilmiöt käyvät käsi kädessä aineellisten
ilmiöitten kanssa. Kun ihminen ajattelee ja tuntee, tapahtuu
samalla vastaava aineellinen, muutamat sanovat sähköllinen ilmiö
hänen fyysillisessä koneistossaan, aivoissa ja hermostossa.
Tämän nojalla materialistinen katsantokanta on tehnyt tuon
tunnetun johtopäätöksensä, että koska kaikkia sielullisia
ilmiöitä seuraa rinnakkain jonkinlaiset fysiologiset ilmiöt, ei
ole ilman näitä fyysillisiä eli fysiologisia ilmiöitä olemassa
mitään tajunnallisia sieluilmiöitä. Sentähden sanovat
materialistiset fysiologit ja kokemusperäiset psykologit, että
ihmisen koko personallinen sielu-elämä sisältyy hänen
ruumiilliseen elimistöönsä, ja lisäävät: kun te esim. tutkitte
ihmisen unielämää, huomaatte, kuinka ihminen todella on
riippuvainen aineellisesta koneistostaan, ruumiistaan, sillä
unielämässä ihmisen tajunta siirtyy isoista aivoista pieniin
aivoihin ja selkäytimeen eikä siis unielämä saata olla
personallisesti itsetietoisaa samalla tavalla kuin päiväelämä;
isot aivot välittävät päivätajunnan sielullisia ilmiöitä, ja kun
nämä isot aivot ovat horrostilassa (nukkuvat) ja tajunta on
laskeutunut alaspäin pieniin aivoihin ja selkäytimeen, niin
ihminen ei ole sama itsetietoinen, tekojaan ja tunteitaan
hallitseva olento kuin päivällä vaan hän muuttuu olennoksi,
jonka kaikki tajunnalliset elonilmaukset ovat sekasotkuisia tai
ainakin toisten lakien hallitsemia kuin päivätajunnallisen
itsetietoisuuden. Sentähden ihminen unessa saattaa menetellä
toisin kuin päivätajunnassa. Unessaan hän saattaa tehdä
hullunkurisia tekoja eikä ihmettele, että tapahtuu yhtämittaa
mitä merkillisimpiä vaihteluita. Päinvastoin on ihmisen
alitajunnalla, joka tulee näkyviin, kun päivätajunta laskeutuu
aivokynnyksen alapuolelle, luonnostaan esim. dramatisoiva eli
näytelmällinen kyky. Aivan yksinkertaisia fyysillisiä ilmiöitä
tulkitaan monimutkaisten unien välityksellä. Jos ihmisen nenän
alle hänen nukkuessaan pistetään tuoksuva ruusu, hän
alitajunnassaan, silloin kun se ottaa vastaan hermojen
välittämän sanoman tuoksuvasta ruususta, selittää tämän
draamallisesti unen muodossa esim. siten, että hän kävelee
ihanassa ruusutarhassa. Ihminen on ikäänkuin paljon
lapsellisempi, tyhmempi ja itsetiedottomampi olento unissaan,
sanovat fysiologit, kuin päivätajunnassa.








Ja tietysti pitäisi niin olla kaikkien teoriojen mukaan, ellei
olisi olemassa ihmeellinen tosiseikka, jota eivät fysiologit ja
tavalliset kokeelliset psykologit saata ottaa lukuun, koska he
yleensä eivät sitä tunne. Se ei ole siksi yleinen ilmiö, että
jokainen nykyaikainen sielutieteilijä kohtaisi sitä luvuissaan
tai empiirisissä tutkimuksissaan. Mutta ilmiö on olemassa ja se
ilmiö on, että ihminen uni-elämässään saattaa olla aivan sama
olento kuin päivällä, saattaa tuntea itsensä aivan samaksi ja
olla yhtä itsetietoinen ja yhtä vapaa kuin päivätajunnassaan
sekä ulkomaailman että omien sielullisten tajuntatilojensa
suhteen, saattaa siis yhtä paljon hallita itseään ja olla
itsensä herra unessa kuin päivällä. Minä tunnen ihmisiä, joille
tällainen unitila on aivan luonnollinen. He nukkuessaan
kummallisella tavalla jatkavat päivä-elämäänsä, liikkuvat
keveämmin ja nopeammin, mutta toimivat muuten samalla tavalla
kuin päivällä. Tietysti tämä tapahtuu sielullisesti,
ruumiillisesti he eivät saata toimia samalla tavalla.
Uni-elämässään, vaikka ovat mielestään aivan hereillään, eivät
voi esim. nostaa fyysillisiä huonekaluja, mutta muuten ovat
kaltaisiaan, puettuja niinkuin päivällä, tunteiltaan ja
ajatuksiltaan samoja.








Tällaisen unitilan pitäisi tietysti fysiologien ja tavallisten
kokeellisten psykologien mielestä olla aivan mahdoton, sairas,
epänormaali, sillä eihän ihminen sellaisessa tilassa saata
nukkua. Jos hän on sama kuin päivällä, täytyy hänen tajuntansa
toimia isojen aivojen välityksellä. Vai olisiko hän niin
epänormaalinen olento, että hänellä pikku-aivot ja selkäydin
olisivat samalla tavalla organisoidut kuin isot aivot? Ei, sillä
tutkiessaan tiedemiehet voivat huomata, että hänen pikku-aivonsa
eivät ole samanlaisia kuin isot aivot vaan ovat rakennetut
niinkuin vastaavat elimet muilla ihmisillä.








Kuinka nyt tätä salaperäistä ilmiötä voimme ymmärtää ja onko
tämä sitä yliaistillista tietoa, jota ihminen tarvitsee? Me
voimme okkultisesti aivan hyvin ymmärtää, mistä ilmiö johtuu.
Emme saata kumota sitä selvää lakia, jonka kokeelliset
sielutieteilijät ovat keksineet, että sielulliset ja aineelliset
ilmiöt käyvät rinnakkain, käsi kädessä. Laki kuin laki, jos
kerran laki pitää paikkansa. Mutta mitä voimme okkultisesti
huomata? Sen kummallisen seikan, että ihminen fyysillisessä
ruumiissa on muuta kuin vain—käyttääkseni vanhojen filosofien
ja alkemistien lausetapaa—maata, vettä, ilmaa ja tulta. Hänen
fyysillinen ruumiinsa on kokoonpantu paitsi niistä aineista,
joita me fyysillisillä aistimilla havaitsemme, sellaisistakin
aineista, joita emme tavalliselta fyysillisellä silmällä näekään
ja joita me okkultismissa eli salatieteessä olemme tottuneet
kutsumaan eetteri-aineiksi. Nämä ainekset muodostavat aivan kuin
näkymättömän puolen fyysillisestä ruumiista. Ihmisen tajunta
toimiessaan fyysillisessä ruumiissa ja sen aivoissa ei ole
ainoastaan fyysillisten solujen välittämä vaan kulkee myös
niihin sisältyvien eetteriainesten kautta. Siis ihmisen tajunnan
välittäjänä on suurempi joukko aineellisia ilmiöitä kuin
fysiologit tuntevat. Fysiologit ja kokeelliset psykologit
tuntevat ainoastaan niitä ilmiöitä, joita he saattavat
aistimilla ja koneilla havaita fyysillisessä ruumiissa, mutta
toinen puoli niistä ilmiöistä, jotka ovat ulkopuolella
fyysillisen aistihavainnon, jää heiltä huomaamatta. Kun ihminen
ajattelee tai tuntee, ei siis tapahdu aineellinen
parallelli-ilmiö yksinomaan karkeasti fyysillistä laatua—ei
siis vain sähkö-ilmiö, vaan myös värähtely hienommassa aineessa
jota emme näe mutta jota kutsumme eetteriksi.








Tämä eetteri on nyt sitä laatua ja siinä suhteessa fyysilliseen
ruumiiseen, että se saattaa siitä erkautua. Se saattaa
epänormaalisissa tapauksissa eristäytyä fyysillisestä aineesta.
Ihminen saattaa ikäänkuin jakautua kahtia fyysillisesti.
Yliaistillisten ilmiöitten esimerkkikokoelmiin on keräilty
useita sellaisia tapauksia, että sama ihminen on nähty kahdessa
paikassa yhtaikaa. Niinkin selvä ilmiö kuin seuraava on näissä
kokoelmissa: opettajatar Emilie Sagée, joka kirjottaessaan
taululla luokkansa edessä tyttöjen häntä katsellessa, oli
samalla heidän nähtensä, kun joku ensin sattui huomauttamaan,
ulkona puutarhassa kävelemässä. Tällaisia tapauksia on ja ne
näyttävät meille objektivisesti, että ihmisen fyysillinen olemus
saattaa jakautua kahtia. Salatieteen kannalta muuten vanhastaan
tiedetään, että ihmisen fysiologinen olemus saattaa näin
jakautua. Ehdottomasti pitää paikkansa tuo laki, että
sielullisia ilmiöitä vastaavat määrätyt aineelliset ilmiöt,
mutta itse aineelliset ilmiöt ovat kaksinaisia: fyysillisiä ja
eetterisiä ja saattavat ilmetä kahtena. Personallinen tajunta on
vain toisessa paikassa. Jos personallinen tajunta on
eetterisessä haahmossa, joka kulkee puutarhassa, silloin
opettajatar seisoessaan taulun luona, on aivankuin hetkeksi
poissa tajunnastaan. Mutta jos hän on itsetietoinen
fyysillisessä olemuksessaan, niin toinen puoli hänestä, joka on
ulkona, on vain aineellinen ilmiö. Samalla tavalla ihmiset,
jotka näkevät selviä unia sitä laatua, josta äsken puhuin, että
he ovat itsetietoisia ja hereillään ja saattavat nähdä oman
fyysillisen ruumiinsa,—ovat tietoisia haamussa eli
kaksoisolemuksessa, sillä fyysillis-personallisesti
itsetietoinen ihminen ei saata olla ilman fyysillis-eetteristä
ainetta.








Tämä on ensimäinen tosiseikka, minkä ihminen ymmärtää,
joutuessaan tekemisiin yliaistillisen maailman kanssa. Hän ei
voi olla toisessa maailmassa sama personallinen olento kuin hän
on tässä ilman tätä fyysillis-eetteristä ainetta. Siis hän ei
voi olla olemassa kuolemankaan jälkeen ilman
fyysillis-eetteristä ruumista, joka välittää hänen personallista
itsetietoisuuttaan, ellei hän muutu toiseksi olennoksi. Ja minkä
kokemuksen itse asiassa ne ihmiset tekevät, jotka ovat
hereillään ja personallisesti oma itsensä ulkopuolella
fyysillistä ruumista? He tekevät sen kokemuksen, etteivät tiedä
minkälainen on ihmisen tila kuoleman jälkeen. He eivät tapaa
kuolleita, ellei joku vainaja tule heidän luokseen puhumaan
heille. Joskus kuollut sukulainen tai ystävä saattaa tulla
heidän luoksensa, ja he voivat tietää, että hän on kuollut, he
voivat puhua hänelle, mutta he eivät kykene itse lähtemään
vainajien valtakuntaan, helvetteihin ja taivaisiin ottamaan
selvää, kuinka siellä on. Tämän huomion he pian tekevät. He
kyllä ovat päässeet ihmeelliseen tietoon siitä, että ihminen
saattaa olla olemassa ulkopuolella karkeata fyysillistä
välinettään, mutta he eivät saata päästä vainajien yhteyteen
muitta mutkitta. Itse asiassa tämä ilmiö on epänormaali. Se on
pohjaltaan aineellinen ilmiö eikä sellainen henkinen ilmiö,
jonka tarpeessa totuudenetsijä on. Se ei anna hänelle sitä
henkistä tietoa, jota hän kaipaa.








Sillä henkisen tiedon kaipuu on lyhyesti määriteltynä tämä:
»onko ihminen toinen olento kuin fyysillisen ruumiin
välityksellä ilmenevä personallisuus? Onko ihminen todella
sellainen kuolematon olento, joka on olemassa kuoleman jälkeen?
Missä ovat vainajat olemassa kuoleman jälkeen?» Jos heitä on
olemassa, täytyy elävässä ihmisessä jo piillä kuolemattomuuden
siemen. Ja jotta ihminen eläissään voisi päästä tietoon
vainajien olotilasta, täytyisi hänen tulla tietoiseksi siitä
puolesta itsestään, joka on riippumaton fyysillis-eetterisestä
personallisuudesta. Tämä on se henkinen tieto, jota
totuudenetsijä kaipaa toisen heräymyksen jälkeen.




















 VI.  UUDESTASYNTYMINEN KRISTUKSESSA.











Puhuttiin viime kerralla siitä elämästä, jota salatiedettä
harjottava ihminen saattaa elää ruumiin ulkopuolella.
Mainittiin, että on ero tehtävä kahdenlaisen ruumiin
ulkopuolella olon välillä. Toinen on oikeastaan fyysillisen
ruumiin kahtiajakoa vain, toinen on varsinaista elämää ja oloa
fyysillisen ruumiin ulkopuolella. Edellisenlaatuiseen elämään
ruumiin ulkopuolella, joka perustuu fyysillisen ruumiin
kahdistumiseen on taipumusta herkkätuntoisilla henkilöillä,
jotka luonnostaan ovat fyysillisesti mediumistisia, ja myöskin
henkilöillä, jotka ovat salatieteilijöitä sillä tavalla, että
vaikutin, joka heitä elähyttää, on uteliaisuus tai ainakin
tiedonhalu, jota emme teosofeina saata täydellisesti hyväksyä.
Kun näet ihminen on ulkona fyysillisestä ruumiistaan
eetterisessä haahmossa, niin hänelle ei ainoastaan ole
mahdotonta pyrkiä vainajien varsinaiseen valtakuntaan, muutamia
poikkeuksia lukuunottamatta, vaan hän on myöskin altis samoille
haluille ja himoille kuin fyysillisessä ruumiissaan ollessaan.
Hän ei itse ole välttämättä siveellisesti eli moraalisesti
parempi kuin päivätajunnassaan, ja on vielä lisättävä, että hän
päivätajunnassaankaan ei tarvitse olla erittäin kehittynyt
siveellisesti voidakseen saada aikaan tällaisia
kaksistumisilmiöitä.








Kun n. 15 vuotta sitten erityisesti tutkin näitä asioita
käytännöllisesti, näytettiin minulle esimerkeillä ero eetterisen
ja varsinaisesti henkisen ruumiista ulkonemisen välillä. M.m.
selveni minulle ero seuraavan tapauksen kautta. Eräs
ranskalainen salatieteilijä, joka ei ollut teosofi eikä
ollenkaan hyväksynyt teosofista liikettä, istui huoneessaan,
luultavasti Parisissa, ja kirjotti kirjotuspöytänsä ääressä,
joka oli akkunan luona. Vaikka hän muuten oli tavallisen ihmisen
näköinen, kiintyi huomioni hänen silmiinsä, joissa paloi tumma,
synkkä hehku. Kadulta kuului rattaiden ajoa ja hän kääntyi äkkiä
katsomaan, aivankuin olisi aavistanut jotakin. Kadulta ajoivat
vaunut ohi, niissä istui upea, kaunis nainen ja herrasmies.
Silloin tämä ranskalainen salatieteilijä tunsi voimakasta
mielenliikutusta enkä minä ymmärtänyt muuta kuin että hän, joka
nähtävästi oli rakastunut tuohon naiseen, äkkiä tuli
mustasukkaiseksi sen takia, että vieras herrasmies ajoi
vaunuissa naisen seurassa. Luultavasti hänellä oli syvempikin
syy, minkätähden hän samassa menetteli niinkuin menetteli, mutta
sitä en silloin osannut nähdä. Näin ainoastaan nämä selvästi
näkyvät tunteet hänessä. Nyt hän heti heittäytyi pitkälleen
sohvalleen huoneessaan, eikä kestänyt monta sekuntia,—niin
harjaantunut hän oli tässä okkultisessa tempussa,—ennenkuin hän
nousi eetterihaahmossaan fyysillisestä ruumiistaan ja kiirehti
seinän kautta vaunujen jälkeen ja sisään vaunuihin. Hän tietysti
oli aivan näkymätön niille, jotka vaunuissa ajoivat, mutta itse
hän saattoi täydellisesti nähdä ja kuulla heitä. Hän oli heidän
luonaan kuin fyysillinen olento ainakin, mutta näkymättömänä.
Tämä näky vaikutti minuun erittäin inhottavasti ja ymmärsin
selvästi, että tuo ei ollut korkeata okkultismia. Sehän oli
kerrassaan salaisten voimien prostituoimista, niiden käyttämistä
personallisiin tarkotuksiin!








Todellinen salatieteellis-henkinen oleminen fyysillisen ruumiin
ulkopuolella on aivan toista laatua. Se on käyttääkseni muuatta
raamatullista vertausta, joka mielestäni tähän kohtaan hyvin
sopii, ottamista osaa kuninkaanpojan häihin. Te muistatte tämän
Kristuksen vertauksen kuninkaanpojan häistä, joihin kaikkia
kutsuttiin: ovella kuitenkin katsottiin, kuka on puettu
häävaatteisiin, kuka ei. Ken ei ollut häävaatteisiin puettu, hän
ei päässyt ovesta sisälle. Tämä on kirjaimellisesti totta
salaisen maailman suhteen ja todellisen elämän suhteen
ulkopuolella fyysillisen ruumiin. Jos ei ihminen ole riisunut
päältään fyysillistä personallisuuttaan ja pukeutunut
häävaatteisiin—tämä sana on sekä vertauksellinen että myöskin
realistisesti tosi—ei hän voi astua sisään salaiseen elämään,
todelliseen okkultiseen elämään ruumiin ulkopuolella. Sentähden
hänen olemisensa siinä maailmassa, jota me kutsumme
henkimaailmaksi, ja hänen kuulumisensa siihen maailmaan jäsenenä
perustuu ja nojautuu siihen, että hänessä on herännyt uusi
inhimillinen sielu, uusi personallisuus niin sanoaksemme.








Ja mikä voima se tämän personallisuuden saattaa herättää?
Ainoastaan jumalallinen rakkaus ja sääli.








Kaikille teosofeille ja kaikille ihmisille, jotka tahtoisivat,
että heidän elämänsä nukkuessaan —illan ja aamun välillä—ei
menisi hukkaan, vaan jotka soisivat silloinkin elävänsä ja
olevansa jollakin tavoin tietoisia, kaikkialla on aina viisaiden
puolelta annettu se neuvo, että heidän ei pidä pyrkiä
väkinäisesti itsetietoisiksi. Ei kenenkään pidä ajatella
maatapannessaan: »jospa minä nyt olisin itsetietoinen
ulkopuolella ruumiin, jospa voisin elää personallista elämää ja
muistaa huomenna herätessäni, mitä olen tehnyt, missä olen
liikkunut ja ollut yön aikana!» Ei kenenkään pidä ajatella näin,
sillä kun näin ajattelee, on siinä personallinen ja itsekäs
värähtely mukana, joka vaikuttaa, että kun poistuu fyysillisestä
ruumiistaan, niinkuin jokainen ihminen yöllä poistuu, tulee
vetäneeksi vähän eetteristä ainetta mukanaan. Tämä pidättää
ihmistä maanpiirissä eikä anna hänen henkensä kohota
asianomaiseen olotilaansa. Sitä vastoin meidän kaikkien, jos
tahdomme kehittyä henkisessä ja salatieteellisessä elämässä,
pitää ajatella kun laskeudumme levolle: joko ylimalkaisesti
»jospa minua voitaisiin nyt yöllä käyttää hyvän palvelukseen ja
rakkauden töihin, ei ollenkaan niin, että minun tarvitsisi siitä
mitään tietää, että minulla pitäisi olla siitä mitään muistoa
herätessäni aamulla, vaan ainoastaan niin, että voisin jotakin
hyvää tehdä. Tahdon antaa itseni rakkauden palvelukseen—jospa
voisin jotakin hyvää tehdä!»—tai sitten, jos tiedämme erityisen
henkilön, joka olisi lohdutuksen tai henkisen valistuksen
tarpeessa,—»oi, jospa nyt nukkuessani voisin olla hänelle
hyödyksi ja häntä auttaa.» Toinen tai toinen. Kysymyksessä pitää
olla epäitsekäs personaton työ, ei mikään salatieteellinen
voitto itselleen, ei mikään merkillinen tietoisuus eikä
erityisiä okkultisia huomioita, joita voisi muistaa päivällä. Ja
iloinen voi ihminen olla, jos hän saa niin nukkua, ettei
»muista» mitään aamulla herätessään, vaan jos hänellä vain on
hyvä olla ja ihana tunnelma sielussaan, sillä silloin häntä
varmasti on voitu käyttää hyvän palvelukseen. Muuta meidän ei
pidä toivoa. Kaikki salatieteelliset kyvyt ja okkultiset voimat
tulevat itsestään, kun niiden aika on, ja jos on tarpeellista.
Meidän ei pidä toivoa muuta kuin että voisimme olla hyödyksi
maailmassa.








Varsinaisessa elämässään ruumiin ulkopuolella ihminen on toinen
olento. Hän on siinä tilassa niin suuressa määrin toinen olento,
että miltei kauhulla tai vieromisella ajattelee fyysillistä
käyttövälinettään, joka silloin merkitsee hänelle koko
fyysillistä personallisuutta. Hän ajattelee: »tuo inhottava
olento, joka on niin alhainen, että se elää tietämättömyydessä
ja pimeydessä, tuntematta mitään korkeampaa, tuo on minun
vankeuteni.» Näin hän alussa ajattelee kokiessaan todellista
elämää fyysillisen ruumiin ulkopuolella toisessa maailmassa.
Vähitellen hänen fyysillinen personallisuutensa kehittyy
sellaiseksi, ettei hänen tarvitse kauhulla sitä ajatella,—ja
tietysti, ohimennen sanoen, hänen kauhunsa fyysillistä
personallisuutta kohti ei merkitse, että meidän kannaltamme
katsoen hänen päivätajuinen personallisuutensa olisi mikään
huono tai ala-arvoinen personallisuus; se on tietysti
fyysillisesti katsoen sangenkin valistunut, mutta
salatieteilijän itsekritiikki tapahtuu henkisen elämän kannalta.








Voimme nyt syystä kysyä, mitenkä on ymmärrettävä, että uusi
olento ihmisessä muodostuu. Mistä se uusi olento tulee, kuinka
ihminen on toinen salatieteellis-yliaistillisessa elämässä kuin
personallisessa elämässä? Kuinka tämä on ymmärrettävissä? Mistä
se johtuu ja mitä se merkitsee? Muistatte, että eräässä näistä
luennoista sanottiin, että ihminen oppiessaan vähitellen
tuntemaan Jumalaa tulee lopulta siihen kohtaan, että hän näkee
Jumalan kaikkialla. Ensin hän näki Jumalan minässä, sitten
lähimäisessään, lopuksi kaikkialla, ja tämä kokemus, kun hän
näkee Jumalan kaikkialla, on erityisen ihana autuaallinen
kokemus, josta lähtien hänelle alkaa onnellinen elämä. Eräässä
toisessa esitelmässä, kun totuuden etsimisen tietä kuvailtiin
toiselta kannalta, sanottiin, että ihminen kulettuaan älyllisen
heräymyksen läpi tulee siveelliseen heräymykseen, jolloin suuri
yhtenäinen elämä eli Jumala rupeaa liikkumaan ja tuntumaan
ihmisen sisässä, niin että hän ei ainoastaan näe älynsä
silmällä, että on olemassa yhtenäinen elämä, vaan että hän myös
tuntee sen sisässään nostavana, puhdistavana voimana ja
rakkautena kaikkia kohtaan.








Nämä mystilliset kokemukset, Jumala kaikkialla ja yhtenäisen
elämän tunteminen, ovat itse asiassa samaa, vaikka kuvatut eri
tavalla. Ja kun ihminen tekee tämän kokemuksen Jumalasta, että
jumalallinen elämä, joka on kaikkialla, on myös hänessä, silloin
hänessä tosin alussa, hänen itsensä tietämättä, sikiää uusi
olento. Sillä tämä on hänen ensimäinen varsinaisesti henkinen
eli salatieteellinen kokemuksensa.








Nyt ymmärrämme, mitenkä tämä käy päinsä, jos muistamme seuraavia
tosiseikkoja.








Tämä yhtenäinen elämä, jota kutsumme Jumalaksi, tämä suuri
rakkaus ja armeliaisuus, tämä ihmeellinen voima, autuus, viisaus
ja elämä kaiken ilmiöllisen olemisen takana, tämä on tajunta,
jossa elävät kaikki ne ihmiset ja kaikki ne olennot, enkelit ja
jumalat, jotka ovat kehittyneet niin pitkälle, että he ovat
tulleet tästä yhtenäisestä elämästä tietoisiksi. Tässä eri
nimillä, milloin Herraksi, milloin Kristukseksi j.n.e.
kutsutussa tajunnassa he kaikki elävät. He ovat eri pitkällä
kehityksessään tässä tajunnassa, he käsittävät sitä eri tavalla,
ovat siihen eri määrässä uppoutuneet, ovat eri mitassa sillä
täyttyneet, mutta siinä he kaikki elävät. Kaikki vihityt,
Mestarit, jumalat ja niiden yläpuolella olevat olennot, jotka
ovat todellisesti tietoisia jumalallisesta elämästä, elävät
tässä tajunnassa. Eikä tämä jumalallinen elämä ole mikään
»prinsiippi», mikään kylmä, personaton todellisuus, mikään
koneellinen luonnonlaki, vaan elävä, personallinen todellisuus.
Se on personallinen niiden olentojen kautta, jotka siinä elävät.
Jumalallinen elämä on itsessään mittaamaton, ääretön,
käsittämätön. Jokainen olento, joka siihen uppoutuu, joka sitä
tajuaa, tulee osalliseksi siitä toisen olennon välityksellä. Me
voimme jo paikallisesti ymmärtää, etteivät kaikki
yksilö-tajunnat tässä suuressa elämässä ole vieretysten, vaan
samassa paikassa; ne ovat aivankuin yhtä. Siinä Kristus-tajunnan
piirissä, johon yksilö joutuu, on ennestään olemassa toisia
olentoja, ja heidän tajuntansa eli auransa vaikuttaa uuteen
tulokkaaseen, tunkee häneen, niin että hän tulee siitä
osalliseksi ja jumalallinen elämä, johon hän uppoutuu, ilmenee
hänelle personallisena. Kaikki ihmiset, jotka ovat tehneet
varsinaisia henkisiä kokemuksia, olkoot ne kuinka alkuperäistä
laatua tahansa, ovat aina olleet huomaavinaan, että jokin olento
täyttää heidän sielunsa. He kutsuvat sitä personalliseksi
Jumalaksi. Täällä kristikunnassa sitä useammin vielä kutsutaan
Kristukseksi. Sellainen ihminen, joka todella tekee henkisen
kokemuksen, hän sanoo aina: »hengessäni tulen tekemisiin
Kristuksen kanssa.» Tai jos hän käyttää toista nimeä, hän sanoo:
»minä joudun yhteyteen Isän kanssa.» Mutta joka tapauksessa joku
mystillinen olento aivan kuin ottaa hänet syliinsä. Tämä ei ole
erehdystä. Tämä tunne on aivan oikea. Jumalallisessa tajunnassa
on personallinen puoli edustettuna niiden olentojen kautta,
jotka siinä elävät. Sentähden on aivan oikein sanoa, että kun
kehitymme henkisesti, joudumme tekemisiin—yhteyteen—Kristuksen
kanssa.








Nyt kutsutaan ensimäistä suurempaa kokemusta tästä sisäisestä
Kristus-elämästä ja mystillisestä yhteydestä Jumalan kanssa,
niinkuin tiedätte, Kristuksen syntymäksi ihmisen sisällä. On
usein kysytty, mitä on tuo Kristuksen syntymä ihmisen sisässä,
josta puhutaan teosofisessa kirjallisuudessa. Meillähän on
korkeampi minä. Korkeampi minämmekö se syntyy ja tulee
tietoiseksi? Minkätähden sitä kutsutaan Kristuksen syntymäksi?
Aivan täydellä syyllä, kuten heti selitän. Korkeampi minä ja
personallisuus on jokaisessa ihmisessä, mutta silta korkeamman
minän ja personallisuuden välillä kulkee aivankuin sumun läpi,
niin että ihminen tavallisessa minässään ei tiedä korkeammasta
minästään. Eikä hän voi tietää siitä eikä se voi hänessä herätä
eikä hän voi alkaa elää siinä, ennenkuin Kristus syntyy hänen
sisässään. Mutta Kristustajunta ei voi syntyä, ennenkuin hän saa
apua henkisen maailman puolelta. Kristusmaailman avulla tapahtuu
puhdistus hänen personallisessa tajunnassaan, niin että silta
personallisuuden ja yksilöllisyyden eli korkeamman minän välillä
edes hetkeksi häipyy ja häviää. Ihminen ei voi omin voimin
nousta personallisesta tajunnasta korkeamman minän tajuntaan.
Hänen täytyy saada jumalallisen elämän puolelta se apu, että se
täyttää hänet ja nostaa hänet ja puhdistaa hänet. Kun hän tämän
kokemuksen tekee, silloin hän vaikkapa hetkeksi yhtyy omaan
todelliseen minäänsä, korkeampaan minäänsä, ja silloin on
Kristustajunta vaikuttanut hänen personallisuuteensa ja
ikäänkuin syntynyt hänen sisäänsä. Ja vaikka ihminen ei aivan
yksityiskohtia myöden tästä tietäisi, vaikkei hänellä olisi
ollut sellaisia yliaistillisia kokemuksia, että hän varmasti
tietäisi Kristuksen hänessä syntyneen, niin jos Kristus on
ihmisessä edes siinnyt, jos Kristustajunta on sellaisessa
suhteessa ihmiseen, että hän aivan kuin kantaa sitä sielunsa
kohdussa, silloin on kuitenkin olemassa varma tunnusmerkki saman
ihmisen personallisuudella. Ihminen, jonka sisällä vaikuttaa
Kristuksen voima, hän on näet personallisessa tajunnassaan
ehdottomasti hyvä, anteeksiantavainen ja rehellinen eikä koskaan
tahtoisi mitään pahaa. Sentähden Kristus-kokemus on äärettömän
tärkeä ihmisen koko kehitykselle. Sen perästä ihminen ei enää
tahdo pahaa. Silti hän ei ole täydellinen olento. Päinvastoin
vielä myöhemmin, kun Kristus hänessä varsinaisesti syntyy, hän
syntyy tallissa, s.o. keskellä eläinten joukkoa, sillä hänen
personallisuutensa on vielä eläimellinen. Sen voimat ovat näet
kuin tuntemattomia luonnonvoimia, joita ihminen ei osaa käyttää
hyvän palveluksessa. Kristuksen syntymän jälkeen alkaa
totuudenetsijälle varsinainen elämäntaistelu. Hänen silmänsä
aukenee uudella tavalla personallisuuden vaistoille ja haluille.
Ennen, kun hänellä ei ollut Kristusta, hän ei osannut niitä
arvostella muuten kuin käytännöllisen järjen kannalta ja avulla—
sen mukaan, missä määrin ne olivat hänelle itselleen ja toisille
personallisina olentoina hyödyllisiä tai vahingollisia, mutta
nyt hän arvostelee niitä toisella tavalla. Hän tuntee, että
hänen pitäisi kaikki voittaa eli paremmin: muuttaa kaikki
salaisiksi taikavoimiksi. Hänen heikkoutensa sisältävät yhtä
suuria mahdollisuuksia kuin hänen hyveensä. Kaikkien kykyjen
arvotus on käytännöllisesti ratkaistava. Paheista on tehtävä
portaita, joille ihmisveljet voivat astua matkallaan ylöspäin.
Hyveistä on tehtävä loistavia tähtiä, jotka näyttävät ihmisille
tietä pimeässä.








Tällä tiellä edetessään ihmisessä vahvistuu Kristus-voima ja
henkisesti eli selvänäköisesti katsoen hänessä silloin kasvaa
uusi olento, uusi ihminen. Tästä uudesta ihmisestä hän tulee
tietoiseksi, niin pian kuin hänen itsetietoisuutensa voi
vaikkapa hetkeksi siirtyä näkymättömässä maailmassa uuteen
ihmiseen, häneen itseensä uutena ihmisenä. Vielä myöhemmin tulee
hetki, jolloin tapahtuu se, mikä Uudessa Testamentissa kuvataan
kertomuksella kasteesta. Ihminen käy itse asiassa läpi
kaste-kokemuksen toisessa olotilassaan, ulkopuolella fyysillisen
ruumiin, kaste-kokemuksen, jolloin Jumala eli näkymätön suuri
elämä sanoo hänelle: »sinä olet minun poikani, ja minä rakastan
sinua.» Tämä on ihmiselle mitä ihmeellisin kokemus ulkopuolella
fyysillisen ruumiin. Silloin hän itse huomaa tosiaan olevansa
toinen olento kuin hänen fyysillinen personallisuutensa. Ja
silloin hän myös tietää olevansa tuon salaisen maailman
kansalainen, ottavansa hääpukuun puettuna osaa kuninkaanpojan
häihin ja kykenevänsä tekemään työtä näkymättömässä maailmassa.








Mikä on nyt hänen elämänsä sisältö, mikä hänen pyrkimyksensä,
mihin hänen katseensa on suunnattu? Siihen että hän kehittyisi—
käytän nyt sanaa, jolla on kummallinen, ehkä vähän
epämiellyttävä kaiku meidän teosofien korvissa—että hän
kehittyisi mediumiksi; ei mediumiksi kaikenlaisille
astraalisille ja personallisille eli itsekkäille voimille, vaan
Mestarin eli salaisen veljeskunnan eli Kristuksen eli Isän
Jumalan mediumiksi ja välikappaleeksi—kaikki nämä nimitykset
tarkottavat käytännöllisesti samaa asiaa. Hänen pyrkimyksensä ei
ole tulla itse suureksi tietäjäksi tai ihmeelliseksi olennoksi.
Hänen pyrkimyksensä on yksinomaan tulla sellaiseksi, että
rakkauden ja totuuden voima voisi häntä esteettä käyttää. Hänen
elämänsä on suurta työtä, todellista työtä itsensä
puhdistamiseksi ja voittamiseksi. Salatieteilijänä hän ei saa
kehittyä ikäänkuin koneeksi, jota korkeampi voima ilman hänen
myötävaikutustaan voisi käyttää ja panna liikkeelle, vaan hänen
on tultava eläväksi palvelijaksi, raamatun nimityksellä »pojaksi
talossa», joka aina tahtoo pienimmässäkin totella Isän käskyä,
mutta ei ole orjan tasalla eikä kuin orja sokeasti, ymmärtämättä
täytä isännän käskyjä. Pojaksi hänen tulee kasvaa, pojaksi, joka
ymmärtää Isää hyväksi ja viisaaksi ja itse aina näkee, että mitä
Isä käskee, on oikeata ja välttämätöntä, ja heti ilomielin
täyttää isänsä pyynnön. Sellaiseksi hänen tulee kehittyä, ja
sentähden hänen saavutuksiinsa kuuluu kaikenlaisten
yliaistillisten voimien hankkiminen, mutta hän tietää nyt, mitä
hänen tulee hankkia, millä tavalla ja miksikä.








Kauemmaksi meidän ei tarvitse seurata salatieteellistä
kehitystä. Ymmärrämme jo selvästi, jos olemme käsittäneet, mitä
on puhuttu, että opetuslapsen ihanne joka väikkyy meidän
silmissämme todellisesti saavutettavana ihanteena, on siinä,
että itse tulisimme niin itsettömiksi, vaikka samalla mitä
todellisimmin omaksi itseksemme, että taivaallinen Isä eli
Mestari eli Salainen Veljeskunta eli Kristus voisi esteettä
meitä käyttää hyvän palvelukseen ihmiskunnassa.




















 VII.  JOOGA OMIN PÄIN.











Kun minua pyydettiin tässä tilaisuudessa puhumaan mietiskelystä
ja antamaan neuvoja, miten mietiskelyä voisi harjottaa eli
salatieteellisen työn alkuvalmistuksia tehdä omin päin, päätin
puhua yleensä joogasta omin päin, koska en tahtoisi antaa
minkäänlaisia neuvoja umpimähkään vaan soisin, että kaikki
käsittäisivät, kuinka korkea, merkillinen ja vaikea tällainen
työskentely on ja kuinka vaarallinenkin se on.








Mitä 
jooga
 merkitsee?








Te tiedätte luultavasti kaikki, että intialainen sana jooga
merkitsee yhtymistä, yhdistämistä, ihmisen »yhtymistä Jumalaan»,
kuten sitä tavallisesti länsimailla käännetään. Jooga on selitys
siitä, millä tavalla ihminen hengessään voi yhtyä Jumalaan.
Jooga on sitten myös itse tuo menettelytapa—tuo työskentely,
jonka avulla ihminen hengessään pääsee Maailmanhengen,
Maailmanjärjen, Jumalan yhteyteen. Tämä on tavallinen joogan
määritys.








Tästä selityksestä jo ymmärrämme, mikä vakava asia on
kysymyksessä. Ja jos nyt annan pienen kuvauksen siitä, mitä
jooga on, tulee vielä paremmin näkymään, kuinka korkea ja vaikea
aine ja sen yhteydessä oleva työskentely on.








Ajatelkaamme hieman meitä ihmisiä. Mikä on meillä yhteinen
tunnusmerkki? Se on kuoleman varmuus. Me olemme kaikki kuolemaan
tuomitut. Meidän on tapana puhua kuolemantuomiosta muutamien
rikosten yhteydessä. Me tiedämme, että muutamissa valtakunnissa
vielä kuoleman rangaistusta käytetään. Mutta jos ajattelemme
itseämme, seisomme kaikki elämän edessä suurina pahantekijöinä,
koska elämä on meille kaikille valmistanut saman kohtalon.
Fyysillisesti katsoen on elämä meidät kaikki tuominnut
kuolemaan. Ei yksikään meistä käy vapaaksi tästä ihmeellisestä
kohtalon laista vaan jokaisen kohtalo lähentaä häntä kuolemaa.








Nyt kun sanotaan, että jooga on yhtymistä Jumalaan, niin tässä
silminnähtävästi on kysymys jonkinlaisesta vastakohdasta. Kuinka
me, jotka olemme kuolemaan tuomittuja olentoja, voimme yhtyä
Jumalaan, sillä eikö Jumala ole kuolematon? Eikö Elämän Henki,
Maailmanjärki ole kuolematon? Tässä vallitsee ilmeinen
ristiriita: me olemme kaikki kuolemaan tuomitut, mutta jooga on
yhtymistä Jumalaan, joka epäilemättä on kuolematon.








Tiedämme, että kaikki uskonnot ovat puhuneet ihmisille: »te
olette kuolemattomia itsessänne. Ainoastaan ruumiinne ja
personallisuutenne on kuolevainen. Itsessänne olette
kuolemattomia. Sentähden teitä voi odottaa kohtalo, joka ei ole
kuolevaisuudessa vaan kuolemattomuudessa.»








Kaikki uskonnot ovat pitkin aikakausia luvanneet ihmisille
kuolemattomuutta ja jos tänäpäivänä katselemme kristikuntaa,
huomaamme, että kaikkein uskovaisten toivo on elää kuoleman
jälkeen, vieläpä iankaikkisesti. He toivovat kuoltuaan
pääsevänsä Jumalan, suuren Elämänantajan ja Olemassaolon
Salaisuuden yhteyteen. Tämä toivo antaa heidän elämälleen voiman
ja sisällyksen. Kuoleman perästä alkaa heidän uskonsa mukaan
ikuinen elämä.








Mutta jos tutkimme heitä nyt, jos otamme heidät oikein
tarkastelun alaisiksi ja kysymme heiltä: tiedättekö todella,
että toivonne ei ole turha? Tiedättekö että varmasti olette
olemassa ikuisesti? Tiedättekö, että kuoleman jälkeen voitte
yhtyä Jumalaan? niin heidän täytyy yhdellä suulla vastata: »sitä
emme tiedä. Me sen uskomme, luotamme siihen, koska Vapahtajamme
on meille sen luvannut ja se on pyhässä kirjassa kirjotettu».








Tai sitten he, jos ovat vielä rehellisempiä, tunnustavat: »Me
uskomme siihen sentähden, että kaikki muutkin niin uskovat,
mutta emme sitä tiedä.»








Näin heidän täytyy vastata. He eivät 
tiedä
, josko ovat
kuolemattomia. He voivat tuntea ja toivoa sisässään, mutta
heillä ei ole tavallisissa oloissa mitään tieteellisesti päteviä
todistuksia siitä, että ovat kuolemattomia.








Nyt tiedätte, että jooga, niinkuin me kaikki teosofit selitämme,
onkin se menettelytapa ja se luottamus ja tieto, että ihminen
voi ja että ihmisen täytyy yhtyä hengessään Jumalaan, joka on
kuolematon, mutta ei kuoleman jälkeen, vaan tässä elämässä. Te
tiedätte, että jooga, joka on kaikkien uskontojen salainen oppi,
sanoo: »Älkää luottako sellaiseen harhaluuloon, että te olette,
sellaisina kuin olette, kuolemattomia olentoja. Älkää luottako
siihen, että tulette elämään ikuisesti ja että kuoleman perästä
tulette yhtymään Jumalaan. Älkää luottako siihen, sillä se on
erehdystä. Te olette kuolevaisia olentoja. Niinkuin teidän
ruumiinne on kuolemaan tuomittu, niin on teidän
personallisuutenne myös kuolemaan tuomittu. Se, minkä uskotte
omaksi itseksenne, se, jota kutsutte minäksenne, jota kuvailette
katsellessanne itseänne, koko tämä personallisuus, jonka
itseksenne tunnette, se on kuolevainen. Te ette ole
kuolemattomia. Te olette olemassa jonkun aikaa kuoleman jälkeen.
Kun olette heittäneet fyysillisen ruumiin, olette olemassa
ruumiissa, joka fyysilliselle katseelle on näkymätön. Se on
rakennettu hienommasta aineesta, jos niin saa sanoa, mutta sekin
elää vain jonkun aikaa. Teidän personallisuutenne, joka on sama
kuin näkymätön ruumiinne, haihtuu, ja teistä ei jää jälelle
muuta kuin kaiku luonnon suureen muistiin. Teistä ei jää jälelle
personallisuudestanne muuta kuin muisto ja te ette itse voi sitä
muistoa itsessänne säilyttää, sillä itsetietoinen itsenne ei ole
muualla kuin personallisuudessa. Kyllä on totta, että syvällä
sisässänne on olemassa Jumalallinen Henki—teidän yksilöllinen
minänne, mutta se ei ole itsetietoinen, se ei ole niin
sanoaksemme personallistunut, se on siellä takana salaisuutena.
Te ette tunne muuta kuin omaa personallisuuttanne. Se
personallisuus haihtuu ja kuolee.»








Näin selittää uskontojen salainen oppi. Näin opettaa meille
jooga ja kun jooga lisää: »teidän tehtävänne on yhtyä Jumalaan»,
merkitsee se toisin sanoin: »teidän tehtävänne on eläessänne
tulla kuolemattomiksi, voittaa kuolema. Jos te tahdotte joogaa
harjotella, pitää teidän voittaa oma kuolevainen personallisuus.
Teidän pitää saavuttaa ikuinen elämä nyt jo eläessänne ja
ellette sitä saavuta nyt, ette voi sitä saavuttaa kuoleman
jälkeen, sillä nyt on otollinen aika ja nyt pitää työskennellä
niinkauankuin päivä on.»








Näin selittää jooga-oppi, ja tästä me, jotka olemme kuolevaisia
olentoja, me, jotka emme ole ratkaisseet kuoleman salaisuutta,
me, jotka emme ole itsetietoisesti voittaneet kuolemaa, meidän
pitäisi nyt täällä eläessämme astua ulos omasta
harharuumiistamme, tulla kuoleman valtakuntaan ja voittaa kuolon
voima! Meidän pitäisi tehdä itsemme iankaikkisiksi,
kuolemattomiksi tässä eläissämme! Me huomaamme, mikä ihmeellisen
vakava ja vaikea työ tämä on. Se on suurin työ, mikä on annettu
ihmiselle, sillä missä on se ihminen, joka siihen työhön edes
uskookaan?








Ajatelkaamme ihmisiä. Jokaisella on paljon puuhaa omassa
elämässään, jokainen on kiinni milloin missäkin hommassa. Kuinka
hänellä olisi aikaa, käyttääksemme uskonnollista lausetapaa,
pelastaa oma sielunsa? Kristillisen puheen mukaan se tapahtuu
ikäänkuin käden käänteessä, meidän tarvitsee vain siihen uskoa!
Mutta aikain viisaus ja salainen tiede sanoo ja ne ihmiset,
jotka ovat kokeneet, tietävät, ettei ole sielu pelastettu sillä
että uskomme. Ainoastaan tiedon kautta sielun pelastuminen on
mahdollinen, ainoastaan siten että tulemme henkisiksi
olennoiksi, itsetietoisiksi kuolemattomiksi olennoiksi.








Fyysillinen ruumiimme ei ole kuolematon, mutta meidän täytyy
tulla kuolemattomiksi sillä tavalla, että tiedämme olevamme
toista kuin fyysillinen ruumis, että tiedämme vain käyttävämme
fyysillistä ruumista asuinhuoneenamme ja välikappaleenamme työtä
tehdäksemme, mutta emme pidä ruumista omana itsenämme. Meidän
täytyy oppia eläissämme jättämään fyysillinen ruumiimme ja
liikkumaan siinä maailmassa, jota kutsumme näkymättömäksi
maailmaksi, sekä seurustelemaan niiden olentojen kanssa, jotka
kuolemattomuuden valtakunnassa elävät. Niin suuri työ on
sellaisen ihmisen edessä, joka tahtoisi ryhtyä joogaan.








Me ymmärrämme, että jos sellaiseen työhön ryhtyy, on hyvä, että
on auttajia, neuvonantajia, ohjaajia. Kuitenkin on osa tästä
työstä sitä laatua, että sen voi jokainen suorittaa itsekseen.
Osa työstä on sitä laatua, ettemme siinä tarvitse muuta
suullista neuvoa kuin sitä, mitä on annettu kaikissa
uskonnoissa, pyhissä kirjoissa ja julkisissa
jooga-järjestelmissä. Kun sen neuvon otamme varteen, silloin
voimme vaaratta valmistaa itseämme pitkän matkaa.








Toivon, että olette kaikki lukeneet pienen kirjasen »Elonneste».
Toivon myös, että olette lukeneet kirjasta »Suuret Uskonnot»
luvun »Kuinka vanhassa Intiassa totuutta etsittiin». Niissä
kuvataan joogaa ja ne täydentävät tätä luentoa.








Uskonnoissa puhutaan ihmisen täydellisyydestä ja annetaan
ihmisille siveellisiä neuvoja. Uudessa testamentissa ja
varsinkin vuorisaarnassa Kristus kehottaa seuraajiaan uuteen
siveelliseen elämään. Hän antaa esim. viisi uutta käskyä: älä
koskaan kiivastu, älä katso naista himoitaksesi häntä, älä ole
pahaa vastaan, älä vanno äläkä käy sotaa vaan rakasta
vihollisiasi. Itämaitten suuri vapahtaja Buddha antoi niinikään
viisi uutta käskyä kaikille ihmisille, kymmenen
opetuslapsilleen. Mooseksen kymmenen käskyä ovat tunnetut kauas
ulkopuolelle juutalaisten piiriä. Mihin uskontoon tahansa
tutustumme, huomaamme, että on annettu ihmisille määrättyjä
käskyjä, joita on kehotettu noudattamaan. Samalla kun on puhuttu
ihmisen kuolemattomuudesta, hänen toivostaan ja
tulevaisuudestaan, on terotettu mieleen erityisiä siveellisiä
neuvoja.








Tänäpänä ei kristikunnassa näitä asioita vielä ymmärretä.
Kuolemattomuutta pidetään luonnollisena tosiseikkana, joka meitä
kaikkia kuoleman jälkeen odottaa. Käskyt ymmärretään
kaunopuheisiksi Jeesuksen hengen tuotteiksi, joilla ei ole
mitään kaytännöllistä merkitystä ja jotka eivät ole ehdottomia
eivätkä välttämättömiä noudattaa. Mutta ihminen joka tahtoo
ryhtyä joogaan, hän ymmärtää ennen kaikkea, ettei näitä asioita
voi ottaa leikin kannalta, pintapuolisesti, kevytmielisesti. Hän
ymmärtää heti, että mitä on sanottu uskonnoissa, mitä suuret
viisaat ovat opettaneet, se on sanottu vakavasti, se on lausuttu
todellisella tarkotuksella. Intiassa on Patandshalin
jooga-järjestelmässä ensimäiset askeleet n.k. 
jama
 ja

nijama
. Näitä vastaavat muissa uskonnoissa siveelliset
neuvot ja käskyt, jotka samaten ovat joogan ensimäisiä
askeleita.








On kyllä uskovaisia, jotka tähän väittävät: »me otamme Jeesuksen
käskyjä niin vakavalta kannalta, että uskomme niiden joutuvan
ikuiseen kadotukseen, jotka eivät hänen käskyjään noudata.»








Olkoon, mutta siinä on toinen peruserehdys. Ikuista kadotusta ei
ole luonnossa. Ei kenenkään tarvitse helvetin pelosta ruveta
Jeesusta seuraamaan. Iankaikkista kadotusta ei ole, ainoastaan—
kuolema niille, jotka eivät harjota joogaa.








Jos syvennymme uskontojen salaiseen viisauteen, emme enää voi
lohduttaa itseämme millään taikauskolla. Emme voi rauhottaa
mieltämme sanomalla: »emmehän kuitenkaan joudu ikuiseen
kadotukseen». Suoraan meidän täytyy tunnustaa: »me kuolemme,
ellemme ota elämää todelliselta kannalta.» Ei meitä odota muuta;
luonto ainoastaan tappaa meidät rikollisina olentoina. Mutta jos
tahdomme saavuttaa kuolemattomuuden ja tulla ikuisiksi Jumalan
pojiksi, silloin emme voi olla kevytmielisiä. Silloin meidän
täytyy ymmärtää, että ensimäiset askeleet ovat jama ja nijama
eli kaikkien uskontojen siveyskäskyt.








On sama, minkä uskonnon käskyt ihminen ottaa ojennusnuorakseen,
sillä syventyessään niihin perinpohjin hän tulee samaan
päämäärään. Kaikki vievät Jumalan luo, yhdentekevää, valitseeko
hän kristinuskon, buddhalaisuuden tai jonkun viisausopin, vai
piirtääkö hän itse ihanteelliset ääriviivat elämälleen.








Uskontojen viisaat opettajat ovat ainoastaan näyttäneet tietä
tai osottaneet suuntaa, mihin päin on kuljettava. Me voimme myös
itse nähdä tietä, itse ymmärtää, mihin päin on kulkeminen ja
siis itse laatia itsellemme käskyjä.








Tämä on suuri totuus, jonka meidän aikanamme teosofinen liike
selvittää ihmisille. Me emme ole sidotut kristinuskon käskyihin
enemmän kuin Buddhan oppiin tai Zoroasterin tai Laotsen. Me
voimme itse valita itsellemme käskyt, mutta me olemme sidotut
kulkemaan. Meidän täytyy kulkea tietä, jos tahdomme joogaa
harjottaa. Siinä suuri vapautemme ja samalla ihmeellinen
edesvastuumme, kun oivallamme, mistä on kysymys. Ammentakaa
vaikka oman henkenne syvyydestä elämän käskyt itsellenne, mutta
kulkekaa tiellä.








Sentähden on selvästi tajuttava, jos tahdomme joogaa harjottaa,

mitä varten
 meidän on noudatettava määrättyjä käskyjä ja
määrättyä elämäntapaa. Miksikä on joogassa ensimäiset askeleet
jama ja nijama

	[
	2
	]



 eli kaikki siveelliset käskyt? Hyvin selvästä
syystä. Kun tahdomme tulla kuolemattomiksi olennoiksi, täytyy
meidän tahtomme olla luja. Sen täytyy olla voimakas,
itsetietoinen, keskitetty, kun otamme päämääräksemme astua ulos
fyysillisestä ruumiistamme itsetietoisina kuolemattomien
maailmaan. Jooga on itse asiassa keskityksen oppimista,
oppimista tahtomaan yhtä asiaa, ja sitä varten täytyy meidän
saattaa koko olemuksemme tasapainoon, tyyneksi, rauhalliseksi.
Se on siveyskäskyjen tarkotus jooga-työssä. Se on annettu
pyrkijälle tehtäväksi. Puhdistakaamme ensin itsemme, tehkäämme
itsemme rauhalliseksi, saattakaamme oma tunne-olemuksemme
tyyneksi. Jos meitä tunne voi häiritä ja tehdä levottomaksi, jos
meitä mikään voi ärsyttää, tuskastuttaa, saattaa pois
tasapainosta, niin emme sillä hetkellä kykene joogaan. Meidän
täytyy saada valta oman itsemme yli. Meidän täytyy oppia
tuntemaan oma itsemme. Meidän täytyy tuntea oman olemuksemme
perustassa, tahdommeko totella yksin—Jumalaa.








Kun ihminen alkaa noudattaa määrättyä siveellistä järjestelmää,
joko toisen tai toisen opettajan säätämää tai oman henkensä
laatimaa, silloin hän oppii tuntemaan itseään ja näkemään, mille
hän painoa panee elämässä, mikä häntä ilahuttaa ja mikä surettaa
tai tekee levottomaksi. Ja hän huomaa, ettei ainoastaan rumat,
itsekkäät tunteet vaan myös hellät, kauniit, personallista
rakkautta uhkuvat tunteet voivat häiritä häntä Jumalaa
etsiessään. Ei mikään henkinen siveys tee ihmistä koskaan
kylmäksi, pahaksi, kovaksi; päinvastoin hän tulee hellemmäksi,
rakastavammaksi, huolehtivammaksi. Tuskat ovat hänelle
suuremmat, maailman synnit laskeutuvat hänen yllensä, hän
rakastaa enemmän, hän kärsii enemmän, hänen koettelemuksensa
ovat moraalisesti suuremmat kuin ennen, ja kuitenkin keskellä
kaikkea tätä tuskaa ja levottomuutta hänen täytyy löytää
itsestään rauhan asunto. Hänen täytyy löytää tasapaino, niin
että vaikka maailmat menisivät murskaksi, vaikka tähdet
putoisivat ja kaikki sortuisi hänen ympärillään, hän seisoisi
lujana kalliolla. Ja se kallio on tyhjässä avaruudessa ja se
kallio on hänessä itsessään. Kun hän löytää tällaisen
perustuksen, silloin hän on tehnyt työn, jota siveyskäskyt
tarkottavat.








Tätä päämäärää on tarkotettu valmistavalla jooga-työllä, n.k.
»puhdistuksella». Kun sen saavutatte, niin te rakastatte enemmän
kuin ennen, mutta kuitenkin olette iankaikkisesti rauhallisia.
Te kärsitte enemmän kuin ennen, ja kuitenkin te seisotte
järkkymättömän lujina. Kun ihminen saavuttaa tämän kyvyn
harjottamalla jooga-asketismia, silloin hän on oppinut tuntemaan
itsensä. Hän tietää, mitä hän tahtoo, ja hän tahtoo Jumalaa,
totuutta, kuolemattomuutta Jumalan yhteydessä. Ja nyt hänelle
alkaa uusi työ. Vanhan intialaisen jooga-järjestelmän,
Patandshalin Jooga-Suutrojen mukaan seuraa nyt kaksi askelta,
joita niissä kutsutaan nimeltä 
aasana
 ja

praanajaama
, eli »asento» ja »hengityksen
voittaminen.» 

	[
	3
	]









Ensimäinen askel, jama ja nijama, teki tunne- eli
astraaliruumiimme tyyneksi ja saattoi sen tasapainoon. Nyt
huomio käännetään fyysilliseen ruumiiseen ja käsketään
harjottamaan aasanaa ja praanaajaamaa. Asento—mikä asento?
Joogassa tullaan harjottamaan erinäisiä mietiskelyjä, ja jotta
sitä voisi harjottaa, täytyy paitsi tunneruumiin myös
fyysillisen ruumiin tottua olemaan aivan hiljaa, häiriötä
tuottamatta. Sentähden Patandshalin järjestelmässä puhutaan
ensin aasanasta. Ihmisen täytyy etsiä itselleen sellainen
asento, joka ei häntä häiritse. Patandshali sanoo, että näitä
asentoja on paljon ja monenlaisia ja kullekin ihmiselle voi olla
oma erityinen asentonsa sopivin, mutta hänen täytyy löytää
asento, joka tekee, että hän voi unohtaa fyysillisen ruumiinsa.








Itämailla tavallisesti käytetyssä asennossa ihminen istuu maassa
jalat allaan, selkä ja pää suorana samassa viivassa, ja
sanotaan, että se on kaikkein helpoin ja mukavin asento
useimmille ihmisille.








Länsimailla käytetään istuvaa, vanhaa egyptiläis-assyrialaista
asentoa, jonka voitte nähdä esim. egyptiläisissä kuvissa, Se on
myös jooga-asento, ja se on useimmille länsimaalaisille sopivin.
Siinakin on selkä oleva suorana ja pää samassa linjassa. Aasanan
oppiminen on nyt siinä, että oppii olemaan määrätyssä asennossa
liikkumattoman hiljaa. Sentähden Patandshalin
jooga-järjestelmässä puhutaan asennosta erityisenä askeleena.
Nykyaikaisissa esoterisissa järjestelmissä ei puhuta niin paljon
tästä asennosta, eikä sitä tehdä erityiseksi askeleeksi,
neuvotaan vain millä tavalla voi istua, mutta itämaalaiset ovat
nähtävästi pyrkineet korkeammalle ja alusta saakka tienneet
selvemmin, mihin päämäärään tähtäävät. Aasana on erinomaisen
tärkeä, sillä varsinaisen joogan eli okkultisen mietiskelyn
fyysillinen ehto on, että ruumis on liikkumatta mukavassa
asennossa. Kun ihminen alkaa harjottaa aasanaa, hän kohtaa
kaikenlaisia vaikeuksia, häntä kiusaavat uneliaisuus, väsymys,
levottomuus, liikkumisen halu ja monenlaiset ruumiilliset
tuskat. Hänen ruumiiseensa ryntäävät niin monenlaiset hirveät
kärsimykset. Niin on alussa, kun ruumis on tottumaton, mutta
pitää jatkaa, kunnes löytää oman asentonsa ja kykenee olemaan
liikkumatta niinkauankuin itse tahtoo. Tiedätte, että
intialainen joogi istuu mietiskellen tuntikausia, päiviä, jopa—
niin kerrotaan—kuukausia ja vuosia samassa asennossa. Hän istuu
esim. käsi ylhäällä niin kauan, että taivaan linnut luulevat
hänen käsivarsiansa oksiksi ja rakentavat pesänsä niihin.








Toisena askelena fyysillisen ruumiin voittamisessa on menettely,
jota kutsutaan nimellä praanaajaama eli »hengityksen
tappaminen». Sen kautta ihminen oppii tulemaan hengityksensä
herraksi. Hengitys on meille elämää, hengittämättä me kuolemme.
Muutamat ihmiset hengittävät nopeasti, toiset sangen verkalleen.
Kaikkien, jotka oppivat laulamaan, esiintymään näyttämöllä,
puhumaan julkisesti, tulee tottua hengittämään rauhallisesti;
muuten heidän äänensä ei kestäisi. Jokainen, ken näin esiintyy,
harjottaa senvuoksi jonkun verran praanaajaamaa. Joogaan kuuluva
praanaajaama on vain sama asia kehitettynä huippuunsa. Joogit,
jotka saavuttavat korkeimman ennätyksen tässä taidossa, voivat
hengittää kerran tunnissa tai kerran vielä pitemmässä ajassa.
Joogassa praanaajaama on siis sitä, että ihminen vähitellen
oppii hengittämään yhä hitaammin, ja kuta hitaammin hän
hengittää, sitä vähemmän hän kuluttaa elämänvoimaa.








Tarkastakaa ihmisiä ja te huomaatte, että ne, jotka hengittävät
nopeasti, kuluttavat paljon fyysillistä elämänvoimaa. He ovat
tunteellisia ia innostuvia, mutta väsyvät pian. Sellaiset taas,
jotka hengittävät harvaan, ovat voimakkaita, hitaampia
innostumaan, mutta lujempia ja luotettavampia.








Hengitystä jokainen voi oppia hillitsemään. Meidän päiviemme
voimistelujärjestelmissä on otettu praanaajaama käytäntöön.
Kaikkien urheilijain ja voimistelunharjottajain, jotka
järjestelmällisesti treenaavat itseään, täytyy oppia
hillitsemään hengitystä. Mitenkä kävisi, jos juoksija
läähättäisi? Praanaajaama kuuluu välttämättä fyysillisen ruumiin
puhdistustyöhön ja herrauden saavuttamiseen sen yli.








Mutta länsimaitten esoterisissä kouluissa ei puhuta näistä
fyysillisistä harjotuksista paljon. Ne ovatkin vaarallisia,
ellei noudateta viisasta järjestelmää. Niitä ei voi omin päin
harjottaa liian pitkälle. Täällä länsimailla, jossa fyysillinen
ruumis on karkea eikä niin hienosti rakennettu kuin itämailla,
voimme hiljakseen oppia hengittämään rauhallisesti, mutta emme
voi toivoa saavuttavamme sellaisia tuloksia kuin itämailla.
Sentähden täällä alussa sivuutetaan fyysillisiä harjotuksia,
mikäli ne koskevat suurempia ennätyksiä, ja ainoastaan
alkusaavutukset asetetaan oppilaan saavutettaviksi. Täällä
siirrytään heti ensimäisten askeleitten, jaman ja nijaman
jälkeen varsinaiseen mietiskelyyn, joka intialaisessa
jooga-järjestelmässä käsittää neljä myöhempää askelta nimeltä

pratjaahaara
, 
dhaarana
, 
dhjaana
 ja

samaadhi
.








Ensimäinen askel on pratjaahaara, joka merkitsee »katsomista
sisäänpäin», oman itsensä tarkastamista. Tämä ei ole
itsetutkimusta samalla tavalla kuin jama ja nijama, jolloin
pyrkijä noudattaen määrättyjä siveyskäskyjä oppi itsensä
tuntemaan ja hillitsemään tunneruumistaan, vaan tämä on uusi
muoto. Tässä hän istuu varsinaisesti mietiskelemään määrättyinä
hetkinä ja on jo tunteissaan tyyni, hänellä on tahto jo vakava,
ruumis jo hiljaa. Nyt hän ryhtyy tarkastamaan »ajattelijaa»
itsessään, missä määrin hän osaa ajatella, mitä hän ajattelee ja
miten hänen ajatuskykynsä itsestänsä toimii.








Tämä on eri asia, sillä me tapaamme maailmassa ihmisiä, jotka
ovat pitkälle kehittyneet siveellisessä suhteessa, ollen lähellä
pyhyyden tilaa, mutta eivät osaa mietiskellä. He osaavat ehkä
keskittää koko tarmonsa rukouksen tapaiseen ponnistukseen, mutta
eivät okkultisella tavalla osaa käyttää meditatsionia
tutkimusvälikappaleena. Meidän näet ei pidä luulla, että kun
kehitymme ihanteellisen siveellisiksi, samalla olisimme
salatieteilijöitä. Siveelliset askelet ovat alkuvalmisiuksia,
mutta kun oppilas alkaa harjottaa okkultista mietiskelyä, hän
huomaa, että uusi työ on hänen edessään. Kuta tunnollisemmin hän
on suorittanut puhdistustyön, sitä helpompi on mietiskely, sitä
pikemmin se vie tuloksiin.








Pratjaahaaraa harjottaessaan yrittelijä oppii näkemään, että
ajatus on aivankuin nuori hillitsemätön varsa, joka kulkee omaa
tietänsä, juoksee omin päin. Kaikenlaisia kuvia ajattelija
loihtii hänen silmiensä eteen. Hän koettaa hillitä ajatuksiansa,
mutta kun hän saa kiinni yhdestä linjasta ja pysyy siinä
muutaman hetken, tulee äkkiä kuin pysähdys, ja toisia ajatuksia
nousee mieleen. Hän ei ollenkaan osaa sitä, mitä hänen
varsinaisesti pitäisi tehdä, nimittäin, saattaa oma
ajattelijansa täydelliseen lepotilaan, niinkuin tarkotus on.
Tämä on välttämätöntä, kun ihminen tahtoo nousta pois
personallisuudestaan ja tulla kuolemattomaksi olennoksi. Hän ei
voi vapautua omasta itsestään, ellei kaikki hänen sisällään ole
tyyntä ja hiljaista. Eikä tämä sisällinen rauha saa olla mitään
väsymyksen hiljaisuutta, joka seuraa liian suuresta
ponnistuksesta, vaan sen täytyy niin sanoaksemme olla täynnä
nuoruuden voimaa, positivista tahtoa, selvyyttä ja
itsetietoisuutta.








Joogin päämäärä, mietiskelyn ensimäinen askel on saavuttaa
tällainen mielen tyyneys, ajattelemisen tyhjyys, tällainen
lepohetki kaikessa tajunnallisessa kolminaismaailman elämässä.
Ja alkaessaan tätä pratjaahaaraa hänestä näyttää
saavuttamattomalta ihanteelta tehdä aivot tyhjiksi. Se tuntuu
aivan mahdottomalta.








Helppoa on saattaa tunneruumis hiljaiseksi, helppoa saattaa
fyysillinen ruumis levontilaan. Mitä se on, verrattuna niihin
helvetintuskiin, jotka hiipivät oppilaan aivoihin ja mieleen,
silloin kun hänen pitäisi saattaa koko personallisuutensa aivan
vapaaksi, rauhalliseksi ja tyyneeksi! Ajatus on paljon vaikeampi
voittaa kuin fyysillinen ruumis ja tunneluonto. Ajattelija
ihmisessä on taikavoima, loitsija. Mielikuvitus on ennustus ja
ensimäinen oire uudesta aistista, astralisesta
selvänäköisyydestä, ja se on kaikkein vaikein oppia
hillitsemään. Pyrkijän on sentähden noudatettava tarkkaa metodia
pratjaahaara-työssään. Hänen on pidettävä huolellinen kirjanpito
niistä ajatuskuvista, jotka pyrkivät säännöllisesti häiritsemään
ja nousemaan mieleen keskellä mietiskelyä. Hän tutkikoon
itseään, mistä ne johtuvat, ja jos hän huomaa niiden johtuvan
jostakin ennakkoluulosta, koettaa hän valaista ymmärrystään. Jos
ne johtuvat jostakin väijyvästä himosta, koettaa hän puhdistaa
tunneluontoaan, jos epämukavuudesta asennossa, koettaa hän sitä
oikaista. Meidän mielikuvituksemme on niin herkkä kaikille
vaikutuksille, jotka lähtevät käyttövälineistämme, että meidän
täytyy oppia poistamaan kaikki syyt, jotka johtavat häiritseviin
ajatuksiin. Askel askeleelta oppilas täten pääsee rauhaan
omasta ajattelijastaan.








Toinen mietiskelyn aste on dhaarana eli ajatuksen keskittäminen,
jolloin pyrkijä ottaa määrätyn ajatuskuvan ja koettaa pitää sitä
mielessään. Tämä on aivan koneellinen harjotus ja sitä hän
tietysti on tullut harjottaneeksi jo muissakin harjotuksissa
esim. pratjaahaarassa, mutta nyt hänen täytyy tottua siihen,
että ottaa minkä ajatuksen tahtoo ja pitää sitä mielessään
niinkauankuin tahtoo. Oppilas menettelee esim. näin: panee
kellon pöydälle ja sanoo: »nyt alotan, piirrän avaruuteen
silmieni eteen kultaisen kolmion ja katselen sitä 20 minuuttia
eikä mikään saa häiritä ajatustani.» Tämä on ajatuksen
keskittämistä. Jos te tällä hetkellä yritätte näin tehdä,
huomaatte olevanne kerrassaan naurettavassa asemassa. Te ette
osaa kaksikymmentä sekuntiakaan niin tehdä, jollette ole
harjottaneet mietiskelyä. Mutta kun ihminen harjottaa dhaaranaa,
hän asettaa itselleen ehdottomia vaatimuksia. Vieläpä hän voi
lisätä äskeiseen esimerkkiin: »20 min. päästä, vaikken ole
katsonut kelloa, alitajuntani huutaa minulle ja minä havahdan.»
Ja niin käy, jos pyrkijä on oppinut pratjaahaaran kautta
tyhjentämään aivonsa. Tätä keskityskykyä hänen täytyy niin
paljon harjottaa, että voi siihen luottaa, ja silloin ylimeno
siitä johtaa dhjaanaan eli varsinaiseen mietiskelyyn.








Dhjaanassa joogan harjottaja ei enää pidä määrättyä aineellista
kuvaa silmiensä edessä vaan ottaa jonkun aatteellisen asian
tutkittavakseen. Mietiskelyn suuri ihmeellisyys on näet, että
kun mietiskelijä osaa ajatuksiaan keskittää, hän oppii tutkimaan
salatieteellisesti. Edelliset harjotukset ovat itse asiassa
herättäneet hänen sisäisen selvänäköisyytensä. Hän ottaa nyt
tutkiakseen esim. jonkun hyveen, sanokaamme nöyryyden ja
ylpeyden. Hän pitää nöyryyttä silmiensä edessä ja tutkii, mitä
se on. Kuinka hän niin osaa tehdä? Siinäpä on hänen taitonsa.
Hän kohdistaa kaiken huomionsa nöyryyteen ja tutkii sitä
kaikilta puolilta, mistä se on aiheutunut, mitä se hyödyttää,
miksikä se lopullisesti muuttuu. Tuhansissa muodoissa nöyryys ja
ylpeys, sen vastakohta, astuvat hänen silmiensä eteen ja hän
katselee niiden kehitystä ihmissielussa kautta aikojen. Samalla
tavalla hän tutkii toisia kysymyksiä. Mitä on totuus? Mitä on
jälleen syntyminen? Mitä on karma? Hän kysyy mitä tahansa
itseltään ja etsii mietiskelyn avulla vastausta. En väitä, että
tutkimus on suoritettu yhdessä tunnissa tai kahdessa. Saattaa se
kestää vuosikausia. Esim. jälleensyntymistä varten täytyy paljon
tutkimuksia tehdä, herättää muistoja edellisistä elämistä j.n.e.
ennenkuin voi selvästi tajuta, mitä on jälleensyntyminen.








Mutta kun ihminen on oppinut mietiskelemään, varsinaista
dhjaanaa, tapahtuu itsestään hänelle, että hän siirtyy
seuraavaan lopulliseen meditatsioni-asteeseen, samaadhiin. Hän
nimittäin saavuttaa tuloksen tutkimuksistaan sillä tavalla,
ettei hän ainoastaan katso tutkittavaa asiaa ulkopuolelta vaan
astuu itse ulos fyysillisestä ruumiistaan, aivankuin perhonen
kotelostaan, siihen toiseen maailmaan, jossa hänen mietiskelynsä
esine on todellisuutena. Te, jotka olette perehtyneet
teosofiseen maailmankatsomukseen, tiedätte, että henkimaailmassa
eivät ainoastaan tunteet ja ajatukset ole niin sanoaksemme käsin
koskettavia todellisuuksia, vaan myös aatteet ja ihanteet siellä
elävät ikuisina todellisuuksina. Ja tässä maailmassa, missä
esim. nöyryys ja ylpeys henkisinä voimina ovat todellisuuksia,
joogi samaadhitilassa yhdistää tajuntansa niihin, niin että hän
sisässään tajuaa, mitä nuo henkiset voimat ovat. Tässä
maailmassa hän myös pääsee yhteyteen luonnon muistin kanssa.
Luonnon muisti on pettävä, niinkauankuin »akaashisia
aikakirjoja» luetaan astralisesti, niinkauankuin mietiskelijä
katselee menneitä ja tulevia tapahtumia ulkopuolelta ikäänkin
kuvina, mutta kun hän dhjaanista nousee samaadhiin, ja osaa
sisässään korkeammalla tavalla yhtyä luonnon muistiin, silloin
hän voi todella tietää. Hän ei ole silloin tekemisissä pettävien
harhojen kanssa. Hänen ruumiinsa on tuossa liikkumattomana, hän
itse on samaadhi-tilassa sen ulkopuolella ja tutkii asioita
tajunnan omassa maailmassa, ollen yhtä niiden kanssa.








Tämä tutkimus voi viedä joogin kauaksi tiedossa. Puhdistustyö,
ja muu valmistus, minkä hän ennen on suorittanut, on silloin
takeena hänen tutkimuksensa luotettavuudesta. Ei hän sittenkään
voi olla niin varma, että sanoisi: tämä on ehdoton totuus.
Kaukana siitä. Hänelle jos kellekään on mennyt silmät auki
näkemään, kuinka vähäpätöiset hänen kykynsä silloinkin ovat
verrattuina korkeiden vihittyjen kykyyn, mutta hän tietää, että
jos hän on aivan vilpitön, voi hän saada edes jonkinlaista
tietoa ja varmuutta. Hänen ei tarvitse myöhemmin paljon muuttaa
niitä tutkimuksen tuloksia, jotka hän on saavuttanut. Jos
katsomme salatieteilijöitä maailmassa, huomaamme tosin, että
kuta vähemmän he tietävät sitä enemmän luottavat kykyihinsä.
Mutta mitä enemmän he tietävät, sitä nöyremmiksi tulevat.
Mestari yksin voi sanoa jotakin varmaa tietävänsä ja minun
tietääkseni Mestaritkin ovat vaatimattomia.








Saavutettuaan samaadhi-tilan ihminen on tullut yhdeksi
kuolemattomista. Hän ei ole nyt niinkuin muut ihmiset, joilla on
kaipuu kuolemattomuuteen ja hämärä muisto entisestä
taivaselämästään. Hän on itsetietoisesti kuolematon olento, hän
on saavuttanut jäsenyyden salaisessa maailmassa, fyysillisen
elämän tuolla puolen, ja hänen työkseen tulee nyt kirkastaa
fyysillistä välinettä niin, että se voi ottaa vastaan
kuolemattoman asujamen pimittämättä tuon kuolemattoman näköä.
Vihkimyksen vihkimyksen perästä hän nyt ottaa, edetessään
kaidalla tiellä mestariutta kohti, mutta nämä asiat eivät enää
kuulu niihin joogaharjotuksiin, josta tänään olemme puhuneet,
vaan vievät salatieteilijän kauas pois ihmisten ilmoilta,
jumalien ja maailmanvaltojen fyysillisille järjelle
käsittämättömille toiminnanalueille.



















Alaviitteet









[
1
] Seitsemäs aisti, joka yleensä perustuu järjestyksen
eli rytmin tajuamiseen on toiselta kannalta
katsoen myös varsinainen musikalinen inspiratsioni,
vaikka emme tässä yhteydessä ota sitä puolta
lukuun.








[
2
]  Katso näiden sanojen selitys kirjasta »Suuret
Uskonnot».








[
3
] Ovat kuvatut kirjassa »Suuret Uskonnot».





*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SALATIEDETTÄ OMIN PÄIN ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/165433440883613490_12165-cover.png
Salatiedettd omin pdin

Pekka Ervast

VAL A
A\

L=

V
NN






