
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Das Wirken der Seele: Ideen zu einer organischen Psychologie

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Das Wirken der Seele: Ideen zu einer organischen Psychologie


Author: Rudolf Eisler



Release date: February 18, 2011 [eBook #35318]


Language: German


Credits: Produced by Jana Srna, Iris Schröder-Gehring and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DAS WIRKEN DER SEELE: IDEEN ZU EINER ORGANISCHEN PSYCHOLOGIE ***









[Seite 1]
Das Wirken der Seele

 

Ideen zu einer organischen Psychologie




Von


DR. RUDOLF EISLER







[image: ]



LEIPZIG

Alfred Kröner Verlag

1909


[Seite 2] Druck von Oscar Brandstetter in Leipzig.





[Seite 3] Vorwort.



Die vorliegende Arbeit[A] enthält die Grundzüge einer
organisch-teleologischen Psychologie, deren systematischen Ausbau sich
der Verfasser für eine spätere Zeit vorbehält. Es wird hier versucht, zu
zeigen, wie sich eine konsequente Durchführung des psychologischen
„Voluntarismus“, für den das Streben und Wollen, die zielsetzende
Tätigkeit der Psyche (als des „Innenseins“ des Organismus) das
Dynamische, das innerste Triebwerk des Seelenlebens ist, gestalten muß,
wenn dieser Voluntarismus im guten Sinne des Wortes monistisch und
evolutionistisch gefärbt ist, d. h. wenn er bei vollster Anerkennung der
Eigenkraft des Psychischen einer Durchbrechung des geschlossenen
Naturzusammenhanges nirgends Raum gewährt, und wenn er die innere, durch
äußere Faktoren mitbedingte Entwicklungsarbeit der Psyche gebührend
berücksichtigt. Wenn auch naturgemäß so manches schon Bekannte gebracht
werden mußte, so hofft der Verfasser doch, durch seine Schrift nicht
bloß weiteren Kreisen, sondern auch dem Psychologen, Biologen und
Philosophen manche Anregungen bieten zu können[B].


Wien, April 1909.


Dr. Rudolf Eisler.





[Seite 4] Inhalt.





  	  Seite





  	Die Psyche und ihr Verhältnis zum Physischen 5


  	Die psychische Kausalität 19


  	Der Wille als psychischer Motor 28


  	Der Zweck im Seelischen 43


  	Psychische Entwicklung 58


  	Anmerkungen 70











 I. Die Psyche und ihr Verhältnis zum Physischen.



Die Zeiten, da man unter der Seele eine immaterielle, einfache,
unzerstörbare Substanz hinter dem Bewußtsein und dessen Modifikationen
verstand, scheinen nun doch vorüber zu sein. Zwar fehlt es gerade in
jüngster Zeit nicht an einer dualistischen Reaktion nicht bloß gegen den
Materialismus, sondern auch gegen die „Identitätstheorie“ und jeden
sonstwie gearteten „Monismus“, aber erstens ist diese Reaktion nur ein
neuer Vorstoß des alten Seelenglaubens, und zweitens weist sie vielfach
Konzessionen gegenüber der monistischen Ansicht auf, welche bezeugen,
daß es mit der metaphysischen Hypothese der absolut einfachen, dem Leibe
völlig selbständig gegenüberstehenden und von ihm trennbaren
Seelensubstanz rapid zu Ende geht.


Die psychologische „Aktualitätstheorie“ mag sich mancher Einseitigkeiten
und Übertreibungen schuldig gemacht haben, wie wir weiter unten zeigen
werden. Aber das nimmt ihr keinesfalls das außerordentliche Verdienst,
an Stelle der „transzendenten“, aller Erfahrung sich entziehenden
Seelensubstanz mit besonderen „Vermögen“ und Tätigkeiten das konkrete
Bewußtsein als Inbegriff und Zusammenhang von Erlebnissen selbst gesetzt
zu haben. Mit vollem Recht betont diese Aktualitätstheorie[1] zweierlei.
Erstens, daß die psychischen Vorgänge, die Bewußtseinserlebnisse als
solche weder Schein noch bloße Erscheinung sind, sondern volle
Wirklichkeit und Wirksamkeit haben, so daß also das Psychische nicht aus
unerfahrbaren, hinter und unter den Bewußtseinserlebnissen stehenden
Prozessen besteht. Zweitens, daß das Psychische nichts starr
Substantielles, Ruhendes, sondern „aktuell“ ist, daß es nicht Zustand
einer absolut beharrenden, unveränderlichen Substanz ist, sondern in
einem Zusammenhang von Vorgängen, von lebendigen Prozessen besteht, in
welchen nichts sich absolut gleichbleibt. Die psychischen Gebilde sind
nicht Dinge, sondern fließende Resultate beständiger Aktionen und
Reaktionen, sie sind in einem unaufhörlichen  Flusse begriffen
und bilden die Momente einer fortlaufenden Entwicklung und Entfaltung,
deren Konstanz in erster Linie formaler Art ist. Die Seele ist hiernach
keine „Substanz“ im Sinne des naturwissenschaftlichen Substanzbegriffs.
Dieser ist durch die Beschaffenheit des Inhalts der „äußeren“, sinnlich
vermittelten Erfahrung gefordert; er dient zu deren objektiven
Vereinheitlichung, zur Setzung fester Ansatzpunkte für die Anschauung
und das Denken der Objekte. Für die Psychologie aber ist der abstrakte
Substanzbegriff ohne Nutzen, er ist hier überflüssig, weil das Zentrum,
um das sich die psychischen Erlebnisse gruppieren, unmittelbar im
Subjektmoment gegeben ist, und er ist sogar schädlich, weil er den
konkreten Tatbestand des Erlebens leicht zugunsten eines unbekannten,
mit hypothetischen oder fiktiven Kräften und Eigenschaften
ausgestatteten Seelendinges verfälscht, dem Reichtum der
Bewußtseinsmannigfaltigkeit nicht genügt, der im Widerspruche zu der
vorgeblichen „Einfachheit“ der Seelensubstanz steht, und endlich die
Wechselbeziehungen zwischen Psychischem und Physischem zu einem Rätsel
macht. Denn alle Versuche, die „Wechselwirkung“ zwischen der einfachen
Seelensubstanz und dem Körper verständlich zu machen, scheitern teils an
der Heterogenität beider Wirklichkeitsglieder, teils an der
Durchbrechung, welche hier das Prinzip der geschlossenen Naturkausalität
und das Prinzip der Erhaltung der physischen Energie erleiden[2].


Übrigens gilt das meiste des hier Gesagten auch für jene Annahme, wonach
das Psychische zwar nicht Zustand einer unbekannten Seelensubstanz, aber
doch ein vom Physischen absolut verschiedenes, trennbares und
eigenartiges Geschehen ist, das mit jenem in Wechselwirkung steht.
Erstens läßt sich nicht, wie dies von mancher Seite geschieht, das
Psychische in genau demselben Sinne wie das Physische als eine „Energie“
auffassen; denn es ist unräumlich[3], unmassenhaft und entbehrt auch
sonst der Eigenschaften, welche eine physikalisch-chemische
Arbeitsleistung ermöglichen. Ist es aber keine Energie im physikalischen
Sinne, läßt es sich seiner Natur nach weder aus physischer Energie
gewinnen noch in solche umsetzen, schon weil es keinen Bestandteil des
Inhalts der äußeren Erfahrung bildet, ist ferner nicht einzusehen, wie
ein immaterielles Geschehen Bewegung erzeugen oder auch nur der Richtung
nach abändern und wie Bewegung, Druck und Stoß, kurz mechanische Kraft,
auf ein Immaterielles, Unräumliches einwirken kann, dann ist die Annahme
eines solchen, dem Physischen als selbständiges Geschehen
gegenüberstehenden Psychischen, auch abgesehen von anderen
Schwierigkeiten, schon suspekt. Ein Psychisches kann  auf ein
Physisches nicht wahrhaft einwirken, ohne daß die Menge der
physikalisch-chemischen Energie einen Zuwachs erhält, und umgekehrt kann
das Physische, Materielle nicht auf das Seelische eine Wirkung ausüben,
ohne daß physische Energie verloren geht. Es müßte denn neben der
normalen Art physischer Wirksamkeit noch eine zweite geben, welche das
Energieprinzip intakt läßt — eine undurchführbare und vor allem ganz
unnötige Annahme.


Nun könnte man glauben, es bleibe nur noch der materialistische Ausweg,
das Psychische mit dem Physischen zu identifizieren oder es als
„Funktion“ desselben zu bestimmen. Dem ist aber nicht so. Der
Materialismus ist als Dogma eine unhaltbare Theorie und was er Richtiges
enthält, die strenge Koordination zwischen psychischen und
physiologischen Vorgängen, bietet auch der nicht materialistische
Monismus, von dem gleich die Rede sein wird. In keiner seiner Abarten
ist der Materialismus haltbar, aus Gründen, die hier nur angedeutet
werden können. Das „Psychische“, d. h. irgendein beliebiges „Erleben“,
wie die Empfindung eines Tones, die Vorstellung einer Gestalt, das
Gefühl einer Lust oder Unlust, eine Begierde oder ein Abscheu, ein
Willensentschluß, ein Urteilsakt u. dgl., ist ein subjektiver, auf ein
Subjekt, ein Ich unmittelbar sich beziehender, in physikalischen
Ausdrücken nicht beschreibbarer Vorgang, der etwas anderes ist als der
Inhalt oder Gegenstand des Erlebens, das objektive Raumgebilde, an
welchem Bewegung und Energie auftritt. Es ist einfach absurd, zu
behaupten, ein Schmerz etwa „sei nichts als Bewegung“; denn wir meinen
ja mit Schmerz, Lust, Wille u. dgl. qualitativ etwas ganz Bestimmtes,
Erlebbares, was sich ohne weiteres von einer Bewegung, von einem
räumlichen Geschehen unterscheidet. Psychische Erlebnisse sind weder
stoffliche Substanzen, die von anderen gleichsam ausgeschieden werden
könnten, noch physische Vorgänge, sie sind nicht Objekte des Erlebens,
sondern das subjektive Erleben selbst in dessen unmittelbarem Auftreten.
Das Psychische ist kein wäg- oder räumlich meßbares, mechanische Arbeit
verrichtendes Etwas, keine „Nervenschwingung“ u. dgl., mag es auch mit
einer solchen untrennbar verknüpft sein. Es hat mit Massen und
Massenbewegungen nichts zu tun, es kann nicht eine „Eigenschaft“ unter
materiellen Eigenschaften bilden, es geht nicht in die mathematischen
Formeln für physikalisch-chemische Vorgänge ein. Aber auch nicht eine
kausale Funktion, eine Wirkung physiologischer Prozesse kann das
Psychische, das subjektive Erleben sein. Erkenntnistheoretisch nicht,
weil das Physische als solches schon durch ein Subjekt und dessen
psychisches Erleben  (Empfinden, Vorstellen, Wollen) bedingt und
im besten Falle nur die von einem Bewußtsein qualitativ abhängige
„Erscheinung“ eines „An sich“ ist, das nicht selbst physisch ist, wenn
es auch den objektiven „Grund“ für das Auftreten physischer Phänomene
abgibt. Aber auch aus methodologischen Gründen kann das Psychische nicht
die Wirkung des Physischen, Physiologischen sein, ganz abgesehen von
seiner Ungleichartigkeit gegenüber dem letzteren. Physiologische
Prozesse sind physikalisch-chemischer Art, soweit sie vom Standpunkte
der „äußeren“ Erfahrung betrachtet werden. Die methodische Konsequenz
erfordert es, den einmal eingenommenen Standpunkt bis zum Ende und
ausnahmslos festzuhalten. Es ergibt sich daraus die Geschlossenheit der
physischen Kausalität, wonach jeder physische Vorgang, auch im
Organismus, immer wieder nur einen physischen Vorgang zur Wirkung und
zur Ursache haben kann, sollen nicht, was die Einheit und
Vollständigkeit der Erfahrung und Erkenntnis beeinträchtigt, die
Standpunkte fortwährend miteinander vermengt und vertauscht werden. Der
Materialismus leidet also an demselben Fehler wie der Dualismus, wenn er
ein Bewirktwerden des Psychischen durch Physisches, etwa durch
Gehirnprozesse annimmt, ganz abgesehen davon, daß ganz und gar nicht
abzusehen ist, wie aus rein Objektivem und Materiellem etwas
„Subjektives“, „Immaterielles“ (im guten Sinne des Wortes) entstehen
oder hervorgehen kann. Auch ist hier, wie beim Dualismus, das Gesetz der
Konstanz der Energie, welches die Anwendung des apriorischen
Kausalprinzips auf die äußere Erfahrung ist, ein festes Bollwerk gegen
alle Auffassung des Psychischen, des Bewußtseins als kausaler Funktion
physiologischer Prozesse.


Meint man nun, gewiß sei das Psychische im Bewußtsein vom
Physiologischen verschieden, aber das sei nur Schein oder Erscheinung,
in Wirklichkeit oder „an sich“ sei das Erleben doch nur physischer Art,
so ist darauf zu erwidern, daß hier das richtige Verhältnis geradezu
umgedreht wird. Das Physische kann zwar kein Schein, wohl aber
„objektive Erscheinung“ sein, denn es ist durch das erkennende Subjekt,
durch ein Psychisches also, qualitativ bedingt. Aber das Psychische
(Geistige) als solches, das Bewußtsein im weitesten Sinne, kann nicht
bloße Erscheinung sein. Denn damit etwas „erscheint“, ist schon ein
psychisches Erleben (Erkennen) notwendig, durch das, und ein Subjekt,
für welches es erscheint. Ein Physisches, das nicht schon zugleich
psychisch ist, kann sich also gar nicht „erscheinen“, nicht irgendwie
„erfassen“. Kann es sich aber erleben, erkennen, dann ist es eben nicht
mehr rein physisch und hat eigenartige Erlebnisse, eben  das
Psychische: Empfindung, Vorstellung usw., das unmittelbar und sicher da
ist. An der Existenz psychischer Erlebnisse in uns können wir nicht im
geringsten zweifeln; daß wir fühlen wollen, denken usw., muß auch für
den größten Skeptiker, der das Dasein der Körper in Frage stellt,
evident sein. Es gibt kein unmittelbareres und gewisseres Sein als das
Bewußtsein; es ist nicht bloße Erscheinung, sondern die Urbedingung
aller Erscheinungsmöglichkeit; es setzt sich selbst logisch voraus, ist
völlig unableitbar[4].


Mit der Wendung: „eigentlich“ ist das Psychische nur eine
Nervenschwingung, ist es also nichts. So wie der Dualist geht auch der
Materialist hinter die Erfahrung zurück, indem er das unmittelbare
Erlebnis, das wir als unbefangene Beurteiler selbst das Psychische
nennen, transzendiert. Das gleiche tut natürlich der Vertreter der
„Philosophie des Unbewußten“, wenn er das psychische Wirken in das
absolut Unbewußte verlegt. Ein Unbewußtes absoluter Art, das zugleich
psychisch sein soll, ist ein Unding, ein „unbewußter Geist“, ist eine
contradictio in adjecto, denn „Bewußtsein“ und „psychisch“ sind ja zwei
Bezeichnungen für ein Geschehen, von dem man gar nichts wissen könnte,
wäre es nicht im Erleben gegeben. In der Tat sind die „unbewußte
Vorstellung“ und der „unbewußte Wille“ nur Entlehnungen aus dem
Bewußtsein, das „Unbewußte“ hat in diesem sein Vorbild, ist nur eine
metaphysische Kopie und Verdoppelung desselben.


Zwischen Materialismus und Dualismus schwankt jene Lehre, nach welcher
das Psychische, das Bewußtsein nur ein „Epiphänomen“ des Physiologischen
ist[5]. Das Seelische ist hiernach nicht selbst physisch, es ist auch
nicht eine Wirkung des Physischen, sondern eine Art Schatten, welcher
das physiologische Geschehen im Zentralnervensystem begleitet, in steter
„Abhängigkeit“ von diesem, aber ohne eigene Wirksamkeit. Im Menschen,
der einen lebenden Automaten darstellt, vollzöge sich alles ganz genau
so, wie es sich vollzieht, auch wenn es kein Bewußtsein gäbe. Dieses
kommt nur auf einer bestimmten Stufe der organischen Entwicklung zum
Physiologischen hinzu (als ein „surajoutée“), man weiß nicht wie und
woher und wozu. Denn einen Einfluß auf das organische Getriebe soll es
ja nicht haben, und aus dem Physischen soll es ja nicht entstehen, da es
diesem nur parallel geht. Es schwebt durchaus in der Luft und erscheint
als biologisch nutzlos und schon vom Standpunkte des Darwinismus wegen
dieser Zwecklosigkeit als genetisch unbegreiflich[6]. Daß man sich gegen
eine solche Form des „psycho-physischen Parallelismus“ energisch gewandt
hat, ist durchaus in der Ordnung. Ebensowenig wie das Prinzip der
Stetigkeit  und die Kausalität es zuläßt, daß aus Bewegungen
durch bloße Komplikation etwas ganz Neues, das Bewußtsein, entsteht,
ebensowenig kann dieses plötzlich, bei den Organismen, aus dem Nichts
zum Physischen hinzukommen. Es müßte denn das Erzeugnis eines Schöpfers
sein, eine Annahme, die kaum als eine wissenschaftliche gelten kann,
ganz einerlei, ob man für sich nun an einen Gott glaubt oder nicht.


Ein neben dem physischen einhergehendes, ohne innere Verbindung mit
demselben ablaufendes psychisches Geschehen, das gleichwohl in steter
Korrelation zu ihm steht, obzwar es selbst „inkausal“ ist und auch vom
Physischen keine Wirkungen empfängt, ist nicht das, was die Psychologie
und die Biologie von dem Begriffe des Seelischen mit Recht fordern
können. Dieser Begriff muß den Tatsachen der Erfahrung möglichst gerecht
werden und sie möglichst umfassend erklären können. Und er muß deshalb
auch in rationeller Beziehung zum Begriff des Physischen, bzw.
Physiologischen stehen.


Ist nun das Psychische nicht der Zustand oder die Tätigkeit eines
transzendenten Seelenwesens, auch nicht die bloße Funktion oder
Erscheinung des Physischen, des Nervensystems, ist es weder selbst ein
physischer Prozeß, noch ein neben diesem einhergehender Vorgang, was ist
es denn, was kann es denn noch sein?


Jedenfalls ist das Psychische, da es nicht das Erzeugnis eines rein
Materiellen sein kann, ein Prinzip des Seins, ein „Urgeschehen“. Es ist
mindestens ebenso primär, ursprünglich wie das Physische. Wie Subjekt
und Objekt Korrelate sind, die getrennt nicht bestehen, sondern zu einer
und derselben Erfahrung als deren beide Seiten, Glieder,
Beziehungspunkte gehören, ohne daß das eine ein Produkt des andern ist,
so erweisen sich auch Psychisches und Physisches als untrennbare, nur in
der Abstraktion unterscheidbare und voneinander abzulösende „Seiten“ der
Gesamterfahrung. Diese ist die ursprüngliche Einheit, die „Identität“
des Psychischen und Physischen. Die Verschiedenheit beider „Seiten“
bedingt einen, vom metaphysischen durchaus zu sondernden empirischen
(phänomenalen) Dualismus auf Grundlage eines ebenso empirischen
Monismus. In der Abstraktion und zwecks begrifflicher Verarbeitung des
Erfahrungsinhalts müssen wir von zwei „Seiten“ des Geschehens sprechen.
Die eine ist das Physische, die andere das Psychische. Sehen wir nämlich
davon ab, daß die Inhalte der Sinneswahrnehmung und des diese
verarbeitenden Denkens in konkreter Wirklichkeit zu einem Subjekt, einem
„Bewußtsein überhaupt“, einem Erleben gehören, behandeln wir diese
Inhalte, die Objekte der Erfahrung, als von aller Individualität
 (Subjektivität) unabhängige, selbständige, gesetzlich
miteinander verknüpfte, in raum-zeitlich-kausalen Relationen zueinander
stehende Dinge und Eigenschaften, die wir in mathematischen Formeln
quantitativ festlegen, dann ergibt sich jene Auffassungsweise, die wir
„äußere“ Erfahrung und „mittelbare“ Erkenntnis nennen, deren Gegenstand
das Physische, Körperliche, Materielle ist. Dieses besteht also,
ungeachtet des „Idealismus“, den die Erkenntniskritik für die Objekte
der Erfahrung als solche statuiert, nicht aus psychischen Erlebnissen,
sondern wird von diesen methodisch unterschieden. Das Psychische
hingegen ergibt sich aus einer anderen „Auffassungsweise“ der Erfahrung,
nämlich sofern diese in voller Unmittelbarkeit und Konkretheit, ohne
jede Abstraktion und Hypostasierung, ohne „Objektivierung“ hingenommen
und gedacht wird. Das Erfahren, Erleben selbst in allen seinen Momenten
und Elementen (Empfindung, Vorstellung, Wollen, Denken usw.), als
unmittelbarer subjektiver Prozeß, als Bewußtsein, für ein
Ich-Gegeben-Sein, als unmittelbarste Aktion und Reaktion eines Subjekts
ist das Psychische. Ein und derselbe Tatbestand also, ein Erlebnisganzes
bildet den Ausgangspunkt für zwei verschiedene Betrachtungsweisen, für
den „empirischen Dualismus“, der, philosophisch gedeutet, zu irgendeiner
Art des Monismus, wenn auch nicht zum Materialismus führt, wofern man
sich nur der Korrelation beider Seiten der Gesamterfahrung bewußt
bleibt[7].


Gehen wir vom menschlichen Organismus als einem Teil unserer Erfahrung,
oder, noch besser, geradezu von unserem eigenen Ich aus. Erfasse ich
mich mittels der Sinne und denke ich mich als ein Objekt unter Objekten,
abstrahiere ich von dem Umstand, daß das, was ich sinnlich an mir
vorfinde, zu meinem Ich, Subjekt, Bewußtsein zugehört, denke ich es
methodisch als System von Bewegungen oder Energien selbständiger,
miteinander in Wechselwirkung stehender Elemente um, dann bin ich für
mein eigenes wie für das fremde Erkennen ein Physisches, ein Körper
(Leib) mit körperlichen Vorgängen, ein Raumding unter gleichartigen
Dingen. Ich finde dann an mir nichts als ausgedehnte Masse, Bewegungen
der Glieder, der Muskeln, Nervenschwingungen, kurz,
physikalisch-chemische Prozesse, die miteinander in durchgängigem
Zusammenhang stehen, ohne daß irgendwo die kausale Verkettung eine Lücke
zeigt. Vom Standpunkt der „äußeren“ Erfahrung, welcher der der
Naturwissenschaft ist, bin ich, wie jeder andere Organismus, nichts als
bewegte Materie, ein Komplex physikalisch-chemischer Energien, kurz,
ganz so, wie der Materialismus es lehrt. Aber dieser Materialismus ist
völlig einseitig. Denn sobald ich den Standpunkt  der äußeren
mit dem der „inneren“ (unmittelbaren) Erfahrung vertausche, ändert sich
das Bild. Jetzt bin ich nicht mehr bewegte Materie oder Energiekomplex,
sondern ein lebendiges, empfindendes, fühlendes, wollendes, denkendes
Subjekt, ein einheitlicher Zusammenhang von Erlebnissen, die als solche
— mögen sie auch Körper und Bewegungen zum Inhalt oder Gegenstand haben
— weder Körper noch Bewegungen sind. Ich habe Erlebnisse von Farben,
Tönen, Ausdehnung usw., aber das subjektive Erleben als solches, das
Auftreten oder Erzeugen von Vorstellungen, Gefühlen usw. ist nicht
selbst farbig, tönend, ausgedehnt, schwer u. dgl., sondern intensiv,
klar, lebhaft, deutlich usw., es muß anders beschrieben und bestimmt
werden als das Physische, als der objektivierte und hypostasierte
Erfahrungsinhalt. Ebendasselbe also, was von dem einen Gesichtspunkt als
Körper sich darstellt, erscheint, ist in seinem unmittelbaren
„Für-sich-Sein“, als erlebendes Subjekt, eine „Seele“, ein psychischer
Zusammenhang. Insofern das Physische als solches ein Abstraktionsprodukt
ist und von den Formen der Anschauung und des Denkens abhängig ist, kann
es als „Erscheinung“ bestimmt werden. Das Psychische (Geistige)
hingegen, das die Bedingung der Erkenntnisformen, ja der Zusammenhang
von Erkenntnisfunktionen (neben anderen) selbst ist, das ferner niemals
direktes Objekt eines fremden Erkennens sein kann, ist nicht bloße
Erscheinung (im Kantischen Sinne), sondern (mindestens relativ) ein „An
sich“ des Organismus, jedenfalls aber das mehr unmittelbare, mehr
konkrete, vollere Sein oder Geschehen.


Die „Identitätstheorie“, wonach Psychisches und Physisches zwei
„Seiten“, „Attribute“, „Erscheinungen“, „Aspekte“ eines und desselben
Wesens bilden, kann in realistischer oder auch in mehr oder weniger
idealistischer Weise formuliert werden. Wir glauben nun, daß die
realistische Identitätstheorie mit ihrer Annahme eines an sich
unbekannten Wesens, dessen Äußerungen oder Seiten das Psychische und
Physische darstellen, immerhin durchführbar ist, halten sie aber doch
entweder für einen „agnostischen“ Verzicht auf eine weitere
Vereinheitlichung der Erkenntnis oder aber, wenn sie als der Weisheit
letzter Ausspruch gilt, für halb-dualistisch und in manche
Schwierigkeiten verwickelnd. Wir ziehen es daher vor, den Monismus
idealistisch (oder besser „ideal-realistisch“) zu fassen, indem wir
sagen: Was an sich, für sich, unmittelbar erfaßt psychisch ist, das ist
der objektiven Erscheinung nach, mittelbar erkannt, methodisch
verarbeitet physisch. Der äußeren, körperlichen Organisation
„entspricht“ die innere, seelische Organisation; erstere ist die
„Erscheinung“, der „Ausdruck“,  die „Objektivation“ der
letzteren, diese das „An sich“, das „Innensein“ jener, so aber, daß
beide nur aus der einheitlichen Gesamterfahrung, in der sie untrennbar
sind, herausgehoben sind. Diese und das beiden Betrachtungsweisen
Gemeinsame (Entwicklung, Differenzierung, Intensität und andere
Eigenschaften) ist das „Identische“ der beiden Daseinsweisen[8]. Seele
und Leib sind demnach nicht zwei trennbare Dinge, nicht zwei Substanzen,
aber es ist auch nicht die Seele mit dem Körper, dieser mit der Seele
identisch. Sondern je nach der Betrachtungsweise ist dasselbe Wirkliche,
der „Organismus“, durchweg „Seele“ oder durchweg „Körper“. Und weil dem
so ist, weil Psychisches und Physisches Korrelate sind, die sich auf
dasselbe Wesen beziehen, besteht zwischen ihnen vollkommene Harmonie,
„entspricht“ jedem psychischen ein physisches (physiologisches)
Geschehen und umgekehrt, ohne daß eine wahre Wechselwirkung zwischen
ihnen zu bestehen braucht. So genommen, verliert der „psychophysische
Parallelismus“ alles Mystische und Unbegreifliche, denn jetzt handelt es
sich nicht mehr um zwei fremd einander gegenüberstehende und doch in
genauer Übereinstimmung befindliche, selbständige Seins-Reihen, sondern
nur um eine Wirklichkeit, die von zwei Gesichtspunkten aus betrachtet
und denkend verarbeitet wird[9].


Jedem psychischen Vorgang entspricht ein physiologischer Prozeß, und
umgekehrt hat jeder physiologische Vorgang in einem psychischen
Geschehen mehr oder weniger bewußter Art sein Korrelat. Es besteht also
eine wechselseitige Abhängigkeit beider Daseinsweisen voneinander, die
aber nicht direkt kausal ist, sondern „funktionell“ im Sinne der
Mathematik, wiewohl man sich populär und im einzelnen auch der kausalen
Ausdrucksweise bedienen kann, wenn man sich nur der Laxheit derselben
bewußt bleibt. Die Fälle scheinbar echter Wechselwirkung zwischen Leib
und Seele erklären sich wie folgt. Es gibt außer den vollbewußten,
apperzipierten psychischen Vorgängen „unterbewußte“ und für sich allein,
gesondert überhaupt nicht gewußte, nicht bemerkte, nicht „apperzipierte“
(keineswegs aber absolut unbewußte, apsychische) Prozesse und Elemente
von solchen, die sich zum Teil zu dem vereinigen und in dem aufgehen,
was wir das dunkle „Lebensgefühl“ nennen. An diesem partizipieren jene
psychischen Teilvorgänge, die den vegetativen Lebensprozessen parallel
gehen, ohne ins Licht des eigentlichen, des klaren Selbstbewußtseins zu
fallen. Die Abhängigkeit des geistigen Lebens, des Denkens z. B., vom
„leiblichen“ bedeutet nun, streng genommen, nicht eine kausale
Beeinflussung des Geistigen durch das Körperliche als solches, sondern
durch  jene „Innenseite“ desselben, die in Form mehr oder
weniger dunkler Empfindungen, dumpfer Gefühle und Strebungen u. dgl.
auftritt. Das „Leibliche“ wirkt also, wenn man will, auf das Seelische
ein, aber schon als Bestandteil des Psychischen, als ein Seelisches
niederer Ordnung, als eine Provinz der psychischen Organisation[10]. In
diesem Sinne ist es wahr, daß z. B. Verdauungsbeschwerden einen Einfluß
auf die Denktätigkeit, die Stimmung usw. ausüben; aber nicht die
physikalisch-chemischen Vorgänge im Magen sind die Ursachen der
psychischen Depression, sondern die diesen Vorgängen entsprechenden
„Innenzustände“, bzw. diese Vorgänge vom Standpunkt der inneren
Erfahrung aufgefaßt. Ebenso sind Störungen des Gehirns, die durch Läsion
desselben bedingt sind, nur insofern die Ursachen geistiger Erkrankung,
als sie zugleich, an sich, Störungen unbewußter psychischer Prozesse,
Dispositionen und Verbindungsmöglichkeiten sind, an die sich die
eigentliche Geistesstörung knüpft. So wie der Leib nur als Psychisches
auf den Geist einwirkt, mit dem zusammen er einen Teil der seelischen
Gesamtorganisation bildet, so wirkt die Seele auf den Leib wahrhaft nur,
sofern dieser ein „Innensein“ hat, d. h. als unmittelbares Erlebnis,
nicht wie er als Komplex von Atomen und Energien abstrakt aufgefaßt und
bestimmt wird. Nur die unmethodische willkürliche Vertauschung der
Standpunkte, die ja gewiß bequem ist, verführt zu dem Glauben, es könne
etwa der Wille eine Bewegung kausal beeinflussen. In Wahrheit geschieht
folgendes: ein von Empfindungen oder Vorstellungen ausgehender
Willensimpuls hat zur Folge eine Veränderung in Muskelempfindungen u.
dgl., kurz, eine Art Umlagerung von Bewegungsvorstellungen. Die
Willenshandlung beginnt psychisch mit dem Antrieb und endet in Muskel-
und ähnlichen Empfindungen, und dem geht parallel eine physische Reihe,
welche mit Gehirnprozessen beginnt und in einer Bewegung etwa des Armes
endigt. Auf diese Weise geht der Willensimpuls tatsächlich der
angeführten Bewegung zeitlich voran; aber gleichwohl fallen innere
Willenshandlung und äußere Gesamtbewegung zeitlich zusammen, indem je
einem Moment der ersteren ein Moment der letzteren zugeordnet ist[11].
In der Bewegung kommt der Wille zum sichtbaren und meßbaren Ausdruck, er
ist der innere Grund der Bewegung, aber nicht die phänomenale „Ursache“
derselben, welche in einem Nervenprozesse zu suchen ist, gemäß dem
Prinzip der geschlossenen Naturkausalität und dem der Konstanz der
Energie. Der Willensvorgang ist der Grund, daß die objektive Erscheinung
einer Körperbewegung für ein Subjekt auftritt, und insofern kann man
sagen, die Körperbewegung  ist durch das Psychische „bedingt“,
sie würde ohne dieses nicht auftreten, da sie ja nur die „Außenseite“
desselben ist. In Wahrheit wirkt die Seele immer nur auf ein Glied oder
Element ihrer Organisation und dies erscheint objektiv als
Wechselwirkung zwischen Bestandteilen der körperlichen Organisation.
Alles physiologische Geschehen läßt sich insofern als ein Zeichen für
einen psychischen Vorgang auffassen; ja der gesamte Körperliche
Organismus bildet geradezu ein System der Ausdrucksbewegungen, in
welchen sich mehr oder weniger bewußte oder unterbewußte, höhere oder
niedere psychische Zustände und Vorgänge verraten, manifestieren.


Wir verstehen nun, warum und inwiefern das Psychische an ein
Nervensystem und dessen Funktionen, bzw. an organische Substanz, an
Substanz überhaupt „gebunden“ ist. Nicht weil es ein Produkt dieser
Substanz ist, sondern weil es das „Innensein“ derselben bildet, weil das
Subjektive als materielles Sein und Geschehen erscheint oder unter
entsprechenden Bedingungen (Anwesenheit eines wahrnehmenden Subjekts
usw.) erscheinen kann und muß. Da höheres Geistesleben nur auf der Basis
eines niederen, sinnlichen, teilweise schon „mechanisierten“
Seelenlebens erwächst, so ist es begreiflich, daß dieses höhere,
entwickeltere, differenzierte Geistesleben auch in Form einer
differenzierteren Materie erscheint und demnach an ein Nervensystem,
beim Menschen sogar an ein Großhirn gebunden ist, während das Seelische
in niederer Form auch nur niedere, weniger organisierte Substanz zum
Korrelat hat. Diese substantiellen „Träger“ des Seelischen sind
erkenntnistheoretisch und naturphilosophisch als „Objektivationen“ einer
Organisation, einer „Struktur“, eines Seins zu betrachten, das aus der
Wirksamkeit des Seelenlebens auf sich selbst, in aktiver und reaktiver
Anpassung auf die Umwelt, durch Übung und Vererbung und andere Faktoren
hervorgegangen ist. Die Seele „baut“ sich ihren Leib selbst, nicht durch
mystische Formung des Körpers, sondern durch Selbstorganisation, die den
Ausgangspunkt und die Basis für höhere Entwicklungen bildet und objektiv
als mehr oder weniger differenzierte Materie mit entsprechenden,
physischen, physiologischen Funktionen erscheint. In diesem Sinne ist
der Leib in Wahrheit die verkörperte und teilweise mechanisierte Seele,
diese die lebendige, aktive „Form“, die „Entelechie“ des Leibes, in dem
sie sich objektiviert und stabilisiert. Jedes psychische Geschehen ist
also insofern zugleich physisch, als es in einer physischen Erscheinung
zum „Ausdruck“ kommt und es hat  Physisches zur Folge, insofern
es der innere Grund einer Veränderung in den physischen Phänomenen, die
den Organismus betreffen, ist. Direkte, phänomenale, exakt-meßbare,
naturwissenschaftliche Ursache einer organisch-physischen Veränderung
ist stets wieder ein physischer Vorgang im Organismus als Reaktion auf
einen äußeren Reiz. Indem dieser den Organismus erregt, bedeutet diese
„Erregung“ zweierlei: vom Standpunkt der äußeren Erfahrung eine
Auslösung physischer Energie, vom Standpunkt der inneren Erfahrung ein
inneres „Verspüren“ und einen „Antrieb“ zur Tätigkeit. Die äußere
Handlung, die daraus resultieren kann, ist der objektive Ausdruck der
inneren, psychischen Aktion oder Reaktion, die an sich nichts
Physisches, Materielles bewirken kann. Es muß dies wiederholt betont
werden, damit die zuweilen schwer zu vermeidende laxere Ausdrucksweise
eines Bewirktwerdens physischer Vorgänge durch psychische nicht
mißverstanden, nicht im metaphysisch-ontologischen Sinne genommen und
dann etwa gar der Vorwurf des Selbstwiderspruches erhoben wird. —


Wir sind nun so weit, daß wir auch der Einseitigkeit der extremen
Aktualitätstheorie begegnen können. Wenn diese die Seele (das Ich) für
ein bloßes „Bündel“ von Vorstellungen, für einen bloßen „Komplex“ von
elementaren Zuständen und Vorgängen, für ein bloßes „Summationsphänomen“
erklärt (Hume, Mill, Mach u. a.), so besteht die Einseitigkeit hier
darin, daß nur auf die Vielheit und Mannigfaltigkeit der seelischen
Teilinhalte geachtet wird. Wenn wir nämlich auf diese Vielheit achten,
d. h. Teile apperzeptiv aus dem Zusammenhang des Erlebens herausheben,
dann entgeht uns leicht der Einheitscharakter des Erlebens, oder wir
werden wenigstens geneigt, ihn zu unterschätzen. Wir verfallen dann
geradeso in Einseitigkeit wie die Dualisten, welche die Einheit des Ich
hypostasieren, vom Erleben abtrennen und zu einer vom Leibe gesonderten
Seelensubstanz machen. Die Einheit des Erlebens ist also weder Schein
noch ein selbständiges Wesen, sie ist weder ein bloßes
Summationsphänomen, noch eine transzendente Wesenheit, sondern sie ist
so real wie das Bewußtsein überhaupt es ist, sie ist eine im Bewußtsein,
in der Fülle der Erlebnisse sich entfaltende und erhaltende Einheit,
eine aktive Einheitsfunktion, kurz das, was wir ein „Subjekt“ nennen.
Das Subjekt hat mit der Substanz die Konstanz und Identität gemein, ohne
die Starrheit jener zu teilen, ohne einen dinghaften Charakter zu
besitzen. Das Subjekt ist kein einzelner Bewußtseinsinhalt, 
sondern die aktive Form und das lebendig Formende des Bewußtseins, es
besteht nicht neben der Mannigfaltigkeit der Erlebnisse, sondern in
ihnen, in ihrem inneren Zusammenhange, der mehr als eine Summe oder ein
Aggregat ist. Und die Erlebnisse, die Bewußtseinszustände, sind nicht
vor und ohne das Subjekt da, sondern immer schon Abhängige, Aktionen und
Reaktionen eines wenn auch noch so primitiven Subjektmoments, eines
„primären Ichs“ (Jodl), um das als Zentrum, als Ausgangs- und Quellpunkt
sie sich gruppieren. Die Seele ist also das in der Mannigfaltigkeit der
Bewußtseins-Erlebnisse sich identisch setzende, erhaltende und
entwickelnde Subjekt, eine gegliederte, organisierte Einheit in der
Vielheit, ein aktiv-reaktives Einheitsprinzip — nicht transzendenter,
wohl aber, als Bedingung alles Erlebens, „transzendentaler“ Art (im
Kantischen Sinne). Die Seele ist also dem Bewußtsein immanent, sie ist
das aktive und reagierende Bewußtsein selbst, das sich inhaltlich stets
nur in einem Zusammenhang von Erlebnissen („empirisches Ich“) findet,
stets aber über jeden Bestandteil, jedes Moment dieses Zusammenhanges
hinausragt als ein formales, synthetisches Prinzip, nicht als ein Wesen
mit unbekannten Eigenschaften[12]. Das Wesen der Seele ergibt sich
vielmehr aus den Grundtätigkeiten, in denen sie ihre Natur bekundet.
Diese Grundtätigkeiten sind es, worauf die Mannigfaltigkeit psychischer
Prozesse zurückführt, und aus den Gesetzen jener, aus der konstanten
Wirkungsweise, Funktion derselben sind die typischen Zusammenhänge,
Verbindungen und Gebilde des Bewußtseins wenigstens formal zu erklären.
Man muß also von der Oberfläche der Bewußtseinsvorgänge auf das innerste
Getriebe derselben zurückgehen, wobei man teilweise zu relativ
„Unbewußtem“, d. h. Ungewußtem gelangt, nicht aber zu einem absolut und
wahrhaft Unbewußtem, prinzipiell Nicht-Erlebbaren. Eine absolut
„subjektlose“ Psychologie, die alles aus der bloßen Verbindung absolut
selbständiger Elemente erklären will, spottet ihrer selbst und weiß
nicht wie. Sie führt zur Verdinglichung jener „Elemente“, die nur als
Glieder eines einheitlichen Zusammenhanges Existenz und Wirksamkeit
haben, aus denen also das „Subjektmoment“ nie herauszudestillieren ist.
Einheit und Vielheit, Subjekt und Inhalt des Bewußtseins sind
untrennbare, schon ursprünglich, wenn auch noch undifferenziert
bestehende Seiten des Erlebens, des Bewußtseins, die auseinander nicht
oder nur scheinbar abzuleiten sind. Schon im  primitivsten
Seelenleben muß eine „Subjektivität“, wenn auch noch ohne Abhebung von
einer Objektenwelt, bestehen, welche in ihren Erlebnissen sich findet,
sich bejaht, sich setzt und erhält, als einfache „Trieb-Seele“ mit wenig
veränderlichem Inhalt, meist mit äußerst geringen
Entwicklungsmöglichkeiten. Aus solchen primitiven „Seelen“ haben sich,
durch das Zusammenwirken innerer und äußerer Faktoren, nicht zum
wenigsten aber durch aktive Anpassung, die hochorganisierten Seelen der
Menschen gebildet, als Subjekte höherer Ordnung, aber wesensverwandt mit
den der untermenschlichen Seelen.







 II. Die psychische Kausalität.



Wir hörten bisher, daß die Seele nicht im metaphysischen Sinne auf den
Leib (als Materie oder Energiekomplex) einwirkt, sondern daß sie in
Wahrheit, genau gesprochen, stets nur auf sich selbst wirkt und von sich
selbst Wirkungen empfängt, so aber, daß alle Wirkungen körperlich
irgendwie zum Ausdruck kommen, wobei eine Wechselwirkung zwischen dem
Nervensystem (und dessen Funktionen) und dem übrigen Organismus besteht.
Jedes psychische Geschehen hat sein physiologisches Gegenstück, seine
physische „Seite“. Infolge des Zurückwirkens der seelischen Organisation
auf sich selbst, das seinen physiologischen Ausdruck hat, ist es
verständlich, warum an den Veränderungen, an der Entwicklung des
Organismus psychische Faktoren beteiligt sind, ohne daß sie den
physischen Zusammenhang durchbrechen, also ohne daß irgend einmal an
Stelle physikalisch-chemischer Ursachen von leiblichen Prozessen rein
psychische Ursachen treten.


Gibt es aber überhaupt eine psychische Kausalität, wird man fragen, oder
haben am Ende jene recht, welche das Psychische als „inkausal“, als ohne
wirksame Eigenschaft bestimmen und behaupten, nur das Physische bzw.
Physiologische könne wirken bzw. als wirkend gedacht werden? Die
Vertreter des „psychophysischen Materialismus“ sind der Meinung, das
Psychische, das Bewußtsein — wenigstens soweit es objektiviert, aus dem
unmittelbaren, konkreten Erleben methodisch herausgehoben werde
(Münsterberg[13]) — sei ein „Epiphänomen“, eine schattenhafte
„Begleiterscheinung“, ein „Nebenerfolg“ der Nervenprozesse, es habe
keine Aktivität und Kraft, keinen ureigenen, inneren Zusammenhang, keine
Eigenkausalität, sondern es bestehe aus Verbindungen, deren Ursache oder
Grundlage einzig und allein der raum-zeitliche Zusammenhang der
Gehirnprozesse sei. Es gibt hiernach keine wahre psychische Tätigkeit,
was wir so nennen ist nichts als die Summe von „Spannungsempfindungen“
u. dgl. Empfindungen und Vorstellungen verbinden sich dann miteinander,
wenn auch die entsprechenden Gehirnprozesse sich miteinander verbinden,
und alle Veränderungen und Störungen im Ablauf des Bewußtseins sind nur
Spiegelungen zerebraler Modifikationen.


 Eine solche Auffassung ist aber unhaltbar. So wenig ein
einzelner physischer Vorgang einen psychischen bewirken oder auf ihn
einwirken kann, ebensowenig kann eine Verbindung physischer Vorgänge
eine psychische Verbindung bewirken. Und ebensowenig als ein
Bewußtseinsvorgang die bloße „Erscheinung“ eines physischen Geschehens
sein kann, ist es denkbar, daß der Zusammenhang eines seelischen
Geschehens nur der Widerschein eines physischen Kausalnexus ist. Alles
was gegen diese Art Abhängigkeit des Psychischen vom Physischen spricht,
spricht auch gegen diesen Spezialfall, vor allem der Umstand, daß das
Seelische nicht bloße Erscheinung eines Geschehens sein kann, das des
Seelischen ganz ermangelt, dem also die Bedingung des
Sich-erscheinen-könnens durchaus abgeht. Auch läßt sich der psychische
Zusammenhang nicht aus der bloßen Verbindung der Nervenprozesse
erklären, ableiten. Ich mag noch so eifrig und genau in das Getriebe der
Hirnprozesse hineinschauen können, so werde ich, wenn ich nicht die
schon damit verknüpften Bewußtseinsvorgänge erlebt habe und kenne, diese
und deren Beschaffenheit nicht zu erkennen vermögen; denn die Qualität,
die das Psychische als solches konstituiert, das eigenartige Erleben
eines Tones, einer Farbe, einer Lust, eines Zornes usw. liegt keineswegs
im Nervenvorgang, ist aus ihm nimmer herauszulesen, zu erraten. Und
ebenso werden wir zwar aus raum-zeitlichen Verbindungen von
Gehirnprozessen Schlüsse auf psychische Zusammenhänge ziehen, manches an
diesen aus jenen begreiflich machen können, aber den Schlüssel zum
Verständnis des seelischen Zusammenhanges, der spezifischen psychischen
Verbindungen und Gebilde, geben die physiologischen Zusammenhänge nicht.
Das Physiologische dient zur Erklärung des Psychischen in der Regel nur
da, wo eine Gemeinsamkeit von Modifikationen beider statthat, wie
Ausfallserscheinungen, Hemmungen, Störungen verschiedener Art,
Simultaneität oder Sukzession u. dgl. Das Qualitative, Spezifische der
psychischen Verbindung ist nur psychologisch, nicht physiologisch zu
verstehen, wofern man nicht, was oft der Fall ist, unbewußt schon das
Psychische voraussetzt oder psychische Zustände und Zusammenhänge in das
Physiologische hineinträgt.


Die Auffassung des Psychischen als „inkausal“ ist nur dann begreiflich,
wenn man sich die unberechtigte Verdinglichung der Empfindungen und
Vorstellungen seitens der „Assoziationspsychologie“ und die
Einseitigkeit des psychologischen „Atomismus“ (oder der „atomistischen
Psychologie“) vor Augen hält.


Schon Herbart hat den folgenschweren Fehler begangen, die psychischen
Elemente — bei ihm die Vorstellungen — als  selbständige
Wesenheiten aufzufassen, die miteinander konkurrieren, um die
Vorherrschaft im Bewußtsein kämpfen, einander hemmen und verdrängen; in
ihrem Zusammen- und Gegeneinanderwirken werden sie zu Kräften, ja zu
einer Art lebendiger Dinge, die mit Tendenzen ausgestattet sind. Ähnlich
sind für die Assoziationspsychologen die Empfindungen oft selbständige
Elemente, die primär nebeneinander bestehen, miteinander in Verbindung
treten usw., kurz, kausale Faktoren, aus deren Wirken das seelische
Leben abgeleitet wird.


Diese Auffassung ist die Reaktion gegen die ältere
„Vermögenspsychologie“. Diese stattet die substantielle (bzw.
dynamische) Seele mit spezifischen Kräften, Vermögen, Tätigkeiten aus,
welche das Bewußtsein erzeugen und Bewußtseinsverbindungen herstellen.
Ähnlich wirkt das „Unbewußte“ Ed. v. Hartmanns als Agens hinter dem
Bewußtsein und ist das eigentlich und einzig Aktive, Kausale im Ablauf
des Seelischen.


Wenn man nun, mit Recht, sich nicht zu einer solchen
Vermögenspsychologie bekennen will, zugleich aber einsieht, daß „reine
Empfindungen“ nicht primäre, selbständige, absolute Wirklichkeiten,
sondern in gewissem Sinne Abstraktions- und Zerlegungsprodukte sind,
Glieder eines einheitlichen Zusammenhanges, dann kann man leicht dazu
gelangen, diesen psychischen Elementen alles Wirken, alle Kausalität
abzusprechen und sie bloß dem Physiologischen zuzuerkennen, wie es
Münsterberg tut[14].


Aber hier vermischt sich Wahrheit mit Irrtum. Richtig ist: 1. Es gibt
keine psychische Kausalität und Aktivität hinter und neben den
Bewußtseinsvorgängen, keine transzendenten Vermögen oder Kräfte,
wenigstens kommen sie für die Psychologie nicht in Betracht; 2.
Empfindungen als isolierte, aus der Einheit des Seelenlebens
herausgehobene Elemente, als Abstraktionsgebilde sind ohne Wirksamkeit,
weil ohne absolute, konkrete Wirklichkeit. Verfehlt ist aber unseres
Erachtens die Abtrennung der Psychologie als einer „objektivierenden“
Wissenschaft, welche es mit inkausalen, physiologisch zu erklärenden
Abstraktionsgebilden zu tun hat, von den „subjektivierenden“
Geisteswissenschaften, welche das konkrete, wirkliche,
„stellungnehmende“ Subjekt und dessen Aktionen zum Gegenstande haben.
Die Psychologie will entschieden das Psychische, d. h. das wirkliche
Erleben des Subjekts in dessen Zusammenhange erforschen, nicht
Abstrakta, nicht Objektivierungen, mit denen es die Physik und
Physiologie zu tun hat[15]. Die abstrakten Empfindungen sind nicht das
Psychische, nicht der Gegenstand der Psychologie, sondern höchstens
Hilfsmittel zur Erkenntnis des Psychischen. Die völlige Abstrahierung
und  Verselbständigung der Empfindungen verfälscht und tötet das
Seelenleben, sie wird dem Tatbestande der inneren, unmittelbaren
Erfahrung nicht gerecht. Nicht erst in den einzelnen
Geisteswissenschaften und in der Philosophie brauchen wir die geistige,
psychische Kausalität, schon in der Psychologie müssen wir sie
berücksichtigen, sonst erreichen wir den Zweck dieser Wissenschaft: das
Verständnis des Seelenlebens in seiner Gesetzlichkeit, nicht. Mag auch
— und das ist der haltbare Kern der Münsterbergschen Ausführungen —
die Psychologie wie jede Gesetzeswissenschaft nicht das unmittelbare
Erlebnis in seiner vollen individuellen Bestimmtheit erfassen, sondern
es mehr oder weniger begrifflich umschreiben und logisch verarbeiten, so
entfällt hier doch, im Unterschiede von den Naturwissenschaften, die
Notwendigkeit einer Abstraktion vom erlebenden Subjekt und dessen
Zuständen und Akten. Gerade die Beziehung der Erlebnisse zum Subjekt ist
es, was sie zu psychischen Vorgängen macht, ohne diese Beziehung haben
wir nur fiktive Wesenheiten oder aber, bei konsequenter Objektivierung,
physische Inhalte vor uns.


Doch genug darüber, bleiben wir bei der psychischen Kausalität und sehen
wir, wie sie zu denken ist. Da wir die metaphysische Hypothese einer an
sich unbewußten Seelensubstanz ablehnen müssen, so entfallen für uns die
„Seelenvermögen“, kraft deren der Geist im Bewußtsein wirkt. Diejenigen,
welche erklären, von einer Tätigkeit, Aktivität der Seele neben den
Bewußtseinsvorgängen, den Vorstellungen, Gefühlen usw. sei nichts zu
finden, haben nicht unrecht. Aber die Folgerung, es gebe überhaupt keine
psychische Aktivität, ist falsch. Diese Aktivität besteht, zwar nicht
hinter und neben den Einzelerlebnissen, wohl aber in einem Zusammenhange
der Erlebnisse und ist durch besondere Gefühle charakterisiert, so daß
das Ich unmittelbar davon Kunde hat, daß und wann es tätig ist. Aus der
bloßen Summe von Empfindungen, die sich passiv miteinander verbinden,
besteht die Bewußtseinsaktivität nicht, wenn sie auch nur in und an dem
Verlaufe des Erlebens zu konstatieren ist. Der eigenartige Zusammenhang
und Ablauf von Erlebnissen, der als psychische Tätigkeit und Wirksamkeit
sich abhebt, ist ebenso real wie die einzelnen Momente und Elemente des
Erlebens, ebenso primär, ja in gewissem Sinne ursprünglicher. Denn erst
die psychische Analyse, die durch die bestimmt gerichtete Aufmerksamkeit
an dem einheitlichen Bewußtseinszusammenhange willkürlich oder
unwillkürlich bewerkstelligt wird, hebt aus demselben Momente und
Elemente heraus, die in Wahrheit niemals isoliert und selbständig
vorkommen, sondern Glieder des Zusammenhanges  bilden, von ihm
untrennbar sind. Die psychische Tätigkeit entfaltet und manifestiert
sich in einer Mannigfaltigkeit von Momenten, existiert nicht ohne diese
und neben diesen Momenten; aber umgekehrt haben diese Momente auch keine
Existenz außerhalb des Tätigkeitszusammenhanges, aus dem sie sich
herausheben und für sich fixieren lassen.


Die Existenz einer psychischen Kausalität, das wollen wir hier betonen,
unterliegt keinem berechtigten Zweifel. Ist doch das Wirken des Ichs,
die psychische Kausalität geradezu das Ur- und Vorbild aller Kausalität.
Tätigkeit, Kausalität, Kraft wird von uns nicht als Bestandteil der
Außenwelt erlebt, wahrgenommen, sondern das Objektive, der
Wahrnehmungsinhalt wird kausal gedeutet, d. h. es wird auf ihn die
Kategorie des Wirkens angewendet, die durch den raum-zeitlichen
Zusammenhang des Objektiven nur ausgelöst wird, im übrigen aber der
Funktion und Gesetzlichkeit des Denkens entspringt, die am
unmittelbarsten im und am eigenen Erleben, am eigenen Ich sich betätigt.
In und mit der Kategorie des Wirkens „introjizieren“ wir in die Objekte
der Sinneswahrnehmung ein Analogon der Eigentätigkeit des Ichs, d. h.
wir fassen gewisse äußere Zusammenhänge als Manifestationen innerer
Verknüpfungen auf, jenen analog, welche wir in unserem Wollen und Tun
unmittelbar setzen und erleben. So wie in uns alles Tun motiviert ist,
in einem andern, vorangehenden Tun, Erleben seinen Grund hat, so ist
auch das objektive, physische Geschehen für uns begründet, verursacht,
und so wie wir innerlich aktiv und reaktiv sind, so erscheinen uns auch
die Außendinge als mit Kräften begabt, vermöge deren sie wirken,
einander beeinflussen; kurz, sie sind uns insofern tätige „Subjekte“,
bei denen wir nur später, auf höherer Kulturstufe und in der exakten,
quantitativen Wissenschaft, von aller inneren Qualität, von allem
„Für-sich-Sein“ absehen[16]. Weit entfernt also, daß die psychische
Kausalität nicht existiert oder nur die Erscheinung, das Epiphänomen der
physiologischen Kausalität ist, erweist sich gerade die physische
Kausalität erkenntniskritisch als schon abhängig von der Gesetzlichkeit
des Subjekts und dessen ureigenem Wirken.


Nur wenn man die primäre Wirksamkeit der einheitlichen Psyche, des
aktiven und reagierenden Bewußtseinssubjekts verkennt, verfällt man dem
Irrtum, aus den psychischen Elementen selbständige Kräfte zu machen.
Alle Momente, Faktoren, Elemente des Bewußtseins können wirken, Kraft
entfalten nur insofern, als sie eben Glieder des Ich-Zusammenhanges
sind; sie sind nicht die primären, vollen Ursachen des 
psychischen Geschehens, sondern Teilursachen, Anlässe u. dgl., während
die einheitliche Psyche das primär und eigentlich in ihnen Wirksame, der
tiefste Untergrund und oberste Grund der psychischen Verbindungen ist.
Natürlich nicht als unbeschränkte, selbstherrliche Macht, sondern in
Abhängigkeit von der Umwelt und deren Reizen und in verschiedenem Maße
der Bezogenheit auf die Einflüsse dieser. Die Psyche wirkt aktiv und
reaktiv, aber nicht allein und isoliert, sondern im Verein mit äußeren
Faktoren, durch die der Ablauf der Bewußtseinsvorgänge mannigfach
bestimmt, modifiziert wird. So wenig die Psyche absolut „passiv“ ist, so
wenig ist ihre „Spontaneität“ absoluter Art; gleichwohl sind in ihr Tun
und Erleiden, aktiver und passiver Bewußtseinsverlauf wohl
unterschieden. Von den psychischen Zuständen, in denen wir von
momentanen Reizen und Einflüssen außer und in uns direkt abhängig sind
und triebartig auf sie reagieren, sondern sich mehr oder weniger scharf
die geistigen Akte ab, in welchen die Totalität, die ganze Wucht des
Ichs, der charakterisierte, in die fernste Vergangenheit zurückreichende
Zusammenhang der Erlebnisse energisch zum Ausdruck gelangt, so daß der
momentane Reiz zurücktritt oder unwirksam wird.


Die Geschlossenheit der psychischen Kausalität, auf die wir hier gleich
zu sprechen kommen, darf nicht mißverstanden werden[17]. Sie ist,
methodologisch, eine Forderung des um Konsequenz des einmal
eingenommenen Betrachtungsstandpunktes besorgten Denkens und das
Gegenstück zur Lückenlosigkeit des physischen Kausalzusammenhanges.
Psychische Vorgänge gehen ureigentlich immer wieder nur aus psychischen
Vorgängen hervor und haben, direkt und genau genommen, immer wieder nur
psychische Vorgänge (die objektiv als Bewegungen oder Energien sich
darstellen) zur Folge; physische Ursachen oder Wirkungen als solche
gehören nicht in die Reihe psychischer Zusammenhänge. Aber das bedeutet
nicht etwa, daß die Seele alle ihre Erlebnisse aus sich allein heraus
entwickelt, und daß die Umwelt nicht in den Ablauf des psychischen
Geschehens eingreift. Vielmehr ist ein beständiger Wechsel aktiver und
reaktiver (passiver), bewußter und unterbewußter (relativ unbewußter)
Vorgänge vorhanden, so daß das Wirken der „äußeren“ Faktoren und des
„Leibes“ fortwährend das spontane, aktive Wirken der Psyche durchkreuzt
und durchzieht, und erst dieser Gesamtzusammenhang psychischer
Erlebnisse ist absolut „geschlossen“. Die Umwelt wirkt aber auf die
Psyche nicht als Komplex von Bewegungen oder Energien ein, sondern als
das „An sich“ dieser Vorgänge, das vielleicht selbst ein Psychisches
niederster Stufe, jedenfalls aber  nicht selbst physisch ist.
Hält man daran fest, dann kann man keinen Widerspruch zwischen der
Geschlossenheit der psychischen Kausalität und dem unleugbaren Einflusse
der „Naturkausalität“ auf die Psyche, auf das Bewußtsein finden. Auch
ist hier von keinem „Dualismus“ die Rede. Denn die psychische
Kausalität, die in verschiedenen Formen, je nach ihrer Richtung,
auftritt — als sinnliche und geistige, logische, ethische usw.
Kausalität, ist das unmittelbar erfaßte Wirken derselben Organisation,
die objektiv als der Leib eines Lebewesens, des Menschen erscheint. Die
Wirksamkeit des leiblichen Organismus bzw. des Nervensystems ist nur die
Sichtbarwerdung, die „Objektivation“ des Wirkens der Seele in allen
ihren „Provinzen“ und „Phasen“.


Psychische Vorgänge und Zustände sind also Ursachen anderer nur
insoweit, als sie Modifikationen der einheitlichen Psyche sind. Weil die
Seele im Moment 1 so beschaffen ist, so agiert oder reagiert, ist sie im
Moment 2, 3 ... so beschaffen, so agierend oder reagierend. Die Einheit
der Psyche — nicht einer unbekannten Seelensubstanz, sondern des
„primären Ichs“ — ist der rote Faden, der durch den gesamten
Bewußtseinsverlauf sich zieht, ohne von ihm real abtrennbar zu sein[18].
Nicht die psychischen Elemente sind das Agierende, sie kommen nicht von
selbst zusammen, erzeugen nicht das Denken usw., sondern die Psyche, das
Ich, das Subjekt ist der tätige Faktor, der spontan oder triebhaft
synthetisch wirkt, psychische Gebilde erzeugt, Bewußtseinszusammenhänge
bestimmter Art erstellt. Und die Gesetze, welche die Psychologie zu
erkunden sucht, sind nicht fremde Mächte, welche das seelische Geschehen
äußerlich determinieren, sondern nur Formeln für das konstante,
permanente Auswirken der Psyche, der Subjekt-Aktionen. Aus diesen
Aktionen (bzw. Reaktionen) die bunte Mannigfaltigkeit des Seelenlebens
nicht aprioristisch zu deduzieren, was unmöglich ist, wohl aber
begreiflich zu machen, ist die Aufgabe einer sich selbst und ihr Ziel
verstehenden Psychologie, die von Metaphysik freizuhalten ist, wenn sie
auch schließlich in eine solche mündet und außerdem
erkenntnistheoretischer Voraussetzungen nicht entraten kann.


Eine solche Psychologie wird den psychischen „Mechanismus“, soweit er
besteht, anerkennen. Aber sie wird erstens den Versuch unternehmen, die
lebendige Triebkraft dieses Mechanismus zur Erklärung desselben
heranzuziehen und zweitens wird sie nicht dem vergeblichen Bemühen sich
unterziehen, aus dem bloßen und fertigen Mechanismus, aus dem mehr oder
weniger automatisch gewordenen „Spiel der Vorstellungen“ das gesamte
Seelenleben abzuleiten, wie es die Assoziationspsychologie  oft
unternimmt. Der Mangel dieser ist es, daß sie nicht bis zur psychischen
Kraft, zur psychischen Dynamik vordringt, daß sie nicht das wahre Agens
der psychischen Zusammenhänge erfaßt, sondern statt dessen bald das
Gehirn, bald die Empfindungen heranzieht, und daß sie die mechanisierten
nicht von den primären, aktiv-reaktiven Bewußtseinsprozessen scharf
genug unterscheidet. Sie verdinglicht Elemente, die nur als Glieder des
einen Bewußtseinszusammenhanges bestehen, macht sie zu selbständigen
Kräften und unternimmt schließlich auch oft den vergeblichen Versuch,
die nicht-intellektuellen Funktionen des Bewußtseins, besonders den
Willen, aus bloßen Empfindungen u. dgl. zu konstruieren. So ist sie im
schlechten Sinne des Wortes psychologischer Intellektualismus, während
diejenige Psychologie, welche dem vollen Tatbestand des Seelenlebens
möglichst gerecht zu werden sucht, voluntaristisch ist.


Der Betrachtung der Rolle des Willens im Seelenleben uns zuwendend,
verweisen wir bezüglich weiterer mit der psychischen Kausalität
zusammenhängender Fragen (Erhaltung bzw. Wachstum psychischer Energie u.
dgl.) auf den letzten Abschnitt.


Hier sollte nur gegenüber allen Versuchen, die Existenz einer
psychischen Kausalität zu leugnen, gezeigt werden, wie es nicht möglich
ist, durch bloße außerpsychische, physiologische Zusammenhänge die
simultanen und sukzessiven Verbindungen psychischer Vorgänge zu
erklären. Diese Verbindungen sind qualitativ von ihren Elementen und
Momenten verschieden, sie sind auf bloße Abhängigkeiten in der Zeit
nicht zurückzuführen, und durch den Nachweis der ihnen entsprechenden
Verbindungen von Nervenprozessen keineswegs schon erklärt. Im Denken,
Wollen und Handeln erleben wir „unmittelbar“, „anschaulich“, d. h. nicht
erst durch abstrakte Konstruktion und Projektion, Zusammenhänge kausaler
Art, ein stetiges Hervorgehen der Folgen aus ihren Gründen, eine innere
Motivierung und Determination zu bestimmten Aktionen und Reaktionen. Und
wo uns die Zwischenglieder solcher Kausalzusammenhänge im klaren
Bewußtsein nicht vorliegen, da suchen wir mit Recht methodisch nach
solchen; und wie die Physik es vermeidet, physische Vorgänge aus
nicht-physischen abzuleiten, so muß die im guten Sinne positivistische,
nicht-metaphysische Psychologie die gesuchten Zwischenglieder als
psychische Faktoren annehmen, als welche sie sich in der Tat oft auch
empirisch erweisen. Wissen wir auch nicht immer, wie wir es vermögen,
kausal zu sein, wodurch unser Wollen und Handeln Wirkungen hervorbringt,
so wissen wir doch wenigstens, daß wir wirken und Wirkungen erleiden,
daß unsere Erlebnisse miteinander zusammenhängen  und einander
hervorrufen, wobei natürlich der Einfluß der Faktoren der Umwelt nicht
zu übersehen ist. So kompliziert die Verhältnisse des Seelenlebens sind,
so ist es doch sehr möglich, aus der Mannigfaltigkeit individueller
Modifikationen typische, regelmäßige, sowohl innerhalb einer
Individualpsyche als auch bei einer Vielheit von Individuen konstant
wiederkehrende Abfolgen und Verbindungen herauszuheben. Wir können eben
die Individualseelen gleichsam als Vertreter eines gemeinsamen Typus,
des „Psychischen überhaupt“, ansehen und die Kausalzusammenhänge, welche
wir bei allen Individuen konstatieren, gehören zum Wesen des allgemein
Psychischen. So gibt es typische Zusammenhänge in den Gemütsbewegungen,
den Willenshandlungen, den Denkprozessen, in der Reproduktion und
Assoziation von Vorstellungen usw. Und auch die Abweichungen von dem
Allgemeinen sind solcher Art, daß sie sich vielfach wieder zu speziellen
Typen vereinigen lassen. Die Existenz einer psychischen Kausalität,
eines psychischen Wirkens und Gewirktwerdens, ist aber keineswegs an das
Auftreten allgemeingültiger Zusammenhänge gebunden. Auch da, wo es
solche vielleicht nicht gibt (— man denke etwa an die historische
Kausalität —) sind die betreffenden psychischen Vorgänge Modifikationen
des Subjekts, die durcheinander bedingt sind und auseinander in
bestimmter Abfolge hervorgehen. Um die psychische Kausalität, den
Kausalnexus der psychischen Aktionen und Reaktionen, der sich von der
Kausalität der objektivierten Erfahrungsinhalte durch den Standpunkt der
Betrachtung und Erkenntnis unterscheidet, kommt man nicht herum.







 III. Der Wille als psychischer Motor.



Das Wesen des psychologischen Intellektualismus ist es, in den
intellektuellen Prozessen und deren Elementen, also im Denken,
Vorstellen oder in den Empfindungen den Ausgangspunkt, die Grundlage,
den Kern alles Seelenlebens zu erblicken. Gefühl und Wille sind hiernach
sekundär, abgeleitet, sie sind Produkte, Seiten, Reflexe, Abhängige des
Intellektuellen oder bloße Komplexe von Empfindungen. Einen spezifischen
Willen gibt es hiernach nicht; was wir so nennen, ist eine Summe von
Vorstellungen, Empfindungen, ev. auch Gefühlen, verbunden mit
ausgeführten oder ideell antizipierten Bewegungen; entwickelt hat sich
der Wille, nach dieser „heterogenetischen“ Theorie, aus Reflexen, die
später kompliziert, bewußter wurden. Eine eigentliche Willenskraft, die
mehr ist als „ideomotorische“ oder Bewegungsvorstellung plus
Spannungsempfindungen u. dgl., haben wir nicht anzunehmen. Während die
ältere Psychologie intellektualistischer Richtung aus Akten des Denkens,
des Urteilens, Schließens, kurz aus der Reflexion psychische Vorgänge
ableitete, die entweder viel zu einfach oder primitiv sind, als daß sie
mit bewußter Überlegung u. dgl. etwas zu tun haben können (z. B.
Instinkte), oder aber überhaupt nicht intellektueller Art sind (z. B.
Affekte), spricht der neuere Intellektualismus oft von angeborenen
(ererbten) Vorstellungen, die unbewußt oder bewußt das Handeln leiten,
von Urteilen u. dgl. schon auf niedriger Bewußtseinsstufe, von
Empfindungen der Muskeln, Sehnen usw. als Willensgrundlagen. Der
psychologische Intellektualismus verkennt die Ursprünglichkeit und
Wirksamkeit des Gefühls- und Willenlebens, er übersieht dessen
fundamentale Rolle, dessen Einfluß nicht bloß auf das äußere Handeln,
sondern auf den Intellekt und das Vorstellen selbst. Und da sich einer
genaueren Erforschung des Seelenlebens der Wille geradezu als das
zentrale Agens des psychischen Geschehens enthüllt, so gibt uns die
intellektualistische Psychologie ein einseitiges und verzerrtes Bild vom
seelischen Erleben und dessen innerem Zusammenhang. Wie ein bloßes
Vorstellen, Empfinden oder Denken sich  in ein Wollen verwandeln
oder ein solches erzeugen kann, ohne daß schon von Anfang an ein
willensartiger Impuls, ein Streben bestand, ist unerfindlich, ebenso wie
aus bloßen mechanischen Reflexen ein Willensentscheid sich entwickeln
konnte. So wenig das Psychische aus dem Physischen, das Subjektive aus
dem Objektiven, das Ich aus dem Nicht-Ich abzuleiten ist, so wenig ist
es einzusehen, daß und wie aus absolut Willenlosem jemals so etwas wie
Streben, Trieb, Willensimpuls hervorgehen konnte. Und so wenig ein
psychischer Vorgang einem physischen, einer Bewegung gleichgesetzt
werden kann, so unmöglich ist es für jeden Unbefangenen, fast möchten
wir sagen, Unverdorbenen, den lebendigen Prozeß des Wollens bloßem
Empfinden, Vorstellen u. dgl. gleichzusetzen. Ist doch das Wollen
geradezu das Sicherste, was das Ich in sich selbst finden kann, so daß
man mit Recht sagen kann: volo, ergo sum. Im Wollen erfaßt sich das Ich
am unmittelbarsten, es setzt sich selbst wollend und unterscheidet von
sich, von seinem Eigenwillen die fremden Willen, die ihm als Objekte
seines Wahrnehmens erscheinen und seinen Willen kreuzen und hemmen. Der
Wille ist das Konstanteste im Ich, er ist der Einheitspunkt, um den sich
das Erleben bewegt, von dem es ausgeht und zu dem es gravitiert. Wollen,
Ziele setzen und anstreben, ist ein so prononzierter Akt des Subjekts,
daß man eher zweifeln kann, ob es Empfindungen oder Vorstellungen im
Sinne des psychologischen Atomismus gibt als an der Existenz dieses
Wollens[19].


Damit ist schon angedeutet, daß der Wille keine metaphysische,
transzendente Potenz hinter dem Bewußtsein ist. Von einem solchen Willen
können wir absolut nichts wissen, was wir vom Willen aussagen, ist
unserem bewußten Erleben entnommen. Der Wille ist keine geheimnisvolle
Kraft, die wir erst erschließen müssen, sondern das Konstante,
Allgemeine im konkreten Wollen, das sich denkend und praktisch betätigt,
das um sich und seine Ziele deutlich weiß oder sie dumpf fühlt, das
jedenfalls durch unmittelbares Erleben und psychische Analyse in uns zu
finden ist. Ein Voluntarismus im Sinne Schopenhauers oder Ed. v.
Hartmanns ist also für die Psychologie unbrauchbar. Und zwar auch aus
folgendem Grunde.


Für die „autogenetische“ Willenstheorie, wie sie vorzüglich Wundt
vertritt, ist der Wille zwar etwas Primäres und Spezifisches, aber nicht
ein einfaches Bewußtseinselement analog den Empfindungen. Weder ist
daher, wie manche Psychologen glauben, das Bewußtsein eine Verbindung
dreier Vermögen, Funktionen usw.: Vorstellung (Empfindung), Gefühl und
Wille, noch gibt es einen absolut einfachen, „blinden“, 
intelligenzlosen Willen neben und vor dem übrigen Bewußtsein, eine
Willenstätigkeit neben und gesondert von dem übrigen Erleben. So wenig
aus einer reinen Empfindung oder Vorstellung ein Wollen hervorgehen
kann, so wenig kann aus einem absolut einfachen, blinden Willen der
Intellekt entstehen. Vor einem solchen extremen („alogischen“)
Voluntarismus müssen wir uns nicht minder hüten wie vor dem, die
Eigenart des Willens verkennenden Intellektualismus. Die Psychologie hat
den Willen so zu nehmen, wie er sich im Erleben wirklich darstellt und
wie er demgemäß auch begrifflich zu bestimmen ist.


Hierbei muß sie sich aber hüten, sich das Wollen gleichsam
hinwegzuanalysieren. So wie die Einheit des Ichs leicht dem Beobachter
sich entzieht, der durch die analytisch gewonnenen Elemente des Erlebens
gefesselt wird, so kann die analytische Betrachtung des Wollens leicht
die Täuschung erzeugen, als ob der Wille nur aus Empfindungen,
Vorstellungen, höchstens auch noch Gefühlen bestände, obzwar es auf der
Hand liegt, daß aus der Zusammensetzung solcher Elemente noch nicht das
Wollen herauskommt, das zwar nichts Einfaches, aber doch kein
„Summationsphänomen“ ist. Bei der Analyse des Willensaktes darf nicht
vergessen werden, neben den Momenten desselben auch wieder das Ganze,
den eigenartigen Gesamtverlauf zu apperzipieren; erst dann
rekonstruieren wir psychologisch das wirkliche Erlebnis, ohne es zu
verfälschen. Es zeigt sich dann klipp und klar, daß „Wollen“ ein Prozeß,
ein Bewußtseinsverlauf ist, der als solcher ganz eigenartig, spezifisch,
unvergleichbar ist, sich aber in Momente sondert, sondern läßt, welche
wir als Empfindungen, Vorstellungen, Gefühle ... bezeichnen und für sich
untersuchen können. Das „Ich will“ ist der Ausdruck für ein Verhalten
des Ichs, welches nicht neben dem Vorstellen usw. herläuft, sondern in
sich Momente, Elemente, Faktoren enthält, sich in solche zerlegen läßt,
die in Vorgängen, deren Willenscharakter abgeschwächt oder
zurückgedrängt ist, als spezifisches Vorstellen, Fühlen usw. auftreten.
Es gibt verschiedene Formen und Entwicklungsstufen des Willens, vom
dumpfen Trieb und Streben angefangen bis zum komplizierten Wahlakt, aber
nirgends findet sich konkret-empirisch ein „reiner“ Wille, der absolut
empfindungs- und gefühlsfrei wäre. Mit dem Fühlen hängt der Wille am
innigsten zusammen, ohne daß er aber nur eine Summe von (selbständigen)
Gefühlen ist. Vielmehr ist das Gefühl ursprünglich stets schon ein
Willensmoment, die Einleitung, Begleitung, Endigung einer
Willensfunktion. Der vollständige, primäre Vorgang ist der
Willensvorgang mit seinen  Momenten und Seiten; das Gefühl ist
entweder ein solches Moment oder aber abgeschwächte, gehemmte Wollung,
die auf einen eigentlichen, vollen Willen wirken und von ihm Wirkungen
empfangen kann.


Der volle, ungebrochene psychische Vorgang ist ein Willensvorgang, mit
den Momenten des Empfindens, Vorstellens, Fühlens, Strebens, kurz, das,
was Fouillée[20] treffend als „processus appétitif“ bezeichnet hat. Zu
unterscheiden sind zwei Stufen des Willens: Triebwille (Trieb) und
Willkür; ersterer ist der einfache, eindeutig bestimmte, letzterer der
kompliziertere, aktivere, bewußtere Wille. Der Triebwille ist als
Ausgangspunkt der gesamten Seelenentwicklung sowohl onto- als
phylogenetisch aufzufassen. Alle äußeren Anzeichen sprechen dafür, und
seine Natur ist eine solche, daß sich sowohl die progressive als die
regressive Entwicklung des Bewußtseins aus ihr verstehen läßt. Im
Vereine mit dem „Willkürwillen“ durchzieht der Triebwille das gesamte
Seelenleben des Menschen, in den verschiedensten Formen und Richtungen
findet er sich hier und seine Herrschaft ist eine um so größere, je mehr
wir uns dem Tierischen nähern.


Nach der einen Seite hat sich der Trieb zum Reflexvorgang, nach der
andern, durch Komplikation der Motive, zum Willkürlichen entwickelt[21].
Dies hat in vortrefflicher Weise Wundt ausgeführt, dem wir uns hierin
nur anschließen können. Mit ihm müssen wir es ablehnen, aus dem
seelenlosen Reflex das Willensleben genetisch abzuleiten, da so etwas
wie „Tendenz“, Erstreben schon von Anfang an den Lebewesen eigen gewesen
sein muß, sollten jemals wollende Wesen im höheren Sinne aus ihnen
werden. Ein absolut willenloser Zustand ist weder psychologisch noch
auch biologisch denkbar. Letzteres deshalb nicht, weil ohne einen
wirklichen Trieb zur Selbsterhaltung, zum Selbstschutze, zur Abwehr
feindlicher An- und Eingriffe, zur Aufsuchung, Festhaltung und
Verarbeitung günstiger Lebensbedingungen und Erhaltungsfaktoren, ein
Bestehen und Fortschreiten des Lebens, der Lebewesen kaum möglich
gewesen wäre. Ein indifferentes, bloß empfindendes Lebewesen würde nicht
auf Reize so reagiert haben, wie es unverkennbar schon die niedrigsten
Organismen tun. Ohne Bedürfnis und triebmäßige Befriedigung desselben,
ohne Impulse zur Nahrung, Bewegung usw. sind die Tatsachen der Biologie
nicht wahrhaft verständlich; denn nicht bloß die äußeren
physikalisch-chemisch beschreibbaren Lebenserscheinungen,
Lebensäußerungen wollen wir in der Biologie und organischen
Naturphilosophie erkennen, auch ihren inneren Grund, ihre innere
Dynamik, ihr Triebwerk suchen wir zu erforschen. Will man nun die
Unklarheiten und  metaphysischen oder sonstigen überflüssigen
Annahmen des „Vitalismus“ vermeiden, auf unbekannte, ad hoc erdachte und
konstruierte „Lebenskräfte“ (Entelechien, Dominanten u. dgl.) Verzicht
leisten, will man ferner die Geschlossenheit der Naturkausalität auch
auf dem Gebiete des Organischen festhalten, dann bleibt nichts übrig,
als die Biophysik und Biochemie durch eine Biopsychik zu ergänzen (nicht
zu verdrängen) und einzusehen, daß psychische Regungen niederer und
höherer Art, Strebungen eindeutiger und komplizierter Form, Tendenzen
zur Erhaltung der organischen Einheit und Triebe und Wollungen, die
daraus als Konsequenzen fließen, Mittel zum obersten Zweck sind —
direkt und indirekt die Lebensvorgänge regieren und modifizieren, so
aber, daß diese an sich psychischen Gestaltungen und Regulierungen
objektiv als ein System physischer Prozesse erscheinen, die bei den
niedersten Lebewesen noch an die gesamte Plasmamasse, bei höheren aber
an ein besonderes Organ, das Nervensystem und schließlich das Gehirn
gebunden sind. Mit voller Berücksichtigung des Anteils äußerer Faktoren
und der ungewollten Neben- und Nachwirkungen des Wollens („Heterogonie
der Zwecke“) müssen wir doch mit Wundt den Willen (Trieb usw.) als
innerstes teleologisches Agens des Lebens, als Schöpfer biotischer
Zweckmäßigkeit ansprechen. Von diesem Standpunkte läßt sich der
Mechanismus des Lebens als Werkzeug und zugleich als Niederschlag des
Lebenswillens und dessen Funktionen ansehen, als äußere „Hülle“, deren
Inneres den Willen als Motor, als sich selbst verwirklichende und
entfaltende Kraft birgt.


Weit entfernt, daß der Wille ein Entwicklungsprodukt von mechanischen
Reflexen ist, lassen sich umgekehrt die Reflexe und automatischen
Vorgänge am besten als Residuen ursprünglicher Willensprozesse
betrachten. Wir sehen ja täglich, wie durch Übung Tätigkeiten, die erst
vollbewußt und willkürlich waren, mit der Zeit immer triebmäßiger
werden, bis sie schließlich (Klavierspielen, Gehen, manuelle
Fertigkeiten u. dgl.) „mechanisiert“, automatisch geworden sind, d. h.
mit einem Minimum von Bewußtsein und Willensimpuls leicht und eindeutig
bestimmt ablaufen[22]. Und so finden wir auch phylogenetisch, durch
Vergleichung verschiedener Entwicklungsstufen miteinander, ein
Hervorgehen von Reflexen und Automatismen aus Trieb- und
Willkürhandlungen, die durch Übung (und Mitübung) abgekürzt, eindeutig,
minderbewußt wurden und schließlich auf dem Wege der Vererbung als
Reflexdispositionen auftreten. Eine Art Entseelung findet so statt,
durch die Arbeit erspart wird und die auch durch die größere
Bestimmtheit und  Leichtigkeit der Handlung vielfach
außerordentlich zweckmäßig, erhaltungsgemäß wirkt. Freilich darf man
sich auch die Reflexe nicht als absolut „apsychisch“ vorstellen; sind
auch ihre Antriebe vielfach nur unterbewußt oder für sich überhaupt
nicht bewußt, nicht apperzipierbar, so weist doch vieles darauf hin, daß
sie nicht fehlen, wenigstens nicht als Bestandteil des organischen
Gesamttriebsystems, ganz abgesehen davon, daß Reflexe nun auch in den
Dienst eigentlicher Willensakte gestellt, vom Willen beherrscht werden
können. Jedenfalls reihen sich auch die Reflexe in den Zusammenhang von
Willenstendenzen des Lebewesens ein, sie werden von ihm eingeschlossen
und gehören zu ihm als Wirkungen, Nachwirkungen des Willens.


Der Wille ist also nicht ein Aggregat willenloser Zustände, sondern eine
ursprüngliche und spezifische Richtung des Bewußtseins, die sich in
Momente und Elemente gliedern läßt[23]. Nicht nur für die beobachtende
Analyse tritt der Wille als konkrete Wollung in solche Elemente
auseinander, er hat sich auch im Laufe der Entwicklung differenziert und
kompliziert. Im ursprünglichen, primitiven Trieb sondern sich
Empfindung, Gefühl und Streben noch keineswegs scharf voneinander ab,
sondern sie sind, wie wir noch jetzt an vielen unserer Triebhandlungen
ersehen können, vielmehr zur Einheit verschmolzen. Die Empfindung, die
unlust- oder lustbetont ist und in eine Tendenz zur Entfernung des
Unangenehmen oder zur Festhaltung des Angenehmen mündet, ist mit allen
ihren Konsequenzen nur ein undeutliches Glied des einheitlichen
Triebvorganges, während auf höheren Stufen der Entwicklung Empfindung,
Vorstellung, Gefühl deutlicher hervortreten und größere Selbständigkeit,
wenn auch keine isolierte Existenz haben. Aber auch der komplizierteste
Willkürwille ist von dem primitiven Willen, dem Trieb, nur graduell
unterschieden, indem er, statt eindeutig, durch einen oder wenige Reize
bestimmt, ausgelöst zu sein, einen „Kampf der Motive“, einen Konflikt
verschiedener Willensrichtungen (Wahl), Überlegung, Reflexion u. dgl.
voraussetzt, im übrigen aber geradeso Tendenz zur Verwirklichung eines
Zieles ist. Der Trieb ist reaktiver, der Willkürwille aber aktiver
Wille, indem der letztere, von der Umwelt relativ unabhängig, aus dem
selbstbewußten, formal permanenten Ich entspringt und eine Grundrichtung
des Lebens zum Ausdruck bringt, die für das individuelle Ich
charakteristisch, der Umwelt gegenüber etwas Selbständiges,
Initiatorisches ist. Natürlich ist auch die Willkürhandlung nicht
gesetzlos, sondern ebenso kausal bestimmt wie alles Geschehen. Aber die
Kausalität und Gesetzlichkeit, die hier in Frage steht, ist psychischer
Art, sie ist keine äußere Macht über den Willen und das Ich, sondern nur
die Konstanz  und Regelmäßigkeit, die Identität und Einheit des
wollend sich betätigenden Subjekts. Daher ist die Notwendigkeit der
Willenskausalität, wie sie im Handeln, Denken, kurz in allen psychischen
Akten sich darstellt, durchaus mit einer Freiheit des Willens, des
Subjekts vereinbar, die nichts anderes ist, als Autonomie,
Eigengesetzlichkeit, Eigenrichtung des Willens. Der wohlverstandene
Indeterminismus und der wohlverstandene Determinismus sind demnach nur
Seiten des „Autodeterminismus“[24].


Wenn nun der Voluntarismus im Willen das Dynamische, das innerste
Triebwerk des Seelenlebens erblickt, wenn ihm der Wille Ausgangspunkt
aller seelischen Entwicklung ist und er in allen psychischen Erlebnissen
den direkten oder indirekten, lebendigen oder mechanisierten,
selbstbewußt-planmäßigen oder minderbewußt-triebhaften Einfluß des
Willens findet, wenn er endlich das Empfinden, Vorstellen, Denken, kurz,
die Intelligenz als untrennbar und abhängig vom Willenszusammenhange
ansieht, so wird dies nicht mehr dahin mißverstanden werden, als ob es
einen gleichsam nackten Willen als einfache Qualität und Kraft hinter
den Erlebnissen gebe. Sondern der Satz: der Wille ist das dynamische
Prinzip des Bewußtseins, bedeutet nur, daß das Bewußtsein insofern
Aktivität und Reaktivität aufweist, als es selbst willensartig,
willensdurchzogen, selbst wollend, strebend ist, als in ihm Impulse
walten, welche dem Erlebnisverlauf die Direktive geben, Impulse, die
teilweise in muskuläre Vorgänge münden, die also objektiv sich als
Bewegungen darstellen, so daß das Motorische die objektivierte Äußerung
des Willens ist. Daß bloße Muskelempfindungen, Bewegungsvorstellungen u.
dgl. noch nicht Wille sind, sehen wir leicht, wenn wir den Zustand, in
dem wir uns einfach eine Bewegung unseres Leibes vorstellen, mit
demjenigen vergleichen, in welchem wir die vorgestellte Bewegung auch
anstreben, wollen; auch die Gefühlsbetonung der Bewegungsvorstellung ist
noch nicht das Willensphänomen, sondern dazu gehört noch eine besondere
„Stellungnahme“ seitens des Subjekts, die in der Besonderheit des
Bewußtseinsverlaufes zum Ausdruck kommt[25]. Es muß wiederholt betont
werden, daß „Wollen“ zwar kein einfacher, elementarer Zustand hinter und
neben dem übrigen Erleben, aber auch keine bloße Summation von
willenlosen Vorgängen ist.


Der Voluntarismus, mag er nun in extremer oder gemäßigterer Form
auftreten, bestreitet wesentlich zweierlei: 1. die Möglichkeit, aus
bloßen intellektuellen Prozessen das Seelenleben befriedigend zu
erklären, 2. den Aufbau der geistigen Gebilde durch bloße „Assoziation“;
die Aktivität des Bewußtseins wird  von der
Assoziationspsychologie oft verkannt oder ungenügend zur Geltung
gebracht.


Was das Verhältnis des Intellekts zum Willen anbelangt, so ist folgendes
zu sagen. Eine reine, willenlose Intelligenz, ein teilnahmsloses
Vorstellen und Denken ist uns nirgends gegeben. Mag das Willensmoment
noch so abgeschwächt sein, mag es sich dem klaren Bewußtsein entziehen,
weil es während des Funktionierens nicht selbst zur Apperzeption
gelangt, gänzlich fehlt es nie. Schon die primitiven Sinneswahrnehmungen
sind gefühlsbetont und mit irgendeinem Grade des Strebens behaftet, das
in gewissen Fällen (z. B. bei hohen Intensitäten) stark hervortreten
kann; außerdem bringen wir vielfach den Sinnesreizen Tendenzen zur
Perzeption entgegen, wir suchen Empfindungen (Licht, Töne usw.) auf,
haben ein Bedürfnis nach Betätigung unserer Sinnesorgane, ein
„funktionelles Bedürfnis“ bestimmter Art[26]. Das neutrale,
„indifferente“ Wahrnehmen ist schon ein Grenzfall, ein
Entwicklungsprodukt, keineswegs das Primäre, wo Empfinden oder
Wahrnehmen und Streben viel inniger vereint sind, wo also die
Wahrnehmung durchaus „appetitiv“, triebhaft ist, was auch biologisch
wohl begründet ist. Denn die Sinneswahrnehmung steht zunächst völlig im
Dienste des Selbsterhaltungswillens, der die Sinnesreize teils aufsucht,
teils vermeidet und der also eine Auswahl unter ihnen trifft.


Diese auswählende, auslesende Tätigkeit der Psyche ist nun überhaupt von
fundamentaler Bedeutung. Wir zeigen dies zunächst an der Tatsache der
Apperzeption[27] im allgemeinen, die besonders durch Wundt in ihrer
Wichtigkeit erkannt wurde, so daß fortan der Assoziationspsychologie
eine „Apperzeptionspsychologie“ entgegentreten konnte. Unter der
„Apperzeption“ ist nun nichts anderes zu verstehen als eine Leistung des
Willens, des Willens zur Bewußtheit insbesondere. Je nachdem der Wille
Trieb- oder Willkürwille ist, haben wir passive (reaktive) oder aktive
Apperzeption vor uns, ohne daß beide voneinander schroff geschieden
sind. Die Apperzeption ist also nicht, wie man zuweilen gemeint hat, ein
mystisches, metaphysisches Vermögen, ein Akt hinter und vor dem
Bewußtsein, sondern eine Leistung im und am Bewußtsein, an den
Erlebnissen. Apperzeption ist Fixierung von Erlebnisinhalten durch den
Willen, Festhaltung, Bevorzugung, Auswahl eines
Bewußtseinsbestandteiles, der dadurch vor anderen momentan ausgezeichnet
wird, indem er klarer, deutlicher, selbständiger, bewußter wird. Das
Apperzipierte ist gleichsam im „Blickpunkt“ des Erlebens. Durch diese
Klarwerdung eines Erlebnisses tritt dasselbe aus dem Gesamtzustande des
Subjekts schärfer hervor, das übrige tritt entsprechend zurück, ist
minder bewußt oder unterbewußt.  Diese Bevorzugung kann ein
Erlebnis zunächst triebhaft erzwingen, indem es aus irgendeinem Grunde
(Intensität, Gefühlston usw.) die Aufmerksamkeit, d. h. den
Erlebniswillen auf sich zieht und das übrige verdrängt. Geht aber ein
bestimmter Erlebniswille, eine Erwartung, ein Suchen u. dgl. voraus, ist
die Aufmerksamkeit schon im vornherein auf einen zu gewärtigenden Inhalt
eingestellt, dann findet eine aktive Apperzeption statt, hinter der die
konzentrierte aktive Energie des Ichs steckt. In jedem Falle wird aber
ein Inhalt dadurch apperzipiert, nicht bloß perzipiert, daß er in
möglichst günstige, zweckmäßige Beziehung zum auffassenden oder
verarbeitenden psychisch-physischen Organ gebracht wird, indem alles
Störende, Beeinträchtigende durch den Willen abgewiesen, gehemmt,
zurückgedrängt wird. In verschiedenen Gefühlen und Empfindungen (der
Muskeln usw.) kommt dieser Zustand der „Spannung“ zum Ausdruck, ohne mit
ihnen identisch zu sein; denn wir verspüren unweigerlich das Triebhafte
bzw. das Willkürliche im Aufmerken und Apperzipieren — Vorgänge, die
nur Momente und Seiten eines einheitlichen Geschehens bilden. Das
physiologische Korrelat der Apperzeption kann entweder die Funktion
bestimmter Gehirnpartien sein oder in einer erhöhten Energie, in einem
besonderen Grade eines bestimmten Zusammenwirkens von Gehirnprozessen
bestehen.


Auf die passive oder reaktive Apperzeption kommen wir noch weiter unten
zu sprechen. Zunächst haben wir von der aktiven Apperzeption zu
sprechen, um das Verhältnis des Willens zum Intellekt klarzulegen und
der Einseitigkeit des Assoziationismus entgegenzutreten.


Betrachten wir das Denken (den aktiven Intellekt) näher seiner
subjektiven psychischen Seite nach, so sehen wir, daß es sich vom bloßen
Vorstellen, von bloß assoziativen Verbindungen unmittelbar in der Art
des Erlebens unterscheidet. Das Denken erweist sich, kurz gesagt,
subjektiv als eine Willenstätigkeit[28]. Ein willenloses Denken, ein
willensfreier Intellekt existiert nicht, oder nur in der Abstraktion.
Denken als Prozeß ist innere Handlung im Unterschiede von der „Praxis“,
lebendige Aktion, aktive Ich-Leistung. Ohne Antriebe, Motive zum Denken,
ohne ein zu erreichendes Denkziel, dem ein Interesse uns nachgehen läßt,
käme es zu keinem wirklichen Denken und Erkennen. Der Wille ist dem
Denken „immanent“, aber nicht, wie oft erklärt wird, weil Wille nur eine
Eigenschaft, eine Richtung des Denkens ist, sondern weil das Wollen ein
primäres Moment der Denkhandlung, die subjektive Bedingung und
Grundlage, die innerste Triebkraft des Denkens, dieses also eine
Betätigung, eine Richtung des Willens,  des „Denkwillens“ ist.
Denken ist eine geistige Arbeit an einem Materiale (Vorstellungen,
Begriffe, Urteile), aktive Formung und Gliederung, die zu oberst dem
Willen zur Einheit Genüge tut, ihm entspringt. Ich denke nur, weil ich
Inhalte geistig beherrschen, durchdringen, zusammenhängend-einheitlich
erfassen will, abgesehen von anderen Motiven, etwa praktischen. Der
Wille setzt das Denken in Bewegung, gibt ihm Anstoß und Richtung. Durch
die aktive Apperzeption wird nur das im Bewußtsein fixiert und mit
anderem ebenso Fixierten zusammengehalten, vereinigt, was in der
Richtung des Denkwillens liegt oder zu liegen scheint; alles andere wird
zurückgedrängt, vernachlässigt. Indem ich denke, wähle ich unter meinen
zur Disposition stehenden Vorstellungen und Vorstellungsdispositionen
jene, welche meinem so und so bestimmten Denkwillen entsprechen oder
wenigstens zu entsprechen scheinen. Natürlich muß mir ein Material von
Inhalten zur Verfügung stehen, welches nicht selbst erst durch mein
Denken geschaffen wird, und von diesem Material gehen Anregungen aus,
welche mich — teilweise triebhaft — in meinem konkreten, speziellen
Denken bestimmen; ich „richte“ mich nach dem Inhalte meiner Erlebnisse,
auch wenn ich noch so aktive („freie“) Geistesarbeit verrichte, ich
verfahre nicht willkürlich im Sinne ungebundener, gesetzloser, absoluter
Freiheit. Der Denkwille hat seine eigene feste Gesetzlichkeit, die er
anerkennt, anerkennen muß, will er sein Ziel erreichen, so daß die
Denkgesetze zwar nicht mechanische, aber teleologische Notwendigkeit
besitzen, indem sie der „Autonomie des Denkwillens“ entspringen. —
Intellekt und Wille sind nicht zwei gesonderte Vermögen oder Kräfte,
sondern was wir Intellekt, Verstand, bzw. Vernunft nennen, ist der rein
geistig sich betätigende Wille selbst; das Denken, die sich betätigende
Vernunft ist Willenshandlung. Die Wechselwirkung zwischen Intellekt und
Wille besteht darin, daß einerseits das Erstreben, Wollen bestimmter
Inhalte einen Einfluß auf das Denken ausübt und daß dieses von der
Energie und Richtung des Willens abhängig ist, und daß anderseits das
Denken und dessen Produkte (Urteile, Begriffe) den Willen, der insofern
„Vernunftwille“ ist, zu motivieren, zu leiten vermag; der Vernunftwille
wiederum kann einen (hemmenden, mäßigenden) Einfluß auf Triebe,
Leidenschaften u. dgl. ausüben. So lassen sich also Wille und Intellekt
als wechselseitige Abhängige, als einander bestimmende Momente und
Faktoren anerkennen, ohne daß auf der einen Seite ein intelligenzloser
Wille, auf der andern ein willensfreier Intellekt zu stehen braucht.


Unter dem Einflusse der aktiven Apperzeption entstehen nun u. a. die
Denkgebilde, als eine Form der „apperzeptiven  Verbindungen“
(Wundt). Ein Begriff z. B. ist nicht eine bloße Assoziation von
Vorstellungen, sondern ein Denkgebilde, bei dem die Apperzeption nur
bestimmte, logisch zweckmäßige Elemente von Erlebnissen festhält,
heraushebt und einheitlich zusammenfaßt. Begriffe entstehen nie passiv,
ganz von selbst, auch die empirisch fundierten Begriffe sind, subjektiv
angesehen, Denkgebilde, Produkte aktiver Geistesbetätigung. So verhält
es sich auch mit dem Urteil. Dieses ist keine assoziative Abfolge von
Vorstellungen, sondern eine aktive Synthese auf Grundlage einer Analyse
des Erlebnisses, ein Akt der In-Beziehung-Setzung, die niemals von
selbst dem Subjekt gegeben ist. Beziehen, Vergleichen, Zerlegen,
Verbinden usw. sind nicht fertige Bewußtseinsinhalte, sondern
Ich-Betätigungen, die an einem Materiale stattfinden, ohne in diesem
schon vorzuliegen. Die Tätigkeit des denkenden Subjekts schwebt aber
nicht in absolut freier Willkür über diesem Material, sondern gehört zu
eben demselben Bewußtsein, dessen Inhalt jenes bildet; sie ist eine
„Form“ des Bewußtseins, eine Art des Zusammenhanges, die sich
unmittelbar als „aktiv“ charakterisiert und von anderen Arten abhebt.
Die apperzeptive Tätigkeit läßt sich zwar von dem apperzipierten Inhalt
unterscheiden und begrifflich fixieren, bildet aber in Wirklichkeit ein
mit diesem Inhalt zur Einheit verbundenes Ganzes.


Gedanken sind also Gebilde aktiver Geistestätigkeit, welche den Willen
zum Motor hat. Das Denken benutzt das durch Assoziation gelieferte
Vorstellungsmaterial, es ist aber nicht selbst bloße Assoziation.
Während bei dieser Vorstellung auf Vorstellung folgt, in bunter Reihe,
durch Ähnlichkeit, Berührung in Raum und Zeit usw. hervorgetrieben,
erweist sich das Denken als ein den Verlauf der Vorstellungen hemmender,
regulierender Prozeß, der zu bestimmten Zusammenhängen führt, durch
welche dem Ablauf des Vorstellens ein gewisser Abschluß zuteil wird. Die
Gesetzlichkeit des Denkens ist aus bloßen „Assoziationsgesetzen“ nicht
abzuleiten, nicht zu begreifen, sie ist anderer Art als die des „Spieles
der Einbildungskraft“, das um so leichter und besser von statten geht,
je unbeherrschter das Vorstellen ist. Das Denken hingegen, besonders das
streng logische Denken bedeutet Disziplin, Planmäßigkeit, Zwecksamkeit
im Geistesleben. Nicht bloß das Denken, auch die aktiv gestaltende,
Normen befolgende, beachtende Phantasie ist mehr als bloße Assoziation.
Durch eine Art „schöpferischer Synthese“ entstehen im Denken und in der
aktiven Phantasie seelische Gebilde, die sich zwar in Elemente zerlegen
lassen, welche zum Aufbau der Gebilde beitragen, die aber diesen
Elementen  und ihrer bloßen Summe gegenüber qualitativ etwas
Neues, Spezifisches darstellen. —


Was nun die Assoziation selbst betrifft, so hat die
Assoziationspsychologie meistens nicht nur den Fehler begangen, aus
jener alles ableiten zu wollen, sondern auch noch den, daß sie die
Assoziation nicht richtig aufgefaßt hat. Wir sprachen schon von der
unzulässigen Verdinglichung der Vorstellungen und Empfindungen und von
der Ausstattung dieser mit Kräften gegenseitiger Anziehung. Es gibt aber
im konkreten Erleben keine selbständigen, reinen Empfindungen und
Vorstellungen, die sich von selbst, ganz unabhängig von einem erlebenden
Subjekt, miteinander verbinden. Eine Vorstellung ist kein beseeltes
Wesen, welches von einem andern, einer zweiten Vorstellung einen Anstoß
zum Wiederauftreten im Bewußtsein empfangen kann. Sondern alle
Assoziation ist nur dadurch möglich, daß Vorstellungen usw. Abhängige
eines erlebenden Subjekts, Momente und Glieder bzw. Seiten eines
einheitlichen Zusammenhanges sind, durch den sie ebenso bedingt sind,
wie sie ihn selbst mit konstituieren. Die Assoziationen schweben nicht
in der Luft, sind nicht Beziehungen zwischen Objekten, sondern Formen
des Zusammenhanges von Erlebnissen im Subjekt und durch den jeweiligen
Zustand desselben bedingt. Sowohl die allgemeine, als die besondere,
individuelle Natur des erlebenden Subjekts kommt in den Assoziationen,
in anderer Weise als in den (aktiven) Apperzeptionsverbindungen, zum
Ausdruck, so daß die Assoziationen zwar gesetzlich, aber keineswegs
eindeutig bestimmt sind.


Nun ist das Subjekt in zentralster Selbstunterscheidung von den Objekten
Wille, zunächst als triebhaft, dann aber vorzugsweise als aktiv wollend.
Daher ist die Assoziation durch den Willen, durch das Streben
bedingt[29]. Es „assoziieren“ sich also nicht reine Vorstellungen
miteinander, sondern willensbehaftete Erlebnisse des einheitlichen
Subjekts. In der Einheit des erlebenden Subjekts bzw. des Strebens sind
die Assoziationen letzten Endes gegründet, aus ihr fließen sie. Die
Assoziation besteht darin, daß durch „triebhafte“ Einwirkung auf die
Apperzeption Erlebnisse einander ins Bewußtsein rufen („reproduzieren“)
und mit ihnen Zusammenhänge bilden, die bald durch innere, bald durch
mehr äußerliche Beziehungen bedingt sind, so aber, daß das
Willenselement nie fehlt. Die Assoziation ist, wie dies Wundt erkannt
hat, ein Triebvorgang, wenn auch ein solcher, wo das Moment des Strebens
vielfach in den Hintergrund des Bewußtseins tritt. Dies ist wohl
begreiflich, wenn man an die durch Übung erzielte „Mechanisierung“
 des Bewußtseins, der Willens- und Triebhandlung denkt.
Assoziation ist in der Tat relativ mechanisierte Geistesarbeit, und das
um so mehr, je weniger das Triebmoment, das manchmal ziemlich stark
hervortreten kann, zurücktritt, ohne aber je ganz zu fehlen (vgl.
Fouillée a. a. O.). Erlebnisse, die irgendwie zur Einheit im Ich
zusammengehen können — bei verschiedenen Individuen in verschiedener
Weise — haben die Tendenz, sich zu „assoziieren“, d. h. sie assoziieren
sich, sofern nicht äußere oder innere störende, hemmende, ablenkende
Faktoren (z. B. der Denkwille) ins Spiel treten. Die Vorstellungen
assoziieren sich aber nicht direkt und von selbst, sondern nur so, daß
sie auf das Streben einwirken, (als Momente desselben) und dieses zur
Reproduktion (Erneuerung) anderer Vorstellungen anregen, reizen, aus
dessen Natur heraus, die auf Einheit geht.


Vorstellungen sind keine Dinge oder Kräfte, die, wenn sie dem Ich nicht
präsent sind, irgendwo unbewußt lauern, bis sie wieder ins Bewußtsein
treten können. Nimmt man von der Vorstellung das Bewußtsein weg, dann
hebt man sie selbst auf, denn sie ist nur eine besondere Form, eine
Modifikation des Bewußtseins (im weitesten Sinne), welches nicht neben
den Erlebnissen einhergeht, zu ihnen hinzukommt, sondern ein Ausdruck
für das Gemeinsame aller Erlebnisse, eben das Erleben (Erlebtwerden)
ist. Es gibt also keine absolut unbewußten Vorstellungen und die
Reproduktion, mit der die Assoziation verbunden ist, ist keine
Hervorholung der Vorstellungen aus dem Unbewußten ins Licht des
Bewußtseins. Jede „reproduzierte“ Vorstellung ist vielmehr ein neues,
besonderes Erlebnis, das inhaltlich zwar einem früheren Erlebnis sehr
ähnlich ist, trotzdem aber, abgesehen von mehr oder weniger erheblichen
Abweichungen, funktionell nicht mit dem alten Erlebnis zusammenfällt.
Freilich muß die Reproduktion der Vorstellungen Bedingungen haben, durch
die sie ermöglicht wird. Diese Bedingungen sind, objektiv-physisch
betrachtet, „Spuren“, potentielle Energien bzw. molekulare Umlagerungen
im Zentralnervensystem, im Gehirn. Und bei der Assoziation dürften
infolge von „Bahnungen“ u. dgl. zusammengehörige, früher irgendwie
verbunden gewesene Partien oder Funktionsanlagen in Tätigkeit treten,
indem die Erregung der einen Partie oder der einen Funktionsanlage eine
Erregung bestimmter anderer Bestandteile nach sich zieht. Psychologisch
aber kann natürlich nicht von Molekularumlagerungen u. dgl. gesprochen
werden. Gleichwohl ist man berechtigt, von funktionellen Dispositionen
zur Reproduktion von Vorstellungen u. dgl. zu reden. Es sind das nicht
bestimmte, unbewußt  existierende, bereitliegende Inhalte,
sondern Nachwirkungen früherer Erlebnisse in der psychischen
Organisationseinheit, Tendenzen der Psyche zur Erneuerung von
Erlebnissen unter bestimmten Anregungen, Antrieben, welche von gewissen
anderen Erlebnissen (gefühlsbetonten Wahrnehmungen oder Vorstellungen)
ausgehen. So zeigt sich auch die Erinnerung und die Fähigkeit dazu, das
Gedächtnis, als ein nicht rein intellektuelles, sondern volitionelles
Phänomen, dessen physiologisches Korrelat wohl in der Aufspeicherung
potentieller Energie im Gehirn und deren Übergehen in aktuelle Energie
besteht. Psychische „Dispositionen“ sind also nicht selbst
Vorstellungen, sondern nur „Bereitschaften“ zu solchen, es sind
psychische Potenzen als das Innensein der Gehirndispositionen. So
verhält es sich auch mit den sog. Anlagen, die nichts anderes sind als
ursprüngliche, ererbte, angeborene psycho-physische Dispositionen, im
Unterschiede von den individuell erworbenen Dispositionen und
Fertigkeiten. Alle Dispositionen, ererbte und erworbene, sind Resultate
der Übung, als solche stehen sie zur Richtung des geringsten
Widerstandes, der kleinsten Kraftaufwendung in Beziehung, haben also
eine ökonomische Bedeutung, aus der sich auch die ihnen eigene Tendenz
oder Strebung begreift. Sind die Dispositionen einerseits Nachwirkungen
von Willens- und Triebhandlungen, inneren und äußeren, so üben sie
anderseits einen außerordentlichen Einfluß auf die Weiterentwicklung des
Seelenlebens aus, sie werden zur Grundlage neuer und höherer, reicherer
geistiger Prozesse und zugleich mitbestimmend für die Richtung, welche
diese nehmen.


Der Begriff der Richtung (dessen Bedeutung von R. Goldscheid[30] betont
wurde) ist überhaupt für die Psychologie wichtig. Er ist hier wie in der
Naturwissenschaft unentbehrlich, weil der Qualitäts- und der
Intensitätsbegriff nicht ausreichen, um gewisse Unterschiede in den
psychischen Vorgängen festzulegen. In erster Linie und primär ist die
„Richtung“ im Seelischen ein Modus des Willens, dessen Wirksamkeit
verschieden ist, je nach dem Ziele, auf das der Wille gerichtet,
eingestellt ist. Mit gutem Sinne können wir z. B. von einer Richtung des
Vorstellungsverlaufes sprechen, die entweder von momentanen,
triebartigen Impulsen oder aber vom zweckbewußten Willen (Denkwillen)
abhängig ist. Der Wille beeinflußt die Richtung der Erlebnisse, die Art
des Ablaufes, des zeitlichen Zusammenhanges, des (relativen) Abschlusses
derselben, abgesehen davon, daß der Aufmerksamkeitswille verschieden
gerichtet sein kann, indem er bald auf das eigene subjektive Erleben,
bald auf die objektiven Inhalte desselben sich lenkt. Der Wille als
solcher ist, in Beziehung auf seinen Zielpunkt,  ein
(dynamisches) „Gerichtetsein“, dessen direkte oder indirekte, totale
oder partielle Objektivierung die Richtung der psychischen Energie der
Gehirn- und Nervenprozesse ist. Für den Unterschied zwischen Trieb und
Willkür (Wahl) mechanisierter (automatischer) und aktiver
Geistesfunktion ist die Unterscheidung eindeutig und mehrdeutig
bestimmter Richtung von Wichtigkeit, z. B. für das Problem der
Willensfreiheit. —


Es würde den Rahmen dieser Arbeit weit übersteigen, sollte der Anteil
des Willens an den seelischen Geschehnissen im einzelnen aufgezeigt
werden. Es genügt, wenn wir dartun konnten, daß sowohl im niederen,
einfachen, wie im höheren, komplizierten Seelen- und Geistesleben der
Wille in verschiedener Form und Richtung das zentral Wirksame, die
innerste Energie des Bewußtseins ist, und daß der vollständige,
unabgekürzte, ungehemmte psychische Vorgang eine Willenshandlung ist.
Erst durch Abschwächung, Abstumpfung des Strebens und Fühlens, des
Appetitiven und Affektiven kommt das verhältnismäßige „rein“
Intellektuelle, das neutrale Wahrnehmen, Vorstellen und Denken zustande,
teilweise aber selbst wieder unter dem Einfluß des Willens, nämlich des
Kulturwillens, der eine möglichste Beherrschung, Zurückdrängung des
Triebhaften, Affektiven mit sich bringt.







 IV. Der Zweck im Seelischen.



Während in früheren Perioden der wissenschaftlichen Forschung die Idee
des Zweckes und der Zweckmäßigkeit, kurz, die Teleologie meist in der
Form eines Gegensatzes zum Kausalitätsbegriff oder aber so auftrat, daß
in der Natur zwei Arten von Ursächlichkeiten, die kausale und die
finale, nebeneinander, ohne innere Verbindung walten sollten, ist es ein
Postulat unserer Zeit — das aber schon bei älteren Denkern, besonders
bei Leibniz sich geltend machte — die Teleologie so zu fassen, daß sie
zu der kausalen Betrachtungsweise in keinen Widerspruch gerät, vielmehr
mit ihr aufs beste harmoniert. Von einer „transzendenten“ Teleologie,
wonach Gott oder die Natur den Dingen bestimmte Zwecke gesetzt hat,
denen diese unbewußt oder bewußt nachgehen, will man mit Recht,
wenigstens innerhalb der empirischen Wissenschaft, nichts wissen.
Anderseits ist den noch immer in großer Zahl vorhandenen Gegnern aller
Teleologie entgegenzuhalten, daß man in der Biologie und in den
Geisteswissenschaften ohne Teleologie nicht auskommt. Nur muß das eine
immanente, eine „Auto-Teleologie“ (Pauly) sein, welche Ziele und Zwecke
nicht als Wesenheiten außerhalb der lebenden, handelnden Wesen, sondern
als etwas diesen Innerliches, Immanentes, von ihnen selbst Gesetztes,
Erstrebtes, Verwirklichtes bestimmt und den Einfluß äußerer,
nicht-teleologischer, rein kausaler Faktoren gebührend würdigt.
Finalität und Kausalität schließen einander nicht aus, sondern sind, wie
wir gleich sehen werden, nur zwei Betrachtungsweisen bzw. Phasen einer
und derselben Reihe des Geschehens, ohne daß deshalb, wie manche meinen,
etwa die Finalität nur subjektiv, nur ein „Regulativ“ für unser Erkennen
sein muß.


Wo wir innerhalb der empirischen Wissenschaft kein Seelisches annehmen
dürfen oder, besser, nicht anzunehmen brauchen, beim Anorganischen, und
überall da, wo wir nicht in der Lage sind, mit Sicherheit bestimmte
psychische Handlungen einfühlend zu erkennen, da sind wir berechtigt,
bloß von einer „regulativen“ und heuristischen Anwendung des
Zweckbegriffes  zu sprechen, d. h. die Dinge so anzusehen, als
ob sie einem Zwecke dienten, um leichter zu kausalen Reihen zu kommen
und diese besser zu verstehen. Aber das ist nicht der einzige zulässige
Gebrauch, den man von der Teleologie machen darf, und zwar nicht erst in
der Metaphysik, sondern schon in der Biologie, Psychologie und in den
Geisteswissenschaften. Hier ist es vielfach oft die Idee des Zweckes,
die erst Einheit in die Erfahrung bringt, diese erst „konstituiert“ und
das Geschehen erst sinnvoll, bedeutsam macht. Aber auch hier ist die
„Finalität“ nur eine Seite oder Phase desselben Geschehens, das zugleich
sich kausal beschreiben läßt. „Konstitutiv“ ist der Zweckbegriff hier
aber schon deshalb, weil wir, während Zwecksamkeit, Finalität in das
Physische zunächst nur hineingelegt wird, sie an uns selbst, in unserem
seelischen Verhalten unmittelbar erleben oder setzen und sie ebenso als
ein allem Seelischen unmittelbar Anhaftendes ansehen müssen, als ein
Charakteristikon des Psychischen selbst[31].


In der Tat, der Zweckbegriff, der formal unserem beziehenden Denken
entspringt, hat sein Ur- und Vorbild im eigenen Erleben des Subjekts.
Dieses ist selbst durch und durch ein Zwecke-setzendes, „zielstrebiges“
Wesen und es ist tätig, um diesen seinen Zwecken zu genügen, um sie zu
verwirklichen, aus der Potenz in die Aktivität überzuführen. Das Subjekt
ist ein Zwecke-objektivierendes Wesen. Sein ganzes Tun ist ein Inbegriff
von Mitteln zur Realisation von Zwecken, zur Erreichung von Zielen.
Zunächst ist aber zu zeigen, wie das möglich ist, ohne daß das
Kausalitätsgesetz durchbrochen, außer Geltung gesetzt wird.


Ein einfaches Beispiel für eine Zwecktätigkeit ist die Handlung, bei der
ich den Arm ausstrecke, um ein Buch zu ergreifen. Psychologisch geht
folgendes vor: ich habe ein Ziel in Gestalt einer Vorstellung vor Augen,
die „Lust“ dazu und das Streben nach dessen Erreichung, welches sich in
Bewegungsempfindungen u. dgl. umsetzt und schließlich zu jenem
psychischen Zustande führt, welcher mit dem Besitze des Buches verbunden
ist. Dieselbe Reihe ist nun auch rein kausal beschreibbar. Zuerst war
meine Armbewegung „Mittel“ zur Besitzergreifung des Buches, diese aber
„Zweck“ meiner Handlung; jetzt ist die Handlung (das Ausstrecken des
Armes) „Ursache“ des Ergreifens und Festhaltens des Buches und zwar
sowohl psychisch (als unmittelbares Erlebnis von Empfindungen und
Vorstellungen) wie physisch (als objektiv-physikalisch aufgefaßte
Bewegung). Was bei der einen Betrachtungsweise Mittel und Zweck ist, ist
für die andere Ursache und Wirkung. Der Zweck ist nichts als die im
Erleben antizipierte, die vorstellend erstrebte Wirkung, die reale
 Wirkung ist der aktualisierte Zweck, ohne daß sie stets genau
mit diesem übereinstimmt. Die oft gestellte Frage: wie kann etwas, was
noch nicht da ist, was der Zukunft angehört, Ursache eines Geschehens
sein, beantwortet sich dahin, daß nicht die reale Wirkung selbst Ursache
des Handelns ist, sondern die Vorstellung der Wirkung, des Resultates
und zwar als Inhalt oder Motiv des Willens. Zweck ist soviel wie
Willensziel, Willensinhalt, nicht etwas selbständig Existierendes und
Wirksames. Der Zweck wirkt nur im und durch den Willen, dieser ist als
psychischer Vorgang die Ursache von Handlungen, durch welche das
Gewollte, der Zweck, verwirklicht wird. Das Eigenartige der
Zwecksamkeit, das „Wozu“ ist kein besonderes Geschehen, dem physisch
etwas parallel geht, sondern liegt schon im Zusammenhange des Wollens,
der allein sein physiologisches Gegenstück hat. Das Subjekt will etwas,
und zwar weil es ein anderes will usf. Dies führt zu einem ganzen System
von Wollungen, deren jede auf die andere so bezogen ist, daß eine aus
der andern mit innerer Notwendigkeit erfolgt, einer Notwendigkeit, die
final und kausal zugleich ist, je nachdem wir in der Ordnung der Reihen
vorgehen. Dieses System von Zwecksetzungen, in welchem jeder Zweck
wieder Mittel für einen anderen Zweck sein kann, ist nicht bloß formal
zur Einheit verknüpfbar, sondern erweist sich bei gehöriger
Selbstbesinnung und vergleichender Betrachtung fremden Seelenlebens als
einheitlich gerichtet, indem es dem obersten subjektiven Zweck, der
Erhaltung und Betätigung der Einheit des Subjekts, also dem
Einheitswillen sich unterordnet. Dieser Einheitswille, der Wille zur
Bewahrung der Ich-Einheit in aller Mannigfaltigkeit der Erlebnisse, ist
der oberste Grund, dem das seelische Handeln entfließt, das Motiv der
Motive. Indem nun die Psyche in ein solches System von Wollungen oder
Zielsetzungen sich auseinanderlegt, ist sie so recht eine „Entelechie“
(im Sinne noch mehr des Leibniz als des Aristoteles), eine sich von
innen aus aktiv-reaktiv entfaltende, entwickelnde Subjektivität, ein
„Organismus“, dessen Objektivation oder Ausdruck der leibliche
Organismus ist[32].


Wenn der Neo-Lamarckismus so sehr die Wirksamkeit psychischer Faktoren
und die Geltung einer „Auto-Teleologie“ betont, so ist er durchaus im
Rechte, vorausgesetzt, daß er nicht die Bedeutung äußerer Faktoren
(Milieu, Auslese usw.) vernachlässigt. In der Tat: wollen wir das Leben
nicht bloß äußerlich in dessen Erscheinungen beschreiben, sondern es in
seinem inneren Wirken verstehen, wollen wir die Zweckmäßigkeit der
Lebensprozesse und deren Produkte begreifen, so können  wir
nicht umhin, auf die Bedürfnisse zurückzugreifen, die durch Anregung des
Strebens zu lebensnützlichen Reaktionen verschiedenster Art führen. Es
gibt zweifellos eine aktive Anpassung, bei welcher der Organismus,
seinen durch den Wechsel der äußeren Bedingungen erregten Bedürfnissen
folgend, so tätig ist, daß diesen Bedürfnissen Genüge getan wird, bis,
durch Übung und Vererbung festgewordener Übungsresultate, eine größere
Harmonie des Baues und der Funktionen des Organismus mit dem Naturmilieu
erreicht ist. Die erreichte Zweckmäßigkeit ist also ein Resultat der
psychischen, zielstrebigen Einwirkung des Organismus auf sich selbst,
die, wir wissen bereits warum — ihr physisches, physiologisches
Korrelat hat. Die Zielstrebigkeit ist aber nur zum geringeren Teil
direkt auf Realisierung von bestimmten Vorstellungsinhalten gerichtet,
vielfach und primär ist sie nur triebhafte Reaktion zur Abstellung von
Unlust oder Gewinnung von Lust nach einer bestimmten Richtung, Tendenz
zur Herstellung des gestörten Gleichgewichts, zur Entfernung störender
Reize u. dgl. Das objektiv Zweckmäßige ist zwar durch das zielstrebige
Verhalten des Organismus bedingt, aber keineswegs ein direktes Resultat
desselben, sondern das Produkt einer Komplikation von Faktoren und einer
ganzen Reihe von Zielstrebigkeiten und Handlungen.


Es mußte dies betont werden, weil es auch für die Psychologie als
solche, nicht bloß für die Biologie gilt. Auch hier müssen wir von den
primären Zielstrebigkeiten und Zwecksetzungen jene Folgen und
Nebenwirkungen unterscheiden, die, indem sie irgendwie in die Richtung
der individuellen Zielstrebigkeit hineinpassen, später selbst finalen
Charakter erlangen, ohne daß vorher auch nur im geringsten an sie
gedacht worden wäre. Für die individuelle, wie für die soziale,
kulturelle Entwicklung ist dieses Prinzip der „Heterogonie der Zwecke“
(Wundt) von nicht geringer Bedeutung, es erklärt uns die beständige
Steigerung, das Wachstum geistiger Werte, und es zeigt uns, wie es das
Wesen des Geistes ist, Kausalität in Finalität zu verwandeln, bzw. in
deren Dienst zu nehmen.


Das Umgekehrte ist nun die Verwandlung von Finalität in Kausalität. Wir
meinen damit freilich nicht, als ob je im Seelenleben die Finalität
verloren ginge und an ihre Stelle reine, mechanische Kausalität träte.
Wir wissen bereits, daß die „Mechanisierung“, von der in der Psychologie
die Rede ist, nur eine Abkürzung und ein Eindeutig-Werden von
Willenshandlungen ist, keine absolute Entseelung. Aber Tatsache ist es,
daß Handlungen, welche ursprünglich mit mehr oder weniger
Bewußtseinsklarheit auf ein bestimmtes Ziel gerichtet waren, später
durch das, was wir „Gewöhnung“ nennen, rein triebmäßig  und
schließlich ganz automatisch, ohne Richtung auf ein bewußtes Ziel
verlaufen können, so daß sie uns als bloße Wirkungen psycho-physischer
Antezedentien erscheinen. Nur insofern diese Handlungen Glieder des
teleologischen Zusammenhanges der Gesamtpsyche sind, haben sie jetzt
finalen Charakter, nicht aber für sich genommen. Oder wenn man will,
läßt sich diese Art psychischer Kausalität als Grenzfall psychischer
Finalität ansehen, als stabilisierte Zielstrebigkeit. Der psychische
„Mechanismus“ ist, weit entfernt die Quelle der geistigen Finalität zu
sein, schon nur ein Spezialfall, eine Phase und ein Niederschlag der
Finalität, die nach zwei Richtungen sich entfaltet: einerseits zur
vollbewußten aktiven Zwecktätigkeit im Denken, Wollen und Gestalten,
anderseits zum seelischen Automatismus. Zugleich bleibt der Satz
bestehen, daß die psychische Kausalität im allgemeinen Sinne durch eine
Betrachtungsweise desselben Zusammenhanges gegeben ist, der sonst als
finaler Zusammenhang sich darstellt, und zwar am unmittelbarsten sich
darstellt.


Daß die Psychologie nicht umhin kann, die Teleologie des Seelenlebens zu
berücksichtigen, ist bisher hauptsächlich von jenen Psychologen betont
worden, welche biologische Gesichtspunkte in ihre Wissenschaft
hineintragen. In der Tat: so wichtig und notwendig es ist, die
biologischen Prozesse schließlich auch psychologisch zu interpretieren,
psychische Faktoren zum Verständnis von Lebensvorgängen verschiedener
Art heranzuziehen, so unumgänglich ist auch die Erklärung fundamentaler
psychischer Funktionen durch Rekurrierung auf biotische Momente. Es ist
dies ganz natürlich, denn das Seelenleben ist auch ein Ausschnitt, bzw.
eine Seite des Lebens schlechthin, und das Leben ist qualitativ eine
Manifestation seelischer Faktoren. Wir übertragen also nicht etwa in
äußerlicher Form, durch künstliche Analogien, biologische Gesichtspunkte
auf das Seelische, sondern dieses hat an sich selbst, vermöge seiner
Identität mit dem Leben die Eigenschaften desselben. Daher gelten die
von der Entwicklungstheorie verwandten Momente: Anpassung, Kampf ums
Dasein, Auslese, Übung, Korrelation, Vererbung usw. auch für die
Psychologie. Freilich muß man sich hier vor Einseitigkeiten hüten, wie
sie etwa die extreme Selektionstheorie aufweist, und man muß der
spezifischen Beschaffenheit des Psychischen als solchen gebührend
Rechnung tragen.


Der teleologische Charakter des Seelenlebens hängt aufs innigste damit
zusammen, daß dasselbe etwas Organisches, kein Aggregat selbständiger
Elemente, kein äußerlich verbundenes Ganzes, sondern eine innerlich
zusammenhängende Einheit[33] ist, die in lebendiger Wechselwirkung mit
ihren Gliedern  steht. Diese Glieder sind ebenso durch das Ganze
bedingt, wie das Ganze durch die Teile; es sind ja beide nur
Abstraktionen aus dem konkreten Zusammenhang, der zugleich Einheit und
Mannigfaltigkeit ist. Die Seele ist, das muß aller mechanistischen
Psychologie gegenüber entschieden betont werden, eine sich in der
Mannigfaltigkeit ihrer Modifikationen entfaltende und entwickelnde
aktuale Organisation und hat alle Eigenschaften einer solchen. Was
Herbart von der metaphysischen, einfachen Seelensubstanz lehrte, die
sich wie alle „Realen“ gegenüber Störungen ständig zu erhalten strebt,
gilt auch, nur noch viel plausibler, von der gegliederten Seeleneinheit,
die im Erlebniszusammenhange, nicht hinter diesem besteht und tätig ist.
Die Zielstrebigkeit, die das Psychische charakterisiert, äußert sich in
verschiedener Weise, so aber, daß das Streben nach Erhaltung und
Durchsetzung, sowie nach Steigerung, Bereicherung, Potenzierung der
Subjekt-Einheit sowohl das Primärste als auch das Letzte und Höchste
ist, was die Psyche als solche, als Individuum unter anderen, im
Reagieren und Agieren bestimmt. Die Psyche ist von Natur aus so geartet,
daß sie Störungen, die sie erleidet, zu beseitigen, daß sie alles Neue
sich, dem Grundbestande ihrer Modifikationen einzuordnen strebt,
Widersprüche, soweit ihr diese zum mehr oder minder klaren Bewußtsein
kommen, nicht duldet. Und wie sie sich selbst als Ganzes im Konflikte
mit der physischen und psychischen Umwelt zu erhalten strebt, so hat die
Psyche auch die Tendenz, alles für sie und ihre Einheit und Entwicklung
Förderliche möglichst festzuhalten, zu erhalten. Nicht die Vorstellungen
für sich allein haben einen Selbsterhaltungstrieb, sondern die Psyche,
das erlebende Subjekt ist es, welches Teile seiner Erlebnisse gegenüber
andern triebmäßig oder willkürlich begünstigt und sie so anderen
gegenüber sich behaupten läßt, wobei natürlich die Möglichkeit der
Konkurrenz verschiedener Tendenzen nicht zu übersehen ist, die sich aber
schließlich irgendwie der Einheitstendenz des Ganzen einordnen müssen,
soll das Seelenleben „normal“, intakt oder wenigstens im relativen
Gleichgewicht bleiben. Daß Vorstellungen usw. im Bewußtsein herrschend
werden u. dgl., ist gewiß kausal bedingt, wir können häufig die Faktoren
aufzeigen, welche die Erhaltung, Fixierung, Begünstigung von Erlebnissen
zur notwendigen Folge haben, aber zugleich liegt hier eine Finalität
vor, da diese Erhaltung im Dienste der psychischen Zielstrebigkeit
steht, so daß der psychische Zusammenhang durch einen Zweck bestimmt
ist; die kausale Notwendigkeit ist hier also auch teleologische
Notwendigkeit. Das ganze logische Denken z. B. läßt dies deutlich
erkennen, denn der „reine Denkzweck“ ist zugleich der Grund, 
aus dem die Bildung bestimmter Urteile und Schlüsse erfolgt, und im
Erkenntnisprozesse wieder sind die Kategorien Mittel zur Herstellung
eines objektiv-einheitlichen Zusammenhanges, zur Konstituierung von
objektiver Erfahrung und von Erfahrungsobjekten[34]. Die Gesetze des
Denkens und Erkennens fließen gewiß aus dem Wesen der „Sachen“, sind
nicht bloß individuell-subjektiv, nicht relativ, aber sie sind auch
nicht in der Luft schwebende Wesenheiten, existieren nicht an sich,
sondern gehören zum „Bewußtsein überhaupt“, sind Forderungen des auf
reine Erkenntnis gerichteten Willens, der nur durch sie seinen Zweck:
die Erkenntnis, die Erfassung der Wahrheit und Wirklichkeit, erreichen
kann und daher sich selbst bindet, um so bewußter und entschiedener, je
mehr er die Tauglichkeit der einzelnen Denk- und Erkenntnismittel im
Fortschritte der wissenschaftlichen Entwicklung und als an der Erfahrung
sich bewährend einsieht....


Der teleologische Charakter des Seelenlebens tritt schlagend in dem
zutage, was man Interesse benannt und oft auch schon bei der Erklärung
psychischer Prozesse verwertet hat. Was in irgendeiner bemerkbaren
Beziehung zum Willen und damit zur Zielstrebigkeit der Psyche steht,
daran nimmt diese Interesse, d. h. sie erfaßt es willig, reiht es leicht
dem Zusammenhang ihrer Erlebnisse ein, verweilt triebmäßig oder
willkürlich bei ihm, beschäftigt sich mit ihm. Interesse erweckt etwas,
wenn es tauglich ist, die psychische Organisation irgendwie zu fördern,
irgendwelche Bedürfnisse des Subjekts zu befriedigen. Je nach der Art
der Bedürfnisse und Zwecke, für die etwas geeignet sein kann, gibt es
verschiedene Richtungen des Interesses, verschiedene Arten des
Interessanten, welches wieder allgemein oder individuell, für die Psyche
überhaupt oder für bestimmt geartete Subjekte erregend sein kann. Daher
die Relativität und Wandelbarkeit des Interesses, je nach der
„Stimmung“, den vorangegangenen Erlebnissen, der Beschäftigung usw.,
kurz, je nach den jeweilig vorherrschenden Tendenzen und Zielsetzungen,
denen Erlebnisse und deren Gegenstände begegnen. Je mehr wir uns für
etwas interessieren, desto mehr ist unsere seelische Energie einem
Inhalt zugewandt, desto mehr „Seelenkraft“ ist an dessen Verarbeitung
beteiligt, desto besser und nachhaltiger wird der Inhalt vom Ich
aufgenommen und verwertet. Daher die große Bedeutung des Interesses für
die Aufmerksamkeit und Apperzeption, für das Gedächtnis und die
Erinnerung, für die Richtung unseres Denkens und Handelns. Das Interesse
selbst aber ist ohne die allgemeine und spezielle Finalität der Psyche
nicht zu verstehen, denn es ist nur der gefühlsmäßige Ausdruck für
dieselbe, ein Moment derselben, nicht etwa ein selbständiges 
„Seelenvermögen“. Die „interessierte“ Seele ist nur die nach einer
bestimmten Richtung besonders erregte, an einem Erlebnis besonderen
Anteil, besondere Lust nehmende Seele, für die in irgendeinem Ausmaße
das Erlebnis bedeutsam ist. Das Interesse ist es, was die Psyche eine
Auslese unter den ihr sich in Fülle darbietenden Eindrücken treffen und
sie nur dasjenige assimilieren läßt, was auf Dispositionen, in
„Bereitschaft liegende“ Bewußtseinszustände bestimmter Art stößt. Solche
Dispositionen, welche für die Richtung des Interesses bedeutsam sind,
sind auch überall da vorhanden, wo sog. „funktionelle Bedürfnisse“
bestehen, d. h. Tendenzen bestimmter Organe oder Seelenpartien zur
Betätigung der ihnen gemäßen Funktionen. Ein Beispiel dafür ist der
„Lichthunger“, der uns nach längerem Verweilen im Dunkeln befällt, der
Bewegungsdrang nach längerer Ruhe, die Lust am Hören von Klängen, am
Reden, an Phantasiespielen usw. Im Spiel und in der Kunst kommen
funktionelle Bedürfnisse stark zur Geltung[35]. Daher auch die
teleologische Bedeutung von Spiel und Kunst, welche nicht bloß eine
wohltätige Kraftentladung in der Psyche bewirken, sondern auch durch die
Übung bestimmter, sonst vernachlässigter psychischer Systeme und Organe
subjektiv zweckmäßig sind[36]. Uninteressiert sind wir beim ästhetischen
Genuß nur insofern, als wir nicht auf irgendeinen Nutzen, auf
irgendwelche Gütererlangung ausschauen, aber willen- und interesselos
sind wir keineswegs, sondern ein „Wille zur Schau“, zum reichen und
dabei harmonischen Erleben besteht, der im und durch das ästhetische
Erleben befriedigt wird, genau so, wie das Spiel in gewissem Sinne
Selbstzweck ist....


Ebenso wie das Interesse, bezieht sich auch das Phänomen der Wertung auf
die Finalität des erlebenden Subjektes. Was irgendwie zur Befriedigung
eines Bedürfnisses zur Erreichung eines Strebenszieles nicht bloß
geeignet, sondern auch notwendig, gefordert ist, das ist uns wert, das
ist für uns und alle Gleichgerichteten ein Wert. Werten kann also nur
ein zielstrebiges Wesen, und die Grundrichtung, die es überhaupt oder
jeweils verfolgt, sein Grundwille und alles daraus folgende Streben ist
gleichsam das „a priori“ aller Wertung. Erst und nur im bewußten oder
unbewußten Hinblick auf einen Zweck ist etwas für uns wertvoll, als
Mittel zu einem Zweck, das selbst in anderer Hinsicht ein Zweck sein
kann, bis hinauf zum obersten Endzweck, der, als identisch mit dem
Inhalt des reinen Grundwillens, an sich, „absolut“ wertvoll[37] ist; die
Relativität und Subjektivität der Einzelwerte, deren Abhängigkeit von
verschiedenen Verhältnissen, von der Art der psycho-physischen
Organisation, vom Milieu, von historischen und sozialen Bedingungen
 schließt keineswegs das Bestehen objektiver, intersubjektiver,
relativ konstanter Werte und die Absolutheit der obersten Grundwerte der
Menschheit für den menschlichen bzw. ideal-menschlichen Grundwillen aus,
ein Umstand, der für die Ethik und Sozialphilosophie von höchster
Bedeutung ist und der vor allem die Versöhnung zwischen Historismus und
Apriorismus ermöglicht, sofern man nur mitten im Geschichtlichen, im
menschlichen Entwicklungsprozeß das Apriorische, die in Form von Ideen
und Idealen gegebenen, vom Gesamtwillen gesetzten und anerkannten
Grundwerte zu finden und die Geschichte als eine, freilich nicht
geradlinige und rein rationelle Annäherung an die Verwirklichung und
Objektivierung dieser Wertideale zu erkennen weiß[38].


Eine Art Wertung liegt schon in den Gefühlen der Lust und der Unlust
vor, welche zweifellos eine teleologische Bedeutung besitzen, die man
nur richtig auffassen muß. Denn es ist zu berücksichtigen, daß etwas für
bestimmte Partien oder auch für den Gesamtorganismus direkt oder
indirekt unzweckmäßig sein kann, was relativ für bestimmte Partien und
Funktionen, also im Hinblick auf besondere Tendenzen der Psyche als
zweckmäßig empfunden wird und Lust bereitet. Dies festhaltend, kann man
ruhig behaupten, daß das Gefühlsleben ebenfalls die Finalität des
Subjekts zum Ausdruck bringt, daß lustvolle Gefühle Zeichen, Symptome
für Bedürfnisbefriedigungen sind, d. h. für Zustände, die der Psyche in
irgendeiner Beziehung und Weise genehm, die für sie irgendwie zweckmäßig
sind, während Unlust in der Regel auf das Gegenteil hinweist. Die
scheinbare Durchbrechung der Regel erklärt sich eben aus dem Bestehen
verschiedener Tendenzen der Psyche und aus dem Konflikte, in welchen
dieselben unter Umständen miteinander geraten können. Ferner kann die
Erfahrung und Verstandeserwägung das Bewußtsein der üblen Folgen an sich
lustvoller Erlebnisse und Handlungen als Gegengewicht gegen diese ins
Treffen führen und dies zeigt, daß eben eine Entwicklung des Wertens wie
eine solche der seelischen Fähigkeiten überhaupt besteht; wo die
Wertvoraussetzungen anders sich gestalten, muß natürlich auch,
ungeachtet der Zähigkeit mancher organisch gewordener Wertungen, die
Wertung sich modifizieren. Ist doch die Zweckmäßigkeit, auf die das
Werten sich bezieht, überhaupt nichts Festes, Starres, sondern ein
Werdendes, ein Produkt der Entwicklung. Je nach dem erreichten
Entwicklungszustande nimmt das erlebende Subjekt in verschiedener Weise
Stellung zu seinen Erlebnissen, wertet es diese, bzw. deren Inhalt
verschieden. Stets kommt aber in der Wertung die Natur und
Gesetzlichkeit des Subjekts, des einzelnen wie  der
Subjektivität schlechthin zum Ausdruck, und diese Gesetzlichkeit ist im
Kerne finaler Art[39].


Diese Finalität dürfen wir nicht vergessen, wenn wir vom Wettbewerb der
Vorstellungen usw. um die Erhaltung im Seelenleben, im Bewußtsein, im
subjektiven und objektiven Geiste sprechen. Ein solcher Wettbewerb
besteht zweifellos, aber er ist ebensowenig wie der Daseinskampf in der
Natur rein kausal oder mechanisch zu erklären. Denn was bestimmte
Bewußtseinsinhalte miteinander streiten läßt, das sind die verschiedenen
Tendenzen, die der in mannigfache Verhältnisse gelangende seelische
Organismus aufweist, und was bestimmten Vorstellungen, Ideen usw. den
Sieg verleiht, das ist das Überwiegen einer Tendenz vor anderen. Es
siegt stets das direkt oder indirekt (auf Grund von Urteilen,
Vergleichungen) als relativ Wertvollste, für das so und so beschaffene
Subjekt relativ Zweckmäßigste, Befundene, sei es im Denken, sei es im
Wollen und Handeln („Kampf der Motive“). Es obsiegen im intra- und
intersubjektiven geistigen Wettbewerbe schließlich die an der Erfahrung
am besten bewährten Ideen (Wissenschaft) und Handlungsweisen (Sitte,
Recht, Technik usw.). Der Zweck, die Willensrichtung und die Beziehung
auf sie ist also das Ausschlaggebende, nicht die Vorstellung für sich
genommen, nicht die blutleere Theorie. Ein Wille, und sei es auch nur
ein „reiner“ Denk- und Erkenntniswille ist das aktiv Auslesende, den
Wettbewerb Regelnde, Normierende, dem schließlich sich unwesentliche
oder störende Tendenzen unterordnen müssen, damit der reine Zweck rein
erfüllt wird, was eben nur durch Erhaltung des bestimmt gerichteten
Willens in der ganzen Mannigfaltigkeit seiner Betätigungen, also durch
das, was wir „Konsequenz“, „Folgerichtigkeit“, Einstimmigkeit mit sich
selbst nennen, erreicht wird. Daß innerhalb der Willensgesetzlichkeit
das Herrschendwerden gewisser Bewußtseinsinhalte und die Zurückdrängung
oder gar Verkümmerung anderer durch das Milieu in dessen verschiedenen
Arten (Natur, Rasse, Gesellschaft usw.) mitbedingt ist, steht außer
Frage; man denke nur an den Wandel der Lieblingsideen bei verschiedenen
Völkern und in verschiedenen Perioden der Geschichte, denke an den
Wechsel der Stile, der Moden, der Denkweisen, an das Überwiegen
bestimmter Denkmittel, Gefühlsweisen, Willenstendenzen usw.


Es besteht eben im Geistesleben zweierlei Anpassung: einmal eine
passive, besser reaktive Anpassung von Erlebnissen (Vorstellungen usw.)
an ein physisches oder psychisches Milieu, dann aber auch eine aktive
Anpassung des Milieus an die Natur des Seelenlebens. Die passive
Anpassung ist  teils indirekter Art, durch eigentliche
Selektion, die aber im Seelischen noch weniger belangreich sein dürfte
als im Biologischen, teils eine direkte, indem das Milieu durch die von
ihm ausgehenden Reize und Einflüsse das Seelenleben der Individuen und
Völker in einer zu diesem Milieu in Beziehung stehenden Weise
modifiziert. Während auf den niederen Stufen der Geistesentwicklung die
passive Anpassung überwiegt, kommt auf den höheren immer mehr die aktive
Anpassung zur Geltung. Die ganze Kulturarbeit des Menschen gibt davon
Zeugnis, wie sehr es der menschliche Geist versteht, Inhalte seines
Erlebens so zu formen, daß sie seinen ureigenen Bedürfnissen, Tendenzen,
Zwecken zu entsprechen vermögen. Nicht bloß die Außenwelt wird diesen
Zwecken angepaßt, auch das Innenleben, wie es sich besonders im
„objektiven Geist“, in Religion, Sitte, Sittlichkeit, Recht,
Wissenschaft usw. bekundet, wird aktiv gestaltet, beständig umgeformt,
und zwar im ganzen und großen schließlich doch immer wieder in der
Richtung, welche die Linie der Realisierung des reinen
Menschheitswillens bedeutet, also im Sinne der Kulturidee. Hierbei
findet, da die Einheit des Geisteslebens immer wieder nach
Selbsterhaltung strebt und bewußte Widersprüche in ihrem Bereiche nicht
dauernd erträgt, eine beständige, wenn auch nicht immer gleich merkliche
gegenseitige Anpassung der geistigen Gebilde aneinander statt, die aller
Einseitigkeit, aller Verkümmerung einzelner Partien des Seelenlebens
immer wieder entgegenarbeitet. So gibt es z. B. eine Anpassung zwischen
Recht und Wirtschaft, zwischen Glauben und Wissen, zwischen
Individualismus und Kollektivismus. Es besteht eine Art
Selbstregulierung des Geisteslebens, durch welche Störungen und
Einseitigkeiten, welche der Integrität der seelischen Einheit Abbruch zu
tun drohen, soweit als möglich aufgehoben werden, und diese
Selbstregulierung ist ein Mittel zur Anpassung der Mannigfaltigkeit
geistiger Inhalte an die Einheit und Gesetzlichkeit der individuellen
und der sozialen Psyche. — Die Bedeutung der aktiven Anpassung im
Geistesleben erhellt u. a. aus der Methodik des wissenschaftlichen
Erkennens. Denn es findet nicht nur eine (besonders von E. Mach
hervorgehobene) Anpassung des Denkens an die Erfahrung statt, sondern
auch eine Anpassung der Erfahrung an das Denken, bzw. an den Denkwillen,
indem die Erfahrung methodisch so geformt wird, daß sie die allgemeine,
„apriorische“ Gesetzlichkeit des Intellekts in ihrer Struktur immer
schärfer und ausgedehnter zum Ausdruck bringt. Dies ist nur ein
Spezialfall aus der fortschreitenden Rationalisierung des gesamten
Lebens, welche triebhaft einsetzt und dann vornehmlich  durch
die spontane, autonome, planmäßige, zweckbewußte Arbeit des Geistes, der
alle seine Inhalte seinen Forderungen, den Postulaten des
Vernunftwillens zu unterwerfen strebt, erfolgt. In der fortschreitenden
Vergeistigung der Natur, sowohl der äußeren als auch der inneren Natur
des Menschen besteht ja der Sinn aller wahren, vollen Kultur. Durch die
reaktive und aktive Formung, welche das Geistesleben beständig an seinen
Objekten vornimmt, erzeugt es einen stets zunehmenden Reichtum geistiger
Werte und zugleich entwickelt es sich selbst zu immer höheren
Daseinsstufen; die Funktion wirkt hier, wie im Biologischen, durch Übung
und deren Nachwirkungen sowie durch Vererbung derselben, zu der auch die
Tradition gehört, auf die Organisation, von der sie ausgeht, zurück, so
daß auch hier ein besonnener „Lamarckismus“ Recht behält.


Wenn es wahr ist, daß alle Entwicklung zwar auch durch äußere Faktoren
bedingt und bestimmt ist, aber doch in erster Linie unmittelbar von
innen her erfolgt, so gilt dies nun ganz besonders für die seelische
Evolution. Dies folgt schon aus der Finalität der Psyche, aus deren
Gerichtetsein auf immer neu sich entfaltende Ziele. In unaufhörlicher
Bewegung muß ein Seelenleben sein, dessen innerstes Triebwerk wirkliches
Streben, wahre Tendenz, also „Wille“ im allgemeinsten Sinne des Wortes
ist. Nur die Verbindung von immanenter Teleologie und Voluntarismus ist
geeignet, uns die wachsende Zweckmäßigkeit des Psychischen ohne Berufung
auf „transzendente“, von außen gesetzte Zwecke oder auf geheimnisvolle
Zweckursachen verständlich zu machen. Gewiß sind nicht alle erzielten
Resultate von Anfang an Objekt und Inhalt des Willens, gewiß weiß das
Subjekt oft nichts oder nur wenig von dem, was es erzeugt und wozu es
erwächst, aber wenn es auch wahr ist, daß nur eine Summation, ein
fortlaufender Zusammenhang relativ selbständiger Zielstrebungen und
Zwecksetzungen die endlich erreichten Zweckmäßigkeiten mit sich bringt,
so ist es doch ebenso wahr, daß ohne diese Strebungen, in denen das
Wesen des Subjekts, der Psyche zum Ausdruck gelangt, nichts von dem
erreicht würde, was tatsächlich gewonnen wird. Mit außerordentlicher
Genialität hat insbesondere Leibniz diese Selbstentwicklung der Seele
erfaßt und nur den Fehler begangen, die Seele als einfache Substanz, als
Monade unter anderen Monaden zu fassen, statt sie als eine, eine
Vielheit von „Elementen“ und Momenten einschließende aktuale
Organisation zu betrachten, wie wir es heute tun müssen. Es gibt eben
nicht ein besonderes, qualitativ unbekanntes Wesen, Seele genannt,
sondern die Seele ist der einheitliche, sich von seinen ihn zur
Erscheinung bringenden Momenten  und Elementen selbst
unterscheidende, abhebende Zusammenhang zielstrebiger Aktionen und
Reaktionen, eine sich permanent setzende, durchsetzende, erhaltende,
entfaltende „Subjekt-Einheit“ als das „Innensein“ dessen, was objektiv
angesehen oder gedacht als physischer Organismus sich darstellt.
Insofern diese Einheit aus sich heraus tätig, wirksam ist, Fähigkeiten
zu verschiedenen Handlungen besitzt, ist sie im wahrsten Sinne des
Wortes eine „Kraft“, während die objektiv-physischen Kräfte uns nur als
gedankliche Ausgangspunkte von kausalen Relationen gegeben sind. Jede
Seele ist ein sich selbst unmittelbar erfassendes Aktionszentrum, nicht
„substantiell“, sondern durch ihr Wirken und ihre Dispositionen dazu.
Sie „wirkt“ aber dadurch, daß sie strebend, wollend, also auf Ziele
„gerichtet“ ist; ihr Wirken ist also final bestimmt. So kann man die
Seele als eine Art Apparat zur Verwirklichung von Zwecken ansehen,
freilich als einen lebendigen, aktiven, bewußten Apparat, nicht als
einen bloßen Sitz oder ein Reservoir von Kräften.


Wir sehen aus dem Vorangehenden, wie notwendig die teleologische
Fundierung der Psychologie ist. Es ist in der Tat ganz und gar
unmöglich, die Gesetzlichkeit, die im Seelenleben waltet, zu verstehen,
wenn man nicht den Strebungscharakter und damit die Finalität des
Psychischen voll berücksichtigt. Die Zielstrebigkeit in ihren
verschiedenen Abstufungen und Bewußtseinsgraden beherrscht das gesamte
Seelenleben, sie ist die Grundbedingung, die Urvoraussetzung für das
Funktionieren desselben. Sie waltet im Wollen direkt, kommt im
Gefühlsleben zum Ausdruck und durchsetzt auch die intellektuellen
Prozesse, angefangen von der Empfindung und Sinneswahrnehmung bis hinauf
zum Denken und Erkennen. Die Grundfunktionen des Bewußtseins und deren
Wirkungen stehen alle, direkt oder indirekt, im Dienste der reaktiven
Zielstrebigkeit oder der aktiven Zwecksetzung, handle es sich nun um das
Gedächtnis, die Phantasie, die Abstraktion, die Übung, die Gewöhnung,
die Ermüdung, die Aufmerksamkeit u. dgl. oder um die im Spiel, in der
Kunst, im religiösen, sittlichen, sozialen Leben wirksamen
Seelenfunktionen. Überall bestehen hier Bedürfnisse, teils materialer,
teils formaler Art, Tendenzen der psychischen Organisation und ihrer
„Provinzen“, die triebhaft oder mittels des „Vernunftwillens“ zur
Erfüllung drängen. Was oft als rein mechanische Reflextätigkeit oder als
Resultat unbewußten Wissens und Planens erscheint, wie die
Instinkthandlung, ist das fixierte, durch Übung und Vererbung der
psychischen Organisation fest einverleibte Resultat von zielstrebigen
Reaktionen, die durch allmähliche Anpassung  zu objektiv
zweckmäßigen Erfolgen geführt haben. Man muß sich also vor zweierlei
hüten: einerseits vor dem Fehler, da, wo schon triebhafte, impulsive,
wenn auch sehr beschränkte, nur auf das Allernächste, auf die Entfernung
unlustvoller und die Festhaltung lustvoller Reize gerichtete
Zielstrebigkeit besteht, bloß das Resultat rein
mechanisch-reflektorischer Vorgänge zu erblicken; anderseits aber auch
vor dem ebenso gefährlichen Irrtum, einfach organisierten Lebewesen
tierischer und pflanzlicher Art schon Denk- und Willensakte
zuzuschreiben, die nur in einem komplizierten Bewußtsein möglich sind,
die Fähigkeit aktiver Vergleichung, Abstraktion, Überlegung, Wahl
voraussetzen oder auch durch eine große Zahl in Bereitschaft stehender
Erfahrungen bedingt sind. Schon der Ausdruck „Zielstrebigkeit“
(bekanntlich von K. E. v. Baer eingeführt) ist cum grano salis zu
verstehen, sonst kann er leicht Unheil anrichten. Es ist nicht so, als
ob es an sich Ziele gäbe, die dem Lebewesen irgendwoher gesteckt sind
und auf die es nun unbewußt oder bewußt zustrebt. Wir wissen wenigstens
nichts davon, solange wir auf dem Boden der Empirie verbleiben und
metaphysischen Theorien innerhalb der empirischen Forschung keinen Raum
gönnen. Zielstrebigkeit ist für uns nichts anderes als ein Ausfluß des
Lebens selbst; das Ziel ist dem Streben durchaus immanent, es ist durch
das erlebende Subjekt selbst „gesetzt“, ist von ihm unabtrennbar. Dieses
ist durch und durch Wille zur Erhaltung, Durchsetzung, möglichst auch
Steigerung und Entfaltung der eigenen Einheit, nicht aber ist es
irgendwoher auf dieses Ziel eingestellt worden. Und alle die Zwecke, die
von lebenden Subjekten angestrebt werden, sind nur Konsequenzen aus der
primären Zielstrebigkeit, in allmählicher Entwicklung entfaltet und
jeweilig modifiziert und modifizierbar durch das Milieu, in welchem das
Subjekt lebt. Es muß dies wiederholt betont werden, damit die Gegner
aller Teleologie einsehen lernen, daß von irgendwelchen „reaktionären“
Tendenzen in dieser Form der „Auto-Teleologie“ nicht im geringsten die
Rede ist. Für eine große Strecke der Finalität ist jedwedes Vorauswissen
zweckmäßiger Erfolge unbedingt ausgeschlossen, auch ist die Erreichung
solcher Erfolge keineswegs eindeutig bestimmt, nur zu oft finden
Irrtümer statt, es bedarf oft einer großen Reihe von Erfahrungen, damit
unter den in Bereitschaft stehenden Bedingungen die richtigen Mittel zur
Anwendung kommen. Die Kenntnis der richtigen Mittel zum Zweck ist
vielfach erst das Produkt langer Entwicklung, die „Zufälligkeit der
Mittel“ (Pauly) ist ein nicht genug zu beachtender Umstand, der für die
neben der Zweckmäßigkeit stark hervortretende „Dysteleologie“ von hoher
Bedeutung  ist. Zielstrebigkeit schließt also noch nicht die
richtige Technik der Mittel ein, der Mangel einer solchen freilich nicht
die Existenz einer Zielstrebigkeit aus. So sehen wir z. B. eine bestimmt
geartete Individualität, einen bestimmt gerichteten Charakter zuweilen
sich in der Wahl der diesem Charakter gemäßen Lebensbedingungen (Beruf
usw.) vergreifen, weil er sich eben in seinem „dunklen Drange“ des
„rechten Weges“ nicht bewußt ist. Mit Recht ist gesagt worden, der
Charakter eines Menschen sei dessen Schicksal. Das bedeutet
psychologisch: der Grundwille, der das Wesen dieses bestimmten Subjekts
ausmacht, leitet bewußt oder impulsiv dessen ganzes Tun und Lassen,
wobei nicht auf die äußeren Verhältnisse und deren bestimmenden,
teilweise auch zwingenden Einflüsse vergessen werden darf. Die Mittel
aber, diesem Grundwillen Genüge zu tun, werden oft nicht richtig
gewählt, weil Erfahrung oder Vernunfteinsicht nicht im rechten Maße
vorhanden ist, so daß auch diese Faktoren das Geschick des Menschen
bestimmen. Das „Dysteleologische“ ist, kurz gesagt, nicht bloß auf
Rechnung äußerer Faktoren zu setzen, sondern es entspringt vielfach der
Finalität, dem Teleologischen selbst, teils als ungewollter Nebenerfolg,
teils infolge der Beschränktheit des Subjekts. An diese Dysteleologie
ist in letzter Linie der Konflikt verschiedener oder gegensätzlicher
Tendenzen und Zielstrebigkeiten, insbesondere zwischen verschiedenen
Subjekten, schuld.







 V. Die psychische Entwicklung.



Wir haben bereits der verschiedenen Faktoren, welche an der Entwicklung
des Seelenlebens beteiligt sind, Erwähnung getan. Nun erübrigt uns noch
die zusammenfassende Darlegung des Wesens dieser Entwicklung.


Zunächst ist von einer Entwicklung der Psyche als Ganzes zu sprechen.
Wir wissen, daß diese Entwicklung eine Entfaltung von innen heraus ist.
Damit wurde keineswegs bestritten, daß eine durchgängige Beeinflussung
der Psyche durch das äußere Milieu besteht. Direkt und indirekt kommt
dieser Einfluß zur Geltung und alle Seelenentwicklung steht, wenn sie
auch innerlicher Art ist, zu jenem in Beziehung, paßt sich ihm nach
Möglichkeit an und schmiegt sich den waltenden Verhältnissen an. Aber
das Milieu wirkt auf die Psyche entsprechend der eigenen Natur dieser.
Es wirkt als eine Summe von Reizen, welche in der psychischen
Organisation Tendenzen wachruft, die zu bestimmt gerichteten Reaktionen
führen, die wieder auf die psychische Organisation zurückwirken; dann
erst kann auch die natürliche Auslese einsetzen, welche das
Erhaltungsgemäße, Zweckmäßige begünstigt, indem sie zugleich das
Untaugliche auszumerzen bestrebt ist. In jedem Falle aber ist die
psychische Entwicklung „zielstrebig“, indem zum Wesen der Psyche die
Tendenz zur Erhaltung und Durchsetzung der eigenen Einheit gehört, aus
welcher Tendenz in Reaktion zu den äußeren Reizen die Entwicklung der
Seele mit teleologischer und zugleich kausaler Notwendigkeit erfolgt. Je
höher entwickelt die Seele ist, desto mehr wird die Reaktivität
derselben zur Aktivität, desto relativ unabhängiger wird sie vom Zwange
des Milieu, desto mehr kann sie ihren ureigenen Tendenzen folgen, ihr
Milieu selbsttätig modifizieren, ein neues Milieu, einen neuen
Wirkungskreis schaffen. Die gesamte Kulturtätigkeit ist nichts anderes
als ein aktives Anpassen des Milieu an die Tendenzen, Bedürfnisse,
Zwecke, Ideale der menschheitlichen Psyche.


In welcher Hinsicht können wir von der Psyche sagen, daß sie sich
entwickelt? In extensiver und intensiv-qualitativer Hinsicht, so aber,
daß hier die Extension, das Quantitative  sogleich auch
qualitativen Charakter besitzt. Die psychische Entwicklung besteht
zunächst darin, daß die Zahl der Erlebnisse des Subjekts wächst, daß der
Umfang seines Bewußtseins ein immer größerer wird, sich auf eine immer
größere Menge von Vorstellungen, Gefühlen usw. erstreckt. Das gilt
sowohl vom Individuum als auch vom „Gesamtgeist“, von der
„Kollektivseele“ eines Volkes, einer sozialen Gemeinschaft. Während das
Individualsubjekt den Schatz seines Bewußtseins durch Erfahrung, Lernen,
eigenes Denken vergrößert, entwickelt sich die Kollektivseele, als das
Gemeinsame in einer Vielheit von Einzelseelen und zugleich als der durch
Wechselwirkung bedingte einheitliche Zusammenhang dieser, durch
Akkumulation von Kollektiverfahrungen und der Produkte des
Gemeinschaftswirkens auf allen Gebieten geistiger Betätigung. Was beim
Individuum die Vererbung bedeutet, das ist für die Kollektivseele, für
den Gesamtgeist die Tradition, durch welche die folgenden Generationen
von vornherein in eine Welt geistiger Werte gestellt sind, an die sie
anknüpfen und die sie weiter verarbeiten können. Die Tradition stellt
einen seelischen Zusammenhang in der Zeit dar, der trotz wiederholten
scheinbaren Durchbruchs der geschichtlichen Kontinuität, trotz
zeitweiligen Zurücktretens, Vergessenwerdens, Nichtbeachtetseins
geistiger Werte zustande kommt. Die Tradition ist die sozialhistorische
Art der Vererbung, die Vererbung eine Art Tradition. Das letztere ist
ohne weiteres verständlich, wenn wir bedenken, daß freilich fertige
Vorstellungen, Gedanken, Wertungen u. dgl. nicht vererbt werden können
— weil für solche in der unentfalteten Psyche des Keimes gar kein Organ
vorhanden ist, und aus anderen Ursachen — wohl aber psychische Anlagen
oder Dispositionen allgemeinster und auch spezieller Art. Vermöge
solcher Anlagen, d. h. Tendenzen der primitiven Seelenorganisation zu
bestimmt gerichteten Reaktionen und Aktionen, Tendenzen, die freilich
erst durch Reize ausgelöst werden müssen, ist die Psyche besser
ausgestattet als die früheren Generationen, sie kann sich extensiv und
intensiv höher entwickeln, einen komplizierteren und feineren Habitus
annehmen. Gewiß wird nicht alles und jegliches, was ein erlebendes
Subjekt erlebt hat, vererbt werden. Die „direkte Vererbung erworbener
Eigenschaften“ ist keineswegs durch die Neo-Darwinisten aus der Schule
Weismanns widerlegt, aber sie darf auch nicht ins Extreme gezogen
werden. Vererbbar dürfte nur das sein, was infolge lang wiederholter
oder sonstwie nachhaltiger Eindrücke die psychische Struktur erheblicher
beeinflußt, modifiziert hat[40]. Insbesondere gehören hierher die
Resultate psychischer Übung nach irgendwelcher Richtung hin; diese
Resultate bestehen  in der größeren Leichtigkeit und Sicherheit
bestimmter Funktionen, bestimmter Bewußtseinsakte oder Koordinationen
solcher, die in den von den elterlichen Seelen sich abspaltenden,
ablösenden „Seelenkeim“ eingehen, wobei man aber nicht an substantielle
Wesenheiten und Modifikationen denken darf. Die Erlebnisse der Subjekte
gehen nicht spurlos vorüber, sie wirken auf die psychische Organisation
zurück und manches von diesen Wirkungen kommt in den Nachkommen scharf
zum Ausdruck. Infolge bald des Zusammenwirkens, bald des einander
Entgegenwirkens der Tendenzen väterlicher- und mütterlicherseits in der
„Keimpsyche“, sowie des Einflusses äußerer Faktoren ist die psychische
wie alle Vererbung natürlich etwas ungemein Kompliziertes, keineswegs
etwas eindeutig Bestimmtes. Und da wir bei der Beurteilung dessen, was
psychisch ererbt ist, den Einfluß der Nachahmung, Erziehung, des
gleichen Milieu usw. nicht vergessen dürfen, so ist es kein Wunder, wenn
wir über den Umfang der direkten Vererbung noch recht wenig wissen.
Erfahrung und Logik sprechen aber für das Bestehen einer solchen, so
sicher es auch ist, daß zur Erwerbung bestimmter psychischer (oder auch
physischer) Eigenschaften schon gewisse Prädispositionen nötig sind....


Das extensive Wachstum psychischer Werte ist von teleologischer
Bedeutung. Denn der größere Umfang von Vorstellungen usw. ermöglicht ein
richtigeres, den mannigfachen Verhältnissen und Modifikationen des
Daseins besser angepaßtes Verhalten des Subjekts. „Wissen ist Macht“.
Die reicher ausgestattete Psyche verfügt über mehr Mittel zur
Selbsterhaltung und Selbstförderung, sie ist dem Zwange von Raum und
Zeit viel mehr entrückt, sie kann viel aktiver auftreten. Ohne einen
gewissen Vorrat in Bereitschaft stehender Vorstellungen und Begriffe ist
kein höheres Wollen, keine Überlegung, keine Planmäßigkeit des Handelns
möglich. Teleologisch bedeutsam ist nun auch das intensive Wachstum der
Seele. Infolge der Übung ihrer Funktionen und infolge der daraus
resultierenden Dispositionen steigert sich die psychische Energie
intensiv, sie vermag bei gleichem oder geringerem Kraftaufwande mehr und
Besseres zu leisten, kurz, sie gewinnt an Zwecktüchtigkeit. Wir sehen
denn auch in der individuellen wie in der kollektiven Evolution der
Psyche die Leistungsfähigkeit dieser in vieler Beziehung durch die
Vererbung der Übungsresultate sich steigern. Wir konstatieren vielfach
eine Steigerung der Bewußtheit durch die Entwicklung, daneben freilich
auch eine Herabsetzung der Bewußtheit gewisser Funktionen. Und auch
dieses Zurücktreten der Bewußtheit ist zweckmäßig. Die „Abstumpfung“
durch Gewöhnung schützt vor der  Überzahl der die Psyche sonst
leicht störenden, verwirrenden, zerrüttenden Reize, sie entlastet die
Seele, erspart ihr Arbeit, ermöglicht eine um so stärkere Konzentration
in bestimmter Richtung, sie wirkt also entschieden ökonomisch. Zugleich
werden durch die „Mechanisierung“ des Bewußtseins die Handlungen
sicherer, indem sie viel weniger dem Irrtume ausgesetzt sind. Daher die
Treffsicherheit alles „Instinktiven“, die freilich nur für bestimmte,
normale, typische Umstände gilt; soll das Seelenleben nicht erstarren,
so muß eine Modifizierbarkeit auch der Instinkte möglich sein und
tatsächlich besteht sie in großem Ausmaße. Die Verminderung der
Bewußtheit ist keine absolute Verarmung des Seelenlebens, wofern sie
eben die Anbildung neuer, höherer Bewußtseinsinhalte und die Steigerung
der psychischen Energie mitbedingt und ermöglicht. In dem rechten
Verhältnis zwischen Bewußtheitssteigerung und Bewußtheitsschwächung
liegt das Maximum des für das erlebende Subjekt Zweckmäßigen; dem
entspricht das rechte Verhältnis zwischen Trieb- und aktivem
Willensleben.


Wundt spricht von einem „Wachstum geistiger Energie“[41] und wir müssen
ebenfalls ein solches konstatieren. Zunächst sei bemerkt, daß damit dem
Gesetz der Erhaltung physischer Energie kein Abbruch getan wird. Denn es
kann bei gleich bleibender Menge physischer Energie die Mannigfaltigkeit
psychischer Qualitäten und Werte wachsen. Man muß ferner beachten, daß
innerhalb gewisser Grenzen und Normen auch die Energie des
Zentralnervensystems — natürlich auf Kosten anderer
physikalisch-chemischer Energie im und außerhalb des Organismus —
wächst, und zwar durch Ernährung und Übung. An die extensive und
intensive Leistungsfähigkeit des Zentralnervensystems ist nun die
Steigerung psychischer Energie im intensiven Sinne geknüpft, wie dies
besonders Jodl hervorgehoben hat („Wachstum organischer Energie“). Daß
innerhalb eines Partialsystems der Vorrat verfügbarer Energie durch
Aufnahme von außen und Akkumulation zunehmen kann, ist ja ohne weiteres
begreiflich und mit dem Gesetz der Erhaltung der Energie durchaus
vereinbar; ebenso auch eine zeitweilige Abnahme an Nervenenergie.
Während also ein Teil der Steigerung psychischer Leistungsfähigkeit —
die durch ihre Wirkungen, den zu verarbeitenden geistigen Stoff,
einigermaßen, wenn auch nicht im physikalisch-exakten Sinne meßbar ist
— der Bereitschaft des ersparten Kraftaufwands und der durch die Übung
erzielten besseren Richtung und Koordination der Energie zu verdanken
ist, haben wir den andern Teil dem Wachstum des Innenseins dessen, was
objektiv zerebrale Energie ist, zuzuschreiben. Der qualitativen und
intensiven Steigerung dieser  Energie und ihres Organs
entspricht das Wachstum der Intensität und der Mannigfaltigkeit von
seelischen Werten in deren immer vollkommeneren, bewußteren
einheitlichen Zusammenfassung. Hier erscheint — wie u. a. Münsterberg
betont — das Prinzip des psycho-physischen Parallelismus nirgends
durchbrochen.


Das Wachstum geistiger Werte hängt, wie es wiederum Wundt vortrefflich
dargetan hat, mit der „schöpferischen Synthese“ zusammen, die das
Bewußtseinswirken charakterisiert; es ist ein Prinzip, welches besagt,
„daß die psychischen Elemente durch ihre kausalen Wechselwirkungen und
Folgewirkungen Verbindungen erzeugen, die zwar aus ihren Komponenten
psychologisch erklärt werden können, gleichwohl aber neue qualitative
Eigenschaften besitzen, die in den Elementen nicht enthalten waren,
wobei namentlich auch an diese neuen Eigenschaften eigentümliche, in den
Elementen nicht vorgebildete Wertbestimmungen geknüpft werden“ (Philos.
Studien X, 112f.). Es besteht eine Art „psychische Chemie“, vermöge
deren eine Gesamtvorstellung, ein Gesamtgefühl usw. mehr ist als die
bloße Summe der Elemente, in welche sich diese psychischen Gebilde
zerlegen lassen. Im Verlaufe der individuellen und generellen
Entwicklung entstehen so immer neue psychische Qualitäten und Werte, die
wohl in den vorangehenden ihren zureichenden Grund haben, aber nicht
restlos aus deren Zusammen zu erklären sind. Das Äquivalenzprinzip,
welches auf dem Gebiete des Psychischen überall gilt, hat hier überall
da, wo es sich um rein Qualitatives handelt, keine Bedeutung. Was diesem
Prinzip schöpferischer Energie in der Natur einigermaßen entspricht, das
ist die immer neue Entstehung von Formen, insbesondere von organischen
Gestaltungen, die auch nicht restlos auf die Summation von Elementen
zurückzuführen sind. Die psychische Synthese ist aber nicht ein
selbständiges Zusammentreten von Bewußtseinselementen, sondern ein
Auftreten neuer Bewußtseinsmodifikationen auf Grundlage des
Zusammenhanges anderer, also eine Art Reaktion des erlebenden Subjekts
auf seine eigenen Erlebnisse, welche das Material zu neuen Gestaltungen
und Gliederungen darbieten; das Subjekt bereichert sich so aus und in
sich selbst, es entfaltet und steigert sich in und an seinen eigenen
Zuständen, Aktionen und Gebilden[42].


Doch gibt es im seelischen Leben auch ein Analogon zur Erhaltung der
Energie im Sinne des Äquivalenzprinzips, also so etwas wie eine
Erhaltung psychischer Energie[43]. Nämlich als Parallele zu dem
intrazerebralen Verhältnis der Energien, welches derart ist, daß mit der
erhöhten Energie bestimmter Partien oder Funktionen die entsprechende
Verminderung  der Energie anderer Partien oder Funktionen
verbunden sein wird. Wir sehen in der Tat, wie eine Konzentration der
Aufmerksamkeit für bestimmte Inhalte eine Schwächung der psychischen
Energie für andere Inhalte bedingt, wie ferner die Steigerung gewisser
Funktionen, wenn sie einseitig erfolgt, die Schwächung anderer zum
Korrelat hat, kurz, wie das Zuströmen psychischer Energie nach einer
bestimmten Richtung ein Abfließen solcher Energie von anderen Richtungen
mit sich bringt. Die Begrenztheit der einem Subjekt zur Verfügung
stehenden psychischen Leistungsfähigkeit hat diese Art von „Energie des
Bewußtseins“ zur Folge. Daß damit ein Wachstum seelischer Werte durchaus
vereinbar ist, liegt auf der Hand. Selbsterhaltung und Selbstentfaltung
gehören beide zusammen zum Wesen der psychischen Organisation, welche
eine Erhaltung in der Entwicklung aufweist. Und diese Entwicklung ist
eine schöpferische („évolution créatrice“, wie Bergson sich ausdrückt),
dabei aber gesetzmäßige, denn sie ist das Gesetz des Seelischen selbst,
der Ausdruck des konstanten, unverlierbaren Wesens der Subjektivität.
Die Seele „wächst“ so von innen heraus, durch eine Art Entfaltung; sie
differenziert sich selbsttätig oder in Reaktion auf die Reize der
Umwelt, niemals aber kommt etwas direkt von außen in sie hinein, da
psychische Modifikationen nicht direkt übertragbar sind, nicht in der
Luft schweben können, nur als Modi eines Subjekts Sinn und Existenz
haben. Insofern hat Leibniz durchaus recht, wenn er sagt, die Seele
(Monade) habe keine „Fenster“. Sie „spiegelt“ das Universum,
konzentriert wie in einem Focus die von der Umwelt erlittenen Eindrücke,
aber in der ihr gemäßen Weise, in Bewußtseinszuständen, welche zu den
objektiven Momenten in Korrelation stehen, aber mit ihnen nicht
identisch sind und ihnen auch nicht qualitativ gleichen.


Von einer Erhaltung des Psychischen ist auch insofern zu reden, als
Psychisches weder neu entstehen noch in nichts vergehen kann. Wir müssen
die Ewigkeit des Psychischen als Prinzip, als eines Wirklichkeitsfaktors
im allgemeinen statuieren. Erstens, weil es das „Innensein“ der Dinge
ist, also ein Konstituens des Seins als solchen, und wir den Gedanken
einer Entstehung oder Vernichtung des Seins logisch nicht zu konzipieren
und durchzuführen vermögen. Zweitens weil das Psychische aus dem
Physischen nicht hervorgegangen sein kann, was aus
methodologisch-erkenntniskritischen Gründen anzunehmen ist. Ebenso, wie
die physische Energie sich im beständigen Wandel der verschiedenen
Energieformen ineinander konstant erhält, so bleibt auch das Psychische
als solches bestehen, wenn auch die Formen, in denen es jeweilig
auftritt, beständig wechseln.  Diese Formen sind äußerst
mannigfaltig, keine gleicht der andern völlig, schon durch die
wenigstens um ein Differenzial abweichende Stellung jedes Subjekts zur
Umwelt müssen die Erlebnisse etwas anders ausfallen, abgesehen von den
Komplikationen usw. Doch lassen sich psychische Formen, welche
wesentlich miteinander übereinstimmen, zu Typen vereinigen und diese
wieder obersten Formen des psychischen Seins unterordnen. Die Art und
der Grad des Bewußtseins und des Wollens ist für sie charakteristisch.
Es findet eine Entwicklung von niederen, einfacheren, weniger reichen
und klaren zu höheren, differenzierteren, klareren, umfassenderen
Bewußtseinsformen statt, mit welchen partiell wieder ein Herabsteigen zu
niederen, einfacheren Bewußtheitsgraden verbunden ist. Zugleich ist bei
den niederen Bewußtseinsformen zwar ein dumpfes „Subjektgefühl“ als
vorhanden anzunehmen, nicht aber schon die Existenz eines reflektierten
Selbstbewußtseins, ein Bewußtsein des eigenen Ichs in scharfer Abhebung
von dessen Erlebnissen und ihren Inhalten, sowie ein Bewußtsein des
eigenen Bewußtseins als solchen, welches wir eben als Reflexion, als
Wissen, als Selbstbewußtsein im höheren Sinne bezeichnen. Zwar hat es
keinen Sinn, von absolut unbewußten psychischen Prozessen zu reden, denn
psychisch und bewußt sind eins; wohl aber gibt es relativ unbewußte
Vorgänge, d. h. solche, die nicht gesondert, sondern nur als
ununterscheidbare Bestandteile eines übergeordneten, allgemeineren
Bewußtseinszusammenhanges auftreten, die also „unterbewußt“ sind[44].
Von den bewußten Vorgängen sind aber keineswegs alle auch als solche
gewußt, d. h. beachtet und als Bewußtseinsakte auf das Subjekt als
dessen Manifestationen bezogen. Das als solches gewußte, das
reflektierte Bewußtsein ist eine höhere Stufe des psychischen Lebens,
ein Bewußtsein höherer Ordnung, ein potenziertes oder ein auf sich
selber sich zurückbiegendes Bewußtsein, welches schon hohe Erinnerungs-,
Apperzeptions- und Abstraktionsfähigkeit voraussetzt. Seine relativ
höchste Stufe erreicht dieses Bewußtsein im begrifflichen Wissen und in
den Urteilen der Psychologie, in der methodisch sicheren und klaren
Beurteilung des seelischen Erlebens, in der Analyse und Synthese dessen,
was sonst in der Regel nicht Gegenstand, nur Funktion des erlebenden
Subjekts ist. Zu diesem Wissen gehört nicht bloß die Bewußtheit des
eigenen Vorstellens und Denkens, sondern auch das Wissen um das eigene
Wollen und Zwecksetzen, welches dadurch dem impulsiven Triebleben scharf
gegenübertritt.


In innigster Verkettung und Durchdringung spielen sich in der
entwickelten Seele gewußte und einfach bewußte, unterbewußte und relativ
unbewußte Vorgänge ab, einander wechselseitig  beeinflussend.
Bedeutsam ist hierbei die Rolle des minder Bewußten. Es macht einen
wesentlichen Teil unserer Triebfedern und Motive aus, es ist
mitbestimmend für die Richtung unseres Handelns, es gibt unserer Psyche
die eigenartige, scheinbar grundlos wechselnde „Stimmung“, die sich über
alles ergießt, was wir erleben. Die scheinbar geringfügigsten Eindrücke,
die wir gar nicht bemerken, die aber nichtsdestoweniger in uns wirken,
indem sie von unserer Umwelt ausgehen, kommen für die Richtung, die
Lebhaftigkeit, die Geschwindigkeit, die Frische, den Gefühlston usw.
unserer psychischen Reaktionen in Betracht; dazu gehören auch die
organischen Empfindungen, die von unserem eigenen Leibe ausgehen und
durch ihren Gefühlston das übrige Seelenleben beeinflussen[45], ferner
die Empfindungen, die durch die Bewegung und Haltung unseres Körpers
ausgelöst werden. Bedeutsam sind insbesondere auch die unterbewußten
Nachwirkungen von Erlebnissen, welche kürzere oder längere Zeit in der
Seele nachklingen, bis ein bestimmtes Erlebnis, welches zuerst die Seele
in einer gewissen Spannung erhielt, sich ausgelebt hat; hierbei kommt es
oft entweder zu einem Zusammenwirken zweier oder mehrerer Erlebnisse zu
einer verstärkten Resultante, oder aber zu einer Interferenz und
Opposition solcher Erlebnisse. Jedenfalls kann man mit Recht von
psychischen Wellenzügen und Strömungen sprechen, von einem psychischen
Anklingen und Abklingen u. dgl.[46]. Die ganze Vergangenheit der Psyche
ist für das jedesmalige neue Erleben in verschiedenem Grade bedeutsam,
für ihr Erkennen wie für ihr Fühlen und Wollen. Das, was die Seele
reaktiv und aktiv erlebt, durchgemacht hat, das ist sie, das bildet
einen wesentlichen Teil ihres Seins; wie sie ist, so wirkt sie, und wie
sie wirkt, so ist sie. Das Zentrum, der relativ konstante Kern der
Seele, das sind die Dispositionen, die in Form von Gewohnheiten,
Fertigkeiten, Neigungen auftreten und die, aus früheren Erlebnissen
hervorgegangen, die neuen Erlebnisse formal mitbedingen. Weil diese
Dispositionen in der Regel nicht zu klarem Bewußtsein gelangen, weil das
„Unterbewußte“ mit seinen Antrieben das ganze Seelenleben trägt und
durchsetzt, aus einem stetig wachsenden Ressort aufsteigend, kennt sich
das Subjekt nur wenig, wenn es bloß seine klar bewußten Erlebnisse in
Betracht zieht. Nur ein Teil der psychischen Vorgänge ist aus klar
bewußten Erlebnissen (und auch da nicht restlos) abzuleiten. Wo dies
nicht gelingt, ist das Prinzip der Kausalität keineswegs durchbrochen,
es gibt auch keine absolut „freisteigenden“ Vorstellungen, absolut
unbewußte Assoziationen u. dgl., sondern es besteht ein minderbewußter,
relativ unbewußter Untergrund und es gibt unterbewußte Vermittler
 von Bewußtseinsprozessen und deren Verbindungen. Eine scharfe
psychologische Analyse kann nachträglich solche Zwischenglieder
ermitteln, und wir können wohl annehmen, daß sie auch dann vorhanden
sind, wenn wir sie nicht zu unterscheiden vermögen.


Differenzierung und Integrierung charakterisieren wie alle Entwicklung
so auch die psychische Evolution. Das gilt wie für die Psyche als Ganzes
so auch für deren Einzelerlebnisse, phylo- wie ontogenetisch. Ein
dumpfes, verworrenes, chaotisches Bewußtsein ist der Ausgangspunkt
dieser Entwicklung, die ihren idealen Höhepunkt in der klarsten und
umfassendsten Synthese („Integration“) einer reichsten Mannigfaltigkeit
scharf unterschiedener („differenzierter“) Inhalte des Bewußtseins
erreicht. Ein gutes Beispiel dafür ist das Hervorgehen der mannigfachen
Sinne aus einem primitiven Hautsinn, der noch kaum lokalisiert ist.
Durch Anpassung an die verschiedenen physikalisch-chemischen Reize
verändert und verfeinert sich die psychophysische Organisation dahin,
daß nun für jeden Typus des Reizes eine besondere Art des Empfindens
besteht, die infolge der Arbeitsteilung auch schärfer ausgeprägt ist.
Diese Mannigfaltigkeit von Empfindungsarten vermag das entwickelte
Bewußtsein dadurch zu „integrieren“, daß es sie in immer klareren und
deutlicheren Vorstellungen zusammenfaßt. Im gleichen Sinne entwickeln
sich dann auch die gedanklichen Gebilde, Begriffe und Urteile, indem sie
einerseits immer spezieller und bestimmter werden, anderseits immer
zweckmäßiger zur Einheit des Denkens und Erkennens zusammengefaßt
werden. Die Fähigkeit der Synthese entwickelt, steigert sich parallel
damit und zwar in bestimmter „Gesetzlichkeit“, aus welcher die
„apriorischen“ Erkenntniskonstanten, die „Formen“ der Erkenntnis
entspringen; die Genesis dieser ist also keineswegs, wie man zuweilen
geglaubt hat (Spencer u. a.) mit einem empirischen Charakter derselben
identisch, was hier nur nebenbei bemerkt sei[47]. Ebenso differenziert
und integriert sich das Gefühlsleben, immer speziellere und feinere
Gefühlsnuancen verdrängen das anfangs noch arme, rohe Gefühlsleben,
zugleich schwächt sich teilweise die ursprüngliche Heftigkeit der
Affekte ab. Endlich tritt das ursprünglich äußerst einfache, arme
Triebleben in eine Mannigfaltigkeit von Willenstendenzen auseinander,
welche die verschiedensten Richtungen haben und doch immer mehr zur
Einheit eines obersten „Grundwillens“ verbunden werden. Während also die
niedrigste Bewußtseinsstufe ein höchst einfaches, durch einzelne Reize
unstetig ausgelöstes, des inneren Zusammenhanges noch entbehrendes
„Momentanbewußtsein“ sein muß, finden wir auf den höchsten Stufen der
Entwicklung eine allseitige Differenzierung, eine außerordentliche Fülle
von Qualitäten, verbunden  mit einer „zentralisierten
Organisation“ des Seelischen; an Stelle bloßer Gefühls- und
Strebungseinheit tritt die synthetische Einheit des wollenden und
denkenden, sich in der Mannigfaltigkeit seiner Inhalte konstant
zusammenschließenden Selbstbewußtseins.


Differenzierung und Integrierung sind auch für das Verhältnis des
Einzelgeistes zum Gesamtbewußtsein charakteristisch[48]. Ein isolierter,
absolut selbständiger Individualgeist ist nirgends zu finden, von Anfang
an bildet das Einzelbewußtsein ein Glied eines Zusammenhanges, der durch
die Wechselwirkung gleich gearteter Individuen entsteht und sogleich auf
die letzteren zurückwirkt. Erst innerhalb des sozialpsychischen
Verbandes erfolgt die immer weiter gehende Differenzierung der
Individualseelen bzw. bestimmter Gruppen von solchen, eine
Differenzierung, die so weit gehen kann, daß ein Gegensatz zum
Gesamtgeist entsteht. Aber diese psychische Differenzierung, die durch
die Verschiedenheit der Lebensweise, des Berufes, des Milieu, der
Erlebnisse usw. erfolgt, ist von einer Integrierung begleitet, indem der
gleiche Beruf usw. einen gemeinsamen Berufs- und Korpsgeist erzeugt. Auf
die Abtrennung der Individualitäten vom Gesamtbewußtsein folgt eine neue
Bindung durch das letztere, ein Gesamtbewußtsein höherer Stufe mit
wachsender Bewußtheit des Zusammenhanges, mit Überwiegen des
willentlichen Aneinanderschließens und Kooperierens vor dem zuerst rein
triebmäßigen Zusammengehörigkeitsgefühl. Auf die, wie Tönnies sagt, vom
„Wesenwillen“ beherrschte naturhafte „Gemeinschaft“ folgt die durch mehr
äußere Interessen und durch „Willkür“ bedingte „Gesellschaft“, der aber,
fügen wir hinzu, sich allmählich weitergreifend und verinnerlichend,
eine von einem neuen Wesenwillen beherrschte, kulturelle Gemeinschaft im
Denken, Fühlen, Wollen und Handeln sich überlagert. Zwischen Gesamt- und
Einzelbewußtsein findet eine beständige Wechselwirkung statt. Einerseits
wächst das Einzel-Ich in eine ihm als objektive Macht von Anfang an
gegenüberstehende Gesamtheit hinein, durch deren Tendenzen es mehr oder
weniger beeinflußt wird, abgesehen von dem Niederschlage
kollektiv-psychischen Lebens, welches in Form von Dispositionen vom
Individuum ererbt wird; der Gesamtgeist wirkt durch Erziehung, Zwang der
Sitte, Nachahmung u. dgl. auf das Individualbewußtsein, in dem er schon
partiell der Potenz nach enthalten ist, ein. Die aus dem „Gesamtgeist“
differenzierten „Individualseelen“ modifizieren ihrerseits den
Gesamtgeist fortwährend, besonders die „führenden Geister“, welche
einerseits der klarste und kräftigste Ausdruck von Tendenzen und Idealen
des Gesamtgeistes, anderseits die relativ originellen Neugestalter des
Gesamtgeistes sind. Endlich stehen die Gebilde  des
Gesamtgeistes: Recht, Wirtschaft, Religion usw. in Wechselwirkung
miteinander, und zugleich besteht eine Entwicklung innerhalb jedes
dieser Gebilde[49]....


Die Entwicklung der Einzel- wie der Gesamtpsyche ist eine „gesetzliche“.
Freilich kann hier nicht von Gesetzen im Sinne der Physik, sondern eben
nur von Entwicklungsgesetzen, die hier den Charakter typischer
Sukzessionen haben, denen die kausal-teleologische Wirksamkeit des
Psychischen zugrunde liegt, die Rede sein. Differenzierung und
Integrierung, Auseinandertreten des relativ homogenen Erlebens in eine
Mannigfaltigkeit gesonderter Bewußtseinsvorgänge und darauf folgende
Zusammenfassung zu einheitlichem Zusammenhange — das ist etwas, was die
psychische mit der biologischen Entwicklung gemein hat. Ebenso finden
wir das Prinzip der „Heterogonie der Zwecke“ schon in der biologischen
Sphäre, wo es freilich schon mit psychischen Faktoren zusammenhängt.
Charakteristisch für das Psychische ist vor allem die Entwicklung in
Gegensätzen, welche vom Kontrastprinzip beherrscht wird und mit der
Natur des Gefühls- und Willenlebens zusammenhängt. Dadurch nämlich, daß
sich Gefühle und Strebungen zu höchster Stärke und Wirkung ausleben,
findet eine Übersättigung und Abstumpfung der Psyche statt, die nun, des
Alten überdrüssig, nach Neuem, nach Veränderung ihres Zustandes strebt.
Da nun das Bewußtsein des Neuen vorzüglich durch die gegensätzlichen
Strebungen, die infolge des Nachlassens der älteren an Kraft gewinnen,
konstituiert wird, so ist der Umschlag der Tendenzen ins gerade
Gegenteil, der Übergang von einem Extrem zum andern leicht
verständlich[50]. Besonders zeigt sich eine solche Entwicklung im
geschichtlichen Geistesleben, im Wechsel z. B. von Moden, von
künstlerischen Richtungen, von politischen oder religiösen Strömungen.
Die Gegensätze folgen einander nicht bloß in der Zeit, sondern auch in
einer und derselben Periode ruft das eine Extrem leicht das andere,
gegensätzliche hervor, so daß z. B. nüchternste Wirklichkeitsbetrachtung
auf der einen Seite mit Mystik und Aberglauben auf der andern in
derselben Zeit zusammengehen können. Indem zur Thesis sich sogleich die
Antithesis gesellt, fehlt es freilich auch fast nie an einer „mittleren
Linie“ der Geistesstimmung, an der Synthese von Extremen, bald in
eklektischer Weise, bald aber auch in organischer, schöpferischer Form,
die sich dann weiter entwickelt und, wenigstens als Tendenz, den
Extremen Konkurrenz macht, wie dies besonders das Beispiel
philosophischer Systeme oder Theorien lehrt. Da die Synthese nie
absolut, nie vollendet ist, da in den synthetischen Versuchen immer
wieder neue Einseitigkeiten vorkommen, kommt das Geistesleben nie zur
Ruhe,  sondern mit einer gewissen Periodizität kommen die
gleichartigen Tendenzen immer wieder, um freilich immer neue
Modifikationen psychischer Gebilde zu erzeugen. Selbsterhaltung im
Wechsel hier wie überall! Jene Tendenzen, welche zu ihrer Zeit durch
andere verdrängt wurden, kommen wieder auf, wenn die Verhältnisse
günstiger geworden, und dies wiederholt sich so lange, bis alle Potenzen
der Psyche zur Entfaltung gekommen, bis alles in ihr Angelegte sich
verwirklicht hat, bis alle Willensrichtungen und Ideen sich „ausgelebt“
haben. Beharrungs- und Veränderungstendenz wirken hierbei stets
zusammen, indem bald mehr die eine, bald mehr die andere überwiegt.







 Anmerkungen.



Zu I.



1 Den Aktualitätsstandpunkt nehmen ein: Spinoza, Hume, Fichte,
Schopenhauer, Fechner, Paulsen, Wundt, Joël,
J. St. Mill, Spencer, Höffding, Jodl, Jerusalem,
Mach, Fouillée, Bergson, Luquet u. a. Nach Wundt
ist das geistige Leben „nicht eine Verbindung unveränderter Objekte und
wechselnder Zustände, sondern in allen seinen Bestandteilen Ereignis,
nicht ruhendes Sein, sondern Tätigkeit, nicht Stillstand, sondern
Entwicklung“ (Vorlesungen über die Menschen- und Tierseele 2[C],
S. 495). Die innere Erfahrung ist „ein Zusammenhang von Vorgängen“
(Grundriß der Psychol.).


2 Vgl. meine Schrift „Leib und Seele“, Leipzig 1906.


3 Die reine Zeitlichkeit des psychischen Geschehens, die Stetigkeit
desselben, das wir erst zu einer Summe von Elementen veräußerlichen,
betont neuerdings H. Bergson.


4 Vgl. Lachelier, Psychologie und Metaphysik; Busse, Geist und Körper,
u. a.


5 So Huxley, Ribot u. a.


6 Vgl. die Kritik der Epiphänomen-Theorie bei Fouillée, Der
Evolutionismus der Kraft-Ideen, Leipzig 1907; Busse, Geist und Körper.


7 Vgl. Wundt, Grundriß der Psychol. 5, S. 3ff.


8 Vgl. L. W. Stern, Person und Sache I.


9 Eine parallelistische Identitätslehre vertreten in verschiedener
Weise: Schopenhauer, Welt als Wille und Vorstellung 1, § 18ff.; Fechner,
Zend-Avesta II, 164f.; I, 252f.; Über die Seelenfrage, S. 9ff., 110ff.,
220f.; Paulsen, Einleit. in die Philosophie, S. 115; Ebbinghaus, Grundz.
der Psychologie I, 42f.; Heymans, Einführung in die Metaphysik, S.
227ff.; Ziehen, Über die allgem. Beziehungen zwischen Gehirn und
Seelenleben, 1902; Wundt, Grundriß der Psychol. 5, S. 2ff.; Grundzüge
der physiolog. Psychologie, II 4, 648; B. Kern, Das Wesen des
menschlichen Seelen- und Geisteslebens, 2; Höffding, Psychologie 2, C.
2; Riehl, Der philos. Kritizismus II 1, 63; Grot, Archiv f. systemat.
Philos. IV; Spencer, Princ. of Psychol. I 3, p. 107ff., 627; Fouillée,
Der Evolutionismus der Kraft-Ideen, S. 37 u. a.; Koenig, Zeitschr. f.
Philosophie und philos. Kritik, Bd. 115; Paulsen, Zeitschr. f.
Philosophie, Bd. 115; Heymans, Zeitschr. für Psychol. und Physiol. der
Sinnesorgane, 18. Bd. 1898; Münsterberg, Grundzüge der Psychologie I,
435, 492; Riehl, Zur Einführung in die Philos. S. 156ff.; Jodl, Lehrb.
d. Psychol. C. 2, § 24; Eisler, Leib und Seele, 1906; B. Erdmann,
Wissensch. Hypothesen über Leib und Seele, 1908; Experimentelle Arbeiten
zur Bestätigung des Energieprinzips im Organismus; Rubner, Die Quelle
der tierischen Wärme, Zeitschrift für Biologie, Bd. 30, 1894; Atwater,
Neue Versuche über Stoff-und Kraftwechsel im menschlichen Körper,
Ergebnisse der Physiologie, Bd. III, 1, 1904. Gegen den Parallel. vgl.
Busse, Höfler, Wentscher, Erhardt, Bergson u. a.


10 Vgl. meine Schrift „Leib und Seele“, sowie meine Abhandlung
„Die Theorie des Panpsychismus“, in: Zeitschr. f. d. Ausbau der
Entwicklungswissenschaft I, H. 8.


11 Vgl. B. Kern, Das Wesen des menschlichen Seelen- und Geisteslebens,
1907.


12 Über den Begriff der Seele vgl. Fechner, Über die Seelenfrage, S.
9, 210ff.; Zend-Avesta I, S. XIX; II, 148; Wundt, Logik II 2, 2, S.
245ff.; Grundriß der Psychol. 5, S. 386; Grundzüge der physiol.
Psychol. II 4, 633ff.; System d. Philos. 2, S. 372ff., 606; Jodl,
Lehrbuch d. Psychol. S. 31; Paulsen, Einleitung in die Philos. 2, S.
136, Höffding, Psychol. 2, S. 16ff.; Ebbinghaus, Grundzüge der
Psychologie I, 17f.; Fouillée, Der Evolutionismus der Kraft-Ideen;
P. Carus, Soul of Man, S. 419, u. a. Die Seele als Subjekt-Einheit;
Sigwart, Logik II 2, 207f.; A. Vannérus, Archiv f. systemat. Philos. I,
1895, S. 363ff. Die Seele als Substanz: L. Busse, Geist und Körper, S.
324ff. Vgl. W. James, Princ. of Psychol. I, 160ff., 342ff., u. a.





Zu II.



13 Nach Münsterberg ist das Psychische als der Gegenstand der
Psychologie nichts Reales, sondern ein Abstraktionsprodukt, das Produkt
einer Objektivierung, während die Geisteswissenschaften es mit dem
konkreten, stellungnehmenden, zwecksetzenden Subjekt und dessen Akten zu
tun haben, also „subjektivierend“ verfahren (Grundzüge der Psychol. I,
57f., 62, 202). „Die Einheit des geistigen Lebens ist gar nicht ein
Zusammenhang psychologischer Objekte, sondern ein Zusammenhang von
Tatsachen, aus denen psychologische Objekte abgeleitet werden können“
(a. a. O. S. 382; vgl. Psychology and Life 1899). Vgl. dagegen Höffding,
Philos. Probleme, S. 13; G. Villa, Monist, 1902; Eisler, Zeitschrift für
Philosophie und philos. Kritik, Bd. 122, S 80ff.; J. Cohn,
Vierteljahrsschr. für wissensch. Philos. Bd. 26.


14 Vgl. auch R. Wahle, Über den Mechanismus des geistigen Lebens,
1906.


15 Die psychische Kausalität ist uns als innerer Zusammenhang unserer
Erlebnisse unmittelbar, d. h. ohne daß es erst einer Deutung,
Projektion, begrifflich-hypothetischen Ergänzung bedarf, gegeben (vgl.
Wundt, Logik I 2, 625ff., System der Philos. 2, S. 291, 593f.). „So
erleben wir beständig Verbindungen, Zusammenhänge in uns, während wir
den Sinneserregungen Verbindung und Zusammenhang unterlegen müssen.“ „In
dem Erlebnis wirken die Vorgänge des ganzen Gemüts zusammen. In ihm ist
Zusammenhang gegeben, während die Sinne nur ein Mannigfaltiges von
Einzelheiten darbieten. Der einzelne Vorgang ist von der ganzen
Totalität des Seelenlebens im Erlebnis getragen, und der Zusammenhang,
in welchem er in sich und mit dem Ganzen des Seelenlebens steht, gehört
der unmittelbaren Erfahrung an.“ „Alles psychologische Denken behält
diesen Grundzug, daß das Auffassen des Ganzen die Interpretation des
Einzelnen ermöglicht und bestimmt.... Der erfahrene Zusammenhang des
Seelenlebens muß die feste, erlebte und unmittelbar sichere Grundlage
der Psychologie bleiben.“ (Dilthey.)


16 Vgl. meine „Einführung in die Erkenntnistheorie“, Leipzig, 1907.


17 Zu dieser Kausalität gehört auch das psychische Innensein der
Faktoren, welche auf das erlebende Subjekt einwirken. Insofern hat
Simmel mit seiner Bemerkung (Einleit. in die Moralwissenschaft II, 297)
nicht unrecht. Vgl. Kreibig, Die Aufmerksamkeit, S. 51.


18 Von diesem primären Subjektmoment ist das entwickelte
Selbstbewußtsein wohl zu unterscheiden, welches die Psychologie nicht
wie jenes hinnehmen kann, sondern genetisch erklären muß, soweit es mehr
ist als einfache, nicht ableitbare Subjektivität.



Zu III.


19 Über den psychologischen Voluntarismus vgl. Schopenhauer, Welt als
Wille und Vorstellung; J. H. Fichte, Psychol. I; Fortlage, System der
Psychol. I; Ed. v. Hartmann, Philosophie des Unbewußten, Moderne
Psychologie; Bilharz, Metaphys.; Paulsen, Einleit. in die Philos.;
Wundt, Logik II 2 2; Grundriß der Psychol. 5; System der Philos. 2;
Höffding, Psychol. 2; Tönnies, Gemeinsch. u. Gesellsch.; Rümelin, Reden
und Aufsätze I; Losskij, Zeitschr. f. Psychol. d. Sinnesorgane, Bd. 30,
1902; Hughes, Mimik d. Menschen; Goldscheid, Ethik des Gesamtwillens I;
J. Ward, Encycl. Brit. XX; L. F. Ward, Pure Sociology; Fouillée,
Psychol. des idées-forces I und II; Der Evolutionismus der Kraft-Ideen,
S. 10 u. 11; Münsterberg, Grundzüge der Psychologie I; Sigwart, Logik
II 2; W. James, Princ. of Psychology; G. Villa, Einleit. in d.
Psychologie; W. Jerusalem, Lehrbuch der Psychologie 3; Schellwien,
Wille u. Erkenntnis; Nietzsche, Werke, u. a. Auch Dilthey ist hier
anzuführen, ferner Joël, Bergson u. a. Vgl. Eisler, Krit. Einführung in
die Philosophie, Berlin 1905; Wörterbuch der philos. Begriffe, 3. Aufl.,
Bd. III; Grundl. d. Philos. d. Geistesleb., 1908.


20 Vgl. L'évolutionisme des idées-forces, deutsch (Der Evolutionismus
der Kraft-Ideen). Philosoph.-soziologische Bücherei III. Leipzig 1908,
Dr. Werner Klinkhardt.


21 Über Reflexe vgl. Wundt, Grundzüge der physiologischen Psychologie,
II 4, 582ff.; Grundriß der Psychologie 5, S. 230f.; Th. Ziegler, Das
Gefühl 2, S. 215f., 308; Fouillée, Evolutionismus der Kraft-Ideen, S.
40, 325ff., u. a.


22 Über „Mechanisierung“ des Bewußtseins vgl. Wundt, Grundriß der
Psychologie 5, S. 229ff.; System der Philosophie 2, S. 571ff.;
Höffding, Psychol. 2, S. 67; Jodl, Lehrbuch der Psychol. S. 427f., 432;
Fouillée, Der Evolutionismus der Kraft-Ideen, S. 10, u. a.


23 Vgl. Höffding, Natorp, Goldscheid.


24 Vgl. Joël, Der freie Wille, 1909.


25 Gegen Bain, Spencer, Ribot, Sergi u. a.


26 Über funktionelle Bedürfnisse vgl. Döring (Philos. Güterlehre,
1888), Jerusalem u. a.


27 Über Apperzeption und geistige Verarbeitung von Erlebnissen vgl.
Wundt, Grundriß der Psychologie 5, S. 249ff.; Grundzüge der physiolog.
Psychol. II 4, 266ff.; Külpe, Grundr. d. Psychol., S. 441; James, Princ.
of Psychol.; Stout, Analyt. Psychol. II, 112; Jerusalem, Lehrb. d.
Psychol. 3, S. 87; Lipps, Leitfaden d. Psychol., S. 63ff., B. Erdmann,
Vierteljahrsschrift für wissensch. Philosophie X, 307ff., 340ff.,
391ff.; Baldwin, Handbook of Psychol. I, 65; Ed. v. Hartmann, Moderne
Psychologie, S. 172, 425, u. a. — Zwischen Apperzeptions- und
Assoziationspsychologie soll nach Münsterberg die „Aktionstheorie“
vermitteln, welche fordert, „daß jeder Bewußtseinsinhalt
Begleiterscheinung eines nicht nur sensorischen, sondern
sensorisch-motorischen Vorganges ist, und somit von den vorhandenen
Dispositionen zur Handlung ebensosehr abhängt wie von peripheren und
assoziativen Zuführungen“ (Grundzüge der Psychologie I, 549). Vgl. dazu
Fouillée, Der Evolutionismus der Kraft-Ideen.


28 Über das Denken als Willenshandlung vgl. Wundt, Grundriß der
Psychologie 5, S. 301ff.; Külpe, Grundriß der Psychologie, S. 464
(„antizipierende Apperzeption“); Tönnies, Gemeinsch. u. Gesellsch., S.
139f., Jerusalem, Lehrbuch der Psychol. 3, S. 103; Kreibig, Die
Aufmerksamkeit, S. 3; ferner Nietzsche, Höffding, Paulsen, Fouillée,
Sully, Jodl, Baldwin, James, Sigwart („Denkwille“) u. a.


29 Über die Rolle von Gefühl und Streben bei der Assoziation
vgl. Horwicz, Psychol. Analysen I, 168f.; Windelband, Präludien, S.
190ff.; Höffding, Psychol. 2, S. 445ff.; Ed. v. Hartmann, Philosophie
des Unbewußten I 10, 246f.; Wundt, Vorles. über d. Menschen- u.
Tierseele 2, S. 338; System der Philos. 2, S. 583, Fouillée u. a.


30 Der Richtungsbegriff und seine Bedeutung für die Philosophie.
Annalen der Naturphilosophie VI, 58ff.





Zu IV.



31 Den teleologischen Gesichtspunkt hat in programmatischer Weise W.
Dilthey dargetan (Ideen über eine beschreibende und zergliedernde
Psychologie, Sitzungsber. der Kgl. Preuß. Akadem. der Wissenschaften zu
Berlin, 1894; Studien zur Grundlegung der Geisteswissenschaften,
Sitzungsbericht der Kgl. Akadem. der Wissenschaften 1905, XIV, S.
332ff.). Er ist (wie James u. a.) Gegner der „atomistischen“ Psychologie
und will, daß von den inneren Zusammenhängen der Seele in
beschreibend-analytischer, konstruktiver Hypothesen sich entschlagender
Weise vorgegangen wird, damit die volle Wirklichkeit des Seelenlebens
zur Vorstellung gelange. Die Psychologie ist „Beschreibung und Analysis
eines Zusammenhangs, welcher ursprünglich und immer als das Leben selbst
gegeben ist“. Sie hat „die Regelmäßigkeiten im Zusammenhange des
entwickelten Seelenlebens zum Gegenstand“. Sie muß „vom entwickelten
Seelenleben ausgehen, nicht aus elementaren Vorgängen dasselbe
ableiten“. Nur durch Abstraktion heben wir eine Funktion, eine
Verbindungsweise aus einem konkreten Zusammenhang heraus. „Der einzelne
Vorgang ist von der ganzen Totalität des Seelenlebens im Erlebnis
getragen“. Der erworbene Zusammenhang ist wirksam in jedem psychischen
Vorgang. — Der psychische Strukturzusammenhang hat einen
„teleologischen Charakter“. „Wo in Lust und Leid die seelische Einheit
das ihr Wertvolle erfährt, reagiert sie in Aufmerksamkeit, Auswahl der
Eindrücke und Verarbeitung derselben, in Streben, Willenshandlung, Wahl
unter ihren Zielen, Aufsuchen der Mittel für ihre Zwecke“ (Das Wesen der
Philosophie, in: Die Kultur der Gegenwart I, 6, S. 32ff.). Diese
seelische Teleologie hat Dilthey geistesphilosophisch zum Teil
ausgeführt. — Zur Teleologie des Seelischen vgl. Spencer, Romanes,
James, Baldwin, Dewey, Höffding, Ribot, Fouillée, Bergson, Luquet,
Ebbinghaus, Wundt, Jodl, Mach, Jerusalem, Simmel, Groos, L. W. Stern,
ferner A. Pauly, Francé, Kohnstamm u. a. Vgl. Kohnstamm, Intelligenz und
Anpassung, Annalen der Naturphilosophie 1903; Grundlinien einer
biologischen Psychologie, Versamml. deutscher Naturforscher und Ärzte,
1903; Die biologische Sonderstellung der Ausdrucksbewegungen, Journal
für Psychologie und Neurologie, 7. Bd. (Unterscheidung von „Teleoklise“,
d. h. Zwecktätigkeit und „Expressivität“, Ausdruckstätigkeit als der
beiden spezifischen Formen des Lebens). Dazu sei bemerkt, daß auch die
Ausdrucksbewegungen auf Zielstrebigkeiten beruhen, indem sie
phylogenetisch aus Willens-(Trieb-)Vorgängen (bzw. deren physiologischen
Korrelaten) hervorgegangen sind.


32 Die organische Auffassung der Seele wird konsequent von Ebbinghaus
durchgeführt. Nach ihm ist die Seele „derselben Art wie das Nervensystem
und damit wie der ganze Körper, nämlich ein seine eigene Erhaltung
erstrebendes System innerlich erlebter Bildungen und Funktionen....
Diese Selbsterhaltung aber verwirklicht sie in zweifacher Weise. Einmal
durch Kampf mit dem, was uns in äußerer Erscheinung als Außenwelt
gegeben ist.... Und zweitens durch Betätigung ihrer bestimmten Eigenart,
durch das Ausleben und Sichauswirken der ihr nun einmal verliehenen
Kräfte und Anlagen“ (Psychologie, in: Die Kultur der Gegenwart I, 6, S.
195). Den biologischen Standpunkt in der Psychologie vertreten ferner
James, Baldwin, Spencer, Romanes, Ribot, G. H. Schneider, Jodl,
Jerusalem, Kreibig, Groos, Mach u. a.


33 Wie dies besonders Dilthey, James und neuerdings in
geistvoller Weise H. Bergson (Matière et Mémoire; L'évolution créatrice)
betont haben.


34 Über den „voluntaristischen Kritizismus“ vgl. meine „Einführung in
die Erkenntnistheorie“ 1907.


35 Vgl. Döring, Jerusalem u. a.


36 Vgl. Groos, Spiele der Tiere, und Spiele der Menschen.


37 Vgl. Münsterberg, Philos. der Werte, Leipzig 1908.


38 Goldscheid, Entwicklungswerttheorie, Leipzig 1908, ferner Schriften
von Höffding, R. Richter u. a.


39 Teleologische Bedeutung haben die Gefühle nach Spencer, Bain,
Ribot, Ebbinghaus, Jerusalem, Jodl, Z. Oppenheimer u. a. — Zum Willen
bringen die Gefühle als Symptome (Reaktionen) oder Momente desselben
Schopenhauer, Ed. v. Hartmann, Nietzsche, Hamerling, Paulsen,
Windelband, Wundt u. a. Nach Wundt sind Gefühle teils Anfangs-, teils
Begleitzustände des Wollens.





Zu V.



40 Über psychische Vererbung vgl. Darwin, Ausdr. d. Gemütsbewegungen;
Lloyd Morgan, Animal Life and Intelligence, 1890; Galton, Hereditary
Genius, 1869; Ribot, L'hérédité, 2. éd. 1882; Wundt, Grundriß der
Psychol. 5, S. 342; Sully, Handbuch der Psychologie, S. 55f.; Spencer,
Psychologie; Romanes, Die geistige Entwicklung; Lewes, Probl. of Life;
L. Wilser, Die Vererbung geistiger Eigenschaften; Baldwin, Handbook of
Psychol. 1890f.; Die Entwicklung des Geistes beim Kinde und in der
Rasse, 1895; Semon, Mneme 2, 1908, u. a.


41 Grundriß der Psychologie 5, S. 396; System der Philosophie 2, S.
304, 307.


42 Vgl. L. W. Stern, Person und Sache I.


43 Ein Gesetz der Erhaltung psychischer Energie stellt Fouillée auf:
„Das Lebewesen ist bemüht, gegenüber den äußeren Hindernissen eine
ziemlich konstante Energiemenge zu bewahren; es ersetzt seine Verluste
durch seine Erwerbungen und strebt unaufhörlich nach dem Gleichgewicht.
Auf seelischem Gebiete zeigt sich diese Tendenz zum Gleichgewicht, zur
Selbsterhaltung und zur Erhaltung der durchschnittlichen Energiemenge
ebenfalls. Es besteht für das geistige Wachstum wie für die
Gehirnzunahme eine Grenze; eine zu stark entfaltete Fähigkeit zieht die
Schwächung anderer nach sich“ (Evolutionism. d. Kraft-Ideen, S. 208f.).
Es besteht ferner eine quantitative Korrelation, eine Wechselfolge und
ein Rhythmus zwischen den verschiedenen Arten der psychischen Energie
(ibid.). Vgl. Münsterberg, Grundzüge der Psychol. I; Jodl, Lehrbuch d.
Psychologie, S. 88, Grot u. a.


44 Gegner eines absolut Unbewußten sind auch Fechner, Paulsen, Rehmke,
Brentano, Sigwart, Höffding, Ziehen, Wundt, Jodl, Fouillée u. a.


45 Das betont u. a. Jodl.


46 Vgl. B. Erdmann, Wiss. Hyp. über Leib und Seele, S. 88ff., Offner,
D. Gedächtnis, Berlin 1909, S. 23ff. Daß infolge des organischen
Charakters der Psyche eine gewisse Periodizität in ihr besteht, daß
Zeiten der Hochspannung und Produktivität mit solchen der Depression und
Erschöpfung in gewisser Gesetzmäßigkeit abwechseln, erscheint plausibel,
mag es auch um die nähere Bestimmung dieser Perioden, wie sie H. Swoboda
versucht, noch mißlich bestellt sein. Vgl. Swoboda, Die Perioden des
menschlichen Organismus in ihrer psychologischen und biologischen
Bedeutung, 1904; Studien zur Grundlegung der Psychologie, 1905. Vgl.
Fließ, Der Ablauf des Lebens.


47 Vgl. meine „Einführung in die Erkenntnistheorie“, Leipzig
1907.


48 Über das Gesamtbewußtsein und sein Verhältnis zum Einzelbewußtsein
vgl. Lazarus, Das Leben der Seele I 2, 333ff.; Wundt, Ethik 2, S. 449,
453, 458ff.; Völkerpsychologie I 1, S. 9ff.; Schäffle, Bau und Leben des
sozialen Körpers 2; Baldwin, Das soziale und sittliche Leben; Tarde,
Les lois de l'imitation; Le Bon, Psychologie der Massen, deutsch,
Leipzig 1907, Klinkhardt.


49 Vgl. meine „Grundlagen der Philos. des Geisteslebens“, 1908.


50 Über die Entwicklung in Gegensätzen vgl. Wundt, Grundriß der
Psychologie 5, S. 401f.; Logik II 2, S. 282ff.





[Seite 76] Alfred Kröner Verlag in Leipzig.







    
    
    
    




  	Allen, Grant, Der Farbensinn. Ursprung und Entwicklung.
  	 
  	Preis 2 M.




  	Baumann, J., Neuchristentum und reale Religion.
  	Preis 1 M. 60 Pf.




  	— " —
  	Die Gemütsart Jesu.
  	Preis 1 M. 60 Pf.




  	Bender, W. D., Reformation und Kirchentum. 9. Aufl.
  	Preis 1 M. 20 Pf.




  	Büchner, Ludwig, Darwinismus und Sozialismus oder der Kampf um das
  Dasein und die moderne Gesellschaft. 2. Aufl.
  	Preis 1 M.




  	— " —
  	Die Macht der Vererbung und ihr Einfluss auf den moralischen und
  geistigen Fortschritt der Menschheit. 2. Aufl.
  	Preis 1 M.




  	Buckman, S. S., Vererbungsgesetze und ihre Anwendung auf den Menschen.
  	Preis 2 M.




  	Carneri, B., Der moderne Mensch. Taschenausgabe.
  	Geb. Preis 1 M.




  	— " —
  	Grundlegung der Ethik. Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	— " —
  	Empfindung und Bewusstsein. 2. Auflage.
  	Preis 1 M.




  	Darwin, Charles, Gesammelte kleinere Schriften. Herausgegeben von Dr.
  Ernst Krause.




  	 
  	I. Band: Darwin und sein Verhältnis zu Deutschland.
  	 
  	Preis 5 M.




  	II. Band: Gesammelte kleinere Schriften.
  	Preis 5 M.




  	— " —
  	Die Entstehung der Arten. Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	— " —
  	Die Abstammung des Menschen. Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	— " —
  	Die geschlechtliche Zuchtwahl. Volksausgabe. Mit 75 Abbildungen
  im Text.
  	Kart. Preis 1 M.




  	Eisler, Rudolf, Das Wirken der Seele.
  	Preis 1 M.




  	Elfeld, Carl Julius, Die Religion und der Darwinismus.
  	Preis 2 M.




  	Feuerbach, Ludwig, Das Wesen der Religion. Dreissig Vorlesungen.
  Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	Forel, Auguste, Gehirn und Seele. 10. Auflage.
  	Preis 1 M.




  	Haeckel, Ernst, Die Welträtsel. Gemeinverständliche Studien über
  monistische Philosophie. 10. Auflage.
  	Geheftet Preis 8 M.; in Leinwand geb. 9 M.




  	— " —
  	Die Welträtsel. Volksausgabe. Mit Nachträgen zur Begründung der
  monistischen Weltanschauung.
  	Kart. Preis 1 M.




  	— " —
  	Die Welträtsel. Neu bearbeitete Taschenausgabe.
  	In Leinwand geb. Preis 1 M.




  	— " —
  	Die Lebenswunder. Gemeinverständliche Studien über biologische
  Philosophie. Ergänzungsband zu dem Buche über die Welträtsel. 4. Auflage.
  	Geheftet Preis 8 M.; in Leinwand geb. 9 M.




  	— " —
  	Die Lebenswunder. Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	— " —
  	Gemeinverständliche Vorträge und Abhandlungen aus dem Gebiete
  der Entwickelungslehre. 2. Auflage. 2 Bände mit 80 Abbildungen im Text
  und 2 Tafeln in Farbendruck.
  	Geh. Preis 12 M.; geb. in Leinen 13 M. 50 Pf.; in Halbfranz. 15 M.




  	— " —
  	Aus Insulinde. Malayische Reisebriefe 2. Aufl. Mit 72
  Abbildungen und 4 Karten im Text und 8 Einschaltbildern.
  	In Leinwand geb. Preis 6 M.




  	— " —
  	Der Monismus als Band zwischen Religion und Wissenschaft.
  Glaubensbekenntnis eines Naturforschers. 13. Aufl.
  	Preis 1 M. 60 Pf.




  	— " —
  	Über unsere gegenwärtige Kenntnis vom Ursprung des Menschen. 10.
  Auflage.
  	Preis 1 M. 60 Pf.




  	— " —
  	Das Weltbild von Darwin und Lamarck. 2. Auflage.
  	Preis 1 M.




  	— " —
  	Das Protistenreich. Eine populäre Übersicht über das
  Formengebiet der niedersten Lebewesen. Mit 58 Abbild. im Text.
  	Preis 2 M.




  	— " —
  	Freie Wissenschaft und freie Lehre. 2. Aufl.
  	Preis 1 M. 60 Pf.




  	Hellwald, Friedrich von, Die menschliche Familie nach ihrer Entstehung
  und natürlichen Entwicklung.
  	Preis 5 M.




  	[Seite 77] Hertz, Heinrich, Über die Beziehungen zwischen Licht und
  Elektrizität. 12. Auflage.
  	Preis 1 M.




  	Herzen, A., Grundlinien einer allgemeinen Psychophysiologie.
  	Preis 2 M.




  	Kant, Immanuel, Kritik der reinen Vernunft. Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	Kick, A., Ernst Haeckel und die Schule.
  	Preis 1 M.




  	Kohut, Adolph, David Friedrich Strauss als Denker und Erzieher.
  	Geheftet Preis 3 M.; geb. 4 M.




  	Krause, Ernst (Carus Sterne), Erasmus Darwin und seine Stellung in der
  Geschichte der Descendenz-Theorie. Mit einem Lebens- und Charakterbilde
  von Charles Darwin.
  	Preis 2 M.




  	Lamarck, Jean, Zoologische Philosophie. Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	Lange, F. A., Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung.
  Volksausgabe in 2 Bänden.
  	Kart. Preis 2 M.




  	Philipp, S., Über Ursprung und Lebenserscheinungen der tierischen
  Organismen.
  	Preis 2 M.




  	Reichenau, W. v., Die Nester und Eier der Vögel in ihren natürlichen
  Beziehungen betrachtet.
  	Preis 2 M.




  	— " —
  	Bilder aus dem Naturleben. Nach eigenen Erfahrungen als Jäger
  und Sammler geschildert. 2. Auflage.
  	Preis 5 M.




  	Ribot, Th., Die Schöpferkraft der Phantasie.
  	In Leinwand geb. Preis 6 M.




  	Romanes, G. John, Die geistige Entwicklung beim Menschen. Ursprung der
  menschlichen Befähigung.
  	Preis 6 M.




  	— " —
  	Die geistige Entwicklung im Tierreich. Nebst einer
  nachgelassenen Arbeit: Über den Instinkt von Ch. Darwin.
  	Preis 5 M.




  	Schmidt, Heinrich (Jena), Der Kampf um die „Welträtsel“. Ernst Haeckel,
  die „Welträtsel“ und die Kritik.
  	Preis 1 M. 60 Pf.




  	— " —
  	Die Fruchtbarkeit in der Tierwelt.
  	Preis 1 M.




  	Schopenhauer, Arthur, Aphorismen zur Lebensweisheit. Über den Tod. Leben
  der Gattung. Erblichkeit der Eigenschaften. Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	Spinoza, Baruch, Die Ethik. Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	Stenglin, F. v., Über die letzten Dinge und die Überwindung des Leides.
  	Geb. Preis 2 M.




  	Strauss, David Friedrich, Werke. Herausgegeben von Ed. Zeller. Auswahl
  in 6 Bänden in 5 eleg. Liebhabereinbänden.
  	Preis 20 M.




  	 
  	1. Band: Kleine Schriften.
  	Preis geb. 4 M. 50 Pf.




  	2. u. 3. Band: Das Leben Jesu.
  	Preis in 1 Band geb. 6 M.




  	4. Band: Der alte und der neue Glaube.
  	Preis geb. 4 M. 50 Pf.




  	5. Band: Ulrich von Hutten. Biographie.
  	Preis geb. 4 M. 50 Pf.




  	6. Band: Voltaire. Sechs Vorträge.
  	Preis geb. 4 M. 50 Pf.




  	— " —
  	Ausgewählte Briefe. Herausgegeben und erläutert von Eduard
  Zeller.
  	Preis 2 M.; geb. 3 M.




  	— " —
  	Das Leben Jesu. Für das deutsche Volk bearbeitet. 2 Teile.
  Volksausgabe in 2 Bänden.
  	Kart. Preis 2 M.




  	— " —
  	Der alte und der neue Glaube. Ein Bekenntnis. Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	— " —
  	Voltaire. 6 Vorträge. Neu herausgegeben von Dr. B. Landsberg.
  Volksausgabe.
  	Kart. Preis 1 M.




  	— " —
  	Poetisches Gedenkbuch. Eingeleitet durch Eduard Zeller. 2.
  Auflage.
  	Preis 2 M.; geb. 3 M.




  	Zeller, Eduard, David Friedrich Strauss in seinem Leben und seinen
  Schriften. 2. Auflage.
  	Preis 3 M.








Zu beziehen durch alle Buchhandlungen.





Fußnoten.




A Unter Zugrundelegung der gleichnamigen Abhandlung in der
„Zeitschrift für den Ausbau der Entwicklungslehre“, II. Jahrgang. 1908.


B Vgl. Eisler, Krit. Einführ. in die Philos., Berlin 1905; Leib und
Seele, Leipzig 1908; Grundlagen der Philos. des Geisteslebens, Leipzig
1908; Wörterbuch der philos. Begriffe, Berlin, 3. Aufl., 1909, sowie die
in Vorbereitung befindliche im gleichen Verlage (im Herbste)
erscheinende „Geschichte des Monismus“.


C Diese Ziffern bedeuten die Auflage des angeführten Werkes.








Anmerkungen zur Transkription:



Abkürzungen, insbesondere in den Anmerkungen, sind teilweise recht
unterschiedlich, sie wurden aus Authentizitätsgründen wie im Original
belassen. (z. B. Grundzüge und Grundz.)


In den Anhängen ist die Formatierung in Bezug auf die Seitenzahl nicht
immer gleich, die Formatierung wurde zu S. xxf. bzw. S. xxff. (xx steht
für die entsprechende Seitenzahl) egalisiert.


Der Buchtitel "Gemeinverständliche Vorträge und Abhandlungen aus dem
Gebiete der Entwickelungslehre" von Ernst Haeckel wird trotz des
offensichtlichen Druckfehlers in Entwicklungslehre in der Originalform
beibehalten, da dieses Buch auch innerhalb Büchereien teilweise unter
diesem Titel geführt wird. (Seite 76, Anzeigen)


Einige Ausdrücke wurden in beiden Schreibweisen übernommen:


  	"Bewußtseins-Erlebnisse" (Seite 17) und "Bewußtseinserlebnisse"
  (Seite 5)

  	"psycho-physische" (Seite 41) und "psychophysische" (Seiten 13
  und 66)

  	"psycho-physischen" (Seiten 9, 50 und 62) und "psychophysischen"
  (Seite 19)

  	Innerhalb des Haupttextes spricht man von "Bewußtsein", in den
  Anzeigen wird von "Empfindung und Bewusstsein" gesprochen, beide
  Schreibweisen wurden beibehalten




Der Text der zur Transkription herangezogenen Ausgabe wurde in
Hinblick auf Unregelmäßigkeiten in der Zeichensetzung und
Rechtschreibung dem Original getreu übertragen. Folgende offensichtliche
Druckfehler wurden korrigiert:


  	geändert von "unmittelbaren „Für sich-Sein“, als" in "unmittelbaren
  „Für-sich-Sein“, als" Seite 12

  	geändert von "der gesamte Körperliche Organismus" in "der gesamte
  körperliche Organismus" Seite 15

  	geändert von "Ähnlich wirkt das „Unbewußte“ E. v. Hartmanns" in
  "Ähnlich wirkt das „Unbewußte“ Ed. v. Hartmanns" Seite 21

  	geändert von "leicht und eindeutig-bestimmt" in "leicht und
  eindeutig bestimmt" Seite 32

  	geändert von "übrigen aber gerade so Tendenz" in "übrigen aber
  geradeso Tendenz" Seite 33

  	geändert von "Für die individuale, wie" in "Für die individuelle,
  wie" Seite 46

  	geändert von "Über die Seel nfrage, S. 9ff.," in "Über die
  Seelenfrage, S. 9ff.," Seite 70, Anmerkung 9

  	geändert von "Einleit. in der Philosophie, S. 115;" in "Einleit. in
  die Philosophie, S. 115;" Seite 70, Anmerkung 9

  	geändert von "Kraft Ideen; P. Carus," in "Kraft-Ideen; P.
  Carus," Seite 71, Anmerkung 12

  	geändert von "Die Seele als Subjekt-Einheit: Sigwart," in "Die
  Seele als Subjekt-Einheit; Sigwart," Seite 71, Anmerkung 12

  	geändert von "vgl. Psychoogy and Life" in "vgl. Psychology and Life"
  Seite 71, Anmerkung 13

  	geändert von "Bilharz, Metaphvs.; Paulsen, Einleit. in die
  Philos" in "Bilharz, Metaphys.; Paulsen, Einleit. in die
  Philos." Seite 72, Anmerkung 19

  	geändert von "Men chen; Goldscheid, Ethik" in "Menschen;
  Goldscheid, Ethik" Seite 72, Anmerkung 19

  	geändert von "Vgl. Höffding Natorp," in "Vgl. Höffding,
  Natorp," Seite 72, Anmerkung 23

  	geändert von "Philosophie X, 307ff., 340ff,, 391ff." in "Philosophie
  X, 307ff., 340ff., 391ff." Seite 72, Anmerkung 27

  	geändert von "erlebter Bildungen nnd Funktionen" in "erlebter
  Bildungen und Funktionen" Seite 73, Anmerkung 32

  	geändert von "Forel, August, Gehirn und Seele." in "Forel,
  Auguste, Gehirn und Seele." Seite 76, Anzeigen

  	geändert von "Preis 1 M. 60 Pf" in "Preis 1 M. 60 Pf."
  Seite 76, Anzeigen

  	geändert von "9. Aufl. Preis 1 M. 20 Pf" in "9. Aufl. Preis 1 M.
  20 Pf." Seite 76, Anzeigen

  	geändert von "in Halbfranz 15 M." in "in Halbfranz. 15 M."
  Seite 76, Anzeigen

  	geändert von "von Ch. Darwin Preis" in "von Ch. Darwin. Preis"
  Seite 77, Anzeigen

  	geändert von "(Jena) Der Kampf um die „Welträtsel“" in "(Jena),
  Der Kampf um die „Welträtsel“" Seite 77, Anzeigen

  	geändert von "Kart Preis 1 M." in "Kart. Preis 1 M."
  Seite 77, Anzeigen
















*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DAS WIRKEN DER SEELE: IDEEN ZU EINER ORGANISCHEN PSYCHOLOGIE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/235449818290189267_35318-cover.png
Das Wirken der Seele: Ideen zu einer
organischen Psychologie

Rudolf Eisler

Preject Gutenberg





OEBPS/4491286860892295233_img001.jpg





